LA COMMUNAUTE
EST UN PROCESSUS

MARY P. FOLLETT




La traduction de ce texte difficile nous est parue
intéressante a plusieurs égards. Tout d’abord, Mary P.
Follett reste une auteure peu lue en France, dont le
rapport au pragmatisme de Harvard est a la foi manifeste
et tourmenté. Elle recherche une synthese qui dépasse
les theses des réalistes proches d’Edwin B. Holt et des
idéalistes proches de T. H. Green, des monistes proches
de Josiah Royce et des pluralistes proches de William
James. Cela la conduit a une conception radicale de
I’autoconstitution de la communauté comme processus
d’intégration des perspectives, sentiments, intéréts,
désirs et intentions de ses membres — membres qui eux-
meémes se constituent et se transforment au cceur de cette
dynamique collective. Il en découle une these forte sur
I’émergence — processuelle et participative, coopérative et
fédérative — de la personnalité collective et de la volonté
collective des groupes sociaux, depuis les communautés
de quartier jusqu’a la Société des nations. La poursuite
du bien commun est rapportée aux activités collectives
de communautés en train de se faire, en réponse a

des problémes qui se posent a leurs membres et qu’ils
s’efforcent de résoudre.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; MARY P. FOLLETT; COMMUNAUTE; ERE
PROGRESSISTE; PSYCHOLOGIE DE GROUPE; MONISME ET
PLURALISME.

303



304

a communauté est un processus’. Il est impossible de sures-

timer 'importance de ce principe fondamental de sociolo-

gie. La science physique, centrée sur 1’étude de la fonction,
est aujourd’hui une enquéte sur des processus. La psychologie freu-
dienne, engagée dans I’étude du désir, est, elle aussi, une enquéte
sur des processus; elle pointe vers de nouvelles définitions de l1a per-
sonnalité, de I'intention, de la volonté, de laliberté. Si nous étudions
la communauté comme un processus, nous pourrons a notre tour
rejoindre ces nouvelles définitions.

Carlacommunauté est un processus créatif. Elle est un processus
créatif parce qu’elle est un processus d’intégration. La psychologie
freudienne, telle que Edwin Holt?’a interprétée et développée, pré-
sente le processus d’intégration qui se joue dans I'individu. La per-
sonnalité est produite moyennant I'intégration des désirs, et donc
descoursd’action quel'organisme se donne aréaliser. L'essencedela
psychologie freudienne est que deux cours d’action ne s’excluent pas
mutuellement: ils ne se «suppriment» pas I'un 'autre. Holt montre
clairement que l'intégration ne signifie pas absorber, fondre, fusion-
ner ou se réconcilier dans le sens que I'on dit hégélien. Le pouvoir
créatif de I'individu n’apparait pas quand un désir domine tous les
autres, mais quand tousles désirs s'unissent en une totalité fonction-
nelle (working whole).

Nous constatons le méme processus en étudiant le groupe. Le
groupe est le principal processus de vie. Lexemple le plus familier
d’intégration dans le processus social est celui d’'une rencontre de
deux ou trois personnes, en vue de s’entendre sur un cours d’action:
quand elles se quittent, elles repartent avec un objectif (purpose) et
unevolonté (will),dont aucune d’entre elles n’aurait pu se réclamer en
arrivant a la réunion, mais qui résultent de I’entremélement de leurs
volontés et de leurs objectifs. Ce véritable processus social ne se fait ni
par absorption ni par compromis. Beaucoup de pluralistes politiques
croient que nous ne pouvons pas atteindre I'unité sans absorption.
Comme ils éprouvent une aversion naturelle pour cette derniere, ils

PRAGMATA, 2018-1: 302-329



abandonnent 'idée d’unité et sont renvoyés al’idée d’équilibre et de
compromis en tant queloidel’association. Mais quiconque pense que
I’équilibre et le compromis sont le secret de la coopération échoue a
comprendre le processus social, danslamesure ou il échoue a cueillir
les fruits de la recherche la plus récente en psychologie. Notre étude
dela psychologie des individus comme des groupes nous montre un
individu en évolution. Mais ceux qui plaident pour le compromis
continuentde voir I'individu comme une Ding-an-sich®. Sile soi était
un produit fini, alors 1a seule voie pour obtenir une volonté commune
serait le compromis. Mais la vérité est que le soi est toujours en flux
et qu’il se tisse a partir de ses relations.

Par ailleurs, la psychologie freudienne a décrit ce compromis
comme une forme de répression*. Et de méme que les freudiens
nous montrent qu'une impulsion «réprimée » signera plus tard notre
perte, de méme constatons-nous a maintes reprises que ce qui a été
«réprimé», dans les compromis de la politique ou dans les conflits
du travail, refait surface, tot ou tard, pour engendrer encore plus de
résultats désastreux. Je voudrais appliquer la définition freudienne
delasanté psychique des humains aux groupes sociaux. Apres nous
avoir montré que ladissociation du complexe neuronal signifie la dis-
sociation de la personnalité, Freud définit la personne saine d’esprit
comme celle dontla personnalité n’est pas divisé€e, du fait qu’elle n’en-
tretient pas en soi de désir contrarié ou refoulé. On pourrait de méme
concevoir que le groupe industriel sain n’a pas souffert de «répres-
sion» et que nilesouvriers nil’'employeur n’ont eu a faire de compro-
mis. La nation saine ne serait ainsi pas fondée sur les arrangements
et les échanges de faveurs entre politiciens; et dans une saine Ligue
des Nations, aucune nation n’aurait a «sacrifier » sa souveraineté,
mais toutes gagneraient ala souveraineté conjointe la plus complete.
La répression, qui est le mal de la psychologie freudienne, est tout
autant le mal de la constitution actuelle de notre société, d’un point
de vue politique, industriel et international.

305



306

Quelle est donc la loi de 1a communauté? Notre observation
des groupes sociaux, ainsi que la biologie et la psychologie, nous
enseignent que lacommunauté se fait dans ce brassage qui suscite le
pouvoir créatif. Qu'est-ce qui est créé ? Personnalité, objectif, volonté,
loyauté. Pour comprendre ce point, nous devons étudier les groupes
réels. Par exemple, on discute beaucoup de la question de la person-
nalité delacommunauté. Unlivre d’éthique récent énumere des argu-
ments pour et contre. Il n’y aqu’un seul moyen de le savoir. Mon idée
del’é¢thiqueestlasuivante. On enferme trois personnes dansune piece
etonles observe par le trou de serrure. Si un groupe se forme et réus-
sit a développer une volonté commune, alors ce groupe est une per-
sonne «réelle». Cessons de parler de personnalité en éthique ou de
souveraineté en science politique, et commencons a étudier le groupe.
La ou se rencontre une authentique volonté commune, se rencontre
une personne «réelle» ; et 1a ou vous avez une volonté commune et
une véritable personnalité, vous avez du pouvoir, de 'autorité et de
la souveraineté.

Des lors que la communauté comme processus a accouché d’'une
volonté et d’'une personnalité, la liberté apparait a son tour. Selon
Holt, I'individu est libre pour autant qu’il intégre ses désirs et ses
impulsions. Si ce n’est pas le cas, son activité sera a jamais frustrée
par cette part de soi qui est restée «dissociée ». Un individu manque
deliberté exactement dans la méme proportion ou il manque d’unité.

Le méme processus prend place avec un groupe de deux, par
exemple un couple de personnes qui vivent ensemble. Elles doivent
se présenter au monde a travers leurs prises de décision conjointes.
Le processus de formation de ces décisions par interpénétration de
leurs pensées, de leurs désirs, de leurs sentiments, de leurs volontés,
transfere le centre de la conscience du Je solitaire au Je du groupe
(group-I). La décision qui en résulte est celle d’un soi a deux (two-
Self). 11 en va de méme avec un soi a trois, un soi a plusieurs, peut-
étre méme un soi-village. Notre conception de la liberté dépend du
lieu ot nous placgons le centre de la conscience.



Laliberté, cependant, est supposée étre, pour beaucoup, le dernier
bastion qui dansl’individu n’a pas cédé aux contacts, cette forteresse
inexpugnable qui ne cédera jamais aux contacts. Ces gens encourent
le grave danger de pénétrer unjour dansleur SaintdesSaintsetden’y
trouver que du vide. Je dois a chaque instant faire advenir maliberté
en produisant a nouveau une totalisation delasituation dontles pré-
ceptes, parce qu’ils relevent des processus d’intégration auxquels je
contribue, représentent mon individualité a ce moment-la. Laloi de
la psychologie moderne est, en un mot, I’'accomplissement ou la réa-
lisation. Nous réalisons notre ame, nous accomplissons notre liberté.

Lorsque nous concevons la communauté comme un processus,
nous reconnaissons alors que la liberté et la loi doivent apparaitre
simultanément. Elles vont de pair. J'intégre les tendances opposées
dans ma propre nature et en résultent le pouvoir, la liberté et 1a loi.
Exprimer la personnalité et vivre sous l'autorité que je suis en train
de créer, c’est étre libre. De la biologie ou de la psychologie sociale,
nous apprenons une lecon: les humains adviennent a la conscience
de soi comme liberté dans la forme de 1a loi. La loi est I’entéléchie
de la liberté. Les formes du gouvernement ou de I'industrie doivent
exprimer cette vérité psychologique.

J’ai dit que la communauté crée. Elle crée de la personnalité, du
pouvoir, delaliberté. Elle crée aussi, continiiment, des intentions vers
des objectifs. Il n’y a pas de conception plus funeste et désastreuse
parmi celles qui nous dominent que la conception des fins statiques.
Lapsychologie freudienne saisit 'objectif comme partie prenante du
processus. Grace a l'intégration des réflexes moteurs et des stimuli
externes, nous obtenons une réponse ou un comportement spéci-
fique, qui vise un objectif. L’objet de référence dans’environnement
n’est pas la fin visée par le comportement, mais I’'un de ses consti-
tuants. De la méme facon, nous voyons que lorsque, dans le groupe
social, nousintégronsla pensée et ’'action manifeste, I’'objectifest un
€lément constitutif du processus. Si, dansla psychologie freudienne,
I’'objectif sur le point d’étre réalisé€ est déja incorporé dans l'attitude

307



308

motrice del’appareil neuromusculaire, dans le processussocial, 1’ob-
jectif est partie prenante de l’activité d’intégration. L'objectif n’est
pas quelque chose a I’'extérieur, un objet de contemplation que nous
nous serions figuré a I'avance et vers lequel nous serions en train de
nous mouvoit. Rien ne va autant transformer I’économie et la poli-
tique, le droit et I’éthique, que cette nouvelle conception de I’objec-
tif, qui implique une complete réévaluation de la notion de moyens
et de fins. Beaucoup de ceux qui élaborent des plans de reconstruc-
tion pensent aux fins en termes statiques. Mais vous ne pouvezjamais
attraper un objectif! Mettez du sel sur la queue d’un objectif euro-
péen, aujourd’hui, en 1919, si vous le pouvez! Les moyens et les fins
se font, littéralement, les unsles autres. Un systéme construit autour
d’un objectif est mort avant méme d’étre né®.

La conception de la communauté comme processus affecte
matériellement notre idée de la loyauté et du choix. Ceux qui nous
enjoignent de choisir I’objet de notre loyauté, I'idéaliste qui nous
invite aembrasserlacommunauté universelle ou le réaliste politique®
qui nous conseille plutdt de rejoindre le groupe le plus «proche »,
commettent la méme erreur: I'individu est tenu en dehors du pro-
cessus. Selon de nombreux pluralistes, I'individu se tient hors des
groupesetlesregarde del’extérieur: cetindividu, qui semble particu-
lierement sacré’, est un mythe. L'erreur du pluralisme n’est pas dans
son pluralisme, mais dans le fait qu’il se fonde sur un individu qui
n’existe pas. Mais Royce, qui n’était pas un pluraliste (!), nous aurait
fait «choisir» une cause alaquelle étre loyal. La vie est pourtant trico-
tée de facon plus serrée. C’estla complexité dela vie que les monistes
etles pluralistes semblent ne pas reconnaitre. Pour un homme, déci-
der entre son syndicat et ’Etat est tout simplement impossible, parce
gqu’au moment ou la décision doit étre prise, il est déja trop tard. Je
fais partie de I'objectif du syndicat, le Je qui décide est en partie un
Je-syndicat. Quand les pluralistes disent que I'individu doit choisir
entre son groupe et son Etat, ils réduisent le processus social & une
meécanique simpliste qui ne peut étre trouvée nulle part dans la vie
réelle. Je suis siire, par exemple, que sije devais voter successivement



dansuneréunion de mon syndicat aujourd’huietdemain a uneélec-
tion de I’Etat, dans certains cas, ces deux votes pourraient étre oppo-
sés I'un a 'autre. Quelle est la raison de cette contradiction, si vous
étes prét a concéder que ce n’est pas une dépravation morale de ma
part?Les groupes ont-ils tort ? Ou est-ce la relation du groupe a ’Etat
qu’il faut remettre en cause? La relation au groupe et la relation a
I’Etat ne sont-elles pas encore synthétisées? Et s’il en va ainsi, quelles
formes de gouvernement et quelles formes d’association tendraient
a réaliser cette synthese? On ne peut répondre a ces questions sans
une recherche plus approfondie sur le groupe.

Concluons sur cette question du choix. Ma loyauté ne se porte ni
sur des «totalités» imaginaires, ni sur des « totalités » électives, mais
elle est partie intégrante de cette activité de totalisation, qui me crée
dans le méme temps. De surcroit, recourir a I'idée de choix suppose
qu’il y aurait une «bonne» voie ou une « mauvaise » voie a suivre.
Freud, en nous enseignant le pouvoir d’intégration de nos désirs,
nousatransportés au-dela de cette regle simpliste de morale, de cette
éthique improductive.

La méme erreur est commise par les pluralistes. Ils placent I'indi-
vidu en dehors du processus quand ils avancent que «la plus grande
contribution qu'un citoyen puisse faire & I'Etat est sans aucun doute
de permettre a son esprit de s’exercer librement sur ses problémes ».
Mais il me semble que la plus grande contribution qu’'un citoyen
puisse faire a I’Etat, c’est d’apprendre & penser de facon créatrice,
soit d’apprendre a joindre sa pensée a celle des autres citoyens afin
de prendre en charge des problémes de facon productive. Si la res-
ponsabilité de chacun d’entre nous se limitait a I'apport d’un petit
fragment de verre de jolie couleur, cela n’engendrerait rien de plus
qu’'une communauté kaléidoscopique.

L’individualiste dit: «Sois fidele a toi-méme. » Les philosophes,
plus profonds, ont toujours dit : « Connais-toi toi-méme », ce qui porte
le processus une étape plusloin en soulevant de nouvelles questions:

309



310

Qu’est-ce que le soi? Quelles intégrations le Je a-t-il accomplies? Je
veux bien dire quel’individu est le juge final, mais qui est 'individu?
Monindividualité se trouve la ou se trouve mon centre de conscience.
C’esttoujours depuis ce centre de conscience, ou qu’il se situe, que nos
jugements seront émis; mais plus sa circonférence sera ample, plus
nos jugements auront une chance d’étre vrais. Cette proposition est
aussi importante pour I’éthique que pour la science politique. Alors
que la psychologie moderne de I'instinct nous parle du besoin d’ex-
pression de soi, le psychologue de groupe rétorque aussitot: « Quel
est le soi que je suis censé exprimer ?»

Un homme se développe a mesure que sa volonté se développe.
L’individualité d’'un homme s’arréte la ou s’arréte son pouvoir de
volonté collective. S’il ne peut étendre sa volonté au-dela de son syn-
dicat, alorsnous devrons écrire sur sa pierre tombale: « Ci-git un syn-
dicaliste.» Si sa volonté ne peut dépasser les bornes de son église,
alors c’est qu’il est un homme d’église. L'ame du processus est tou-
jours I'individu, mais I'individu s’é¢vade des formes qu’il a adoptées.
Le soi n’est pas pour autant un soi indocile et volage qui migre de
groupe en groupe et s’affranchit de tous les liens pour faire cavalier
seul et porter desjugements del’extérieur. Mais le soi n’est pas davan-
tage un magistrat méthodique porté au respect de 'ordre, de l'or-
ganisation ou de la hiérarchie, qui s’éléverait d’'un groupe inférieur
vers un groupe supérieur, et ainsi de suite, jusqu’a rejoindre le groupe
«le plus élevé». La vie n’est pas une pyramide. L'individu s’é¢chappe
toujours, et il sS’échappe toujours parce qu’il se nourrit de relations
et qu’il est toujours en quéte de nouvelles relations, dans I'entrejeu
incessantde ’Un et du Multiple par ou ceux-ci se faconnent constam-
ment 'un l'autre.

L’étude de la communauté en tant que processus élimine la
hiérarchie, car elle nous amene a nous installer dans le qualitatif
plutét que dans le quantitatif. Une grande partie de ’objection plu-
raliste & I’Etat est due aux mots qui lui sont souvent appliqués par
les monistes: ’Etat serait «supérieur » ou «supréme », I'Etat serait



«au-dela et au-dessus». Nous devons nous débarrasser de cette facon
quantitative de penser et de parler.

L’activité d’'unification transforme ses qualités achaqueinstant. La
durée® ne s’épuise pas en elle-méme, mais s’enroule dans une nouvelle
durée, encore et encore, de telle sorte que ces qualités s’interpénetrent
etachaque moment engendrent une nouvelle totalité. Lactivité d uni-
fication ne cesse de transformer qualitativement cette totalité en lui
intégrant de nouvelles qualités. Nous devonsinventer une langue qui
nous permette de décrire ce changement qualitatifen continu. Ceux
qui parlent de hiérarchie traitent du quantitatif plutot que du quali-
tatif: ils sautent de la chose en train de se faire a la chose faite ; et ils
mesurent quantitativement les résultats du principe d’unification.

Mais que font par ailleurs les pluralistes de leurs groupes? Ces
groupes sont les simples créatures du processus d’unification et,
comme tels, ils sont impuissants face a I'Etat. Quand nous compre-
nons le principe d’unification que nous enseignent la psychologie la
plus récente et la philosophie la plus ancienne, nous n’avons plus de
raison de craindre I’Etat ou de déifier 'Etat. L'Etat, comme Etat, n’est
pas «l'objet supréme de mon allégeance ». Ma loyauté ne va jamais
alachose, a un «fait» (a «made»). C’est au Processus méme d’unifi-
cation et de totalisation que je fais allégeance et dédie chacune des
activités de ma vie.

Nous retrouvons alors cette erreur de la hiérarchie dans 1’éthique
autant que dans la philosophie politique. Nous entendons beau-
coup parler l1a aussi de loyautés en conflit, et tandis que le pluraliste
se contente de les laisser se combattre ou s’équilibrer, d’autres nous
disent, une idée également répugnante, que nous devons abandon-
nerlaloyauté la plus étroite pour une loyauté plus étendue, que nous
devons sacrifier le devoir inférieur pour un devoir supérieur. Mais
I’homme quia quitté sa famille pour rejoindre la Grande Guerre n’a pas
pour autant «renoncé» a son allégeance a safamille:ils’estuniaelle
danslaplénitude delaréponse qu’iladonnée alanouvelle demande.

3N



312

Quant aux partisans les plus ardents de la Société des Nations, ils
n’ont pas I'intention d’abandonner leur nation si des divergences se
déclarent entre nation et Société: ils aspirent a trouver la véritable
intégration entre elles.

C’est en partie, je le sais, une question d’accent. Un noble pas-
sage dans un livre récent nous montre Martin Luther, debout sur la
Scala Santa, se détournant de I’'Eglise romaine. Je suis suffisamment
bergsonienne pour comprendre comment Martin Luther aincorporé
toute larichesse etla force de ’Eglise catholique romaine jusqu’a étre
capable d’avoir la foi dans le salut de soi. Il était impossible que cette
durée se perde, elle se reprend, s’enroule encore et encore sur elle-
méme, dans un processus de création continuée. L'impossibilité abso-
lue pour Martin Luther de se détourner de I'’Eglise catholique romaine
est pour moi I'une des splendides vérités de la vie.

Pour récapituler ce point sur la hiérarchie: il n’y a pas d’au-des-
sus et d’en-dessous. Nous ne pouvons pas schématiser les humains
comme des objets dans I’espace. L'étude de la communauté comme
processus ne nous conduira pas, je crois, a la découverte d’un esprit
supra-individuel, mais d’un esprit inter-individuel, ce qui est entie-
rement différent.

Si I’étude de la communauté comme processus pouvait amener
les monistes a abandonner la notion de hiérarchie, elle pourrait ins-
pirer aux pluralistes une autre conception de I'unité. Les pluralistes
parlent toutle temps de «réduction al’'unité». Pour beaucoup de plu-
ralistes, cette unité qu’ils rejettent est synonyme d’identité, d’'unifor-
mité et d'immobilité. Ceci est vrai d’une unité statique, mais pas de
I'unité dynamique que j’essaie de pointer. L'exigence d’unité n’a pas
le sens d’une réduction ou d’une simplification. Elle renvoie au désir
d’embrasser toujours plus. Elle est une quéte, une aspiration. Pour ce
pluralisme rassembleur, concu spirituellement et non pas matérielle-
ment, cen’est paslaréductional’unité quiestenjeu, maisl’expansion
vers 'unité. Le processus d’expansion et le processus d’unification



sont une seule et méme chose:le processus social. Les mémes événe-
ments ont créé un Etat tchécoslovaque etla Société des Nations. Ce ne
sont pas des [faits] concomitants, ils ne sont pas cause ou effet 'un de
I'autre, ce sont des activités completementliées 'une al’autre, comme
un processus, dans le mouvement de I’histoire du monde. Ceciaune
signification capitale. Notre alternative ne se joue pas entre ’Absolu
achevé de Royce et le monde effiloché de James. Nous créons I'au-
dela que nous visons et cet au-dela et I’expérience en franges ne sont
que des moments du processus d’unification.

Le pluraliste préfere la pomme quand elle pourrit. Il regarde alors
les pépins éparpillés et s’exclame: « Ceci estla Vie, ceci estla Vérité ! »
Mais beaucoup voient au-dela de la pomme pourrissante, la disper-
sion de ses graines, la croissance de pousses fraiches, les fertilisa-
tions croisées, jusqu’ala création d’'un nouveau tout. Si, d’autre part,
certains des monistes ont tenté de pétrifier le fruit «fini» (comme
danslaconception de I’Etat absolu), la vie ne les ajamais laissés aller
jusqu’au bout.

Remplacer I'unité par notre conception de I'unification pourrait
aider arapprocher les monistes et les pluralistes. L'unification spon-
tanée est la réalité de ’humanité. Mais cette unification spontanée
n’est-elle pas déja ce a quoiles pluralistes exhortent par leur plaidoyer
pour les groupes? Et cette unification spontanée n’est-elle pas non
plus au coeur du véritable monisme? L’activité des entités des plu-
ralistes, cette activité qui est leur seul étre, devrait étre leur ajuste-
ment harmonieux les unes aux autres — ce qui n’est autre que ce que
fait le monisme.

L'importance pratique d’'une compréhension de la nature de la
communauté ne peut étre ici que mentionnée, mais son influence
sur notre attitude envers les problémes politiques et industriels du
présent est cruciale. Nous en venons a comprendre que I’'essentiel ne
réside pas dans les méthodes de représentation, comme I'esperent
naivement les spécialistes du rapiécage et du raccommodage, ni

313



314

méme dans la division du pouvoir, comme beaucoup de pluralistes
tendent a le penser, mais dansles modes dassociation. Quand les plu-
ralistes politiques proposent une forme de gouvernement plus décen-
tralisée, ma sympathie est totale ! Mais ce qu’ils proposent est voué a
un échec presque certain, a moins de considérer en méme temps les
modes d’association moyennant lesquels nous devons agirauseinde
cesdifférentes pluralités. Les pluralistes politiques sont tres préoccu-
pés par le probleme de I'unité ou de la multiplicité des sources d’au-
torité. Ma conviction est que notre tache la plus urgente n’est pas de
changer de siege du pouvoir, mais de nous emparer d’un réel pouvoit.
Et quand on nous dit que le syndicat devrait étre directement repré-
senté au sein de I’Etat, nous avons peu de raisons de penser qu'une
personne sera davantage capable de contribuer ala volonté du syndi-
cat qu’elle ne I'aura été a la volonté civique ou nationale. Quiconque
a observé ces dernieres années la lutte des plus jeunes pour briser la
machine Gompers’® ne pensera pas que la politique des partis varie
grandement dans les organisations syndicales et dans les organisa-
tions partisanes. C’est seulement a travers une compréhension de la
nature delacommunauté que nous verrons clairementles sophismes
impliqués dans le «consentement des gouvernés» : un déni de par-
ticipation, un objectif préexistant (insidieux aujourd’hui dans I'in-
dustrie et la politique) et une volonté collective (présumée partagée
par des esprits similaires). On est parfois un peu frappé parle Rip van
Winklisme™ des pluralistes: les principes de consentement [au gou-
vernement] et d’équilibre [des pouvoirs], dans lesquels on croyait il
y aun ou deux siecles, sont désormais dépassés.

Il est de la plus haute importance d’étudier les problemes du tra-
vail a la lumiere de notre conception de la communauté en tant que
processus. On entend beaucoup parler al’heure actuelle de’'applica-
tiondelapsychologie desinstincts al’industrie, mais cette démarche
est pleine de pieges, a moins de lui adjoindre une psychologie des
groupes. Encore une fois, siun chef d’industrie veut cueillir les fruits
du management scientifique, il doit comprendre les rouages com-
plexes du fonctionnement de groupe. S’il veut étayer sa décision de



former des comités d’entreprise, et de les composer seulement d’ou-
vriers ou d’ouvriers et de cadres, il doit étudier la psychologie de
groupe. Il estimpossible d’élaborer des schémas judicieux d’indem-
nisation ou d’assurance obligatoire si I'on ne comprend pas les rela-
tions de groupe et la responsabilité de groupe sur lesquelles elles se
fondent. Etainsi de suite. Létude de lacommunauté en tant que pro-
cessus estindispensable pour un développement sain de I'industrie,
et elle est absolument nécessaire pour établir une démocratie indus-
trielle. La démocratie n’est rien d’autre que cela, [le jeu de ces] inter-
relations productives.

Il me semble que le droit a dépassé la science politique, I’écono-
mie oul’é¢thique dans’étude dela communauté. Il comprend mieux,
par exemple, la notion de relation réciproque. Le fait que le maitre a
une relation avec le serviteur autant que le serviteur avec le maitre a
maintenant gagné une reconnaissance générale. De plus, les juristes
philosophes voient que c’est le méme processus qui produit person-
nalité collective (corporate personality) etindividu social (social indi-
vidual),lequel devient rapidement I’'unité élémentaire du droit. Nos
juges progressistes recherchent toujours la loi de la situation™, soit,
dans le langage de cet article-ci, la découverte et la formulation de
modes d’unification. Autour de cette question gravitent tous les pro-
gresdudroit™? Moins exposés al’illusion de la foule que le reste d’entre
nous, et donc davantage capables de comprendre la communauté
comme processus, les juristes interpretent la loi comme une auto-
création sans fin. J’espere qu’ils expliciteront bientot certaines des
erreurs commises par lajurisprudence téléologique. Il serait intéres-
sant d’examiner les décisions des juges afin de savoir dans quels cas
et avec quelle fréquence ils acceptent un objectif fossile renvoyant a
un temps passé et dans quels cas ils voient I’'objectif croitre au coeur
méme de la situation®.

La critique du pragmatisme impliquée dans la conception de la
communauté comme processus merite peut-étre d’étre mentionnée.
L'essence du pragmatisme, tel qu’il est compris d’ordinaire, est dans

315



316

I’épreuve d’un test (testing). Mais chaque fois que vous « testez », vous
présumez une idée statique. Avec une idée vivante, par contre, la
verité peut étre créée. Si vous recourez au test pragmatique et que
vous prenez un «intérét convergent», entre employeur et employé
par exemple, pour fixer sa valeur marchande, vous trouverez qu’il
en a tres peu. Mais cet intérét convergent peut étre créé a travers le
processus d’interrelation. Lemployeur peut ainsi souvent découvrir,
apres que sa patience a été épuisée dans le comité mixte, que la for-
mation continue du travailleur est de son propre intérét autant que
de I'intérét du travailleur. Un réaliste nous dit que, selon le pragma-
tisme, la vérité est «une harmonie entre la pensée et les choses».
N’est-il pas plus «réaliste» de dire que pensées et choses s’interpé-
netrent et que ceci est une activité créatrice ? Les rationalistes « véri-
fient» dansle domaine de laraison. Les pragmatistes « testent» dans
le monde concret. Létape suivante serad’apprendre a créer, d’'un coté
comme de I'autre™.

Pour conclure, je voudrais insister sur le travail d’association dans
les groupes réels - 1a pratique de la communauté. Je ressens donc
une forte sympathie pour les pluralistes parce que je crois comme
eux dans le groupe «le plus proche ». Mais la plupart des pluralistes
croient dans le groupe le plus proche parce qu’ils pensent que I’é1é-
ment personnel Samenuise au fur et a mesure que 'on s’en €loigne,
alors que ma conviction est, a l'opposé, que ce chemin-la nous mene
en direction d’une personnalité plus riche et plus pleine. Cette idée
des pluralistes est, je crois, extrémement préjudiciable a notre vie
nationale. Pour se faire une idée des dommages pratiques qu'une
telle conception risque d’engendrer, prenez les nombreuses confé-
rences quiont été données, I’hiver dernier®, surlaSociété des Nations.
L’'une de ces conférences, donnée devant un public d’ouvriers, abien
montré le caractere erroné cette sociologie et cette éthique. L'orateur
a appelé les membres de son auditoire a s’élever au-dessus de leurs
intéréts personnels vers des considérations impersonnelles. Nous ne
devrions pas, nous ne pouvons pas, nous ne le faisons pas. L'intérét le
plus élargi doit devenir personnel si I'on veut le rendre réel. Il aurait



fallu expliquer et montrer en détail aux membres de cet auditoire les
changements quelacréation d’une Société des Nations auraitinduits
dans leurs propres vies.

Nous construisons I’Etat réel, I'Etat vital et moral, en renforcantle
pouvoir effectif par du pouvoir effectif. Aucun Etat ne peut, pour tou-
jours, assumer le pouvoir. LEtat actuel a tenté de le faire et les plura-
listesont agi comme I'enfant qui s’exclame, de facon irrépressible: «Le
roi est nu!» Mais si les pluralistes ont vu le Roi, comme dans le conte
d’Andersen, habillé par les tisserands qui s’activent sur des métiers
atisser vides, grelottant dans son costume de nudité tandis que tous
acclament lasplendeur des robes de I’Etat, nous sommes beaucoup a
ne pas nous satisfaire de cette situation. Nous croyons dans la possi-
bilité de tisser nous-mémes, a partir de notre propre expérience quo-
tidienne, les vétements d’un véritable Etat.

L’idéalisme et le réalisme se rencontrent dans le réel. Certains
d’entre nous ne se soucient que de l'atelier de la vie, le lieu ou les
choses sont faites. William James nous dit que la philosophie critique
est stérile dans ses conséquences pratiques. Pour autant que cela soit
vrai, cela est dii au fait que la philosophie critique reste [enfermée]
dans les concepts qu’elle élabore, au lieu de comprendre les activi-
tésquilesontengendrés et de lesreplacer dans des tiches concretes.
Nous devons saisir 1a vie et contrOler ses processus. Sa réalisation
consciente s’offre a nous comme la possibilité de tous et de chacun.
Nous sommes capables de créer une volonté collective et en méme
temps de développer une spontanéité et une liberté individuelles,
encore difficiles a concevoir, égarés comme nous I’'avons €té par le
réve du troupeau®, par le mensonge de l'imitation, et par le plus fatal
des sophismes - le sophisme des fins (fallacy of ends).

Telle est 1a réalité pour les humains: I'unification des différences
(differings). Mais les pluralistes rechignent al’'unification. Ils refusent
de transpirer et de souffrir pour faire un tout. Ils refusent ’'effort
supréme delavie, et sarécompense supréme. Pourtant, les pluralistes

317



318

continuent de guider notre pensée, aujourd’hui, parce qu’ils ont pour
point de départ le groupe le plus proche et le plus effectif. Si, en plus
de cettevision, ilsse décidaient a prendre en compte le fait que le tra-
vail de leurs groupes réels est d’accomplir ’activité par laquelle ils
sont venus a I’'existence, alors ils auraient reconnu la communauté
comme processus.



BIBLIOGRAPHIE

ADDAMS Jane (1902), Democracy and Social Ethics, New York, Macmillan Co.

ADDAMS Jane (1910), Twenty Years at Hull-House, New York, Macmillan.

ALEXANDER H. B. (1919), «Review of The New State », Journal of Philosophy,
Psychology and Scientific Methods, 16, p. 577-581.

ALINSKY Saul D. (1941), « Community Analysis and Organization», American
Journal of Sociology, 46, 6, p. 797-808.

BAILEY Thomas P. (1919), « “Orange” Journalism », The Sewanee Review, avril, 27,
2, p. 227-238.

BALTZELL E. Digby (ed.) (1968), The Search for Community in Modern America,
New York, Harper & Row.

BENDER Thomas (1978), Community and Social Change in America, Baltimore,
Londres, The Johns Hopkins University Press.

BENTLEY Arthur F. (1908), The Process of Government : A Study of Social Pressures,
Chicago, The University of Chicago Press.

BODENHAFER Walter B. (1920-21), « The Comparative Role of the Group Concept
in Ward’s Dynamic Sociology and Contemporary American Sociology »,
American Journal of Sociology, 26/3, 4, 5 et 6 (cité: 1920, 26, 3: 273-314).

BOSANQUET Bernard (1899), The Philosophical Theory of the State, Londres/New
York, Macmillan.

BOSANQUET Bernard (1919), «Review of The New State», Mind, p. 370-371.

BOWMAN LeRoy E. (1930), « Local Community Studies and Community
Programs», Social Forces, 8, 4, p. 493-495.

BURGESS Ernest W. (1930), « The Value of Sociological Community Studies for the
Work of Social Agencies», Social Forces, 8, 4, p. 481-491.

CEFAI Daniel (2018), « Pragmatisme, pluralisme et politique. Ethique sociale,
pouvoir-avec et self-government selon Mary P. Follett», Pragmata, 1.

CEFAI Daniel (a paraitre), « Discussion publique: I'expérimentation pionniére de
The Inquiry», in Public. Ecologie, pragmatisme et politique.

CLUTTON-BROCK Arthur (1919), « What is Democracy ?», Times Literary
Supplement, Londres, 3 juillet, p. 353-354.

COHEN Avrum 1. (1971), Mary Parker Follett : Spokesman for Democracy,
Philosopher for Social Group Work, 1918-1933, Ph.D. Tulane University.

COHEN Mortris R. (1919), « Communal Ghosts and Other Perils in Social
Philosophy», The Journal of Philosophy, Psychology and Scientific Methods,

4 Décembire, 16, 25, p. 673-690.

COLE George Douglas Howard (1914-15), « Conflicting Social Obligations»,
Proceedings of the Aristotelian Society, 15, p. 140-159.

COLE George Douglas Howard (1915-16), « The Nature of the State in View of its
External Relations», Proceedings of the Aristotelian Society, 16, p. 310-325.

COLEMAN George W. (ed.) (1915), Democracy in the Making : Ford Hall and the
Open Forum Movement, Boston, Little, Brown & Co.

319



320

COLLIER John (1919), « Community Councils: What They Have Done and What is
Their Future?», Proceedings of the National Conference of Social Work, Annual
meeting, Atlantic City, New Jersey, 1-8 Juin, p. 476-479.

COOLEY Charles H. (1902), Human Nature and the Social Order, New YorKk,
Charles Scribner’s Sons.

COOLEY Charles H. (1909), Social Organization : A Study of the Larger Mind, New
York, Charles Scribner’s Sons.

COOLEY Charles H. (1918), Social Process, New York, Charles Scribner’s Sons.

COYLE Grace L. (1930), Social Process in Organized Groups, New York, Richard R.
Smith.

CROLY Herbert (1909), The Promise of American Life, New York, Macmillan.

CUNNINGHAM G. Watts (1919), «Review of The New State», Philosophical Review,
28, p. 325-326.

DANIELS Johns (1920), America Via the Neighborhood, New York/Londres,
Harper & Brothers.

DANTE ALIGHIERI (1311/2014), La monarchie, Paris, Belin (C. Lefort, ed.).

DEMING Horace E. (1901), A Municipal Program, New York, Macmillan.

DEWEY John (1894), « Austin’s Theory of Sovereignty », Political Science
Quarterly, vol. 9, n° 1, p. 31-52.

DEWEY John (1916), Democracy and Education, New York, Macmillan.

DEWEY John (1926), « The Historic Background of Corporate Legal Personality »,
Yale Law Journal, 35, 6, p. 655-673.

DEWEY John (1927/2010), Le public et ses probléemes, trad. fr. J. Zask, Paris,
Gallimard.

DEWEY John (1940/1991), « Presenting Thomas Jefferson», John Dewey : The Later
Works, 1925-1953, vol. 14, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press, p. 201-223.

DEWEY John & James H. TUFTS (1908/1932), Ethics, New York, H. Holt and
Company.

DEWOLF Austin (1890), The Town Meeting : A Manual of Massachusetts Law,
Boston, George B. Reed.

DOUGLASS Harlan P. (1919), The Little Town Especially in its Rural Relationships,
New York, The Macmillan Company.

ELLIOTT William Y. (1924), « The Pragmatic Politics of Mr. H.J.Laski», The
American Political Science Review, 18, p. 251-275.

ELLWOOD Charles A. (1919), «Review of The New State», American Journal of
Sociology, 25, p. 97-99.

FOLLETT Mary P. (1913a), « Evening Recreation Centers», The Playground, p. 384-
400.

FOLLETT Mary P. (1913b), « The Aims of Adult Education», The Playground,

p. 261-268.



FOLLETT Mary P. (1918), The New State : Group Organisation, the Solution of
Popular Government, New York, Longmans, Green and Co (NS) (nouvelle
édition, Philadelphie, Pennsylvania University Press, 1998).

FOLLETT Mary P. (1919), « Community is a Process», The Philosophical Review, 28,
6, p. 576-588.

FOLLETT Mary P. (1924), Creative Experience, New York, Longmans, Green and
Co (CE).

FOLLETT Mary P. (1926/1942), «Individualism in Planned Society», in
H.C.Metcalf & L. Urwick (eds), Dynamic Administration : The Collected Papers
of Mary Parker Follett, New York & Londres, Harper & Brothers, Ch. 14.

FORD Henry J. (1919), «Review of The New State», American Political Science
Review, 13, p. 494-495.

FREUND Ernst (1897), The Legal Nature of Corporations, Chicago, The University
of Chicago Press.

GIERKE Otto (1868 et 1873/1990), Community in Historical Perspective: A
Translation of Selections from Das deutsche Genossenschaft, Cambridge,
Cambridge University Press (Anthony Black ed.).

GIERKE Otto (1900), Political Theories of the Middle Age, Cambridge, Cambridge
University Press (F W. Maitland ed.).

GIERKE Otto (1935), « The Nature of Human Associations» et « The Idea of
Federalism », in John D. Lewis (ed.), The Genossenschaft Theory of Otto von
Gierke, Madison, University of Wisconsin Press.

GOIST Park Dixon (1971), «City and “Community” : The Urban Theory of Robert
Park», American Quarterly, 23, 1, p. 46-59.

GREEN T. H. (1895), Lectures on the Principles of Political Obligation, Londres,
Longmans, Green, and Co.

GULICK Luther (1923), « Voluntary Organizations That Promote Better
Government and Citizenship», The Annals of the American Academy of
Political and Social Science, 105, p. 71-75.

HALDANE Viscount (1920), «Introduction », in M. P. Follett, The New State, New
York, Longmans, Green and Co, p. V-XXV.

HARRISON Shelby M. (1916), « Community Action Through Surveys», National
Conference of Charities and Corrections, p. 52-62.

HILFERDING Rudolf (1910), Das Finanzkapital. Eine Studie iiber die jiingste
Entwicklung des Kapitalismus, Vienne, Wiener Volksbuchhandlung, (Marx-
Studien, vol. III).

HILL Howard C. (1922), Community Life and Civic Problems, Boston, Ginn & Co.

HIRST Paul Q. (ed.) (1989), The Pluralist Theory of the State: Selected Writings of
G.D. H. Cole, J. N. Figgis and H. J. Laski, Londres & New York, Routledge.

HOBSON John A. (1902), Imperialism. A Study, Londres, James Nisbet & Co.

HoLT Edwin B. (1915), The Freudian Wish, New York, Henry Holt.

HsIAO Kung Chuan (1927), Political Pluralism, Londres, Kegan Paul, Trench,
Trubner & Co.

321



322

JAMES William (1890), Principles of Psychology, 2 volumes, Londres, Macmillan
and Co.

JAMES William (1899), «On a Certain Blindness in Human Beings», in Talks to
Teachers on Psychology : And To Students on Some of Life’s Ideals, New YorKk,
Henry Holt, p. 229-264.

JAMES William (1909), A Pluralistic Universe: Hibbert Lectures at Manchester
College on the Present Situation in Philosophy, New York, Longmans, Green
and Co.

JAMES William (1911), Some Problems of Philosophy : A Beginning of an
Introduction to Philosophy, Londres, Longmans, Green, and Co.

JAMES William (1912), Essays in Radical Empiricism, New York, Longmans, Green
and Co.

JEFFERSON Thomas (1814/2010), « Letter to Joseph C. Cabell, Monticello, 31
January 1814 », in The Papers of Thomas Jefferson, Retirement Series, vol. 7,

28 November 1813 to 30 September 1814, J. Jefferson Looney (ed.), Princeton,
Princeton University Press, p. 176-177.

LANDESCO John (1932), « Crime and the Failure of Institutions in Chicago’s
Immigrant Areas», Journal of Criminal Law and Criminology, 23, 2, p. 238-248.

LASKI Harold J. (1915), « The Personality of the State», The Nation, 22 juillet,

p. 115-117.

LASKI Harold J. (1916a), « The Personality of Associations», Harvard Law Review,
29, 4, 404-426.

LASKI Harold J. (1916b), « The Sovereignty of the State », Journal of Philosophy,
Psychology and Scientific Methods, 13, 4, p. 85-97.

LASKI Harold J. (1917), Studies in the Problem of Sovereignty, New Haven, Yale
University Press.

LASKI Harold J. (1919), «Review of The New State», The New Republic, 8 février,
p. 61-62.

LASKI Harold J. (1919b), « The Pluralist State », The Philosophical Review, 28, 6,

p. 562-575.

LASKI Harold J. (1922), « The State in the New Social Order », Fabian Tract n°200,
Westminster, The Fabian Society at the Fabian Bookshop.

LASKI Harold J. (1925), A Grammar of Politics, New Haven, Yale University Press.

LASSWELL Harold (1927), « The Theory of Political Propaganda», American
Political Science Review, 21, p. 627-631.

LINDEMAN Eduard C. (1921), The Community : An Introduction to the Study of
Community Leadership and Organization, New York, Association Press.

LINDEMAN Eduard C. (1923), « Aspects of Community Organization in Relation
to Public Policy», The Annals of the American Academy of Political and Social
Science, 105, p. 83-87.

LINDEMAN Eduard C. (1933), Social Education. An Interpretation of the Principles
and Methods Developed by The Inquiry During the Years 1923-1933, New York,
New Republic.



LIPPMANN Walter (1913), Preface to Politics, New York, Cornell University Library.

LIPPMANN Walter (1922), Public Opinion, New York, Harcourt, Brace, and
Company.

LIPPMANN Walter (1925/2008), Le public fantome, Paris, Démopolis.

LUSTIG R. Jeffrey (1982), Corporate Liberalism : The Origins of Modern American
Political Theory 1890-1920, Berkeley, University of California Press.

LYND Robert & Helen LYND (1929), Middletown : A Study in Contemporary
American Culture, New York, Harcourt, Brace & Co.

MACIVER Robert M. (1917), Community, A Sociological Study : Being an Attempt to
Set Out the Nature and Fundamental Laws of Social Life, Londres, Macmillan.

MACKAYE Percy (1917), Community Drama : Its Motive and Method of
Neighborliness, Boston, Houghton Mifflin Company.

MAINE Henry J. S. (1861), Ancient Law, Londres, John Murray.

MAINE Henry J. S. (1871), Village Communities in the East and West : Six Lectures
Delivered at Oxford, Londres, John Murray, Albemarle Street.

MAINE Henry J. S. (1885), Popular Government, Londres, John Murray, Albemarle
Street.

MAITLAND Frederic W. (1898), Township and Borough being the Ford Lectures
delivered in the University of Oxford in the October term of 1897, together
with an appendix of notes relating to the history of the Town of Cambridge,
Cambridge, The University Press.

MAITLAND Frederic W. (1905), « Moral Personality and Legal Personality »,
Journal of the Society of Comparative Legislation, 6, 2, p. 192-200.

MARIENSTRAS Elise (1975), Les mythes fondateurs de la nation américaine. Essai
sur le discours idéologique aux Etats-Unis a époque de I'indépendance 1763-
1800, Paris, Maspéro.

MATTSON Kevin (1995), « The Struggle for an Urban Democratic Public: Harlem
in the 1920s», New York History, 76, 3, p. 291-318.

MATTSON Kevin (1998), Creating a Democratic Public: The Struggle for Urban
Participatory Democracy during the Progressive Era, University Park,
Pennsylvania State University.

MCBAIN Howard Lee (1919), « Review of The New State», Political Science
Quarterly, 34, 1, p. 167-170.

MCKENZIE Roderick D. (1933), The Metropolitan Community, New York, Russell &
Russell (President Hoover’s Research Committee on Social Trends).

MEAD George H. (1934/2006), Lesprit, le soi et la société, trad. fr. D. Cefai,

L. Quéré, Paris, Presses Universitaires de France.

NYLAND C. (1996), « Taylorism, John R. Commons, and the Hoxie Report»,
Journal of Economic Issues, 30, p. 985-1016.

OGBURN William Fielding (1922), Social Change with Respect to Culture and
Original Nature, New York, B. W. Huebsch.

OVERSTREET H. A. (1919a), «Review of The New State», Journal of Philosophy,
Psychology, and Scientific Methods, 16, p. 582-585.

323



324

OVERSTREET H. A. (1919b), «Review of The Problem of Administrative Areas and
The New State», The Survey, 1 mars, vol. XLI, n° 22, p. 813-814.

PARK Robert E. (1904/2007), La foule et le public, trad. R. Guth, Lyon, Parangon.

PARK Robert E. (1915), « The City. Suggestions for the Investigation of Human
Behavior in the City Environment», The American Journal of Sociology, 20, 5,
p. 577-612.

PARK Robert E. (1922), «Reviewed Work: Community Life and Civic Problems, by
Howard Copeland Hill », American Journal of Sociology, 28, 1, p. 97-99.

PARK Robert E. (1925a), « Community Organization and the Romantic Temper »,
The Journal of Social Forces, 3, 4, p. 673-677.

PARK Robert E. (1925b), « Community Organization and Juvenile Delinquency »,
in The City, Chicago, The University of Chicago Press, p. 99-112.

PARK Robert E. (1929), «Introduction» a H.W. Zorbaugh, The Gold Coast and
the Slum : A Sociological Study of Chicago’s Near North Side, Chicago, The
University of Chicago Press.

PARK Robert E. & Ernest W. BURGESS (1921), Introduction to the Science of
Sociology, Chicago, The University of Chicago Press.

PEMBERTON Jo-Anne Claire (1998), «James and the Early Laski: The Ambiguous
Legacy of Pragmatism», History of Political Thought, 19, 2, p. 264-292.

PERRY Clarence A. (1921), Ten Years of the Community Center Movement, New
York, Russell Sage Foundation.

PERRY Clarence A. (1926), « The Rehabilitation of the Local Community », Journal
of Social Forces, 4, p. 558-562.

PERRY Clarence A. (1929), « The Neighborhood Unit», Monograph One, vol. 7,
Regional Survey of New York and Its Environs, Neighborhood and Community
Planning, New York, New York Regional Plan.

POUND Roscoe (1914), « The End of Law as Developed in Legal Rules and
Doctrines», Harvard Law Review, 27, 3, p. 195-234.

QUANDT Jean B. (1970), From the Small Town to the Great Community : The Social
Thought of Progressive Intellectuals, New Brunswick, Rutgers University Press.

RAINWATER Clarence E. (1920), « Community Organization », Studies in Sociology,
4, 3, Sociological Monograph n° 15, Los Angeles, University of South California
(24 p.).

REDFIELD Robert (1930), Tepoztldn, A Mexican Village : A Study in Folk Life,
Chicago, The University of Chicago Press.

REDFIELD Robert (1941), The Folk Culture of Yucatdn, Chicago, The University of
Chicago Press.

REMER Alice W. (1926), « The East Boston School Center», Social Forces, 5, 1, p. 97-
102.

RODGERS Daniel T. (1998), Atlantic Crossings : Social Politics in a Progressive Age,
Cambridge, Mass., The Belknap Press of Harvard University Press.

ROYCE Josiah (1908), The Philosophy of Loyalty, New York, Macmillan.

ROYCE Josiah (1916), The Hope of the Great Community, New York, Macmillan.



RUNCIMAN David (1997), Pluralism and the Personality of the State, Cambridge,
Cambridge University Press.

SANDERSON Dwight (1919), « Democracy and Community Organization»,
Publications of the American Sociological Society, 14, p. 84-86.

SANDERSON Dwight (1920), « Locating the Rural Community », The Cornell
Reading Course for the Farm, Country Life Series, Lesson 158, p. 415-436.

SANDERSON Dwight (1921/1932), The Rural Community : The Natural History of a
Sociological Group, Boston, Ginn and Company.

SMALL Albion (1905), General Sociology : An Exposition of the Main Development
in Sociological Theory From Spencer to Ratzenhofer, Chicago, The University of
Chicago Press.

SMALL Albion & George E. VINCENT (1894), An Introduction to the Study of
Society, New York, American Book Company.

SMITH David G. (1964), « Pragmatism and the Group Theory of Politics», The
American Political Science Review, 58, 3, p. 600-610.

SNEDDEN David (1923), « Communities, Associate and Federate », American
Journal of Sociology, 28, 6, p. 681-693.

STEARS Marc (2002), Progressives, Pluralists, and the Problems of the State :
Ideologies of Reform in the United States and Britain 1909-1926, Oxford, Oxford
University Press.

STEFFENS Lincoln (1904), The Shame of the Cities, New York, McClure, Phillips &
Co.

STEINER Jesse F. (1922), « Community Organization: A Study of Its Rise and
Recent Tendencies», The Journal of Social Forces, 1,1, p. 1-18.

STEINER Jesse F. (1923), « Community Organization and the Crowd Spirit», The
Journal of Social Forces, 1, 3, p. 221-226.

TARDE Gabriel (1899), Lopinion et la foule, Paris, Félix Alcan.

TEAD Ordway (1921), «Self-Government in Industry », The Freeman, 9 février.

THOMAS William I. & Florian ZNANIECKI (1919/1998), Le paysan polonais, Paris,
Nathan.

TONN Joan C. (2003), Mary P. Follett : Creating Democracy, Transforming
Management, New Haven, CT, Yale University Press.

TONNIES Ferdinand (1887/2010), Communauté et société, trad. fr. N. Bond et
S.Mesure, Paris, Presses Universitaires de France.

TROTTER Wilfred (1919), Instincts of the Herd in Peace and War, New YorK,
Macmillan.

TUFTS James H. (1919), «Review of The New State», International Journal of
Ethics, 29, 3, p. 374-377.

TUFTS James H. (1919b), « The Community and Economic Groups», The
Philosophical Review, 28, 6, p. 589-597.

URBAN Wilbur M. (1919), « The Nature of the Community: A Defense of
Philosophic Orthodoxy », The Philosophical Review, 28, 6, p. 547-561.

325



326

WALLAS Graham (1914), The Great Society : A Psychological Analysis, New York,
Macmillan.

WARD Lester F. (1883), Dynamic Sociology, New York, D. Appleton and Company.

WARD E. J. (1913), The Social Center, New York, D. Appleton Co.

WIEBE Robert H. (1967), The Search for Order 1877-1920, New York, Hill and Wang.

WILCOX Delos F. (1904), The American City : A Problem in Democracy, New York
et Londres, Macmillan.

WILSON R. Jackson (1968), In Quest of Community : Social Philosophy in the United
States 1860-1920, New York, Oxford University Press.

WILSON Woodrow (1911), « The Need of Citizenship Organization: A Lucid
Analysis of the Civic and Social Center Movement — How It Is Helping to Solve
the Fundamental Problem of Modern Society », The American City, p. 265-268.

WILSON Woodrow (1913), The New Freedom, New York, Doubleday, Page &
Company.

WIRTH Louis (1938), « Urbanism as a Way of Life», The American Journal of
Sociology, 44, 1, p. 1-24.

WOoODS Robert A. (1912), « The Recovery of the Parish: An Address Before the
Faculty and Students of Andover Theological Seminary», in R.A. Woods
(1923), The Neighborhood in Nation-Building. The Running Comment of Thirty
Years at South End House, Boston et New York, Houghton Mifflin Company.

WOODS Robert A. (1914), « The Neighborhood in Social Reconstruction»,
American Journal of Sociology, 19, 5, p. 577-591.

WOoO0DS Robert A. (1923), The Neighborhood in Nation-Building : The Running
Comment of Thirty Years at the South End House, Boston et New YorKk,
Houghton Mifflin Company.

WO0ODS Robert A. & Albert J. KENNEDY (1962), The Zone of Emergence :
Observations of the Lower Middle and Upper Working Class Communities
of Boston, 1904-1914, S. Bass Warner Jr. (ed.), Cambridge, Massachusetts
Institute of Technology Press.

YARROS Victor S. (1921), « Reforming the Modern State: The Individual and the
Group», Open Court, 35, p. 430-437.

ZORBAUGH Harvey W. (1929), The Gold Coast and the Slum : A Sociological Study of
Chicago’s Near North Side, Chicago, The University of Chicago Press.

ZUEBLIN Charles (1902), American Municipal Progress, New York, Macmillan.

ZUEBLIN Charles (1905), A Decade of Civic Development, Chicago, The University
of Chicago Press.



NOTES

1 [Mary P. Follett (1919), « Community
is a Process», The Philosophical
Review, 28, 6, p. 576-588. Traduction
de I'anglais vers le francais par Daniel
Cefai. Les notes entre crochets ont été
ajoutées par le traducteur.]

2 Lesréférences ala psychologie
freudienne de cet article doivent
beaucoup au précieux livre du
Professeur Edwin B. Holt (1915), The

Freudian Wish, New York, Henry Holt.

3 [Chose-en-soi: Ding-an-sich, en
allemand dans le texte.]

4 [Au sens de la «suppression »,
traduction anglaise de

I’« Unterdriickung». Le langage est
ici flottant. Ce a quoi Follett se référe
est au retour du refoulé - return

of the repressed/Wiederkehr des
Verdrdingten.]

5 Tous les jours, nous constatons
une correspondance entre [la vie
psychique décrite par] le freudisme
de Holt et I’'activité des groupes
sociaux. Holt synthétise idéalisme
et réalisme. Il nous montre un et

un seul processus évolutif, qu'a
différentes étapes nous appelons

la matiére ou I’esprit. En montrant
scientifiquement que le tout en train
de s’intégrer est toujours plus que
la somme de toutes ses parties, il
indique clairement que I’émergence

du neuf est un moment de I’évolution.

Cela correspond exactement a ce que
nous avons découvert dans notre
étude des groupes. La volonté sociale

authentique, soit la communauté,

est toujours un moment dans

un processus d’intégration. La
reconnaissance que l’action
conjointe des arcs réflexes n’est pas
une simple action réflexe, et que le
comportement n’est pas une fonction
du stimulus immeédiat - bref, la
reconnaissance de la loi de la réponse
organisée — sont aussi importantes
pour la sociologie que pour la
biologie. Ce que Holt nomme «stimuli
en récession» (receding stimuli) est
un terme particulierement heureux
pour la psychologie de groupe. Holt
s’auto-définit comme pluraliste,

mais l’est-il vraiment? Holt s’auto-
définit comme réaliste — il exprime

la vérité de I'idéalisme dans des
concepts dynamiques et un langage
scientifique.

6 Par «réaliste politique», j'entends
le réaliste dans ses applications a la
politique, a la différence du réaliste
dans la recherche biologique la plus
récente, qui ne commet pas la méme
erreur: il montre que la réaction est
la sélection d’une partie de ce qui
constitue la réaction. Cela rend le
processus de sélection nettement plus
compliqué que le réaliste politique ne
semble le réaliser. Il oublie que le soi
censé choisir les stimuli est lui-méme
le produit de la réaction a ces stimuli.

7 Onretrouve ici la méme posture
que celle du Dieu extérieur de I’Ancien

Testament.

8 [En francais dans le texte.]

327



328

9 [Les Knights of Labor connaissent le
déclin a partir de I’épisode du premier
mai 1886 a Haymarket, Chicago et
I’American Federation of Labor,

née en 1881, prend alors toujours

plus d’importance sous la direction
de Samuel Gompers, passant de

50 000 membres environ en 1886

a pres de trois millions en 1924.
Gompers, en dépit de son efficacité
pour batir une énorme centrale
syndicale, était critiqué pour avoir
enrégimenté le mouvement ouvrier
dans une énorme machine - CE 217

— rompant les ancrages des sections
locales dans leurs communautés,
réservant ’'adhésion aux seuls

salariés a I’exclusion des non-salariés,
acceptant le laisser-faire dans le
capitalisme industriel - CE 176-177

— et affirmant le caractere apolitique
et non-partisan du syndicat, tout en
faisant élire des proches au Congres et
en étant nommeé par Woodrow Wilson
au Conseil de défense nationale.]

10 [Rip Van Winkle renvoie a une
nouvelle de Washington Irving,
publiée dans The Sketch Book of
Geoffrey Crayon, 1819. Le héros, parti
dans les montagnes, croise '’équipage
fantome de Henry Hudson avec qui
il fait une partie de nine-pins, unjeu
de quilles, et boit une liqueur qui le
plonge dans un profond sommeil.

Il se réveillera vingt ans plus tard,
retrouvant son village et sa famille
complétement transformés. ]

11 [La «loi de la situation » est un
concept de M. P. Follett, absent
de The New State, qui apparait
une fois dans Creative Experience

(1924:152), et quelle retravaillera

par la suite dans ses conférences.
Lorsque des personnes créent une
situation de pouvoir-avec a travers
leurs discussions, enquétes et
expérimentations, elles développent
une intelligence collective de la
situation qui leur donne acces a la «loi
de la situation» (« Power », 1926/1941).
Elles integrent leurs désirs, intéréts,
perspectives et attentes en réponse
ala «loi de la situation». Follett
présume que le conflit créateur
accouche d’une perspective commune
et donne une prise commune sur la
situation.]

12 L'importance de ce point pour

le développement d’une «loi des
groupes» (group-law) est défendue
par les représentants du syndicalisme
administratif. Nous manquons ici de
place, mais ces problemes concernent
conjointement les juristes et les
politistes.

13 De nombreuses réévaluations sont
impliquées dans la conception de la
communauté comme processus. La
théorie fonctionnelle de la causalité
doit étre appliquée dans tous les
domaines de la pensée. Les droits
naturels y gagnent un nouveau sens.
Et la distinction entre subjectif et
objectif s’y perd, de méme que dans
les interprétations des résultats de la
recherche biologique la plus récente
par les réalistes: ils voient ’objectif,
comme partie intégrante du processus
d’intégration, I'objectif devenant
subjectif, et réciproquement. Il
faudra développer ultérieurement



I'importance de ce point pour le droit
et pour la science politique.

14 Cette proposition reste générale
et n'oublie pas ceux qui, parmi les
pragmatistes, ne s’en tiennent pas

a cette idée un peu rudimentaire de
«test» [sur la critique des notions
d’«ajustement» et de «vérification»,
voir CE: chap. VI et VII].

15 [La Société des Nations venait
d’étre créée par le Traité de Versailles,
suite a la Conférence de paix de

Paris. Elle avait été impulsée par les
Quatorze points de Woodrow Wilson,
document de 1918 qui dessinait la
base politique de cette association
internationale. Mais le Sénat
ameéricain avait refusé de ratifier
l’'adhésion des Etats-Unis. Et cette
initiative politique qui avait agité les
milieux intellectuels avait du mal a
convaincre les simples citoyens (outre
Follett, CE 98-99, 170-172 ou 212, on en
trouve des traces dans les colonnes de
The New Republic, chez Dewey dans
une série d’articles dans Dial 65, 1918
ou chez Mead, jusque dans Mind, Self
and Society, 1934 : 287 et 303).]

16 [Follett oppose la psychologie des
groupes a la psychologie de la foule
ou du troupeau - référence a Wilfred
Trotter, 1919, alors en vogue. Les
foules sont dans un état hypnotique,
controdlées par des stéréotypes,
victimes d’une suggestion de

masse. Les conduites d’imitation
qui y prédominent engendrent
conformisme et irrationalité.]

329



