« RECONSTRUIRE
LA COMMUNAUTE »
A LERE
PROGRESSISTE

LES MULTIPLES
CONTEXTES DE

LA POLITIQUE DES
GROUPES

DE MARY P. FOLLETT

DANIEL CEFAI




En préambule a la traduction du texte « Community is a
Process» (1919) de Mary P. Follett, différents sens du mot
«communauté », a I’ere progressiste, sont ici examinés™:
celui du diagnostic de la crise de la communauté; celui
de la tentative, par ’'action directe de I'organisation
communautaire, d’en retrouver 'intelligence et le
contrOle; celui de I'’énigme philosophique, sociologique et
juridique de la personnalité collective des communautés;
celui, enfin, des critiques adressées a The New State de
Follett (1918), qui touchent au manque de réalisme de sa
description de la vie des communautés locales et de son
évaluation de leur capacité au self-government, en relation
a’Etat. Uambition de ce texte est ainsi d’éclairer les
multiples contextes d’expérience dans lesquels s’inscrit
I’enquéte pragmatiste sur «la communauté », des années
1890 ala fin des années 1920. Il invite a ne pas commettre
d’anachronisme dans la compréhension du sens des
articles publiés par The New Republic, des recherches en
sociologie, travail social et organisation communautaire,
et des écrits plus théoriques comme ceux de Jane
Addams, Harold Laski, Robert E. Park ou John Dewey.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; MARY P. FOLLETT; ERE PROGRESSISTE;
COMMUNAUTE POLITIQUE; SELF-GOVERNMENT ; POLITIQUE DES
GROUPES.

* Daniel Cefai est directeur d’études & 'EHESS-Paris et directeur du Centre
d’étude des mouvements sociaux (CEMS) [cefai@ehess.fr].

247



248

ommunity is a Process » a été écrit par Mary P. Follett
(( c dans la foulée de The New State (1918). L’article a été

publié en novembre 1919 dans un numéro de The
Philosophical Review (vol. 28, n° 6), édité par Wilbur M. Urban. Il a
été présenté al’oral le mois suivant, en décembre 1919, au congres de
I’American Philosophical Association, a Ithaca, New York'. Le débat,
qui battait son plein apres-guerre, portait sur le sens a donner au mot
«communauté ». Cette catégorie de sens commun, dont1'usage reste
jusqu’a aujourd’hui le plus fréquent dans I’expérience ordinaire des
citoyens ameéricains, commencait alors a poser probleme. De quelle
communauté s’agissait-il? Souvent, on entendait que lacommunauté
renvoyait a la vision des petites républiques de Thomas Jefferson,
«I’'inventionla plus sage », selon lui, « pour le parfait exercice et pourla
préservation du self-government».Une « République de républiques »,
avec une gradation des autorités et des fonctions et un systeme de
poids et de contrepoids, qui protégeaient de la tyrannie ou du des-
potisme. C’est 1a I'un des mythes fondateurs de la démocratie amé-
ricaine (Marienstras, 1975). «Il y a deux sujets que je revendiquerai le
droit de promouvoir aussilongtemps quej’en auraile souffle », écrivait
Jefferson a son ami Joseph C. Cabell en 1814, «I’éducation publique
et la subdivision des comtés en circonscriptions locales [wards]. Je
considére que la continuité du gouvernement républicain est ferme-
mentsuspendue a ces deux crochets. » (Jefferson, 1814/2010:176-177).
Mais ces communautés, rurales en majorité, subvenant en partie a
une économie autarcique, fortement homogeénes d’un point de vue
culturel et ménageant un degré élevé d’interconnaissance entre leurs
membres, connaissaient a la fin du Xixesiecle un véritable boulever-
sement. La sociologie peut étre interprétée comme une tentative de
déchiffrer les conséquences de la révolution urbaine et industrielle
sur la vie de ces communautés, de décrire les étapes de leur histoire
naturelle, la désagrégation du caractere organique de leur anatomie
etdeleur physiologie sociales et la complexité des problemes s’offrant
a leur intelligence, leur volonté et leur action collectives. Pourtant,
I’idéal des town meetings, qui remontait a la création des colonies
puritaines, s’était transféré avec un certain succes vers les villes, tout

PRAGMATA, 2018-1: 246-301



au moins celles de la Nouvelle Angleterre et du Midwest ou vivaient
desélites et des classes moyennes gagnées aux idéaux réformateurs.
Le désir de self-governmenty était puissant — il le sera encore en 1940
quand Dewey écrira sa présentation des écrits de Jefferson. Et il était
tres directement lié aux multiples expérimentations d’organisation
de lavie collective aI’échelle locale.

Quand Follett évoquait I'idéal de la communauté urbaine, cen-
trée sur le quartier, et de la communauté fonctionnelle, centrée sur
le travail, ces termes renvoyaient a des expériences encore vives dans
les milieux progressistes. « Le mot communauté est sur toutes les
levres et il y a indubitablement un enthousiasme populaire pour
I’idée de communauté; mais celle-ci a beaucoup de connotations et
presque personne ne l'utilise comme un terme exact qui décrive une
unité déterminée de la vie sociale.» (Sanderson, 1919: 84). Dwight
Sanderson, qui était alors sur le point de finir une these de socio-
logie a Chicago sur The Rural Community (1921/1932), pose la ques-
tion du référent du mot «communauté ». S’agit-il de la «plus petite
unité géographique d’association organisée des activités humaines»,
distincte de la famille? Quels criteres doivent étre retenus, ceux de
I’ancrage territorial, de 'autarcie économique, de ’'autonomie poli-
tique ? 'interconnaissance dansles groupes primaires est-elle un cri-
tere décisif ou peut-on imaginer des communautés médiatisées par
des relations secondaires? La vie commune passe-t-elle par le par-
tage d’usages et de coutumes, d’une histoire, d’'un droit, d’'une langue
ou d’une religion - et de ces institutions sociales que sont le maga-
sin général, ’église et '’école ? Ou est-elle d’ordre politique en ce que
le commun se fait dans une activité d’auto-institution de modes de
vivre-ensemble - les limites de la communauté étant alors celles des
personnes, des choses et des biens engagés dans cette activité d’au-
to-institution ? Lacommunauté réelle, étudiée par1’écologie humaine
ouressaisie depuis son histoire naturelle, coincide-t-elle avecla com-
munauté idéale, visée par les réformateurs ? Qu'advient-il de la com-
munauté quand elle devient plus « complexe », plus peuplée, avec une
forte division du travail, traversée par des réseaux de transport et de

249



250

communication, insérée dans une agglomération de communautes
qui mutualisent certains services entre elles - Sanderson (1920 : 426)
prend 'exemple de lacommunauté de Sherwood, Comté de Cayuga,
dansI’Etat de New York? Qu’en est-il alors de la politique communau-
taire (community politics), que certains auteurs, proches dela galaxie
pragmatiste, qualifiaient de « politique de groupes » (group politics?)?

Pour mieux comprendre les différents sens du mot «commu-
nauté» autour de 1919, plusieurs fils vont étre ici suivis: celui du dia-
gnostic de la crise de la communauté et de la transformation de sa
conception;celuidelatentative, par’action directe de 'organisation
communautaire, d’en retrouver I'intelligence et le contrdle ; celui de
I’énigme philosophique, sociologique et juridique de la personnalité
collective des communautés, groupes ou associations; celui, enfin,
des critiques adressées a The New State de Follett, qui touchent au
manque de réalisme de sa description de la vie des communautés
locales et de son évaluation de leur capacité au self-government, en
relation a I’Etat. Lambition de ce texte est ainsi d’éclairer les multi-
ples contextes d’expérience dans lesquels s’inscrit 1a réflexion sur la
communauté qui anime de nombreux auteurs, en particulier pragma-
tistes, des années 1890 ala fin des années 1920. Il invite a ne pas com-
mettre d’anachronisme dans la compréhension du sens des articles
publiés par The New Republic, des recherches en sociologie, travail
social et organisation communautaire, et des écrits plus théoriques
comme ceux de Jane Addams ou Harold Laski, Mary P. Follett ou John
Dewey.

LA CRISE DE LA COMMUNAUTE:
DIAGNOSTICS ET DEPASSEMENTS

La communauté restait donc, a '’époque ou écrivait Follett, le cadre
de la réflexion et de I’action pour tous les citoyens américains. Sa
définition ne manquait pas d’ambiguités. En général, elle était sup-
posée impliquer le partage d’un espace géographique et donc la
densité des interactions sur un territoire donné, ce qui permettait la



mise en commun des problemes, de leur définition et de leur solu-
tion. Si cela était encore vrai pour les communautés du Country Life
Movement, qui cherchaient a sauvegarder des styles de vie ruraux tout
enintroduisant une dose de modernisation technologique et écono-
mique, la chose devenait déja plus compliquée en ville. On peut s’en
convaincre, alirelesdescriptions, remarquables d’honnéteté, que fait
Jane Addams (1910) des difficultés de I'implantation de Hull House
dans le Near West Side, des remarques que I’'on pourrait facilement
transposer a la «communauté de Roxbury», dans le sud de Boston,
ou exercait Follett. Celle-ci continuait, pourtant, de poursuivrel’idéal
d’une démocratie directe, de voisinage ou de proximité, d’une « poli-
tique vivante » (living politics), ancrée dansles liens de fidélité (faith-
fulness) et de loyauté (loyalty) au quartier, en lieu et place de «1’al-
légeance aux partis». L'organisation de groupe donne «une unité
vivante, faite de la pulsation des coeurs et des esprits et desjugements
d’expérience de femmes et d’hommes vivants». Une telle organisa-
tion est capable de «croissance ininterrompue ». « Etquand lavigne de
la vie, qui pousse ses racines dans tous les petits rassemblements de
deuxou trois personnes, se seraimplantée dansle voisinage, le soin et
ledévouement [faithful care],’attention assidue [sedulous watching]
etle secours chaleureux [loving ministration] feront leur apparition.
Ils deviendront la facon naturelle de vivre. » (Follett, The New State,
1918 - désormais NS: 243). Follett estime que «la politique de groupes
est faite du matériau méme delavie». Cela ne signifie cependant pas
qu’il existe un «instinct de groupe » (Follett, Creative Experience, 1924
— désormais CE: 183). Les communautés sont des «organisations de
pouvoir» auxquelles nous sommes attachés parce que nous y trou-
vons une forme d’intégration et de satisfaction de nos désirs et, sans
doute, une place dans le monde et une facon de voir et de vivre le
monde. La politique de groupes est une politique de l'expérience quo-
tidienne. Les communautés ne valent qu’en ce qu’elles operent une
synthese de nos besoins et de nos impulsions, de nos intéréts et de
nos perspectives, et ménagent ainsi, au-dela de la capacité collec-
tive a vivre-ensemble, une capacité collective a bien vivre ensemble:
«Notre bonheur, notre sens d’exister, est directement dépendant de

251



252

notre association [joining] avec les autres. Nous sommes perdus, en
exil, en prison, jusqu’a ce que nous ressentions la joie de I'union. »
(NS 194). La politique n’est pas seulement une affaire de contrainte
par I'intérét ou le devoir, elle est aussi une politique de la vie et une
affaire de passion collective (NS 186).

Cette vision enthousiaste était encore audible a I’époque. La
Grande Guerre, si elle avait déchiré les progressistes entre bellicistes
et pacifistes, avait aussi redonné de I'intensité a la vie locale, a tra-
vers la création de la National Community Center Association en
1916 (Cefai, 2018). En méme temps, cet age d’or de la participation
civique était déja entré dans une phase de transformation en 1919. La
circonscription administrative et électorale (ward), dont Jefferson
(1816) disait que chaque individu y est un «partageur» (sharer) et
«sentqu’il est un participant au gouvernement des affaires, non seu-
lement a une €élection un jour par an, mais chaque jour », était sur le
point de perdre la vitalité qu’elle avait eue pendant deux décennies.
Les bouts de quartier étaient souvent en pleine expansion, accueil-
lant une population de migrants, relativement mélangés en termes
de nationalité, de langue et de religion, plus soucieux de survivre
que de se battre pour un quartier ou ils se trouvaient par la force des
choses, difficiles a arracher au saloon pour les hommes et a la rue
pourlesenfants. Robert E. Park, comme bien d’autres, était convaincu
de la nécessité de faire de la communauté locale le lieu d’un «voisi-
nage responsable » (responsible neighborliness) (Baltzell, 1968%). Tout
en réaffirmant les limites du savoir réflexif pour contréler le déve-
loppement naturel des communautés humaines, il était conscient
de 'importance de la communauté locale comme «habitat naturel »
pour les gangs et, inspiré par Cooley et le playground movement, de
la nécessité, pour lutter contre eux, d’utiliser les aires de jeu comme
lieu d’association primaire en relation aux autres agences de sociali-
sation (Park, 1925b). Mais il savait aussi que ces « petites communau-
tés au coeur de la métropole», sans histoire (non-descript), parfois
méme sans charme — Bohemia, Little Sicily, et plus encore les zones
de meublés de Chicago (Park,1929) — étaient traversées par les mémes



forcessociales quelasociété plus générale et ouvertes alamodernisa-
tion industrielle et urbaine des modes de vie. Park (1925a: 675) décri-
vait’«impulsion romantique » qui poussait les uns vers les dancings
et les clubs de jazz, les autres vers la mission religieuse ou la révo-
lution politique, et d’autres encore vers I’aventure des sports méca-
niques, automobile et aviation... La civilisation de masse, qui allait
fabriquer des bataillons de producteurs et de consommateurs, était
en route, et elle offrait de nouveaux types de plaisirs, qui concurren-
caient 'ennui de la vie routiniere des petites communauteés!

L’attachement au quartier pouvait donc se survivre, notamment
dans les colonies de migrants, mais il n’allait pas nécessairement de
pair avec le désir de I'aménager pour apporter plus de bien-étre a la
communauté, et moins encore avec le désir de faire de cette commu-
nauté un acteur politique. De ce point de vue, Jane Addams, dans
Democracy and Social Ethics (1902), était infiniment plus lucide et
moins lyrique que Follett a propos des raisons de passer a I'engage-
ment civique. Tout en défendant la réforme sociale, elle constatait
que I'élite réformatrice se concentrait sur les méthodes du gouver-
nement municipal et travaillait a « corriger la machinerie politique » :
eninvestissantlaréforme de 'administration, «ils parlent de I’assai-
nissement de la politique et écrivent sur celle-ci comme s’il s’agis-
sait d’une chose isolée de la vie quotidienne » (ibid. : 222). A 'opposé,
les aldermen®*, si corrompus soient-ils, propriétaires en général du
saloon et d’'une maison de jeu (ibid. : 251) et bénéficiant de leur col-
lusion avec le crime organisé, connaissaient le terrain comme leur
poche. Ils étaient capables de percevoir et d’exprimer les désirs et les
besoinsdeleurs administrés, entretenaient avec eux desrelations de
familiarité et d’attention, d’obligation, de gentillesse et de générosité
— si intéressées fussent-elles. Ils leur distribuaient des dindes et des
cadeaux a Noél, ils participaient aux mariages et aux enterrements,
ilsleur fournissaient des emplois publics (jusqu’a 2 600 emplois pour
un ward de 50 000 habitants, selon Addams, ibid. : 234 — qui nous
apprend que les Irlandais étaient payeés 4 dollars par jour dans les
bureaux, les Italiens 1,5 dollar pour nettoyer les rues! Ibid. : 259) et

253



254

ilslesaidaient a résoudre les problemes dela vie quotidienne (y com-
pris a payer leur caution quand ils étaient arrétés pour de menues
infractions - ibid. : 231). Sans doute, les réformateurs sociaux pou-
vaient dénoncer les pratiques de pot-de-vin et le clientélisme a la
vue courte, au point de passer pour des « monomaniaques» (ibid. :
265) ; sans doute pouvaient-ils faire le lien entre la fievre typhoide, la
souillure des aliments et la pollution de I’eau, faute de tout-a-1’égout
etde canal de drainage, de pasteurisation du lait et de ramassage des
ordures (ibid. : 260), mais les habitants les plus démunis et les moins
éduqués n’avaient pas d’autre alternative que d’«obéir aux ordres du
boss politique ou mourir de faim» (ibid. : 261).

Ce qu’écrivait Addams n’est paradoxalement pas tres éloigné de
ce que pensait Follett. Il fallait sans doute «mettre en avant les exi-
gences du public ou trouver un fondement moral a I’action » au lieu
de prendre la corruption pour un mal nécessaire (ibid. : 265) — ce
qui pour Follett signifiait endosser les condamnations de Lincoln
Steffens dans The Shame of the Cities (1904), suivre I’exemple de son
mentor Albert B. Hart, trés investi dans la Massachusetts Society for
Promoting Good Citizenship, et enseigner aux jeunes Irlandais du
club de débat de Highland Union (semblable au Hull House Men’s
Club) les arguments sur les méfaits des machines politiques (Addams,
«The Value of Social Clubs »,1910: 342-370). En méme temps, le mora-
lisme n’était pas de mise. Son expérience de terrain dansle Ward 17 a
Roxbury avait appris a Follett 'importance des services sociaux mis
en place par le Tammany Club de James Curley, le maire de la ville
de 1914 a 1919, et qui le serait encore pour trois autres mandatures:
« Tammany est bati sur le travail local le plus intime : aucune famille,
aucun enfantn’estinconnudel’'organisation|...]les votes ne sont pas
toujoursachetéssans fard: ontrouve unboulot au fils, on aide le pere
a surmonter la maladie, la mere épuisée est envoyée a la campagne
pour se remettre. » (NS 223). La politique idéale poursuivait un projet
de self-government, mais la politique quotidienne était aussi affaire
d’assurance et deretraite, d’'emploi et d’hopital, de piscine ou de gym-
nase (Addams1902:267) - ce que les politistes H. Gosnell, H. Zink ou



J.T.Salter décriraient plus tard. La puissance desidentifications eth-
niquesetdeséchanges d’affection, de nouvelles et de services contri-
buait a faire la 1égitimité des représentants politiques. Follett, tout
comme Addams, n’avaient aucune naiveté a ce propos.

Les nouveaux leaders, que Follett et Addams appelaient de leurs
voeux, devaient étre capables d’un tel travail de terrain: « Nous ne
réformerons jamais la politique américaine par le haut.» «Le gou-
vernement est un contact social.» (NS 202). Pour I'une et 'autre, le
contact social requérait uneinterconnaissance al’échelle du quartier.
La principale difficulté de cette vision politique était que les échelles
pertinentes delavie collective commencaient a sérieusement débor-
derlesgroupes primaires avec leurs relations «d’association et de coo-
pération en face a face», d’«identification mutuelle » et de « sympathie
naturelle » (Cooley, 1909: 23). Cooley (1918: 7) prenait pour exemple
«une petite communauté, intimement soudée, a la facon d’un clan
primitif ou d’une colonie juive dans unvillage russe »,laquelle «kaune
vie collective [corporatelife] dont le caractére personnel est semblable
a celui de la famille». La plupart des associations volontaires ten-
daient, par contre, a étre «spécialisées » et «impersonnelles ». Cooley
poursuivait: « Le citoyen ordinaire de nosjours rejoint une douzaine
d’organisations, sinon plus, pour le profit, pour la culture, pour la phi-
lanthropie, ou a savoir quoi encore, organisations danslesquellesil ne
met qu'un fragment de soi-méme et pour lesquelles il ne se sent pas
de véritable responsabilité. » (Ibid.). On ala une proposition qui était
partagée par les autres auteurs pragmatistes, James et Mead en pre-
mier lieu, et quile sera plustard par les sociologues interactionnistes.
L’'intégration en un Soi de la fédération des personnalités multiples
est de plus en plus problématique, de méme que I’est de plus en plus
I'intégration des communautés de vie. L'idéal d'unification affective
et morale, de «fusion des personnalités » dans ’harmonie et 1a géné-
rosité, et de formation d’'un Nous de fraternité ou de camaraderie se
retrouve sans doute dans les «groupes de l'aire de jeu, de la famille
et du voisinage » (Cooley, 1909: chap. III et IV). Mais il est de plus en
plus difficile a réaliser des lors que 'on s’¢loigne des micro-milieux

255



256

de sociabilité et de socialisation des groupes primaires, et, diagnos-
tic de Cooley, il est de plus en plus compromis dansla ville moderne.

Cesentiment de perte était général. Lamultiplicité desinitiatives,
des mobilisations et des expérimentations en matiere d’organisation
communautaire visait ale conjurer. Le probleme majeur étaitla trans-
formation des villes au croisement de plusieurs processus sociaux.
L’'internationalisation des migrations faisait arriver continiment
des flux d’'immigrants, d’'une ampleur et d’une diversité sans précé-
dent dans ’histoire de ’humanité - la premiere sociologie d’enver-
gure étant celle du Paysan polonais de WilliamI. Thomas et Florian
Znaniecki (1919) qui, la méme année que The New State, décrivait
les conséquences de la désorganisation personnelle et sociale, liées
a la transplantation des «groupes primaires paysans » de la Pologne
vers Chicago et aux processus d’ajustement, d’accommodement et
d’assimilation qui s’ensuivaient. Du coup, de nouveaux équilibres
démographiques se mettaient en place aux Etats-Unis, boulever-
sant I'ordre des relations entre groupes sociaux et raciaux, occasion-
nant de forts mouvements nativistes et racistes, antisémites et anti-
catholiques, comme le Ku Klux Klan, en pleine renaissance a partir
de 1915. Des «communautés métropolitaines » se formaient, intégrant
autrement les centres urbains et leurs périphéries, dans des proces-
sus écologiques engendrant une nouvelle distribution des popula-
tions, une nouvelle morphologie des villes et une nouvelle cartogra-
phie des productions, descirculations et des consommations de mar-
chandises (McKenzie, 1933). Le train et I’'automobile facilitaient le
développement de zones périurbaines et les banlieues, rassemblées
autour de leur centre commercial, commencaient a faire leur appa-
rition. La révolution des technologies, des communications et des
transports connaissait une accélération apres la Grande Guerre et
allait de pair avec une transformation tayloriste et fordienne de I’éco-
nomie, 'émergence de grandes organisations industrielles et admi-
nistratives ainsi qu'un remaniement des techniques d’information,
de publicité et de propagande. Le monde était en train de changer
a grande vitesse. Et pour beaucoup, non sans raison, I'imagerie de



la communauté défendue par une frange du mouvement progres-
siste était déja dépassée. Les choses étaient indéniablement plus
compliquées qu’un simple retour aux town meetings de la Nouvelle
Angleterre®, dont I’harmonie cachait du reste souvent des pratiques
d’intolérance religieuse et de contrainte sociale.

Cesinquiétudes étaient sensibles a propos du devenirdel’opinion
publique. Selon Follett, 'opinion publique, en intégrant la capacité a
lacompréhension commune, devait devenir «la force directrice dela
totalité vivante » et s’incarner dans le « nouvel Etat » (NS 217-219). Les
neighborhood groups, en fondant des communautés locales, étaient
destinés a engendrer une «véritable opinion publique » (NS 222 sq.).
Le risque était, dans le cas contraire, d’ouvrir la porte a des formes
de communautés peu désirables! Jesse Steiner, un étudiant de Park,
voyait dans la montée du Ku Klux Klan le résultat d’'une «imprégna-
tion» ou d’une «infection» de la vie communautaire par I’«esprit de
la foule» ; et il craignait que la « publicité organisée » (Steiner, 1923:
223), controlée par des agences au «personnel rémunéré » et pre-
nant la forme d’une «propagande» (Lasswell, 1927), n’obscurcit le
jugement du public. Ici, la communauté devait prendre la figure du
public, opposée a celle de 1a foule et de la secte (Tarde, 1899 ; Park,
1904/2007). De facon congruente, mais distincte, Follett mettait en
avant le lien entre organisation démocratique de la communauté et
procédures dediscussion, d’enquéte et d’expérimentation, mais sans
thématiser le concept de « public», un mot qu’elle utilisait exclusive-
ment comme adjectif. La communauté dont elle parlait ressemblait
pourtant comme deux gouttes d’eau a un public (Mattson, 1998), tel
qu’on le retrouvait chez Park ou chez Dewey. Sil’on suit pas a pas The
New State,lacommunauté de Follett est hospitaliere aux étrangers et
aux minorités (NS 209), elle accepte la pluralité des moeurs et des opi-
nionsetappréciele «brassage des expériences et desidéaux» (NS196).
Elle reconnaitles conflits, tout en espérant leur intégration, mais cette
intégration n’a rien de grégaire, elle se veut une libre association de
différences (NS 38). La communauté mise encore sur I'invention par
expérimentation et surlacoopération (NS 356) et sur'enquéte (NS169)

257



258

pour identifier et résoudre les problemes, plutdt que sur le préjugé
ou sur la tradition. Et elle croit dans le pouvoir de la libre discussion
(NS 97 et 209-214). On pourrait ici citer la plaisanterie de Woodrow
Wilson dans The New Freedom : «La politique pathologique doit subir
le méme traitement que la tuberculose de nosjours — I’exposition au
plein air de toutesles personnes qui en souffrent.» (Wilson, 1913:113).
La communauté doit régler ses problemes dans la lumiere crue du
public. Si elle fuit le «jeu public» de la discussion ouverte et refuse
de soumettre au jugement de ses membres, elle risque d’étre « priva-
tisée» ou «tenue au secret» par des «conseils de tuteurs» (boards of
guardians) (ibid.). Dans la méme veine, Follett est convaincue que la
confiscation du pouvoir conduit a la manipulation de la «foule dis-
persée» par la presse (NS 153-154) et a la perpétuation de la corrup-
tion de la « machine politique» (NS 152 ou 177). Bref, la communauté
n’existe qu’'en se faisant communauté, dans I’agir-ensemble, le pen-
ser-ensemble et le discuter-ensemble de ses membres — desintuitions
que Follett développera plus tard dans Creative Experience (1924). Ni
étatiste, ni libérale, ni pluraliste, ni moniste: on peut difficilement
taxer une telle perspective de « communautarisme », comme le feront
Jeffrey Lustig (1982) ou Jean Quandt (1970) dans le cadre de leur cri-
tique du «fétiche de la petite ville ». Cette perspective anticipait, par
contre, le projet de démocratie participative qui connaitra un regain
dans les années 1960 (Wilson, 1968 ; ou Baltzell, 1968).

Mais cette communauté politique se mettait a avoir des contours
troubles et a perdrelesreperes d’elle-méme: son « éclipse » prenait la
figure du «public fantome» (Lippmann, 1925/2008), et laissait place
libre au gouvernement de la foule et a I'’émergence de masses ano-
nymes etirrationnelles (Park, 1904/2007). Aux «associations commu-
nautaires» d’'une «cité organique », emplie de fraternité et de compas-
sion, se substituait le «flux impersonnel » de la vie urbaine (Wiebe,
1967:170). Le diagnostic €tait celui d’'une crise morale, de la montée
d’un «mépris cynique pour toute loyauté », d’un utilitarisme étriqué
et d’un individualisme irrationnel (Royce, 1908), et de la perte de la
«foi démocratique » (Croly, 1909), ébranlée par I'appat du gain et par



une concurrence sans frein. Dans ce processus, I’«opinion sociale »
(Thomas & Znaniecki, 1919: 145-150) qui cimentait les communau-
tés traditionnelles s’érodait inexorablement: « La communauté est
tellement floue et faible qu’elle ne nous donne aucune idée du pou-
voir de régulation des conduites que le groupe local avait autrefois. »
(Ibid.). Ladifficulté était que les nouvelles formes de coopération, qui
croissaient dansles « communautés fédérées » (opposées par Snedden
(1923), aux «communauteés associées» du passé), ne suffisaient pas
a remplacer la cohésion sociale et morale des villages polonais ou
mexicains. Lopinion publique, comme forme de conscience réflexive
de communautés capables de s’autogouverner, ne se substituait pas
pleinement al’«opinion sociale ». De surcroit, elle s’avérait extréme-
ment vulnérable. Pendant la guerre, I'opinion était devenue la cible
de nouvelles méthodes de propagande, désormais perfectionnées
par des agences de relations publiques, de publicité commerciale et
de manipulation politique. Le concept pragmatiste de « stéréotypes »,
forgé par Walter Lippmann (1922: 80 sq.), a partir de la philosophie
de 'expérience de James et de Dewey, était destiné a rendre compte
des mécanismes de ce nouveau régime de contrble des esprits. Follett
déplorait elle aussila disparition de 'opinion publique des organisa-
tions partisanes et des organes législatifs (NS 219). Elle proposait de se
battre contre ce tropisme vers une politique de foules ou de troupeaux
(NS chap. XII, « The Crowd Fallacy») en revitalisant la vie démocra-
tique, ce qui ne pouvait selon elle se faire a travers les seules procé-
dures des primaires présidentielles, du rappel (recall), de I'initiative
ouduréférendum (NS 78 et176-181), récemment instituées. Plus radi-
calement, la vie démocratique devait prendre racine dans une « poli-
tique pratique» (practical politics), qui déploie, pas a pas, une authen-
tique «conscience collective » et « volonté populaire ». Follett comme
beaucoup de progressistes de cette époque, se méfiait de la démo-
cratie représentative et de sa mise en scene d’une opinion publique
issue du scrutin. Un tel agrégat numérique n’avait rien a voir avec
une démocratie vivante ! Dans The Social Center (1913), Edward Ward,
un collegue de Follett dans le mouvement des centres communau-
taires, écrivait que le peuple en tant que corps €lectoral n’a aucune

259



260

conscience delui-méme, « pas plus queles cellules coordonnées d’une
feuille de chou n’ont conscience deleur unité. Le peuple n’est pas une
grosse béte. Le peuple est un gros légume. » (Ward, 1913: 69). Ce n’est
quelorsqu’ils se mettent a «s’organiser consciemment pour délibérer
sur des questions publiques » que les électeurs et administrés font de
lapolitique. « Le terme “politique” est un des synonymes pour le mot
“public”.» (Ibid.). Le public est donc une communauté politique. Il
n’est pas simplement un groupe d’intérét ou un groupe de pression.
Et Ward de décrire la fédération d’associations de voisinage qui pro-
gressivement composent le corps politique unifié (one body-politic)
(ibid. : 70). Si’on va jusqu’au bout du raisonnement, la politique de
groupes se doit d’étre une politique de publics.

Unedeuxieme facon de prendre acte delatransformation del’idée
de communauté, al’époque ou €crit Follett, se jouait dans la prise en
compte de ce que 'on appellerait aujourd’hui le processus de mon-
dialisation. De nouvelles hypotheses étaient forgées sur la nature des
communautés émergentes a I’échelle internationale. La représenta-
tion d’une « Grande Société », ce titre du best-seller de Graham Wallas
(1914),enréponse ala Preface to Politics de Lippmann (1913), devenait
un lieu commun. Une «communauté mondiale » était en train de se
former, intégrée pour certains par '’économie, comme les livres de
John A.Hobson (1902) sur 'impérialisme ou de Rudolf Hilferding sur
le capital financier (1910) I’avaient déja établi. Pour d’autres, préva-
laient les flux de migration internationale, entre I’Europe ou I’Asie et
les Etats-Unis et leurs conséquences sociales et culturelles (Thomas
& Znaniecki, 1919) ou encore, les processus d’innovation, d’accumu-
lation et de diffusion de la technologie, en particulier les moyens de
transport et de communication (Ogburn, 1922). Ce processus de mon-
dialisation pouvait donner lieu a toutes sortes de processus de compé-
tition territoriale et d’échange commercial, de domination coloniale
etdeguerreimpériale, de transferts asymétriques d’habitudes de voir,
de dire et de faire, de métissages biologiques, de symbioses sociales
et de compromis politiques, de déplacements et de ségrégations de
populations et de conflits culturels, religieux et raciaux. C’est ce que



I’écologie humaine entendait par la formation d’'une « communauté
mondiale» (world-community) (Park & Burgess, 1921) — une vision
sans commune mesure avec celle de Follett. Accéléré par la Grande
Guerre, qualifiée de Guerre mondiale, ce processus de mondialisa-
tion donnait naissance a une ligue d’Etats, continuant d’entretenir
lesuns avecles autres desrapports de Realpolitik entre entités souve-
raines; mais dansle méme mouvement, cette dynamique concurren-
tielle et conflictuelle engendrait de nouvelles collectivités — en parti-
culier desréseaux de circulation et de communication internationale,
qui transformaient I’extension de la vie publique. Park et McKenzie
y étaient sensibles, et Dewey n’écrivait-il pas qu’il fallait trouver de
nouvelles formes de combinaison entre la Grande Communauté et
les communautés locales: « Une communauté doit toujours rester
une affaire de relation en face a face. La Grande Communauté, au
sens d’'une intercommunication libre et entiere, est concevable. Mais
elle ne peut jamais détenir toutes les qualités propres a une com-
munauté locale. Elle accomplira son travail final en réordonnant les
relations et en enrichissant I'expérience des associations locales. »
(Dewey, 1927/2010). Une chose était cependant certaine aux yeux de
Dewey : «A moins que la vie des communautés locales ne soit restau-
rée, le public ne peut pas résoudre de facon adéquate son probleme
le plus urgent: se trouver et s’identifier lui-méme. » (Ibid.).

Cette vision n’était pas tres présente chez Follett, méme si elle ne
pouvait qu’étre sensible a I'idée de Grande Société de Wallas, dont
elle connaissait le travail et qu’elle avait failli rencontrer en 1919, par
I’entremise de Lippmann, alors que la New School I’avait fait venir
de Londres pour donner un cours (Tonn, 2003: 315). Lord Haldane
se référait a la Grande Société dans son «Introduction» (1920) et I'il-
lustrait par les efforts transnationaux de I'Industrial Workers of the
World ou de la Young Men Christian Association. Follett, fidele a son
parti-pris pluraliste, s’inquiétait de «'accroissement des similarités »
entre élites, artistes ou travailleurs par-dela la planéte, et contre ce
«cosmopolitisme» de 1’égalisation et de I'uniformisation, proposait
un «internationalisme » qui reconnaisse les différences entre nations

261



262

(NS 345). Dans sa tentative de définir une « communauté des nations »
(NS 353-358), elle aurait pu se rappeler les remarques de William
James sur une «certaine cécité» qui frappe les « é&tres humains» «eu
égard aux sentiments des créatures et des peuples différents de nous-
mémes» (James, 1899:229). Ce souci du pluralisme de James a I’en-
contre de I'esprit de conquéte, d’invasion et de soumission par les
empires — en premier lieu, américain — était par exemple au coeur
de la critique de la politique impérialiste de Theodore Roosevelt par
Albert B. Hart. Follett devait aussi, sans doute, se reconnaitre dans
le dernier livre de Josiah Royce, qui enquétait sur la formation d’un
sentiment de concernement a 1’échelle internationale tout en don-
nant un nouveausens au patriotisme. Royce a peine disparu, sa veuve
laissait paraitre une série d’essais, écrits la derniere année de sa vie,
The Hope of the Great Community (1916). Il y évoquait une commu-
nauté internationale, de compassion et de devoir, une community of
mankind (ibid. : 31) aux «intéréts unifiés» a I'encontre des «intéréts
desnationsindividuelles». Le torpillage par un sous-marin allemand
du paquebot Lusitania le 7 mai 1915, conduisant a la mort de 1198
personnes, avait ébranlé Royce comme une bonne part de I'opinion
publique aux Etats-Unis. Il s’exclamait : « Notre devoir est d’étre et de
rester les opposants moraux, de facon franche, a I’'actuelle politique
allemande et al’Etat allemand, aussi longtemps qu’il poursuivra cette
politique et cette guerre. Au service de’humanité, nous nous devons
nonseulementune sympathie sans failleles uns aux autres, mais nous
la devons a tous les alliés, ennemis de I’Allemagne. » (Ibid. : 10-11).

Sympathie, «soutien moral », «assistance financiere»: les
Ameéricains ne peuvent rester neutres, «ils doivent prendre parti»
(ibid. : 12), non pas par «haine», mais par «aspiration et préoccu-
pation pour 'humanité blessée » (ibid. : 20). Sans doute la vision de
Royce était-elle habitée par uneimagerie chrétienne, lanécessité dela
lutte contrele « Triomphe de Satan » (ibid. : 26) et’appel ala «charité »
qu’évoquait Paul dans sa lettre aux Corinthiens (ibid. : 34). La cari-
tas, cette vertu qui unit une communauté habitée par I’Esprit Saint
et rassemble ses membres comme les membres d’'un méme corps



dans la symbolique chrétienne, préfigure le sentiment du social qui
s’éprouve dansla compassion etlasolidarité dessociétés sécularisées.
Mais chez Follett, ce n’est pas ce sentiment naturel, mi-humain mi-di-
vin, inhérent & 'appartenance au corps mystique de I’Eglise, qui lie
les membres des communautés humaines, mais I'attachement aux
groupes d’intérét vital, aux voisins et collegues, et aux institutions
locales (entreprises, églises et écoles en premier lieu) — un lien forgé
dans les épreuves de biens désirables ou de maux détestables pour
la communauté, traversées en commun par les membres fidéles et
loyaux aleur communauté (ce qui n’était somme toute pas trés €loigné
de la conception de I’Eglise de Royce). Ce qui faisait tenir ensemble
les communautés locales, devrait jouer également pour la commu-
nauté nationale (NS chap. XXVII: « From Neighborhood to Nation ») et
pour lacommunauté internationale (NS XXXV : « The World State »).

LA NAISSANCE DE L'ORGANISATION
COMMUNAUTAIRE: LES CENTRES SOCIAUX

Lacommunauté semble n’étre jamais autant un théme de réflexion et
d’action qu’au moment oul’on est en train de la perdre. La profusion
d’organisations communautaires au début du XX siecle est directe-
ment liée au diagnostic de détérioration ou de déperdition de la vie
collective — le méme diagnostic que faisaient les sociologues et les
anthropologues: réforme sociale et science sociale sont, de ce point
de vue, jumelles. La communauté traverse une crise marquée par de
nombreux phénomeénes quel’on percevait al’époque comme « patho-
logiques», de la question sociale, avec ses problemes de pauvreté,
d’exploitation des travailleurs et de conflit syndical, a la «désorga-
nisation sociale», avec le jeu et I’'alcoolisme, la prostitution et le sui-
cide, le racisme, la délinquance juvénile et le crime organisé, dans
leur collusion avec la corruption du business et de la politique. Des
enquétes sociales (social surveys) sous le signe de I’«action commu-
nautaire » étaient menées par des progressistes, I'un des plus fameux
étant celui de Springfield (Harrison, 1916), financé par la Russell Sage
Foundation, en vue de formuler des diagnostics sur I’état social et

263



264

moral des communautés rurales et urbaines. Cette démarche allait
bientot trouver un prolongement dans le domaine des études de com-
munauté (community studies), au nombre exponentiel en sociologie
etenanthropologie - Middletown des Lynd date de 1929, Tepoztldn de
Redfield de1930 —et, avant elles, les enquétes sur des « communauteés
locales» (local communities), en particulier a Chicago et a New York.
Guidées par le probleme de la désorganisation et de laréorganisation
dansle procesde modernisation, ces études rendront compte, petita
petit, de la déliaison des solidarités et des moralités communales et
de la substitution de nouvelles identités et cultures «urbaines» aux
folk cultures (Redfield, 1941). On noterale contraste saisissant entre la
description de la mosaique de communautés locales comme autant
d’«aires naturelles» — colonies de migrants, quartiers résidentiels
ou districts fonctionnels — par Park en 1915 et le constat de formes de
liens plus «contractuelles, impersonnelles, superficielles, éphémeres
et segmentées» par Wirth (1938) — poursuivant pourtant en cela un
diagnostic parallele de Park, dans la ligne de Simmel, sur le tempé-
rament blasé des citadins (sur la double vision de Park, entre «ville »
et «communauté », voir Goist, 1971: 47).

En pratique, le probleme était de refaire de la communauté.
Eduard C. Lindeman, dans The Community (1921), décrivait le « mou-
vement communautaire » qui revendiquait 1a mise en place de 1égis-
lations locales (home-rule) en matiere de gouvernement munici-
pal (taxation, zonage) et exigeait le développement de la « propriété
publique » (ownership) de certains biens comme’eau, le gaz et I'élec-
tricité. Les officiers du public devaient créer des aires dejeu, assurerle
ramassage d’ordures, développer les services de transports, batir des
routes et creuser des égouts. Lindeman, proche de Follett au début
des années 1920, évoquait rapidement les différentes mobilisations
del’époque. Etil s’interrogeait sur les facons de guider le développe-
ment communautaire en recourant aux églises ou d’intensifier la pla-
nification urbaine en suivant les expérimentations exemplaires du
Social Unit de Cincinnati ou du réseau de conseils communautaires
de New York. En 1919, ce mouvement communautaire avait déja une



longue histoire derriere lui. On peut s’en faire une idée au début du
siecleenlisantleslivres de Charles Zueblin, président de ’American
League for Civic Improvement, qui fédérait toutes les associations
de réforme municipale. Dans American Municipal Progress (1902),
Zueblin décrivait la série des équipements de transport et assainis-
sement, d’éducation et de divertissement nécessaires pour «satis-
faireles besoins communautaires [communal wants]» (1902: 6). Dans
A Decade of Civic Development (1905), il était question de «renais-
sance civique» et d’émergence d’'une «nouvelle conception de la res-
ponsabilité et de ’action publiques» : 1a participation du public aux
affaires de la cité avait conduit a «refaconner la communauté amé-
ricaine» (ibid. : 2-3 et 11). Au cceur de cette révolution, ce n’était pas
seulement le flux d’argent investi par des élites philanthropiques qui
était mis en avant, lequel avait permis de faire exister des théatres et
desbibliotheques, des parcs et desboulevards, des écoles et des hopi-
taux, maisladynamique de formation de nouveaux citoyens, croyant
dans le «pouvoir de la coopération» et dédiés a «1’éducation popu-
laire, Porganisation industrielle, la réforme municipale et le progres
civique» (ibid. : 5°).

Un des chapitres du livre de Zueblin (1905: 83-102) était consacré
alamétropole de Boston. Follett y avait été al’'avant-garde du mouve-
ment des centres sociaux (social centers). Elle y avait mis au point des
meéthodes d’accompagnement, d’enseignement et de divertissement
pour des «jeunes travailleurs de 14 a 21 ans ». Elle décrit les débuts de
I’expérimentation dans un numéro de The Playground (Follett, 1913a).
Cescentressociaux, installés dansles batiments des écoles publiques,
étaient non seulement des lieux de loisir pour des orchestres, des
troupes de théatre ou de danse, des clubs athlétiques ou des clubs de
couture. Ils abritaient aussi un Bureau d’orientation, de placement
et de suivi professionnel. Ils étaient concus comme une extension
du systeme éducatif — que I'on pense a I'importance de I’éducation
pour adultes (adult education) pour les pragmatistes (Follett, 1913b).
Ils étaient en outre des lieux autogérés par un comité et des repré-
sentants de chaque club - cette dimension de self-government étant

265



266

cruciale pour Follett. En plus du travail manuel (imprimerie, menui-
serie, vannerie, mécanique, etc.) (Tonn, 2003: 158), ceux-ci y appre-
naientlacommunity civics —une espece d’éducation morale et civique.
Onleurenseignait a devenir de bons citoyens, a disposer de connais-
sances €lémentaires sur’économie et sur le « processus de gouverne-
ment», a se repérer parmi les «agences sociales, volontaires ou gou-
vernementales» et a assumer leurs «obligations civiques» (au lieu
de fréquenter les gangs, de trainer dans les saloons et, a terme, de
finir en maison de correction). On peut avoir une idée de ce type de
préoccupations a Boston en lisant le Civic Reader for New Americans
(1908), dont les premieres pages consistaient en un «credo civique »
(civic creed) inspiré de celui écrit par Mary McDowell a I'University
Settlement a Chicago; ou en découvrantles Conseils municipauxdes
adolescents (Junior City Councils) (Tonn, 2003: 168-171), créés par
Follett avec le soutien du City History Club, ou les éleves reprodui-
saient une municipalité en miniature, €lisaientleurs représentants et
exercaient des fonctions exécutives, 1égislatives ou judiciaires. On a
souventvudansles centres communautairesles ancétres des centres
de loisirs, mais ils avaient aussi une fonction de maison des associa-
tions et au-dela, d’agences civiques de «développement de 'organi-
sation et de la conscience du quartier» (NS 366).

Follett était, en 1916, devenue une leader nationale du réseau de
centres communautaires, intégré dans un Conseil de défense natio-
nale au service de 'effort de guerre. L'impulsion de ce mouvement
venait de comités de citoyens décidés a employer les batiments des
€coles, en dehors des horaires de classe, a des fins d’éducation et de
loisir, pour les petits et les grands, mais aussi de discussion publique
des affaires du quartier. Toutes sortes de brochures étaient publiées
aI’époque pour faire connaitre 1’état de I’art sur le «développement
communautaire » et les technologies inventées pour le concevoir et
le contrdler. La communauté n’était plus donnée en nature: il fallait
imaginer des méthodes d’investigation et de mesure pour en maitri-
ser les différents parametres, et sur cette base, des techniques d’or-
ganisation et de coordination qui permettent de la revitaliser et de



se confronter aux nouveaux enjeux de la vie industrielle, urbaine et
internationale. Al’échellelocale, lacommunauté se développait grace
al’intelligence collective d’'un certain nombre d’organes civiques —les
églises, les commissions civiques, les bureaux de recherche munici-
pale etles clubs de femmes, les social settlements ou les college settle-
ments, les centres communautaires et les instituts communautaires,
les bureaux de I’éducation, les conseils des affaires municipales et
les forums de discussion publique, les Extensions de I'Université, le
YMCA et le YWCA, la Croix Rouge, les clubs de meéres et les associa-
tions de parents (NS 206). De telles listes se recoupent d’un ouvrage
al’autre tout comme se recroisent les multiples types d’activités dont
la communauté est le sujet et I'objet : le travail communautaire, l'or-
ganisation communautaire, le service communautaire, la santé com-
munautaire et le loisir communautaire. Des conglomérats d’organi-
sations progressistes semblaient pendant les deux premieres décen-
nies des années 1900 pouvoir prendre en main la gestion de la ques-
tionsociale, lacoordination des services communautaires, la révolu-
tiondel’€ducation et du loisir, la bataille des femmes pourla citoyen-
neté et’activité de toutes sortes de comités civiques, auxquels partici-
paient nombre de notables des grandes villes, mus par une impulsion
philanthropique autant que par une sorte de patriotisme municipal.
Cela allait de pair avec des préoccupations tres fortes pour 'embel-
lissement des villes, la participation a des coopératives de consom-
mateurs, ’'américanisation des immigrants, la création d’airesdejeu,
le perfectionnement de I’école ou le traitement de la délinquance
(Steiner, 1922). Certaines innovations, totalement oubliées, apparais-
saient également a cette époque. Signalons-en deux, en passant. Le
«drame communautaire », une espece d’«art coopératif», se recom-
mandant de George Brandes, 'apdtre du «radicalisme culturel », etde
John Dewey, se présentait comme le «rituel de la religion démocra-
tique: plastique, en devenir, ludique, créatif|...] lareligion sociale du
seul commandement du Christ: neighborliness » (MacKaye, 1917 : 11).
Une autre innovation, directement liée au « magistere » de Dewey et
de Follett, conduira aux premieres expériences systématiques d’or-
ganisation deladiscussion publique au sein de congres, de syndicats

267



268

ou d’associations (sur la conference method: Cefai, a paraitre) : I'en-
jeu était de faire advenir, par la mise en place de dispositifs que I'on
qualifiera, plus tard, de dynamique de groupe, des formes de démo-
cratie expérimentale, coopérative et délibérative.

Maisle pointle plus marquant est la place que gagne alorsle projet
d’organisation communautaire. Celui-ci peut étre vu comme une
excroissance de I'institutionnalisation et de la professionnalisation
du travail social, mais il reste en 1919, pour beaucoup de praticiens,
indissociable d’un projet d’éthique sociale et de politique radicale.
Community organization: le terme apparait progressivement dans
les années 1900 dans les Proceedings of the National Conference of
Social Work — un indicateur sir de sa popularisation’. Il est I’abou-
tissement de ce que 'on appelait le «mouvement communautaire »
qui s’opposait a 'option du laisser-faire en politique et affirmait la
possibilité d’orienter I’évolution sociale par la connaissance des lois
des situations sociales et par le contrdle des forces et des processus
sociaux®. On décrivait souvent, a I'’époque, le «développement de la
conscience de groupe » (Bodenhafer, 1920-21) ou de la «solidarité de
groupe» (Steiner, 1922), a I'’encontre de I'individualisme, comme le
produit d’'une «expérience » de «socialisation» (en premier lieu, de
I’économie: Bodenhafer, 1920: 282). On se mettait a considérer les
problemes sociaux comme naissant de conséquencesimprévues des
actions et de conflits d’intéréts entre groupes (Small, 1905: 495) et
comme étant susceptibles d’étre pris en charge par la pensée et ’ac-
tion communautaires — la naissance de la sociologie, avec le jalon
fortde Dynamic Sociology de Lester F. Ward (1883), allant de pair avec
cette visée de contrdle social de la communauté et de maitrise des
problemes sociaux. Le travail social et 'organisation communautaire
étaient vus comme la mise en ceuvre d’une intelligence collective,
armée des méthodes scientifiques d’enquéte, de raisonnement, de
discussion et d’expérimentation. Les théses de Dewey, Mead et Follett
se retrouvent, parfois au mot pres, dans cette littérature. Sans qu’il
soit toujours possible d’évaluer si le pragmatisme était au bout du
compte une espece d’idéologie du mouvement progressiste, ou dans



quelle mesure ce dernier avait trouvé ses outils de réflexion dans la
philosophie pragmatiste.

Mais de quelle communauté s’agit-il alors ? Il s’agit non pas d’une
communauté au sens des modes d’association d’Ancien Régime,
ni méme de I'idyllique petite ville qui hante les community stu-
dies (Douglass, 1919), mais d’'une communauté comme « processus
de groupe», dans le langage de Follett ou de Lindeman ou comme
«public en train de se faire », dans le langage de Park et de Dewey.
La communauté de voisinage, écrit Robert A. Woods (1914), est une
unité suffisamment petite pour étre facilement intelligible et adminis-
trable. Elle est concevable concretement comme une «aréne publique
vitale pour la majorité des hommes, pour presque toutes les femmes
et pourtouslesenfants» (1914 : 579). Mais elle est aussi «assez grande
pour inclure par essence tous les problemes de la ville, de 1a nation
et de I’Etat», pour ouvrir ses habitants a «la variété des intéréts et
des attachements extra-familiaux» et pour ne pas se clore sur elle-
méme (ibid. : 578). Il s’agit d’'un «groupe social» ou le «sentiment
collectif», en particulier le «respect » du collectif pour le collectif est
encore bruissant d’une «variété d’émotions qui n’ont pas été généra-
lisées et abstraites, qui font du quartier «un drame plein d’initiative
et d’aventure » (ibid. : 580). « Le quartier est la forme la plus satisfai-
sante et la plus éclairante de I’extension sociale de la personnalité,
et du complexe entrelacement et entrejeu des personnalités; il est
I’'unité sociale qui par la claire détermination de ses contours, I'in-
tégrité de sa vie organique, ses réactions a fleur de peau, peut étre
comparée avec justesse avec le fonctionnement de 'esprit social. »
(Ibid. : 580). On notera I’élan affectif vers cette imagerie du quartier
que partageait Follett! Woods avait passé six mois a Toynbee Hall,
en 1890, et fréquenté les clubs de quartier de travailleurs (borough
workingmen’s clubs) de Londres. De retour, il avait créé en 1895 le
South End House a Boston (Woods, 1923) et présidé une fédération
de social settlements — dix, d’abord, dans le South End, puis vingt-
huit, rassemblés dans le Boston Social Union. Woods pronait le réta-
blissement des paroisses (1912) et la création de guildes de quartier

269



270

(neighborhood guilds), et il s’était mis en quéte d’une résolution des
problémes sociaux al’échelle du quartier. « La science de la commu-
nauté abesoin deslaboratoires du voisinage commel’une de ses prin-
cipales ressources.» (Woods, 1914 : 582). Les problemes sociaux aux-
quels les communautés de quartier sont confrontées sont un «défia
I’enquéte scientifique », une «occasion pour une étude expérimen-
tale et pragmatique desrelations humaines» (ibid. : 582). L'échelle de
la communauté locale est parfois la plus appropriée pour tester des
solutions et trouver des remédes aux problemes de santé, d’orienta-
tion professionnelle ou d’organisation des loisirs. On croit entendre
unappeldutypede «smallis beautiful » :en matiere de maintiend’une
hygiéne publique, d’acces au marché du travail ou de contrdle du
divertissement desjeunes, le quartier, comme «cercle d’accointances
de voisinage » (ibid. : 585), matrice de «contacts directs, continus et
intensifs» et de «dissémination de connaissances pratiques» (ibid. :
583), serait le plus stir garant. Le quartier doit étre investi comme le
milieu qui permet de protéger les jeunes filles de tentations immo-
rales, de se battre pour la réforme de I’école et du logement, de lutter
par des mesures sanitaires et médicales contre la mortalité infantile,
de prendre soin des personnes les plus vulnérables et de faire émer-
gerune «capacité communautaire » (communal capacity) (ibid. : 587).
Woods voit aussi dans le quartier le lieu ou «unifier les citoyens bien
intentionnés autour de programmes de bien-étre public » et ot ceuvrer
a 'américanisation des migrants, en faisant «émerger un réseau de
liens [plexus of ties] qui traverse progressivement les clivages reli-
gieux et raciaux» (ibid. : 586).

La communauté est donc un groupe de voisins qui cohabitent au
jour le jour et partagent par la force des choses une expérience com-
mune; et elle est une collectivité promise a I’'autonomie politique a
travers des formes d’auto-organisation. D’autres avaient une vision
plus «moderniste » de lacommunauté planifiée de banlieue, comme
Clarence Perry, un vieux militant dela cause des centres communau-
taires (Perry, 1921), mais qui en parallele, était devenu I'un des pro-
moteurs du Neighborhood Unit, une conception de la planification



urbaine alternative au mouvement des cités-jardins. Perry, qui pren-
drapartau célebre Regional Survey of New York (1929),1’'une desbibles
de I'urbanisme américain, financée par la Russell Sage Foundation,
révait’avenir a traversla création de communautés artificielles, par-
faitement équipées et fonctionnelles, mais qui soient aussiles foyers
d’un civisme renouvelé. Habitant lui-méme a Forest Hills Garden,
dans le Queens, qui était a 'époque I'un des hauts lieux de ces expé-
rimentations urbaines, Perry (1926) décrivait ainsi, en parallele,
cette utopie qui réalise les réves d’embellissement de la ville (City
Beautiful). Imaginez une banlieue chic, le nec plus ultra a I'’époque
delamodernité: un aménagement paysager, des allées d’arbres et de
vastes terrains dejeux, des «rues enbon état, proprement €clairées et
policées», des shopping centers, des écoles et des églises accessibles,
et la garantie de n’étre pas importuné par des «industries déplai-
santes, aux structures inesthétiques». Rajoutez-y un dense réseau
associatif, qui contribue a la reconstruction de la vie civile et de la
sociabilité locale a travers le plaisir des fétes, des arts et des sports:
du Gun Club au Golfer’s Association, du Choral Club a la Women’s
Guild, du Garden Players a la Celebrations Association. Mettez enfin
au sommet de I’édifice un centre de pilotage — un syndicat de copro-
priété — qui détienne le pouvoir 1égal de voter des plans pour de nou-
veaux batiments, s’occupe de maintenir 'entretien des rues et des
parcs, fixe lereglement intérieur de lacommunauté et prenne les déci-
sions pour le maintien de 'ordre public. On ala un modele alternatif
de communauté. Perry relevait toutefois, en passant, qu'une «sélec-
tion automatique » se faisait et que ces quartiers concentraient des
classes moyennes aisées, qui partageaient I’attrait pour les commo-
dités des communautés planifiées — le «désir d'une nouvelle expé-
rience, comme Thomas la nommerait», faite de décoration, design
et fitness. Vivre a Forest Hills Garden requérait un certain statut éco-
nomique qui y donne acces matériellement: les communautés pla-
nifiées concernaient un tout petit monde, pas tres inclusif d’'un point
de vue social et racial.

271



272

Mais quel que soit le modele de communauté - bas quartiers du
South Boston, du Lower East Side a New York ou du Near West Side a
Chicago, ou beaux quartiers et banlieues chics — 'organisation com-
munautaire est supposée remplir une fonction de revitalisation de
la démocratie américaine, de «dynamo pour une plus grande effica-
cité» et de «rempart contre ladomination d’un boss ou d’une classe »
(Rainwater,1920:2). La caractéristique-clef del’organisation commu-
nautaire est qu’elle est une institution autonome, «auto-supportée
et auto-gouvernée» (Collier, 1919). Collier voit par exemple dans les
«conseils communautaires» (ibid. : 470), au tournant de 1919, 1a ver-
sion modernisée des town-meetings. Au lieu d’abandonner aux inté-
réts lucratifs du marché le loisir et '’éducation, 'organisation com-
munautaire se bat pour des activités qui doivent étre controlées par
le public et qui offrent des occasions d’engagement civique. Elle ajoui
del’«intensification del’impulsion sociale » pendant la guerre et cette
socialisation de la vie collective a été une experimentation réussie,
engageantdivers groupes d’intérét, géographiques et professionnels,
dans une activité coopérative. Le langage de John Collier (1914), I'un
desgrandsavocatsdela « planification urbaine du loisir » et dela pro-
fessionnalisation des travailleurs communautaires (community wor-
kers), secrétaire du People’s Institute a New York et plus tard, com-
missaire au Bureau des Affaires Indiennes du New Deal, était sensi-
blement le méme que celui de Follett. Celangage était proche de celui
de Woods (1914 : 590), qui aspirait a une «synthese ascendante » des
«associations volontaires», «du quartier jusqu’a la nation». Il rejoi-
gnait celui de Woodrow Wilson (1911), alors gouverneur du New Jersey,
quiappelaitdans The American City, un magazine mensuel dédié aux
«problemes municipaux» et al’«amélioration civique », ala multipli-
cation des «organisations civiques» contrela ségrégation de classe et
de race. On ne résiste pas au plaisir de le citer extensivement - ce qui
estaussi une facon de faire comprendre que certains themes, quel’on
impute a distance a une philosophie pragmatiste de la communauté
(Follett) ou du public (Dewey), sont indissociablement ceux de la poli-
tique progressiste de I’époque. «Il ne peut y avoir de vie réelle dans
une communauté aussilongtemps que ses parties sont ségréguées et



séparées: c’estlaméme chose que si vous démembriezles organes du
corps humain et attendiez qu’ils produisent de la vie. La vraie défi-
nition de lacommunauté est un corps d’humains qui ont des choses
en commun, qui sont conscients qu’ils ont des choses en commun,
qui évaluent ces choses communes d’'un seul point de vue, a savoir le
pointdevuedel’'intérét général. Une chose telle que lacommunauté
est donc impensable a moins d'une communication étroite: il doity
avoir une interrelation vitale entre ses parties, il doit y avoir une libre
interaction, une fusion, une coordination, il doit y avoir un contact
qui constituera I'union elle-méme avant que ne circule un sang sain
dans ses veines. » (Wilson, 1911: 266).

La communauté est un processus, dit encore Wilson (ibid. : 267-
268), qui engendre des «sentiments communs» — les passions de la
sympathie, de la justice, de I’échange équitable et du non-égoisme
qui «contrdlent nos actions » plus encore que notre esprit. Elle est
un processus d’«échange de points de vue» qui «exclut les incom-
préhensions, les animosités, les rivalités ». Elle «ouvre les esprits les
unssurles autres». Elle «fait découvrir un avis commun et un intérét
commun », et elle concentreles énergies dispersées dans une volonté
commune (ibid.). De cette vitalité commune résulte 'organisation
communautaire. Elle est autonome. Elle «renoue avec le génie créa-
teur et constructif du peuple américain®». Lorganisation commu-
nautaire mise sur la communauté, comme fabrique de publics de
citoyens, plutdt que sur le marché, comme fabrique de foules de
consommateurs. Elle a enfin une dimension institutionnelle: elle
vient nourrir le gouvernement municipal et pluslargement les poli-
tiques publiques. Follett, comme Addams, Dewey ou Mead, a tou-
jours été tres impliquée dans des organisations que 'on qualifie-
rait aujourd’hui de non-gouvernementales, tentant de déterminer
des problemes publics (de 1égislation industrielle, de secours et de
réforme — Charities and Corrections —, de travail social et d’expé-
rimentation scolaire). Mais ces organisations étaient aussi au ser-
vice de la mise au point de nouvelles formes d’intervention 1égale,
assistancielle, pédagogique, politique, dont nombre ont été reprises

273



274

par les institutions publiques et ont gagné une envergure nationale.
Eduard C. Lindeman (1923) voyait ainsi une complémentarité entre
I’«activité créatrice » des petits groupes engagés dans un processus
d’auto-organisation — dontil mettait en valeur la dimension politique
d’aspiration a 'auto-gouvernement et de quéte de liberté et de bon-
heur (ibid. : 85) — et I’activité de canalisation par le gouvernement
de cette force d’invention de nouvelles «relations humaines» et de
nouveaux «services sociaux ». Selon Luther Gulick (1923), qui était
al’époque directeur du National Institute of Public Administration
a New York, et qui, dans les années 1930, participera avec Charles
Merriam et Louis Brownlow a la refonte de 'administration fédérale
de Roosevelt, «les organisations volontaires promeuvent un meilleur
gouvernement et une meilleure citoyenneté» ; en retour le gouver-
nement « harmonise le processus communautaire avec le processus
politique ». Par exemple, un «département officiel » assume la gestion
des aires de jeux pour les enfants, apres que des «groupes commu-
nautaires » les ont congues, expérimenteées et «organisées volontai-
rement» (ibid.). Ladministration publique doit étre réceptive et per-
meéable auxinnovations de la vie communautaire. Selon Lindeman,
plus normatif que descriptif, en phase avec Follett, ce «recouvre-
ment» ne devait pas abolir le travail de fond des «groupes d’inté-
rétvital » (1921:26) - entendez, des associations volontaires ancrées
dans la vie commune. Lorganisation communautaire perdrait son
amesielle était entierementinstitutionnalisée: elle doit maintenir a
sa racine un effort collectif, de la part de membres de groupes natu-
rels, afin de «provoquer une interrelation et une collaboration des
forcessocialesdelaviecommunautaire» (Steiner, 1922:18). Les com-
munautés de voisinage et les communautés professionnelles, que
Follett appelait de ses veeux, pouvaient coopérer avec les directions
d’entreprise et les administrations municipales, mais elles devaient
continuer dese nourrir de 'impulsion de’action des citoyens, al’en-
contre du controle des villes par les machines des partis politiques
et des firmes par un certain autoritarisme managérial. L'Etat réelle-
ment existant récupere, finance, standardise, réglemente, développe



et généralise les innovations civiques, mais il ne peut et ne doit s’y
substituer.

UNITE ET PLURALITE, REALITE ET FICTION:
LE PROCESSUS, AU-DELA DES ANTINOMIES

C’est dans cet enchevétrement de contextes d’expérience, ici brossé
a grands traits, que se posait en 1919 le probleme de la communauté,
avec sadouble face de communauté en danger de désorganisation et
de démembrement, et de communauté en voie de reconstruction etde
revitalisation. Maisle probleme se posait aussi dans un autre registre,
philosophique, sociologique et juridique. Dans la série d’articles ras-
semblés dans The Philosophical Review, Wilbur M. Urban définissait
ainsil’enjeudeladiscussion: «Quelle est cette chose, société ou com-
munauté ? Quelle est sa forme et quelle est sa matiere ? Est-elle faite
ou croit-elle? Ou alors est-elle partiellement une croissance [orga-
nique], partiellement une construction [artificielle] ? Jusqu’a quelles
limites peut-onla modifier ? S’agit-il d’'une collection, d’'un organisme
ou d’'une personne? Quel est 'ultime élément: I'individu, le groupe
ou la société? Qu’en est-il de la communitas communitatis qu’est
’Etat? Quelle est sa relation aux autres groupes ou communautés ?
L’Etat est-il omnipotent et omni-compétent ou simplement un groupe
parmi d’autres également souverains ?» (Urban, 1919: 547).

Cette question est récurrente dans I'histoire intellectuelle et
politique des Etats-Unis. Nous avons vu qu’elle I’était en particulier
en ce moment de crise, qui était aussi le moment de fondation des
sciences sociales, ou un certain nombre d’auteurs nord-américains
s’interrogeaient surlanature de ce quel’'on appellela «société»oula
«communauté ». IIs le faisaient, a '’évidence, par référence aux pro-
blématiques de la Gemeinschaft et de la Gesellschaft de F.Tonnies
(1887/2010), mais aussi en retravaillant les problématiques du contrat
et du statut de Sir H.J.S. Maine, dans Ancient Law (1861) et dans
Village Communities in the East and West (1871). Ils le faisaient en
relisant les Lumieres écossaises, A.Smith et A.Ferguson pour une

275



276

généalogie delasociété civile, Comte et Durkheim, aussi, Weber pour
sathéorie dela modernisation, mais surtout Simmel, I’auteur le plus
cité desvingt premieres années de ’American Journal of Sociology -
« Wie ist Gesellschaft moglich ? » allait étre une question fondamen-
tale pour penser '’émergence de I’ordre social. Bien s, ils étaient
nourris de la lecture de Darwin et Spencer et nombre d’entre eux
s’inscrivaient dans cet héritage évolutionniste, relu tantét pour jus-
tifier le laisser-faire, tantdt pour fonder une politique coopérative;
et ils s’interrogeaient, en termes €cologiques, sur les continuités et
les discontinuités dans le développement des communautés ani-
males aux sociétés humaines. D’autres étaient plus sensibles a I’hé-
ritage de Herder, revu par Lazarus, Steinthal et Wundt - et I'on peut
présumer que la compréhension des «rural communities» ou des
«folk societies » (Redfield, 1941), avec pour caractéristiques centrales
la transmission orale entre générations d’une culture non-écrite et
la reproduction d’un systeme de statuts fixés par la tradition, était
imprégnée de cette vision organiciste. D’autres, enfin, tentaient de
déchiffrerles figures émergentes dela «volonté commune » (common
will) oudel’«esprit public» (public spirit), en rupture avec les formes
plus traditionnelles de communauté, en reproduisant les enquétes
empiriques des proches de Booth ou de Le Play, ou en mettant la lit-
térature de G.Le Bon, de G. Tarde et de S.Sighele sur la psychologie
des foules au service d’'une compréhension du public et de la démo-
cratie (Park, 1904/2007%).

Mais une source cruciale de réflexion, déterminante pour les
contemporains de Follett, était la littérature sur les églises, les uni-
versités et les corporations d’Ernst Troeltsch, de Frederic W. Maitland
et de Otto Gierke (1868-73/1990 et 1900). C’est 1a qu’ils rencontraient
lathéorie, centrale, de la Genossenschaft (Gierke, 1873), que I'on peut
traduire par «association» ou «coopérative» — Maitland proposait
fellowship, pour éviter les équivoques de partnership, de company et
de society, dans son introduction aux Political Theories of the Middle
Age de Gierke (1900). Tonnies en avait dérivé sa propre compréhen-
sion de 'ordre communautaire (gemeinschaftliche Ordnung), qui se



prolonge dans une «attitude communautaire » vis-a-vis des «com-
muns» (Allemende). Il faudrait retracer la genese de ces notions et leur
reprise par la conception de la corporation comme personne collec-
tive (Gesammtperson)dotée d’une volonté collective (Gesammtwille)
(Gierke). Il faudrait encore identifier, comme les historiens ’ont fait
depuis, les multiplesemprunts au droit romain et au droit canon pour
asseoir 'autorité des Etats, parfois a ambition impériale, par rapport
aune Eglise traitée comme Gemeinwesen, Polity ou Commonwealth.
Une autre stratégie d’enquéte serait de comprendre comment la
koinonia politiké d’Aristote est devenue societas civilis chez Cicéron,
puis a subi de nombreuses torsions de sens, devenant communica-
tio politica ou civilis communitas dans la traduction en latin de la
Politique (1260) par Willem van Moerbeke, ala cour de FrédériclIl, et
anouveau societas civilis (1438) sous la plume de Leonardo Bruni, au
moment de I'émergence de ’humanisme civique. La communauté
s’estmise non seulement aincarner le bien commun, dans saversion
thomiste (summum bonum), mais a nourrir la chose publique (7es
publica), alors que Florence était campée comme une politeia, une
cité républicaine. Ce clignotement entre le «ccommun » et le « public »
se retrouve sous la plume des pragmatistes, plus largement des pro-
gressistes américains, qui parlent tantot de communauté, tantot de
public, pour nommer ladynamique démocratique. La communauté
devient politique quand elle s’integre en faisant émerger une volonté
collective, ordonnée au bien public; le public est une espece de com-
munauté, qui se fait politique dans la discussion, I’enquéte et 'expé-
rimentation. The New State de Follett et The Public and Its Problems
de Dewey en sont les deux meilleurs exemples.

Plus spécifiquement, il faudrait suivre dans le détail 'impact des
travaux allemands dans leur réception en Angleterre d’abord, aux
Etats-Unis ensuite, examiner comment les notions de souveraineté
populaire, de représentation et de personnalité ont éte retravaillées
par la théorie politique ou juridique, se demander comment le pas-
sage del’idée d’organisme a celle d’organisation a pu avoir des échos
en économie et en sociologie, ou encore comment une théorie du

277



278

droit naturel et du droit positif, et des droits respectifs du Peuple, de
’Eglise et de la Couronne, a pu se développer. Et bien entendu, exa-
miner quelles conséquences tout cela a pu avoir en politique™. Sil’on
excepte les travaux des historiens, des juristes et des théologiens,
nombre des themes d’enquéte et de réflexion présents chez Gierke
sont passés a la trappe. Mais le probleme de I'incorporation de la
«personnalité collective» (NS 283, 287) et de la personnalité morale
etlégale (Maitland, 1905) a continué de hanterlalittérature™. Lacom-
munauté (ou la société, ou le groupe) est-elle un étre réel ou imagi-
naire, naturel ou fictif? A-t-elle un corps, une téte et des membres?
A-t-elleune conscience, une affectivité et une volonté ? Et surtout: de
qui tient-elle son existence — de ’Etat ou de ses membres ? Comment
une corporation, un trust, une société, une université, un syndicat, un
comté, une ville ou une commune viennent-ils a existence (voir par
exemple I'enquéte de Maitland (1898) sur les townships et boroughs,
en particulier d’Oxford et de Cambridge) ? Qui en fait partie et qui
en est exclu? Quels sont ses intéréts et comment les déterminer en
droit? Qui est habilité ou autorisé a la représenter ? Selon quels prin-
cipesjustifier cette représentation, selon quelles procédures désigner
ces représentants? Quels sont les droits et les privileges qui sont dus
a la communauté en tant que telle, a ses membres et a ses représen-
tants, et quels sont les devoirs et les obligations qui leur incombent ?
Lacommunauté a-t-elle une responsabilité civile et pénale ? Peut-elle
prendre des engagements moraux et légaux ? Peut-elle subir des torts
ou se rendre coupable d’infractions ou de crimes ? Ce point était dis-
cuté par Ernst Freund, a propos, par exemple, delathéorie desactions
ultra vires, soit des abus de pouvoir (1897, § 36-38), que Laski exami-
nera également (1916a: 409-413). Largument clef était que I'on ne
peut refuser la « personnalité collective » aux organes gouvernemen-
taux ou aux entreprises économiques, deslors que leur sontimputées
des fautes pour mauvaise gestion, obstruction, négligence, impru-
dence, et, parfois, intention de nuire. Comment, en effet, les traiter
comme les auteurs de certains actes qualifiés de délictuels ou crimi-
nels, et doncleur attribuer une responsabilité, sans les traiter comme
des «personnes» ? Ce sont tous ces points qui étaient en jeu dans la



question de la «personnalité des associations» et de la « personna-
lité de I’Etat» et, au bout du compte, la constitution morale et 1égale
de I’édifice civil et politique.

Cette littérature arrivait aux Etats-Unis a travers les chercheurs
qui avaient étudié en Allemagne ou en Angleterre. Follett avait
elle-méme séjourné en 1890-91 a Newnham, Cambridge, dont elle
disait que c’était «le jalon et le tournant le plus important dans sa
vie» (Tonn, 2003: 61). Elle avait suivi le cours d’«histoire de théorie
politique» (Tonn, 2003: 63) de Henry Sidgwick, qui avait été 1’étu-
diantde Thomas H. Green et dont I’enseignement avait compté pour
Maitland. Follett avait une connaissance de premiere main de la lit-
térature britannique et avait continué de lire tant les socialistes que
les pluralistes, J.N. Figgis, d’abord, puis Ernest Baker, enfin H. Laski,
et G.D.H. Cole et S.G. Hobson. Nul doute que cela avait marqué sa
conception de la communauté. Mais la position de Follett se vou-
lait originale. Elle mettait un point d’honneur a se démarquer des
théses monistes et pluralistes. Elle rejetait les monistes, et épousait
les critiques, communes a I’époque, de 'absolutisme de la concep-
tion de la souveraineté, qui fixe a priori I'unité de I’Etat, ainsi que
son extériorité et sa supériorité a la société. Elle refusait avec véhé-
mence cette vision d’'un Léviathan auquel tous les droits et tous les
pouvoirs auraient été dévolus et qui aurait absorbé ou englouti tous
ses membres et tous ses organes (NS 311). LEtat devait étre démys-
tifié comme grand corps englobant, accordant un droit d’exister, de
subir et d’agir aux personnes individuelles et collectives. Follett sui-
vait Cole (1914-15:157) quand celui-ci traitait I'Etat comme un « com-
plexe d’associations organisées », incarnant une «volonté organisée »
—une association d’associations et donc une association comme les
autres, comme d’autres auteurs pragmatistes, Bourne ou Dewey, le
répéteraient! Il y a ainsi autant de politique dans un club de base-
ball que dansla Couronne britannique, écrivait encore Laski en 1915.
Quand Follett parlait de I’«école pluraliste », c’était en termes €lo-
gieux comme dela «théorie du politique, a présent disponible, la plus
intéressante, la plus provocatrice et la plus importante » (NS 263).

279



280

Mais malgré ses fortes affinités avec la vue d’'une myriade de groupes
intermédiaires qui insérent les individus dans une multiplicité de
liens communautaires, tout en les protégeant des abus de pouvoir
d’un Etat trop envahissant, elle reprochait aux pluralistes, Gierke et
Maitland en premier lieu, de n’avoir pas compris la doctrine de I’Etat
et du droit de Hegel — dans sa version propre qui croisait idéalisme
britannique et pragmatisme jamesien! Et elle leur en voulait d’avoir
pris pour argent comptant la théorie des corporations médiévales.
Dans un mouvement inverse et simultané, Follett, pourtant proche
de T. H. Green et Bernard Bosanquet, ne se reconnaissait pas entie-
rement dans la thése de I'Etat hégélien, méme revisitée par le libéra-
lisme britannique, quoiqu’elle en retint la dynamique d’intégration,
d’unification et de totalisation. Dans cette perspective, 'Etat légitime,
celui auquel les citoyens sont liés par une «obéissance loyale et habi-
tuelle», n’est plus alors un monstre souverain, mais 'organisation
du «complexe d’institutions de la société politique » (Green, 1895:
§93 et §114) — «institutions considérées comme des idées éthiques»
(Bosanquet,1899: chap. XI). L'Etat, malgré les apparences d’arbitraire,
de punition et de coercition, reste I'instrument de réalisation de la
liberté (ibid. : 287 sq.). Il n’est pas le regne de la force, mais I’'accom-
plissement delavolonté générale, il n’est pasl’imposition de la «cupi-
dité et ambition» de quelques-uns, mais la réalisation, sans doute
encore partielle, del’«idée du bien commun ». Curieusement, comme
Bosanquet le faisait remarquer dans une note sur un article de Cole
(1915-16) sur le «conflit des obligations sociales», les convergences
entre ce libéralisme hégélien et le pluralisme politique étaient sans
doute plus nombreuses que la mise en scene de leurs oppositions ne
le laissait entendre (Hsiao, 1927).

Follett cherchait une voie de synthese entre réalisme et idéalisme
etentre monisme et pluralisme. «Il est possible pourles membres du
groupe de développer une conscience unifiée, une idée commune,
une volonté collective, [il est possible] pour le multiple de devenir
réellement un, non pas en un sens mystique, mais comme un fait
réel [actual fact].» (NS 283). Cette réalisation n’est pas l’effet d’'un



«contrat» oud’une «convention» entre individus (NS 124), elle n’est
pas davantage le fait d’'une «coutume » ou d’une « culture », mais elle
résulte du processus d’intégration d’une volonté, d’'un sentiment et
d’uneidentité de groupe. C’est dans ce processus d’intégration que se
forge la «réelle personnalité » (NS 283) des groupes; et 'Etat lui-méme
est le produit de ce processus d’intégration de groupe a groupe, qui,
selon Follett, se conjoignent et s’interpénetrent dans des syntheses
créatrices, et qui, ce faisant, coproduisent leurs propres institutions
et choisissent leurs propres représentants, posent leurs propres lois
et prennent leurs propres décisions. La communauté n’est donc pas
un nom fictif pour une collection de personnes, et si elle est «un orga-
nisme vivant et une personne réelle, avec un corps et des membres et
une volonté qui lui est propre » (Maitland, in Gierke, 1900 : xxvi), elle
nel’est pas alafacon descommunautés médiévales, corporations ou
universités. Follett refuse d’attribuer au groupe une nature substan-
tielle, tout comme elle refuse d’en faire une «fiction 1égale » (NS 123).
En approfondissantl’interrogation surlaformation d’une volonté de
groupe (group-will) (NS 265-270), elle fait de 'autonomie du self-go-
vernment un processus, et non pas la qualité essentielle de groupes
préformés. Les communautés ne sont pas données a ’'avance: elles
se font, se disent et se pensent ; elles agissent comme des entités por-
teusesd’unité et d’identité dansla mesure ou elles s’unifient et s’iden-
tifient a travers les activités — les leurs et celles des autres commu-
nautés — dont elles se révelent le sujet et I’objet. Elles sont des étres
capablesde s’auto-organiser et de s’auto-réfléchir comme soi-méme,
atraversleur activité collective. C’est a travers un tel processus d’inté-
gration — de composition des intéréts et des passions, des croyances
et des aspirations, des idées et des volontés, que Follett compare a
la «combinaison de conscience» de William James (1890; ou 1909:
Lecture V) —, que les groupes acquierent une «réelle personnalité ».
Sans doute est-ce sur ce point qu’elle se rapproche et se distingue le
plus de Dewey, quand il écrit dans Democracy and Education (1916:
5-7) qu’«il y a plus qu’un lien verbal entre les mots commun, com-
munauté et communication. Les humains vivent en communauté
en vertu des choses qu’ils ont en commun; et la communication est

281



282

lavoie parlaquelleils en viennent a détenir des choses en commun. »
Une «communauté» (terme interchangeable avec «société» dans
I’extrait cité) est formée par ses membres qui « vivent ensemble », se
conjoignent dans des actions pour faire des choses en commun et
ont une «compréhension commune » de leurs finalités et de leurs
objectifs, moyennant un processus de communication. A cette défi-
nition, Mead rajoute une analyse de la médiation du processus de
communication par des symboles, significatifs ou non, et une éco-
logie de la «conventionnalisation» — un terme souvent utilisé dans
la sociologie de Chicago pour désigner 'émergence de normes — et
une écologie del’institutionnalisation (1934/2006: § 32-34). La forma-
tion d’«ensembles organisés de réponses communes» d’un groupe a
son environnement engendre des conventions et des institutions et
ces médiations sont cruciales dans le tenir-ensemble, le sentir-en-
semble, ’'agir-ensemble et le juger-ensemble qui font une commu-
nauté. On a bien 1a un «processus de groupe», qui se rapproche de
ce que propose Follett quand elle fonde son analyse sur la «discus-
sion» et la «coopération », mais qui s’en €loigne quand elle articule
sa lecture dans un langage jamesien, retravaillé plus tard a travers
une théorie de la Gestalt.

La position de Follett n’était peut-€tre pas si différente qu’elle le
croyait de celle de Laski, quand il faisait explicitement référence a
James dans « The Personality of Associations» (1915-16), ou encore,
quandils’ouvrait a destheses expérimentalistes, inspirées de Dewey,
allant jusqu’a dire sa sympathie, dans les Studies in the Problem of
Sovereignty, pour une «théorie pragmatiste de I'Etat» (Laski, 1917:
18, 20 et 23). Laski proposait de fonder les droits sur I’expérience et
la légitimité sur ’'expérimentation®. Pour Follett, la personnalité de
I’Etat n’est pas localisée dans des tribunaux, des cabinets ou des par-
lements (NS 310), elle n’est pas créée par des actes constitutionnels ou
juridiques. La «réelle personnalité » de ’Etat est sans cesse en train de
se concrétiser, de se transformer et de se régénérer dans le « proces-
sus de groupe » et dans le « processus de groupement des groupes » —
avec peut-étre chez Follett une tendance a sous-estimer la force des



habitudes collectives qui s’auto-perpétuent a traversles activités com-
munautaires et qui restreignent singulierement le champ des possi-
bilités d’expérience et d’action. Cette sous-estimation était liée a la
méfiance de Follett pour la force des institutions de loi, de savoir et
de pouvoirdeslors qu’elles s’autonomisent dela « volonté populaire ».
L’institutionnalisation de médiations est traitée comme une espéce
de réification et d’aliénation et Follett ne semble pas concevoir qu’il
puisse en sortir quelque chose de bon, de droit ou de juste. Son idéal
est celuid’'une démocratie aussi directe et spontanée que possible, un
peucomme un état de révolution permanente. Elle tend dansle méme
mouvement a affirmer une coincidence del'individu et dela commu-
nauté, de la liberté et de la loi, de 1a volonté et de I'institution, 1a ou
I’on attendrait plutot une analyse des limites et des contraintes, des
tensions et des frictions, et au bout du compte, une vision un peu plus
réaliste de la capacité d’agir en commun. Ce qui fait la vigueur de la
vision d’une démocratie urbaine etindustrielle de Follett est aussi ce
quien faitlafaiblesse. Le processus communautaire supposé engen-
drerla «nouvelle démocratie » mériterait d’étre scruté de plus pres. Si
les exemples concrets choisis par Follett sont toujours parlants, n’en
exclut-elle pas d’autres qui témoigneraient de la complexité de I’ad-
ministration des conflits ? La découverte de « communs » autour des-
quels le plus grand nombre pourrait s’entendre ne requiert-elle pas
I’exercice dela force de 'opinion ou du droit contre d’autres intéréts,
du marché et de I’Etat, qui leur restent contraires ? Pourquoi ne pas
compter parmiles dynamiques politiques, en contrepoint du « pou-
voir-avec», I’'obtention du consentement des gouvernés, le compro-
mis comme jeu de concessions mutuelles, I'assentiment de facade
hors de tout accord ou I'obéissance pure et simple a des processus
decommandement (Lindeman, 1933:63) ? N’a-t-on pasla différentes
facons de «faire communauté », imbriquéeslesunes dansles autres?
Pour Follett, I’Etat ne doit pas planer au-dessus des groupes réels,
il doit résulter du processus de leur intégration. L’Etat ne peut étre
le produit de I’'arbitrage entre intéréts et opinions multiples par un
Etat représentatif, ni de la collectivisation des institutions ou de la
nationalisation des entreprises par un Etat socialiste. I ne peut étre

283



284

que celui de la réappropriation par les différents participants a la
vie des quartiers et des entreprises d’un pouvoir de contrble coopé-
ratif. Et 'utopie s’élargirait a I'espoir de fondation d’un «Etat mon-
dial» (NS: chap. XXXV). LaSociété des Nations ne peut étre régie par
une Realpolitik, faite d’équilibres de rapports de force et de straté-
gies d’alliance et de partenariat entre Etats souverains, tout comme
elle ne peut consister en la création d’un Super-Etat qui se subor-
donne tous les Etats-nations et leur impose sa loi. Elle doit étre une
véritable fédération régie par «laloi d’interprétation et d’unification
des différences» (NS 344) — une communauté de communautés de
communautés. Pourquoi, cependant, tout en maintenant cet idéal,
ne pas imaginer des communautés en conflit autour de problemes
et travaillant a les définir et a les résoudre, moyennant toutes sortes
dedisputes? Pourquoi ces communautés ne se donneraient-elles pas
une représentation politique, des mécanismes de régulation et des
regles de droit pour pacifier et exprimer ces conflits ? Et pourquoi
ne garantiraient-elles pas toutes sortes de droits et les libertés pri-
vées et publiques de s’associer, de communiquer, de s’organiser, de
critique et de défendre son point de vue? Mais cela nous porterait
vers un autre modele de démocratie que celui de Follett, un modele
de démocratie qui accueillerait le conflit en son sein, renoncerait a
I’exercice direct et continu du pouvoir du peuple et introduirait des
médiations symboliques, 1égales et institutionnelles pour assurer la
pérennisation d’'un ordre commun et public...

LA SALVE DES CRITIQUES ADRESSEES
A THE NEW STATE

De fait, la publication de The New State s’est attiré de nom-
breuses critiques. D’abord, au cours du débat dans les colonnes
de The Philosophical Review, poursuivi au congres de ’American
Philosophical Association. Ce débat prend place au sortir dela Grande
Guerre, dans une situation de crise économique et politique, ou une
vague d’inquiétude amene a relancer l'interrogation sur la crise de
la communauté et de I’Etat. «La vie a I'intérieur de la communauté



et les relations entre les communautés sont devenues étrangement
difficiles et insatisfaisantes. La communauté que nous avons connue
devient rapidement méconnaissable. L’Etat n’est plus I’Etat comme
nous I’entendions, mais tend a se dissoudre dans des conventions,
desconférences, dessyndicats de travailleurs et des bureaux de conci-
liation.» (Urban, 1919: 547). Ce que I’'on appelle rétrospectivement
I’ere progressiste, dont on date I'’émergence avec la fin de la période
de prospérité du Gilded Age, apres la panique de 1893 et la dépres-
sion qui s’en est suivie, a été une période de turbulences, d’enquétes
socialesetjournalistiques, de revendications syndicales et féministes,
deremise en causedel’ordreracial, de coopérativisme agricole et d’as-
sociationnisme urbain, de critique de I'inefficacité et de la corrup-
tion, d’expérimentation civique et de modernisation institutionnelle.
Un moment d’émergence des sciences sociales, de bataille contre les
grands trusts et de critique des machines politiques, de foi dans les
méthodes scientifiques pour réformer le gouvernement municipal, et,
bientdt, ’Etat fédéral, mais aussi de résistance par des mouvements
sociaux et d’aspiration a la démocratie directe. On ne peut pas com-
prendre Follett, ni en général les théses politiques du pragmatisme,
celles de Park, Mead et Dewey en premier lieu, sans les resituer dans
cette dynamique progressiste, avec son mélange d’inventivité sociale
et politique. En contrepoint des primaires €lectorales, initiatives et
référendums, déja mentionnés, toutes sortes de procédures de réor-
ganisation administrative et d’aménagement urbain avaient ét€ mises
en place... avec, en contrepoint, les actions concrétes menées sur le
terrain par des citoyens engagés, soutenus par des fondations philan-
thropiques. Laquestion du « public », telle que posée par Dewey dans
Lepublic et ses problemes (1927/2010), arrivait a vrai dire a la fin de ce
cycle, juste avantlacrise de 1929. Mais’on peut faire remonter ce cycle
d’interrogation sur 'Etat & The Promise of American Life d’Herbert
Croly (1909), si 'on veut un marqueur fort — avant lui, a la masse de
littérature réformiste et aux travaux plus universitaires de politistes
comme Charles Merriam, ou d’historiens comme Charles A. Beard et
Albert B. Hart, aprés lui, aux écrits progressistes qui ont pris place a
partir de 1914, autour de The New Republic, avec Walter Lippmann,

285



286

Walter Weyl, Randolph Bourne et bien siir, Follett. Follett est souvent
minorée, sinon oubliée dans cette série, et ceux qui s’intéressent aelle
comme pionniere du management ignorent totalement le contexte
de ses écrits. Sa conception de la communauté comme processus a
pourtant suscité un fort intérét en son temps, dans des milieux intel-
lectuels tres divers — des philosophes de profession aux juristes réa-
listes, des psychologues du travail aux sociologues de la vie commu-
nautaire. Soninvitation a prendre part alatable-ronde organisée par
Wilbur M. Urban était un indéniable signe de reconnaissance.

A cette table-ronde, Wilbur M. Urban allait défendre ce qu’il pré-
sentait comme I’«orthodoxie philosophique» sur la «nature de la
communauté» (1919:547-561).11 y passait en revue un certain nombre
de theses sur I'analogie de la communauté avec un organisme bio-
logique et sur sa représentation comme un super-individu doté de
conscience de soi; et il y évoquait les critiques de I’Etat supra-indi-
viduel comme «entité métaphysique ou étre vivant placé au-dessus
desindividus» - une «monstruosité rationnelle » selon certains (ibid. :
551-552). Urban tentait de défendre une vision plus mesurée de I'’Etat,
dont la suprématie, la raison et I’autorité peuvent étre affirmées et
valorisées — il prenait pour exemple la « République une et indivi-
sible» des Francais, pourtant béte noire des pluralistes — sans que
la démocratie bascule pour autant en une autocratie. Urban défen-
dait, sinon 'omnipotence d’un point de vue l1égal, en tout cas 'omni-
compétence, d’un point de vue éthique, de ’Etat, «son autorité finale
en certaines choses qui concernent tous les éléments de la commu-
nauté» (ibid. : 556). L'Etat n’est pas un mal en soi et il faut se donner
les criteres de distinction entre différentes espéces d’Etat, plutdt que
tous les condamner en bloc. L’Etat peut étre le défenseur du bien
commun, méme si «sa compétence éthique ne signifie pas infailli-
bilité éthique» (ibid. : 558). Apres avoir cité Dewey, pour sa méfiance
des «formules abstraites» et son appel a laisser croitre «les théories
depuislavie desgensensociété telle qu’elle est effectivement vécue »,
Urban rejoignait la foi de Bosanquet en un €lément « mystique », pré-
sentdans’esprit delasociété ou dans’aAme de I’Etat (soul of the state).



On a qualifié ailleurs cette these d’«idéalisme axiologique» : en bon
philosophe catholique, Urban tentait de faire converger son plaidoyer
pour I'’Etat et sa croyance en des finalités normatives transcendantes.

Bien entendu, cette these prenait de front le pluralisme et notam-
ment, celui de Harold J. Laski, qui, dans un article devenu classique,
«The Pluralist State» (1919b: 562-575), s’attaquait a la fiction moniste
del’Etat et proposait de remplacer la structure hiérarchique de ’Etat
par une forme de coordination pluraliste. Laski, fidele a lui-méme,
rejetait la souveraineté comme «plénitude du pouvoir» (plenitudo
potestatis) héritée du droit canon. N’avait-il pas parlé ailleurs, non
sans exagération, du Parlement britannique comme «délié€ des lois »
(legibus solutus), sinon des lois de la nature (Laski, 1916a: 425) ? La
«théocratie politique » de Bodin, Hobbes, Rousseau ou Hegel fétichise
et sacralise I’Etat. Dante, écrit-il dans « The Sovereignty of the State »
(1916b), voulait faire croire que I’'Un souverain (maxime unum)incar-
nerait le souverain bien (maxime bonum) (Dante, 1311/2014). Laski 'y
voyait une forme de domination absolutiste. Cet Etat, qui n’est jamais
qu’une «association territoriale » ou une «association d’associations »,
qui s’est auto-déclarée «obligatoire» et qui ne cesse de croitre et de
s’imposer atoutesles autres communautés, au prix d’'une «constante
dégradation de laliberté» (1919b: 571). Laski avait a I’esprit la liberté
des syndicats, mais aussi des églises (ibid. : 564) — un point auquel
les pluralistes britanniques €taient attachés. La guerre anticléri-
cale d’Emile Combes (Hirst, 1989: 116) contre les congrégations reli-
gieuses passait pour unsigne de tyrannie dela Troisieme République,
que Figgis fustigeait comme le « Grand Léviathan ». Et Laski réaffir-
mait une fois de plus la réalité des associations comme devant étre
«auto-suffisantes » et «autogouvernées». Dans « The Personality of
Associations » (1916a:425), il faisait du reste référence alacritique de
I'idéalisme moniste par William James, dans The Pluralistic Universe
(1909), de facon, somme toute, proche de Follett. «Le monde plura-
liste, dit James, est une république fédérale plutdt qu'un empire ou
un royaume. » (Ibid. : 321). Laski suivait cette ligne pragmatiste en ne
souscrivant a aucune fondation du politique, en reconnaissant une

287



288

pluralité de biens et en raisonnant en termes de polyarchie. Toutes
sortes de groupes «défient la suprématie de I’Etat». «Ils sont, peut-
étre, une partie de I’Etat & travers leurs relations avec lui; mais ils ne
forment pas une unité en lui. Ils refusent laréduction a 'unité. L’Etat
est distributif et non pas collectif, selon ’expression de James. Les
humains lui appartiennent, mais ils appartiennent aussi a d’autres
groupes etla possibilité d’'une concurrence entre loyautés est toujours
ouverte.» (Laski, 1916a: 425). Follett aurait le méme point de départ
que Laski dans salecture de James. Mais elle développerait une stra-
tégie de dépassement dans la guerre de positions entre monisme et
pluralisme qui, a Harvard, avait cristallisé dans les échanges entre
James et Royce. Le pluralisme, oui mais... ’Etat, non mais... mais
quoi?... plutdt une synthese créatrice au-dela de la dialectique de
I’Un et du Multiple.

Reste que 'argument clef contre le pluralisme, a savoir le péril a
laisserles associations agir sanslimite, porte également contre Follett.
Le pluralisme sans «régulation d’une autorité étatique» peut s’avé-
rer aussi dangereux que le monisme d’un Etat en situation de mono-
pole absolu. Lorsdeladiscussion de décembre 1919, Morris R. Cohen
(City College of New York) soutiendraitla critique des « fantdmes com-
munautaires» (communal ghosts) de Laski, mais non sans mettre en
garde, en cas d’extinction de I'Etat, contre les risques de tyrannie des
petites communautés, livrées a elles-mémes - tyrannie qu’elles pour-
raient exercer les unes sur les autres et sur les individus. Plus tard,
Laski dirait s’étre libéré du charme de la vision de Gierke et Maitland
enlisant ce texte de Cohen, et sevré dela «sanctification des groupes »
qui avait été la sienne pendant quelques années. Il s’était alors rallié a
la critique des risques d’oppression, inhérents a la concession d’une
liberté totale aux groupes religieux telle que la concevait Figgis. Plus
caustique, ThomasP. Bailey (1919: 227) écrivait une longue recen-
sion ou il s’inquiétait des risques des «approches “jaunes” du sensa-
tionnalisme» de la presse et des «épanchements “rouges” du radi-
calisme fanatique». Tout en saluant I’humanité du livre de Follett,
il disait craindre que son exagération et sa suremphase ne la fissent



basculer versla frangejaune du spectre «chromatique », et son amour
du «Groupe Salvateur» (Saving Group) vers la bande rouge - le croi-
sement produisant un halo orange, d’«atmosphere mystique »,
d’«intempérance » rhétorique et de «zele propagandiste»! Cette
critique de I’exaltation politique, qui voyait dans la «politique des
groupes» un nouveau culte, était récurrente chez plusieurs critiques,
qui repéraient chez Follett une «note d’extase religieuse» (McBain,
1919) sinon un élan vers une «doctrine mystique» (Clutton-Brock,
1919). Le Groupe ou la Communauté étaient investis d’'une capacité
de rédemption des maux de la politique. Pour d’autres, par contre,
onavaitla «unretour delaphilosophie sur terre » et une reconnexion
des idées abstraites «avec les conduites ordinaires des hommes et
des femmes en société» (Overstreet, 1919a: 582). Le Groupe ou la
Communauté étaient le lieu d’une restauration des vertus de solida-
rité et de loyauté, entameées par la modernité et le lieu du ré-enraci-
nement danslaviesociale delavraie souveraineté, alaplace de cette
«plaisanterie piteuse et usée jusqu’a la corde» que paraissait étre la
souveraineté dansleslivres de droit ou dansles brochures politiques,
comme I’écrivait Arthur Bentley (1908: 264). Au-dela de ces diver-
gences d’appréciation, les critiques d’un risque de dérive particu-
lariste des petites communautés méritent d’étre examinées de plus
pres. Elles visaient autant les pluralistes que Follett — sansdoutel’une
des toutes premieres a forger la catégorie de « pluralisme politique »,
qu’elle discute extensivement dans cinq chapitres de The New State
(chap. XXVIII a XXXII).

Une premiere question posée par les contemporains est: « De quel
groupe parle-t-on?» Tous les groupes sont-ils capables d’abriter et
d’engendrer le processus communautaire que décrit Follett ? Victor
Yarros (1921) se demande si les groupements de voisins de ladémocra-
tie de quartier et dans les groupements professionnels de ladémocra-
tie d’entreprise suffisent a couvrir tous les types de liens associatifs.
Si les problemes de sécurité ou de propreté, de pédagogie ou d’équi-
pement, de gestion ou d’organisation peuvent étre, en partie, pris
en charge a cette échelle, il y a toute une gamme de points qui lui

289



290

échappent et qui ne peuvent que relever d’autresjuridictions:1’assu-
rance sociale, la propriété étatique, la justice fiscale ou la paix inter-
nationale peuvent-elles étre prises en charge par une politique des
groupes? Ne faut-il pasimaginer des organismes d’enquéte, de régu-
lation, de délibération et de décision plus complexes que ceux pro-
posés par Follett? Et 'espece de représentation réduite au mandat
impératif qui semble se dessiner sous sa plume permet-elle de gou-
verner des sociétés complexes?

Ensuite, tousles groupes sont-ils capables de discussion publique
et d’intelligence collective ? Peut-on faire des associations profes-
sionnelles d’avocats ou de médecins des groupes embarqués dans
le type de quéte d’intégration pronée par Follett? Les associations
religieuses, les instituts d’art, les colleges universitaires, les entre-
prises abutlucratif peuvent-ils étre mis sur un plan d’égalité avecles
syndicats de travailleurs dans divers domaines d’activite, les loges
de francs-macons ou des groupements de sociabilité et de socialisa-
tion comme les ligues de bowling, les clubs de bridge ou les ordres
fraternels, Aigles ou Elans ? Et argument classique, quid des associa-
tions pour qui le bien commun est exclusif, liberticide, anti-plura-
liste et anti-égalitaire — criminels organisés, suprématistes raciaux,
nativistes du Klan ou évangéliques fondamentalistes? Est-ce que
ce ne sont pas des groupements d’intérét vital comme les autres?
Peut-on miser sur I’élan vital pour résorber ce type d’organisations
anti-démocratiques? Que faire quand le «xcommun » est «anti-pu-
blic» (une expression absente de cette littérature) ou «anti-social »
(Follett, a propos de Roscoe Pound sur les usages anti-sociaux de la
propriété, NS126; Dewey et Tufts, 1932: 214, 254 ou 454 ; Ward, 1913:
72;0uMead, 1934 :303-307) et qu’une petite communauteé, une entre-
prise, un parti, un club ou un gang, est prét a «délibérément sacri-
fier le bien-étre des autres» ? Le lien que présuppose Follett entre
élanvital, bien commun et raison publique ne mériterait-il pas d’étre
réarticulé?



Dans une veine similaire, Dwight Sanderson (1919: 88) demande
alors: qui sont et que font les «organisations communautaires» ? Le
modele des community centers n’était apres tout pas le seul et toutes
sortes d’associations et d’institutions émergeaient alors qui se récla-
maient de la communauté. Sanderson repérait déja leur tentation
de prendre les moyens pour des fins — a une époque ou la science
des organisations €était balbutiante et commencait a peine a décrire
les phénomenes de bureaucratisation. Sans doute, ces organisations
communautaires étaient-elles portées a s’unir et a travers un effort
coopératif et délibératif, a se conjoindre dans «une unité collective
plus large que le quartier» (NS 249) et a former des réseaux ou des
conglomérats d’organisations (Sanderson, 1919: 93). Mais souvent,
les membres de ces organisations s’avéraient leur étre plus loyaux
quaux «communauteés» elles-mémes; les organisations finissaient
par faconner la «communauté » dont ils sSoccupaient en fonction de
leurs objectifs; et elles se montraient «autocentrées et conflictuelles
plutdt que dévouées au bien de la communauté » (ibid.). Sanderson
cite Follett a de multiples reprises et accepte I'idée que «la commu-
nauté est I’école commune de la démocratie », mais il décrit déja, de
facon tresréaliste, lesdivergences entre les diverses organisations sur
la définition du bien commun, sur les meilleurs moyens d’y parve-
nir ou sur les acteurslégitimés a s’y engager. Tout en saluant les bud-
gets, fonds ou caisses communautaires (community chests), produits
visibles de la solidarité, il ne pouvait pas ne pas s’inquiéter du risque
de bureaucratisation, pointé a I'’époque par Ostrogorski, Michels ou
Weber.

Du reste, le mode d’intégration de ces organisations communau-
taires devait-il se faire spontanément, sur un mode conseilliste et
fédéral, de la base vers le haut — et renoncer a toute transcendance
légale ou institutionnelle ? Une coopération avec les institutions éta-
tiques n’était-elle pasimaginable et souhaitable ? On pouvait prendre
pour sources d’inspiration en 1919 I'expérience d’intégration des
conseilscommunautaires par le Conseil de défense nationale ou plus
tard, dansles «communautés rurales»,le soutien du Département de

291



292

I’Agriculture aux County Land Use Committees (a coté des Farm and
Home Bureaus, des4-H Clubs, des Farmer’s Unions, des Scouts et des
Granges, etc.). De fait, on peut créditer Follett d’un certain bon sens
politique, en pratique, et imaginer que ses positions, comme celles
des pluralistes, étaient beaucoup moins arrétées qu’il n’y parait. Cole,
Laski et Tawney n’excluaient pas toute «autorité de régulation » et
les années qui ont suivi la publication de The New State ont vu fleu-
rir une série de débats, a ce propos, au sein du parti travailliste en
Grande-Bretagne (Stears, 2002), non sans écho aux Etats-Unis (voir
Tead, 1921, un ami de Follett). L'une des craintes était de voir la qua-
lité et la quantité de la production s’effondrer, et donc le niveau de
vie des sociétés industrielles régresser, en raison des greves a répé-
tition. Dans les années 1920, I'idée d'un «service social » allait faire
son chemin, postulant I'existence d’un intérét commun et d’«atta-
chements sentimentaux» entre membres de la communauté natio-
nale. Laski en viendrait, dans A Grammar of Politics (1925), a recon-
naitre la nécessité d’'une médiation et d’une régulation des intéréts
d’une communauté plurielle. La tache de contrdle du pouvoir indus-
triel (ibid. : 109) ne pouvait étre confiée qu'a I’Etat, également chargé
du chémage, de I’éducation et du logement. Au bout du compte, le
mouvement associatif ou coopératif devait «satisfaire a toutesles exi-
gences d’un minimum civique de droits» dont ’Etat était le garant, et
I’Etat devait en retour «développer des énergies créatrices a des fins
sociales », ménager une «équité dansla distribution » et une «décence
de l’'existence », enfin, assurer une «voix effective dans les décisions
collectives» (Laski, 1922: 9 et 15).

On voit 1a qu’au-dela du caractere bien trempé et parfois de la
tonalité radicale des écrits, au sortir de la Grande Guerre, les ques-
tions posées étaient déja celles qui traverseraient le siecle sur le fonc-
tionnement des organisations communautaires et sur le rapport de
’Etatalasociété civile, surladose de planification nécessaire et surla
capacitédescitoyens a prendre les affaires publiques en main. Follett
elle-méme, passé la fievre de 1919, défendrait dans «Individualism
in a Planned Society» (1932/1942) des formules de «planification



collective » qui soient coopératives, non-coercitives, qui ne soient
pas imposées d’en haut par un Bureau de Planification Nationale et
qui ne «menacent paslaliberté individuelle ». Mais en 1919, elle devait
encore batailler pour lever les malentendus. Elle répondait a Cohen,
qui 'avait attaquée assez violemment dans sa communication et a
Urban, qui ne comprenait pas quelle plus-value il y avait a parler de
communauté «inter-individuelle » plutét que «supra-individuelle ».
Elle devait aussi avoir a I’esprit 1a recension par Laski dans The New
Republic (1919: 61-62) qui I'avait assez injustement accusée de res-
taurer ’Etat comme «représentant supréme de la communauté » et
semblait vouloir rabattre sa position sur celle de Rousseau. Enfin,
elle dialoguait avec James H. Tufts, un proche de Mead et de Dewey
al’Université de Chicago, qui la rejoignait sur plusieurs points: com-
mentassurer le self-government entre « fauxindividualisme » et « col-
lectivisme de la foule ou du troupeau» (Tufts, 1919: 374) ? Comment
fonder une vraie démocratie, le régime du pouvoir du peuple, opposé
aceque Harry Overstreet (1919b: 814) qualifiait de régime du pouvoir
de la foule (crowdocracy) ? Comment passer d’un «travail extensif»
d’élargissement quantitatif du suffrage a un «travail intensif» (NS
257) de production d’'une «démocratie unifiée» ? Comment conju-
guer raison publique et opinion publique, «un sujet qui est a présent
aussi peu sous le contrdle de'intelligence que I’éclair ne I’était avant
I’expérience de Franklin» (Tufts, 1919: 376) ?

Tufts (1919b: 589-597) déplacait les termes du débat en affirmant
par ailleurs que «le contrdle sur nos vies [...] est bien plus écono-
mique que politique oureligieux »:le pouvoir économique commande
désormais au destin de lacommunauté et larevendication d’une poli-
tique de groupes, sansredistribution du pouvoir économique et sans
controdle des travailleurs dansl’agriculture ouI'industrie, serait vaine.
Ce point est tout a fait intéressant, de la part d’un proche de Dewey.
Follett était encore sur cette ligne dans The New State, que 1’on peut
lire comme une apologie dela démocratie industrielle. Mais avec ses
proprestorsions. Elle ydiscutait un rapport du parti travailliste de 1917
(NS 120-121) et semblait approuver les mesures proposées, comme

293



294

I'instauration d’un salaire minimum national, le controle démocra-
tique de I'industrie par nationalisation, la révolution de la finance
nationale et I'utilisation de la plus-value pour le bien commun. Mais
plus loin (NS 324-330), elle présentait sa conception du self-govern-
ment delacommunauté comme dépassement des conflits de classe:
les programmes de mesures économiques qui sont retenus au terme
d’une discussion ne sont ni au service des individus, ni au service
d’une classe, écrivait-elle, mais du bien commun. Une volonté col-
lective pourrait se former au-dela des clivages d’intérét et de perspec-
tive en une nouvelle synthése —en vertu de sa conception du « conflit
créateur ». Tufts avait une vision moins irénique: il pensait que le
gouvernement était de moins en moins politique et de plus en plus
controlé par des «experts industriels » au service des grands trusts,
que 'on retrouvait par exemple dans les commissions au Congres.
Selon lui, la communauté locale était de moins en moins maitresse
de son destin, dans sa dépendance aux grandes propriétés agricoles
dans les campagnes ou aux entreprises de production, distribution,
mine ou transport. « Objectifs économiques et pouvoirs économiques
jouent un role toujours plus grand dans la vie de la communauté. »
(Tufts,1919b:594). Léconomie opérait directement dans la vie — tra-
vail, logement, consommation... — ou par des voies plus détournées,
comme 'aménagement du territoire, la politique de redistribution
fiscale ou la politique de loisir et d’éducation. Les intéréts des tra-
vailleurs et ceux des capitalistes n’étaient pas aisément conciliables.
En outre, I’aspiration a un «Etat unifié» de Follett risquait de patir
dela «souveraineté pratique » des groupes professionnels: « Les syn-
dicats souffrent en interne d’un systeme représentatif ou gouverne-
ment centralisé, aussi obsoléte que ceux de I’Etat politique. » (Tufts,
1919: 376). La solution de I'intégration fédérale dont réve Follett ne
pouvait que se heurter a de puissants intéréts constitués — ce dont
rend compte sa critique, a plusieurs reprises, de la machine syndi-
cale mise en place par Samuel Gompers... La lutte de classes n’était
peut-étre pas si facilement dépassable que le courant des «relations
humaines» le croyait!



Tufts, que I'on ne pouvait soupconner de manquer de sympathie
pour le mouvement progressiste, indiquait son scepticisme sur un
autre point:lapossibilité de mettre en place des dispositifs de démo-
cratie directe dans des communautés territoriales qui ne sont plus
«petites et homogenes» — un « probleme non-résolu» — et celle de
développer une «conscience de groupe » surlabase du quartier, d’'une
part, en raison de la mobilité géographique des habitants, qui démé-
nagent «tous les ans sinon tous les mois», d’autre part, en raison de
leur distribution territoriale, qui réalise souvent une forme de ségré-
gation entre classes sociales. Si les communautés professionnelles
constituent de trop puissants groupes d’intérét, les communau-
tés territoriales tendent, a I'inverse, a ne pas exister comme entités
conscientes d’elles-mémes. Tufts n’était pas le seul a adresser cette
critique a Follett. Harvey W. Zorbaugh, dans The Gold Coast and the
Slum (1929:221), 'un des livres classiques de la sociologie de Chicago
des années 1920, se référait a la «conception mystique et idéalisée
de la communauté» de Miss Follett dans The New State (1918), en
I’associant a la conclusion du livre de Eduard C. Lindeman sur The
Community (1921), « A Twentieth Confession of Faith ». Il en appelait
aurecoursal’écologie humaine et ala psychologie sociale pour mieux
comprendre la nature de la communauté concrete et ses métamor-
phosesliées au processus d’urbanisation et d’industrialisation. Dans
lalignedeR. E. Park, Zorbaugh proposait d’enquéter empiriquement
sur «comment elle agit, met en place des standards, définitdesbuts et
desfins, fait avancer les choses» ; et d’analyser «quel a été I'effet de la
croissance delavillesurlavie deszoneslocales, ce quiachangé dans
lacommunauté avec’'advenue delacité industrielle ». Le chapitre XI
finissait par une description de la désarticulation de la «continuité
physique» delaville et delarecomposition du « corps commun d’ex-
périence» (1929:250) autour de la division du travail plutot que de la
distribution dans I’espace. La communauté locale s’est décomposée
en «€éléments divergents d’expérience, standards et valeurs diver-
gents, définitions divergentes des situations sociales». Elle a trans-
formé «les voisins en étrangers», dont une bonne part vit dans des
meublés ou des hotels. « Le résultat est la dissolution de la solidarité

295



296

sociale et de 'opinion publique. Les relations intimes, en face a face,
dansles zones locales ont été remplacées par des contacts occasion-
nels, éphémeres et désintéressés. » (Ibid. :251). L'individuation et I'iso-
lement font que «les groupes locaux n’agissent pas, ils ne peuvent
pas agir». Le diagnostic de la sociologie semble sans appel. Grace
Coyle, qui était déja une leader du travail social aux Etats-Unis, tenait
des propos similaires sur «le caractere mécanique et impersonnel de
beaucoup de nos activités quotidiennes», sur le déclin des relations
de voisinage et 'émergence des organisations formelles. « Méme les
tentatives les plus vigoureuses de faire du quartier I'unité politique
(NS 216-217) ne sont pas pleinement convaincantes. » (Coyle, 1930:10).
La plupart du temps, €crivait-elle, ces groupes «tiennent ensemble
par leur intérét pour le baseball, 1a cuisine, la sociabilité, '’éduca-
tion parentale, mais I’espace, en termes de quartier, n’est pas perti-
nent pour eux».«Iln’yapasd’intéréts communs d’importance parmi
les habitants d’un bloc urbain, analogues a ceux qui existent pour le
méme nombre de gens d’une petite ville. Tenter de les créer oudeles
stimuler revient seulement a pratiquer la respiration artificielle sur
une forme moribonde d’organisation sociale. » (Ibid. : 11). Reste que la
question du recours aux « études de communauté » pour le travail des
«agences sociales», une fois renoncé a I'idéal d’autogouvernement,
continuera d’étre posée (Burgess, 1930; Bowman, 1930) ; et qu'ulté-
rieurement, le dépassement du travail communautaire par la fon-
dation de I'Industrial Areas Foundation dans le quartier des Back of
the Yards a Chicago, a I'initiative de Saul Alinsky (1941), ancien étu-
diant de Burgess et collaborateur du Chicago Area Project, remettra
la question du pouvoir communautaire al’ordre du jour.

Le 9 février 1910, le maire de Boston, John F. Fitzgerald (le grand-
pere maternel de John F. Kennedy) et ses conseillers visitaient East
Boston et participaient a des réunions publiques avec plus de 400 per-
sonnes, certaines desquelles avaient appelé a I'ouverture des écoles
publiques et a I'utilisation des bains scolaires par les habitants du
quartier... Un centre social serait bientdt ouvert dans ce quartier au
printemps 1911. Follett s’y référe dans The New State (NS 207-208)



en relation au «town-meeting d’East Boston» et a la « République de
Charlestown » (Charlestown Commonwealth), de I’autre coté de la
riviere. Cette expérience avait été défendue par EllaL. Cabot, une
amie proche de Follett qui s’était appuyée sur elle pour réfléchir a
I'institution d’un «quartier intégré et responsable» : «J’appelle a la
tenue de réunions régulieres de petits groupes de voisins comme la
nouvelle méthode en politique. » (NS 207). L'enjeu n’était pas de créer
des organisations en vue de simplement obtenir des bains-douches
oudesairesdejeu-onapprend ainsi que le Gymnase municipal offre
74 douches et qu’une seule aire de jeu se trouve dans la zone la plus
congestionnée (Remer, 1926: 99) —, mais de faire émerger un «esprit
flexible et coopératif», une «conscience du quartier », une forme de
conscience publique al’é¢chellelocale. Alice W. Remer — qui avait par-
ticipé a un concours primé par une donation de LouisD. Brandeis a
I’Association nationale des centres communautaires — décrivait en
1926 1’état du quartier. Son organisation n’est passimple alavuedela
marqueterie sociale, ethnique et religieuse quiy prédomine, avec une
population de natifs, a forte composante irlandaise, de seconde géné-
ration, et un tiers d’Italiens, pour beaucoup nés a I’étranger, vivant
danslapartie industrielle et commercante du quartier, sans compter
des petites coloniesjuives, portugaises, et anglaises. Surtout, Remer
rendait compte des activités multiples du centre - le cinéma et la
danse quirapportent de I’argent, le Club des femmes, 1a société musi-
cale et 'orchestre, la classe de vannerie, le Club Beatrice de travail
social pour les Italiens, le Junior City Council organisé par le YMCA,
les groupes de Scouts et d’athlétisme. Mais ce dynamisme collectif,
cet «esprit coopératif», accrus par les activités des groupes d’améri-
canisation et del’association PTA parents-€éleves, ne pouvaient dissi-
muler le fractionnement des habitants selon deslignes d’ancienneté
dans le quartier, de conflit politique, d’origine nationale ou d’appar-
tenancereligieuse. On s’arréterasur ce constat : East Boston, en 1926,
était loin de la communauté unifiée et active dont révait Follett en
1919. Pas plus que la petite collectivité de 3000 habitants de Hopeville,
dansle Massachussetts, décrite par John Daniels (1920:419), en quéte
d’une «organisation communautaire auto-mobile [automotive]», et

297



298

ce quelles que soient la vitalité du town meetinglocal et la puissance
del’'unionsacrée face alaguerre! Et pasdavantage que Harlem, NYC,
déja rongée par le consumérisme, et bientdt précipitée dans la Crise
de 29 (Mattson, 1995), ou que Chicago, ou John Landesco (1932) fai-
sait le constat de I’échec des community projects et des institutions
sociales, éducatives et religieuses dansles quartiers tenus par le crime
organise.

Tous ces débats sont une invitation a mieux comprendre le projet
de démocratie progressiste — participative, coopérative et fédéraliste -
qui animait Follett. Ils permettent au lecteur, a travers ce balisage des
usages théoriques et empiriques du mot « communauté », de mieux
situerlelieu etle moment spécifiques de sa these surla « communauté
comme processus». IIs aident a resituer les interrogations philoso-
phiquesdes pragmatistesenrelation al’activisme municipal ou asso-
ciatif de leurs contemporains, en particulier a 'émergence des orga-
nisations communautaires. Ils donnent enfin acces a quelques-unes
des expériences, enquétes et expérimentations auxquelles Follett se
référait et a celles, non moins nombreuses, qui venaient contrecar-
rer son désir d’autonomie politique.



NOTES

1 On a une trace de la préparation
de cette conférence dans la thése
d’Avrum Cohen (1971: 162-164).
Follett écrit a Harry Overstreet

(20 septembre 1919), qui deviendra
un fervent ami, pour le remercier de
I’avoir fait inviter et lui demander
d’évaluer son article avant qu’elle ne
I’envoie: «Si vous pensez qu’il n’est
pas a la hauteur de I’occasion et que
cela n’est pas réparable, je vous prie
de le dire franchement, et je peux
tomber malade ou perdre le papier
ou commettre un suicide - ce qu’il
faudra pour sauver votre réputation!»
Cette lettre est intéressante. Follett
y affirme: «Je suis une hégélienne
convaincue [out and out Hegelian)],
mais chaque jour, je vois plus
clairement I'unité de I'idéalisme et
du réalisme fondée sur la recherche
biologique la plus récente. » Elle

y écrit aussi qu’elle a renoncé a
enseigner, ol que ce soit, et veut se
consacrer a «une série de recherches
sur les groupes». On y apprend enfin
que l'article a fondu de 15 000 4 5 000
mots, ce qui expliquerait peut-étre le
caractere elliptique de certaines de
ses propositions.

2 Une expression que Follett n’utilise
avrai dire qu'une fois dans The New
State (NS) (1918: 243)... Dans un
article intéressant, « Pragmatism

and the Group Theory of Politics »,
David G. Smith (1964) brassait large,
en incluant Follett, Mayo et Homans,
Bentley, Dewey et Truman, comme
«usant d’'un langage similaire,
partageant nombre d’intéréts et

d’objectifs et s’entendant sur leur
approche philosophique». Suivant
Morton White, il écrivait que

«le pragmatisme était aussi une
révolte contre le formalisme, une
reformulation des abstractions de
la forme et de la procédure dans les
termes du processus» (Smith, 1964 :
601). Certaines convergences sont
frappantes sur le traitement de la
formation des intéréts au sein des
processus de « publicisation » (Dewey),
de «gouvernement» (Bentley) ou de
«groupe » (Follett). La dynamique
d’association, de coopération et de
communication est ce qui, chez

ces trois auteurs, sous-tend la vie
collective et I'’émergence de la vie
politique. Mais les différences entre
eux sont bien plus nombreuses que
ne semble le croire Smith, et plus
encore, sil’on fait entrer en lice Mayo,
Homans et Truman, dont le lien
avec le pragmatisme est plus ténu et
problématique encore!

3 «Notre probléeme est d’encourager
les humains a rechercher Dieu dans
leur propre village et a repérer les
problémes sociaux dans leur propre
voisinage. » (Park, 1925a: 72). Par
ailleurs, en 1922, Park avait écrit une
recension trés positive du manuel de
Howard C. Hill (1922), Community Life
and Civic Problems, Boston, Ginn & Co.

4 Le Conseil municipal (City Council)
de Chicago compte cinquante
aldermen, élus, qui représentent
chacun sa circonscription (ward) :

ce Board of Aldermen est la véritable



300

instance exécutive et l1égislative de la
ville.

5 Pour se faire une idée du mode
d’organisation des town meetings,
des procédures d’élection ou

de nomination des «officiers
municipaux» et des différents
domaines dans lesquels ils doivent
intervenir, voir The Town Meeting
par Austin DeWolf (1890). Voir aussi
Coleman (1915).

6 On pourra consulter les
communications aux différents
Congreés pour le «bon gouvernement »
(good government) a partir des

années 1890, le magazine Municipal
Journal and Engineer, les différents
pamphlets publiés par la Ligue
municipale nationale (National
Municipal League) (par exemple:
Horace E. Deming (1901), A Municipal
Program ou le livre de synthese de
D.F. Wilcox (1904), The American
City).

7 «Le quartier ne peut plus étre
ignoré, que ce soit par le politicien
ou par le travailleur social. Ses
potentialités sont considérables et
les mouvements pour le bien-étre
humain [human welfare] doivent
ceuvrer depuis lui comme vers lui,
par lui et pour lui. Le processus par
ou le quartier doit étre construit est
désigné par le terme “organisation
communautaire” [community
organization]. Lorganisation des
gens eux-meémes est connue comme
I’*association communautaire”
[community association] ; le lieu
des réunions et des multiples

activités le “centre communautaire”
[community center], tandis que ses
formes singulieres d’expression sont
qualifiées de “forum communautaire”
[community forum] et de “conseil
communautaire” [community
council].» (Rainwater, 1920: 2).

8 Daniel T. Rodgers, dans Atlantic
Crossings (1998: 52) souligne le

peu de précision qu’il y a a parler

de mouvement « progressiste » ou
«réformateur» avant la Premiere
Guerre mondiale, que ce soit en
Europe ou aux Etats-Unis. Les
étiquettes pour désigner les pionniers
de la «politique sociale » étaient

aussi variées que les sensibilités
politiques. Les progressistes
pouvaient se qualifier et étre qualifiés
de socialistes, libéraux ou radicaux
aux Etats-Unis. En Allemagne, une
myriade de partis et d’associations

se réclamaient de la réforme sociale.
En France, on croisait des anarcho-
syndicalistes, des réformateurs
sociaux, des interventionnistes en
économie sociale, des solidaristes

ou des radicaux. En Angleterre, des
socialistes chrétiens, des Fabiens

et des collectivistes, des nouveaux
libéraux ou des nouveaux radicaux.
Si l'on devait identifier un élément
partagé par ces mouvements, tres
divers et concurrents les uns des
autres, on pourrait citer la découverte
de biens «sociaux», «communs» ou
«publics», a I'encontre du laisser-
faire économique et politique et la
conviction que I’action humaine, bien
informée et formée a la réflexion,
pouvait infléchir le devenir des



situations sociales vers plus de justice,
de liberté ou d’égalité.

9 En passant, Woodrow Wilson
impute cette capacité d’organisation
au génie germanique des «races
teutoniques», dont le tempérament et
le gouvernement anglais ont hérité, et
semble croire que les «races latines»
en sont dépourvues, Francais au
Québec ou Espagnols en Californie...

10 Pour se convaincre de la richesse
de ces sources, il suffit de consulter la
bibliographie de I'Introduction to the
Science of Sociology de RobertE. Park
et Ernest W. Burgess (1921).

1 Etau-dela de cette époque,
puisque la question des «droits

des groupes» est au coeur de la
réflexion sur le pluriculturalisme et le
multiculturalisme. Pour une histoire
de la reprise britannique des idées

de personnalité des associations

et de personnalité de I’Etat dans le
pluralisme politique de Maitland,
Figgis, Barker, Cole et Laski, voir Hirst
(1989) et Runciman (1997) ; et Stears
(2002), sur les enjeux politiques de
cette réception pour les réformistes
britanniques et américains. Aux
Etats-Unis, le débat avait déja émergé
en droit, avant méme la traduction

de Gierke par Maitland, avec le livre
The Legal Nature of Corporations
d’Ernst Freund (1897), juif allemand
qui avait étudié a Berlin et Heidelberg
avant de rejoindre Chicago, ou il allait
travailler étroitement avec les réseaux
réformistes et contribuer a la création
de la Law School de I'Université de
Chicago en 1902.

12 Parmi les pragmatistes, outre
Follett, on se contentera de faire
référence a I’'essai de Dewey sur «The
Historic Background of Corporate
Legal Personality » (1926) comme
prélude a des questions posées par
Le public et ses problémes (1927) et a
la nécessité de recadrer son concept
de «public» par rapport a I’ensemble
de ces débats, auxquels Dewey a
participé trés tot, avec sa discussion
du Popular Governement de Sir Henry
Maine (Dewey, 1888) ou sa critique
de la théorie de la souveraineté
d’Austin (Dewey, 1894). On pourrait
aussi rappeler la critique de I'opinion
publique comme «Super-Ame »
(Oversoul) par Lippmann dans Public
Opinion (1922:197 et 228-229).

13 Pour une lecture critique par un
contemporain de cette reprise de
James par Laski, William Y. Elliott
«Pragmatic Politics » (1924) ; mais
surtout Pemberton (1998), sur James
et le jeune Laski.

301



