COMMENT
DEVIENT-ON

UN PRAGMATISTE
ALLEMAND?

HANS JOAS

ENTRETIEN

AVEC DANIEL CEFAI,
OLIVIER GAUDIN ET
THIBAUD TROCHU




Dans cet entretien, accordé en janvier 2018, I’'accent est
mis sur la réception du pragmatisme en Allemagne,

et, dans ce contexte, sur le parcours intellectuel et
universitaire de Hans Joas*. Lentretien donne ainsi a
comprendre ce que Joas appelle les «kmécompréhensions »
(Missverstdndnis) de la réception du pragmatisme, et les
usages variés qui en ont été faits sur la scene allemande et
internationale. Au-dela de son interprétation de 'oeuvre
de George Herbert Mead, Hans Joas a développé une
perspective originale en «théorie sociale », a laquelle le
public francophone a eu acces grace a la traduction de

La créativité de l'agir (1999), George Herbert Mead (2007)
et, récemment, Comment la personne est devenue sacreée
(2016). 11 a également ceuvré a de nombreux programmes
de recherche interdisciplinaires, au Max-Weber-Kolleg
d’Erfurt. En renouvelant I'analyse de problémes et de
concepts classiques — les valeurs, la guerre, 1a personne,
les droits de ’homme, la religion et le sacré —, il a mis

en évidence la fécondité d’'une démarche pragmatiste,
distincte des approches critiques développées a Francfort
comme des approches analytiques qui ont gagne les
départements de philosophie’.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; HANS JOAS; GEORGE H. MEAD; THEORIE SOCIALE;
PHILOSOPHIE ET SOCIOLOGIE; HISTOIRE DES IDEES.

* Hans Joas est Professeur Ernst Troeltsch de sociologie religieuse a I'Université
Humboldt a Berlin et Professeur au département de sociologie et au Committee
on Social Thought de I'Université de Chicago.

391



392

PRAGMATA. Bonjour Hans, pourriez-vous dire A nos lecteurs
quand vous avez entendu parler pour la premiére fois de
philosophie pragmatiste ? Qui lisait Peirce, James, Mead ou
Dewey en ce temps-1a ? Et comment en étes-vous venu a choisir
la pensée de George Herbert Mead comme objet d’enquéte
pour votre thése?

Je peux vous donner une réponse preécise a cette question. La pre-
miere fois quej’ai rencontré le pragmatisme, c’était du temps ou j’étais
étudiant, autour de1970, al’'Université de Munich, et le premier auteur
dont il a été question était George Herbert Mead, pas les autres. Si je
reconstruis la séquence correctement, je dirais que le nom de Mead
apparaissait dans trois contextes. Le premier était celui dela sociolo-
gie, en particulier dansles débats surlathéorie durdle social et surla
réception de ce quel’on appelaitlasociologie interprétative, en parti-
culier I’école de I'interactionnisme symbolique qui avait érigé Mead
en figure de référence. Quand j’étais étudiant, Herbert Blumer? était
un nom qui revenait souvent en cours, et Blumer renvoyait a Mead.
Le pragmatisme avait été crucial pour la sociologie de Chicago au
début du xx¢ siecle et 'on pourrait dire que, d’une certaine facon, le
groupe de chercheurs autour de WilliamI. Thomas et Robert E. Park
atransformé une philosophie en programme de recherche empirique
(Joas, 1992: 23-65/2002). Le deuxieme contexte avait a voir avec un
domaine d’études qui était tres en vogue alors que j’étais étudiant:
la sociolinguistique. Nous étions tres intéressés par le probleme de
la reproduction des inégalités sociales a travers différents styles de
communication. Les auteurs de référence étaient pour nous Basil
Bernstein® (1971) et Ulrich Oevermann* (1972). Le nom de Mead ne
cessait d’apparaitre, 1a aussi, quoiqu’assez superficiellement. Et le
troisieme contexte était bien stir le travail du premier Habermas. Il se
considérait marxiste a I'’époque, mais dans sa perspective de renou-
vellement du marxisme, I'interaction sociale jouait un role impor-
tant. Le nom de Mead, 1a aussi se faisait entendre, de temps a autre,
mais’auteur avec qui Habermas était le plus en dialogue sur la ques-
tion de I’'interaction sociale était Hannah Arendt (1977).

PRAGMATA, 2018-1: 390-435



Tels étaient les termes de ma premiere rencontre avec le pragma-
tisme. Un autre auteur sur lequelj’allais beaucoup apprendre pendant
mesannées d’études était CharlesS. Peirce, et celaen raison du fantas-
tique travail d’édition et d’interprétation de Karl-Otto Apel°. Apel avait
édité en allemand deux volumes des écrits de Peirce (1967 et 1970) et
avait écritune introduction d’'une remarquable qualité, Der Denkweg
von CharlesS. Peirce (1975). Sije suis le fil des noms des auteurs prag-
matistes, je dirais que John Dewey et William James étaient totale-
ment absents des écrits de I'époque, par exemple d’Apel ou d’Haber-
mas, etils1’étaient de tousles cercles philosophiques et sociologiques
dontj’avais connaissance. Apel, en particulier, portait desjugements
plutdt négatifs sur James, et jusqu’a un certain point a propos de
Dewey. Beaucoup faisaient ce que j'appellerais aujourd’hui une dis-
tinction artificielle entre lesbons et les mauvais pragmatistes: Peirce
et Mead étaient les bons, James et Dewey les mauvais.

Maintenant, vous m’avez demandé pourquoi Mead est devenu si
important pour moi. Laissez-moi ajouter qu’en lisant Mind, Self and
Society, tel qu’il a été édité par Charles W. Morris® (Mead, 1934), j’ai tou-
jours eu le sentiment que ce livre était plein d’idées brillantes, mais
que c’était, somme toute, un tres mauvais livre, pour la simple raison
qu’il était fondé sur des notes sténographiques prises en cours’. Etant
moi-méme un professeur, je me demande parfois ce qui arriverait si
mes étudiants prenaient des notes, les compilaient et les publiaient
ensuite sous mon nom. Je ne serais probablement pas entierement
satisfait du résultat! Cela m’a conduit a penser que je ferais mieux de
lire, en premier lieu, les textes que Mead avait lui-méme publiés. C’est
ainsi que j’ai commencé a lire ses articles et a rechercher des publi-
cations de son vivant qui n’avaient pas €té répertorié€es, parce que je
me suis vite rendu compte que la bibliographie de Mead que tout le
monde utilisait en ce temps-la était dramatiquement incomplete.
Mais cela, je I’ai fait plus tard, quand j’ai décidé d’écrire ma these sur
Mead, parce que je trouvais ses idées fascinantes, mais fort mal arti-
culées dans les textes édités par d’autres.

393



394

De fait, ce n’était pas le projet d’origine de ma thése. Le projet ini-
tial était une sorte d’histoire intellectuelle du marxisme, a travers
une lecture des héritiers de Marx selon laligne directrice d’'une com-
préhension — déficiente selon moi — de I'intersubjectivité humaine.
Je traversais I’histoire du marxisme en commencant par la récep-
tion par Marx de Feuerbach. Feuerbach est 'un des penseursles plus
importantsdel’intersubjectivité, il utilisait le terme «altruisme » pour
s’y référer. Mais quand vous lisez Marx sur Feuerbach, cette dimen-
sion a complétement disparu. Quand j’étais étudiant, tout le monde
lisait les onze theses de Marx sur Feuerbach et L’idéologie allemande
(1845/1952), mais personne, ou presque, ne lisait Feuerbach! Alors
j’ai écrit quelque chose en défense de Feuerbach, contre Marx... etj’ai
préparé un chapitre sur Lukdcs, critiquant son premier livre marxiste
important, Histoire et conscience de classe (1922/1960), qui selon moi
négligeait la dimension de I'intersubjectivité humaine et les idées a
proposdeladémocratie. Le marxisme hégélien de Lukacs conduisait
aune conception Iéniniste de 'organisation et de la révolution. L'un
de mes points était de critiquer le Iéninisme politique.

Maisil est arrivé un moment, ce devait étre en 1974, ou je suis allé
rencontrer mon directeur de these, Hans Peter Dreitzel®, et ou je lui
ai dit: « Vous savez, j’ai 'impression que ma these va étre passable-
ment ennuyeuse, parce que chaque chapitre s’acheve sur la méme
conclusion, a savoir que tous ces auteurs ne posent pas correctement
le probléme de I'intersubjectivité et que, plus largement, ils ont une
compréhension erronée de la démocratie. Et a chaque fois, a la fin
du chapitre, je renvoie a G.H. Mead comme ayant un point de vue
plus pertinent que celui de ces marxistes... Alors je me suis demandé
si ce ne serait pas une meilleure idée d’écrire une these sur Mead. »
Et 13, il m’a répondu: « Mais bien siir, vous étes tout a fait libre de
le faire!» Cela pourra vous paraitre étrange, mais je lui ai répondu:
«Malheureusement, je ne serai pas en mesure d’écrire une these vrai-
ment bonne parce qu'une bonne partie des sources se trouve aux
Etats-Unis»... Et pour moi qui, en ce temps-13, en 1974 ou 1975, venais
d’un milieu trés défavorisé, aller aux Etats-Unis était a peu prés du



méme ordre qu'aujourd’hui, disons, aller surlalune! Maislaréaction
de mon professeur, qui avait été professeur invité pendant quelques
années a la New School for Social Research a New York, a été: «Ou
est le probleme ? Vous obtenez une bourse et vous y allez!» Alors j’ai
obtenu une bourse qui a changé ma vie, grace a Wolf Lepenies et ala
Fondation Thyssen, et je suis parti en 1975.

PRAGMATA. Accéder aux textes eux-mémes était doncun
probléme pour vous en ce temps-1a? Pas seulement pour vous,
sans doute ? Pouvons-nous dire que I’étiquette de pragmatisme
était totalement absente, ou tout au moins marginalisée, en
Allemagne?

Laissez-moi distinguer les deux questions, celle de I'acces aux
sources et celledelacompréhension du pragmatisme. Premierement,
’acceés aux textes de Mead qui restaient alors non-publiés. A cette
époque, un grand nombre de théses de doctorat qui avaient été écrites
sur Mead aux Etats-Unis n’avaient pas été publiées en tant que livres.
Javais tout d’abord étudié I’histoire et j’avais appris a enquéter dans
les archives et a produire des bibliographies. J’ai alors commencé a
appliquer ces méthodes dans mon travail de these, par exemple, pour
trouver de nouvelles publications de Mead, ce qui n’était pas facile
en ce temps ou vous n'aviez pas toutes les plateformes de ressources
€lectroniques dont nous disposons aujourd’hui... Il existait déja une
tres bonne bibliographie des écrits de John Dewey, un livre de plu-
sieurs centaines de pages, édité par Jo Ann Boydston, et comme je
connaissaisles relations personnelles entre Dewey et Mead, je me suis
dit qu’il était tout a fait plausible que Mead ait publié¢ dans les mémes
revues que Dewey. Il y a ainsi des revues, comme The Transactions
of the Illinois Society for Child Study, qui n’ont existé que pour une
dizaine d’années [en fait: 1894-1901] et I’'acces a de telles collections
n’était pas simple dansles années 1970. Mais j’ai vraiment découvert
des textes oubliés de Mead dans cette revue!

395



396

Un autre exemple: j’ai voulu en savoir davantage sur les études
de Mead en Allemagne, a Leipzig et a Berlin®. Mais Berlin, dans les
années 1970, signifiait Berlin-Est! Je me suis donc présenté a Berlin-
Est, j’ai demandé a consulter les archives de I'Université. Mais venant
de I’Ouest, il ne m’a méme pas été possible de pénétrer dans le bati-
ment. J’ai alors demandé si quelqu’un pouvait descendre en bas des
marchesdel’escalier etj’ai expliqué mon probleme. Les gens de Berlin-
Est étaient serviablesetils ont cherché et trouveé pour moiles coursque
Mead avait suivis. Ce n’était pas desinformations sansimportance! J’ai
parexemple appris que Mead avait étudi€ avec Wilhelm Dilthey, et dans
ma perspective, inscrite dans1’héritage des sciences humaines, il était
capital de savoir qu’il existait une connexion directe entre la tradition
herméneutique allemande et la pensée de Mead. Plus tard, a Chicago,
j’ai également découvert dans seslettres qu’il avait envisageé d’écrire sa
these sousladirection de Dilthey, ce qui était totalement al'opposé du
portraitde Mead comme behavioriste social! Il estamusant de rappelet,
entre parentheses, que ma premiere tentative de publier un article sur
Mead en anglaisa été un échec. Un évaluateur anonyme a en effet écrit:
«Cette personne semble présumer que Mead aurait quelque chose a
voiravecl’idéalisme allemand, maisil n’a pasl’air d’étre au courant que
Mead est un behavioriste !!! » J'étais extrémement décu, bien entendu,
parce que j’avais la preuve philologique que cette image de Mead était
fausse, mais impossible d’aller contre aI’époque!

Leipzig était un terrain encore plus difficile, parce que je ne pou-
vais méme pasy mettre les pieds. J’ai attendu le Congres mondial de
sociologie a Uppsala, en Suede, en 1978, ou je savais que les Allemands
de I’Est viendraient... Dans le bus, j’ai lu sur le badge au revers de la
veste d’un collegue qu’il était professeur alI’'Université de Leipzig. Je
me suis alors approché de lui et je lui ai dit: «Vous étes de Leipzig,
vous pourriez peut-étre me donner un coup de main?» Et il I’a fait!
Je ne veux pas passer trop de temps la-dessus, mais la transmission
de ce type d’information avait un prix. On vous disait: «vous devez
payer cinq Deutschmarks », et, en ce temps-1a, ce n’était pas simple
de transférer de I'argent de Berlin-Ouest al’Allemagne de I’Est... Ces



histoires aujourd’hui paraissent ridicules, mais c’est ainsi qu’allait la
recherche a cette époque!

Voila pour le premier point. Mais ce n’est pas tout. L'étude du prag-
matisme est une chose bien plus compliquée. Il y a des courants de
réception réellement différents les uns des autres. La réception du
pragmatisme a été intense en Allemagne - comme en France, en Italie
ou en Espagne — avant la Premiere Guerre mondiale, mais il y a eu
aussi une forte réception du pragmatisme pendant I’ere nazie. C’est
un phénomene extrémement intéressant, parce que l'on tend a assu-
mer que, le pragmatisme ayant une telle affinité avec I’esprit de la
démocratie, iln’a prisen Allemagne qu’apres la Seconde Guerre mon-
diale. C’est tout a fait vrai si I’on s’intéresse au type de motivation
qui a animé Habermas ou moi-méme, mais ce n’est clairement pas
le cas, du point de vue de I’histoire empirique, du fait que quelques
penseurs pronazis, dansles années 1930, avaient déja eu un fort inté-
rét pour le pragmatisme. Cet épisode de réception reste encore peu
connu (Joas, 1992a/1993a).

PRAGMATA. Dans votre livre, Pragmatism and Social Theory
(1992a/1993a), vous dédiez un chapitre entier a ce que

vous appelez les «mésinterprétations » du pragmatisme

en Allemagne. C’est une démarche peu commune.
Pourriez-vous nous en dire davantage ?

L’'unde mesdoctorants, Peter Vogt, a écrit parlasuite unlivre inti-
tulé Pragmatismus und Faschismus (Vogt,2002a), surlaréceptiondu
pragmatisme dans’Allemagne nazie et 'Italie fasciste, et surla récep-
tion américaine du fascisme dans les cercles pragmatistes. C’est un
phénomene tout a faitintéressant qui n’a pas tanttouché la premiere
oulaseconde génération que des gens comme Herbert W. Schneider™,
par exemple, qui avait un intérét ambigu pour Mussolini. Peter Vogt
aremporté le Fulbright Award pour le meilleur ouvrage sur les rela-
tions intellectuelles germano-ameéricaines, et je crois qu’il a publié
un chapitre de son livre en anglais dansles Transactions of the Peirce

397



398

Society (Vogt, 2002b). Mais comme il écrit en allemand, son travail
n’est pas aussi connu qu’il le mériterait.

PRAGMATA. Karl-Otto Apel arappelé que ses premiéres
conférences sur Peirce etle pragmatisme, alors qu’il était
unjeune professeur assistant de I’'Université de Kiel
audébut des années 1960, étaient considérées comme

un «sujet scabreux» (Apel, 1973/2007:11).

Qu’est-ce que cela vous évoque ?

Je dirais que le point principal a mes yeux €tait une espece d’ar-
rogance culturelle, en Allemagne et en Europe en général, vis-a-vis
des Américains. Le préjugé dominant était que la culture des Etats-
Unis ne pouvait engendrer des penseurs sérieux et profonds, et que
donc leur philosophie ne pouvait étre qu’une espece de reprise de la
pensée européenne. UAmérique ne pouvait qu’étre « philosophique-
ment insuffisante», a en croire Heidegger (Joas, 1992a/1993a: 106).
Il y avait par exemple une forte inclination a interpréter le pragma-
tisme comme une sorte de nietzschéisme de seconde main. J’ai donné
quelques citations de cette croyance, par exemple de Simmel affir-
mant que «le pragmatisme est ce que les Américains ont compris de
Nietzsche» (Joas, 1992a/1993a et 2000), ou encore que la théorie de
James n’était qu'une répétition de la subversion par Nietzsche de la
valeur de vérité (1992a/1993a: 101). Et ainsi de suite. C’était ridicule,
bien entendu, mais c’était une espéce d’attitude répandue... Le prag-
matisme était donc un produit de second rang, résultat de I'incapa-
cité des Américains a faire dela philosophie: pourquoi donc devrions-
nous, nous, Européens, réimporter une version plus faible de ce dont
nous disposons déja? Une autre idée commune, qui perdure dans le
temps, est que ’Amérique est le pays du business a I’état pur et que
le pragmatisme n’est rien d’autre que l'articulation de «1’esprit du
commerce» ! Vous trouvez cela sous la plume de Durkheim, dansles
conférences rassemblées sous le titre de Pragmatisme et sociologie,
ou il qualifie le pragmatisme d’«utilitarisme logique » (Durkheim,
1913-1914/1955: chap. 14). Il y a 1a une idée commune a I’Allemagne



et a la France. Je pense, et cela est important pour la réception de
mon propre travail, que cette croyance a conduit a une forme d’igno-
rance eu égard a la potentielle supériorité des penseurs américains.
Dans mes propres écrits, disons que c’est William James qui remplit
la fonction que Nietzsche a pour beaucoup d’autres, et que Dewey
remplitlafonction que Heidegger a pour beaucoup d’autres. Etje suis
quelque peu désemparé quand je constate qu’en France, encore plus
gquen Allemagne, on se rapporte sans cesse a Nietzsche et Heidegger,
plutét qu'a James et Dewey !

Je ne plaisante pas en disant cela; je pense réellement que s’il
y avait deux penseurs contemporains qui étaient profondément
conscients de la crise culturelle de I’Occident, c’étaient Nietzsche
et James. Mais bien siir, si vous avez une image de James comme un
penseur easy-going, un incorrigible optimiste, vous passez a coté de
cette question. Cette image est completement fausse! Il avait peut-
étre un style décontracté, mais c’était une personnalité foncierement
mélancolique et pas seulement du point de vue de son tempérament
entantqu’individu. Etbien siir, lesidées de Heidegger, comme Rorty
I’'a démontré, sont d’une part semblables a celles du pragmatisme -
j’entends le Heidegger des années 1920 - et, d’autre part, ont pro-
bablement été influencées par le pragmatisme, a travers deux per-
sonnes: Eduard Baumgarten" et Emil Lask™. C’est ce que m’a confié
Hans Georg Gadamer quand jelui aidemandé comment il expliquait
la similarité entre Heidegger et Dewey™®.

Mais, de mon point de vue, cela signifie que dansla tradition intel-
lectuelle américaine, vous avez des figures qui sont distinctes de celles
delatradition allemande, au moins sous trois aspects. Tout d’abord,
elles ont une relation positive avec la science, ce qui n’était le cas ni
de Nietzsche ni de Heidegger. Ensuite, elles ont une relation posi-
tive avec la démocratie, ce qui n’était le cas ni de Nietzsche ni de
Heidegger. Enfin, elles ont, chacune a sa fagon, une relation posi-
tive avec le christianisme, et aveclareligion, ce qui n’était le casni de
Nietzsche ni de Heidegger. Si je précise «chacune a sa fagcon», c’est

399



400

parce que Peirce et James avaient une attitude plus positive vis-a-vis
delareligion que Mead et Dewey, quoique Dewey, qui était un sécu-
lariste militant, était aussi capable de prélever et de sauvegarder des
€léments du christianisme qui lui paraissaient importants.

PRAGMATA. Qu’est-ce qui se passait alors en Allemagne alafin
des années 1970 ? Vous vous intéressiez au pragmatisme,
Habermas s’y intéressait également, Apel, bien siir, Honneth
peut-étre? Quelle était la connexion entre vous tous ?

Apel, oui, Habermas, en un certain sens, Honneth, pas encore. Je
peux commencer par la relation entre Apel et Habermas. Ils étaient
des amis intimes, depuis leurs années d’études... et je pense person-
nellement - maisil faudrait demander a Habermas lui-méme - quele
chemin de Habermas versle pragmatisme passait par Apel. Apel était
I'innovateur, pour ainsi dire, celui qui a sérieusement étudi€ le prag-
matisme, a une époque ou Habermas ne s’y intéressait pas encore.
Maintenant, Axel Honneth et moi-méme, nous nous sommes rencon-
trés au début de 'année 1974, si je me rappelle bien. Honneth n’était
pas un étudiant de Habermas, il était venu a Berlin avec son direc-
teur de these, quand celui-ci y avait été nommé. Son nom était Urs
Jaeggi™, il était marxiste, en tout cas en ce temps-la. Honneth et moi
avons été de proches amis pendant tres longtemps. Nous ne sommes
plus aussi proches aujourd’hui, mais nous nous connaissons depuis
plus de quarante ans et nous pensons, I’'un et 'autre, qu’il y avait un
échange permanent entre nos pensées et que chacun de nous a été
absolument constitutif du développementintellectuel de I'autre. Mais
quand nous nous sommes rencontrés, Honneth n’était pas intéressé
par le pragmatisme. Et méme aujourd’hui, il est avant tout intéressé
par John Dewey, et seulement par des aspects tres spécifiques du tra-
vail de Dewey. Ni Peirce, ni James. Un peu de Mead, dans son livre
sur la lutte pour la reconnaissance (Honneth 1992/2000). De Mead,
ilaretenu ce quej’ai appelé’«intersubjectivité pratique », qui inclut
lacommunication par gestes et la coopération incarnée, ainsi que la
conceptiondelaprise derble dusoi pour développer une psychologie



sociale de la confiance en soi, du respect de soi et de I’estime de soi.
Malgré tout, ces emprunts de Mead restent plutot fragmentaires.

Habermas m’a beaucoup aidé au début. Apres que j’ai écrit ma
these, jelaluiai envoyée etil a convaincu Suhrkamp, la maison d’édi-
tion la plus en vue dans le monde académique, de la publier. C’était
mon premier livre, Praktische Intersubjektivitcit (1980/2007) (en faitle
second,j’avais publié unlivre surlathéorie desrdles (Joas,1973) quand
j’étais tres jeune). J’ai alors demandé a Habermas ce qu’il pensait du
projet de publier une sélection d’articles de Mead et il a aussi rendu
ca possible, I’édition des deux volumes des Gesammelte Aufsditze de
Mead en allemand (Mead, 1987). Cela a changé la réception de Mead
en Allemagne, parce qu'auparavant, il n’y avait pour ainsi dire pas de
corpus de textes fiables sur lequel s’appuyer.

PRAGMATA. Y avait-il d’autres chercheurs de votre génération
quiavaient un intérétintellectuel pour Mead, Dewey,
James et Peirce?

Personne, je dirais, ne s’intéressait a Dewey et James. Un bon
nombre de philosophes se sont mis a lire et a interpréter Peirce, a la
suite d’Apel.Ilyavait un autre professeur a Hambourg, Klaus Oehler®,
qui, lui aussi, étudiait Peirce. Il avait publié un essai intéressant sur la
réception du pragmatisme en Allemagne pendant la premiéere moitié
duxxesiecle (Oehler, 1981) et deux livres inspirés de la sémiotique de
Peirce (1993, 1995). Mais je ne pense pas qu’il ait exercé une grande
influence dans le paysage intellectuel en général. J’ai pour ma part
organisé une conférence sur G.H. Mead en 1984 qui a été publiée
sous le titre The Problem of Intersubjectivity (Joas, 1985). Les gens
que j’avais invités étaient en partie des collegues plus agés, comme
Friedrich Tenbruck®, qui était extrémement compétent, mais aussi
le plus conservateur des sociologues allemands de la génération de
Habermas. Il a contribué a ce volume avec un tres bon article sur
Mead.

401



402

L’une de ces figures - je n’ai pas donné les noms de tous les pen-
seurs nazis — était Arnold Gehlen". J’aurais pu le citer des le début,
quand j’ai parlé du contexte d’apparition du nom de Mead, parce que
je pense que Gehlen a été le premier en Allemagne a mentionner
Mead dans un cadre systématique. Gehlen était tout a fait nazi, et pas
qu’un peu, et il 'est resté apres 1945... Il n’a d’ailleurs pas traversé de
crise a ce propos et ne s’en est pas distancié. Je suis devenu ami avec
son dernier assistant dont le nom était Karl-Siegbert Rehberg, et par
son entremise j’ai rencontré Gehlen a plusieurs reprises, avant qu’il
ne meure en 1976. J’étais alors tres jeune. Cet assistant ne partageait
pas, a I’évidence, les convictions politiques de Gehlen, mais Gehlen
était un tres grand penseur et il a aussi contribué a la réception de
Mead en ce temps-la.

Habermas avait aussi été invité, mais il a annulé sa participation
la veille de la conférence, ce qui m’a beaucoup décu! Il avait, avant
ca, écrit un chapitre sur Mead dans le second volume de The Theory
of Communicative Action (1981/1987), qui était son premier dévelop-
pement d’importance surlaquestion. Il s'appuyait surl’idée de Mead
d’activité comme «action de communication», en parallele de cer-
taines idées de Durkheim. Habermas a dit qu’il recourait beaucoup
a mon travail de these, mais sa présentation de Mead est extréme-
ment sélective et pas toujours fiable... Plus tard dans la décennie,
nous avons édite avec Axel Honneth un volume de commentaires sur
ce livre majeur de Habermas (Honneth & Joas, 1986/1991). Dans ma
propre contribution,j’insiste surladifférence entre Mead et Durkheim
(Joas, 1991:103-104), d’'une facon qui s’éloigne de Habermas. Il est vrai
que Durkheim s’est déplacé vers une théorie del’interaction émotion-
nelle et directe, avec sa conception de 'effervescencerituelle dans Les
formes élémentaires de la vie religieuse (1912), mais il est resté retran-
ché dansses positions de défense d’'une philosophie cartésienne dela
conscience contre le pragmatisme dans ses cours sur « Pragmatisme et
sociologie » (1913-1914/1955). Habermas, a mon avis, n’a pas vu que la
théorie durkheimienne du rituel ne menait pas tant a une théorie de



I’agir communicationnel qu’a une révision beaucoup plus profonde
de notre compréhension de I’'action et de la rationalité.

PRAGMATA. Celanous conduit 2 une autre question. Surla
scéne intellectuelle de ’Allemagne d’aprés-guerre, laréception
delaphilosophie pragmatiste avait-elle une dimension
politique ? Etant donné vos collaborations et vos échanges
avec des membres éminents de I’Ecole de Francfort, comme
Jiirgen Habermas et Axel Honneth, aviez-vous des intéréts
politiques en commun ? Comment combiniez-vous votre
défense des valeurs démocratiques et les critiques marxistes
del’économie et delasociété de marché ? Personnellement,
comment pourriez-vous rendre compte de vos affinités
politiques avec un certain pragmatisme?

Si je peux répondre pour moi-méme, on m’a souvent demandé
dansdesentretiens: « Comment étes-vous devenu un pragmatiste ? »
Iln’y apas deréponse triviale a cela, au sens ot j’aurais eu un profes-
seur d’université qui aurait été pragmatiste, ou bien au sens ou j’au-
rais passé une année d’études dans une université américaine... rien
de cela! Rencontrer le pragmatisme a été pour moi une expérience,
une découverte subjective, une espece de révélation sur le chemin
de Damas, pour ainsi dire! Cette expérience a été un peu comme
tomber amoureux, vous savez, quand vous rencontrez quelqu’un et
que vous ne vous y attendiez pas... Quelque chose se produit, vous
avez le sentiment, dans un sens holiste, que «c’est la bonne per-
sonne»! Vous pouvez, bien siir, vous demander rétrospectivement
ce qui vous a affecté si fort dans cette situation particuliere, parce
que, bien entendu, méme si la surprise était totale, et que vous ne
pouviez pas anticiper ce qui est arrivé, cela a beaucoup a voir avec
votre propre préhistoire.

De ce point de vue, ma propre reconstruction est la suivante. Je
pense, en fait, que le pragmatisme est totalement imprégné de I’es-
prit de la démocratie, aux deux niveaux du faconnage des relations

403



404

interpersonnelles immeédiates et des macrostructures sociales et
macro-processus historiques. Quand j’ai été exposé au pragmatisme
pour la premiére fois, comme étudiant, dans les années 1970, j’ai eu
le sentiment d’étre a un carrefour, au croisement de trois traditions
intellectuelles qui m’attiraient fortement, sans que je fusse totale-
ment convaincu par aucune d’entre elles. Ces trois traditions intel-
lectuelles entraient en résonance avec ma biographie personnelle,
mais je dirais qu'un premier élément, absolument capital de mon
background intellectuel, était le catholicisme: le christianisme, mais
plus spécifiquement, la foi religieuse, et 1a foi catholique. Un second
€lément, sans doute a cause du milieu social d’ou je venais, était I’as-
piration a I’égalité sociale, la démocratie sociale. Et le troisieme él¢é-
ment était une affinité pour la tradition herméneutique et histori-
ciste allemande, au sens ou nous pouvons tout comprendre, méme
les situations ou les événements €loignés de nous, historiquement
ou culturellement.

Et ces trois éléments continuent de tenir ensemble, pour moi,
encore aujourd’hui. Je pense toujours que la tradition herméneutique
et historiciste et la tradition catholique sont extrémement impor-
tantes, et, en premier lieu, la foi elle-méme, le phénomene de ma
propre foi et larelation entre ma foi et mes convictions politiques; et
je crois qu’il faut se battre surle theme del’égalité sociale, du change-
ment des conditions sociales, en vue de moins d’iniquité, de moins
d’injustice, et ainsi de suite. Rétrospectivement, j’en suis venu a réali-
ser que ces traditionsintellectuelles qui m’étaient disponibles avaient
en commun une déficience eu égard au probleme deladémocratie et
del’égalité al’échelle des micro-interactions: le marxisme était extré-
mement étatiste, de méme que la tradition historiciste allemande; et
le catholicisme a lui aussi ses propres problemes avec la démocratie.
Mon inspiration de base a alors été que, par la voie du pragmatisme,
il y avait moyen de reformuler et méme de synthétiser ces trois tra-
ditions de facon originale. Et cela aura été mon projet pendant pra-
tiquement un demi-siécle!



PRAGMATA. Et donc, le pragmatisme a été associé, dés le début,
pour vous, a une signification politique ? Vous avez mentionné
tout al’heurelaréception du pragmatisme par les nazis. Est-ce
queles gens étaient conscients de cela dans les milieux
universitaires ? Est-ce qu’il était en quelque sorte facile pour
vous d’adhérer au pragmatisme?

Non, ce n’était pas simple. Par exemple, laréception de Mead dans
les cercles de I'interactionnisme symbolique n’avait rien a voir avec
la figure de Mead comme activiste social ou politique, comme intel-
lectuel public, et la méme chose était vraie pour Dewey... Les gens ne
savaient pas, mais pour moic’é¢tait une espéce de confirmation de mes
intuitions. Sans doute avaient-ils entendu parler d’excellents experts
comme Richard Bernstein®™, mais de facon plus générale, c’est seule-
ment au cours de mon appropriation de cet héritage du pragmatisme
quej’aiappristout cela! Celan’était pas du tout dominantal’époque,
et assez peu connu, a vrai dire, jusqu’a aujourd’hui!

PRAGMATA. Sil’on quitte les années 1970 et que I'on se déplace
audébut des années 1980, un protagoniste qui a alors gagné
une place centrale est Richard Rorty. Quelle a été laréception
de Rorty ? Comment son travail a-t-il été compris en
Allemagne ? Et, question subsidiaire, a quel pointles
philosophes se sentaient-ils concernés par I'étiquette de
«philosophie analytique» en Allemagne ?

Richard Rorty, al’évidence, ajoué unrodle bien plus crucial dansla
redécouverte du pragmatisme aux Etats-Unis qu’en Allemagne. Son
livre de 1979, Philosophy and the Mirrorof Nature, a été traduit en alle-
mand dés 1981, mais il faut comprendre qu'aux Etats-Unis ce qui a fait
sensation a été de voir une des figures de proue de la philosophie ana-
lytique faire publiquement ses adieux, pour ainsi dire, a cette maniere
de penser. A '’époque, la philosophie analytique était plutdt margi-
nale en Allemagne - elle est devenue beaucoup plus puissante entre-
temps — et donc, une rupture avec quelque chose d’aussi marginal n’a

405



406

pas vraiment suscité de scandale... Je pense que la principale consé-
quence a été liée a 'affirmation de Rorty que les trois principaux phi-
losophes du xx¢ siecle étaient Wittgenstein, Heidegger et Dewey. Et
laréaction-type du professeur de philosophie a été: « Heidegger, bien
stir! Wittgenstein, oui, oui, aussi, pourquoi pas; mais qui est ce John
Dewey ?» Rorty a contribué a faire de Dewey une figure acceptable et
légitime parmi les philosophes.

J’ai cependant unerelation tres ambivalente a cette histoire parce
queje pense que ce que Rorty a proclamé comme relevant du pragma-
tisme, la pensée de Dewey en particulier, est en réalité la pensée de
Rorty. Du point de vue philologique, il se tient vraiment trés loin des
figures historiques que nous qualifions de pragmatistes. Aux Etats-
Unis, a de multiples occasions, il y a eu des recensions ou des sym-
posiums auxquelsil estarrivé a Rorty de répondre et d’admettre sim-
plement que son Dewey a lui n’était pasle vrai John Dewey! La chose
dommageable est qu’il a continué de présenter sa pensée au nom de
Dewey, méme apres avoir reconnu ces distorsions... Ceci dit, jappré-
ciaisbeaucoup Rorty. Nous nous sommes connus personnellement, et
il était un écrivain et un homme extrémement brillant. Maisil n’en est
pas moins problématique de compter parmi les plus grands pragma-
tistes contemporains quelqu'un quin’arien dit, ou presque, de Peirce
et de Mead. Il a davantage commenté James et Dewey, mais pour
les mettre sur un pied d’égalité ou pour les rapprocher des penseurs
post-modernes — ce qu’a mon avis ils n’étaient pas. Le plus impor-
tant, a mes yeux, serait de mettre en relief, de facon systématique,
les points de différence entre ces auteurs.

Ne serait-ce que brievement, je voudrais en mentionner deux. Je
pense qu’il est fondamental pour les pragmatistes d’avoir un contact
intense avec la réalité: vous agissez sur le fondement de certaines
hypotheses a propos du monde, et le monde vous montre que ces
hypotheses ne fonctionnent pas. Cela est tres éloigné de I’échange
décontracté de nos attitudes avec le monde décrit par Rorty. En
second lieu, je dirais que Rorty était un séculariste militant. Ce qu’il



ditdelareligion est certainement tres €loigné de ce que Peirce, James
et Dewey en ont dit. Je ne mentionne pas Mead ici parce qu’il ne dit
pas grand-chose sur la question.

PRAGMATA. Et beaucoup de gens autour! On mentionne
toujours les mémes quatre noms, mais il y avait beaucoup de
monde autour d’eux, impliqués dans différents mondes
professionnels et religieux, des protestants de toutes sortes!

Oui, absolument. Et dans la seconde ou troisieme génération, je
pense qu’'une erreur commune a beaucoup de gens intéressés par le
pragmatisme est de se focaliser exclusivement sur ces quatre figures
originales. J’ai souvent essayé de trouver des étudiants en doctorat
—maissouvent avec unsucceslimité — quiferaient leurs theses sur ces
autres auteurs. Par exemple, un philosophe delareligion trés impor-
tant dans la tradition pragmatiste est John E. Smith®, qui a ensei-
gné a Yale pendant des décennies, mais jusqu’a aujourd’hui, je n’ai
trouveé personne qui ait envie d’écrire une monographie sur le déve-
loppementintellectuel de Smith. Alorsje signale son travail dans mes
cours, pour tenter de susciter des vocations... pas facile! Une autre
fois, j’ai trouvé un étudiant qui a commencé une recherche de these
sur Horace Kallen, mais il n’a jamais fini®.

PRAGMATA. Les conséquences de laréception du pragmatisme
en Allemagne et de sa renaissance aux Etats-Unis, non
seulement pour les philosophes, mais aussi pour les
chercheurs en sciences sociales, sont trés différentes laeten
France. Nous avons des histoires intellectuelles trés
différentes. Pourriez-vous nous en dire plus sur ce qui se passe
en Allemagne et aux Etats-Unis en termes de coopération entre
disciplines ? Avez-vous eu des étudiants en doctorat qui ont
croisé pragmatisme et sciences sociales - nous ne connaissons
avraidire que Hans-Joachim Schubert sur Cooley et Daniel
Huebner sur Mead?

407



408

Ceseraitdifficile de présenter le pragmatisme comme un courant
puissant en Allemagne. La plupart de ces chercheurs se connaissent
lesunslesautres et ont collaboré d’une facon oud’un autre. Bien siit, je
préférerais que ce soit différent... Mais je peux ajouter quelques noms
de collegues qui auraient pu échapper a votre attention. Il yaun phi-
losophe allemand, qui a environ 58 ans a présent, Matthias Jung, a
I’'Université de Coblence, que je considere comme vraiment impor-
tant. Sathese portait, je crois, sur Heidegger et son Habilitation (Jung,
1999) était une interprétation herméneutique et pragmatiste de I’ex-
périence religieuse. Il a contribué a I'’édition de I’'un des volumes des
Gesamtausgabe,les ceuvres complétes de Heidegger (Jung, Regehly &
Strube, 2011). Dans1’'un de ses premierslivres, Erfahrung und Religion
(Jung, 1999), il comparait la compréhension de I’expérience reli-
gieuse chez Wilhelm Dilthey et William James. Son opus magnum,
Der bewusste Ausdruck (2009), soit The Conscious Expression : An
Anthropology of Articulation, est a mes yeux le meilleur livre sur la
question del’articulation?®, qui était le cinquieme point de ma confé-
rence hier? et pour laquelle on recourt d’ordinaire a Charles Taylor.
C’est 1a un point crucial. Pour moi, «expérience » est I'un des princi-
paux concepts de la pensée pragmatiste, mais non pas dans le sens
d’une alternative a la symbolisation et au langage. « Articulation »
estle concept dont nous avons besoin si nous sommes intéressés par
I'interaction entre la dynamique de notre expérience préréflexive et
les configurations langagieres et culturelles disponibles. Ce point est
aussi celui ou Rorty, a mes yeux, s’€loigne du pragmatisme classique.

Matthias Jungest aussi un excellent connaisseur des études cogni-
tives contemporaines (Jung & Madzia, 2016). Il reprend et soutient les
arguments de Mead en les confrontant a des données et a des hypo-
théses de biologie et de psychologie d’aujourd’hui. Il fait partie des
personnesles plus créatives dans son travail d’appropriation du prag-
matisme. Nous avons travaillé tousles deux al’édition de The Varieties
of Transcendence (Deuser et al., 2016) et il a développé une réflexion
intéressante surlaliberté (Jung, 2007) et sur les valeurs (Jung, 2016b)
dans une perspective pragmatiste.



Une autre figure importante est Hans-Peter Kriiger de I’'Université
de Potsdam, qui venait al’origine d’Allemagne de’Est et qui aenquété
sur la tradition allemande d’anthropologie philosophique, comme
cadre de recherche (Kriiger, 2009a) et comme politique du monde
de lavie (life-politics) (Kriiger, 2010). Il semble que vous connaissiez
le nom d’Arnold Gehlen, mais 'autre grand nom dans ce domaine,
hormis Max Scheler®, est Helmuth Plessner?. Kriiger est un expert
de Plessner, maisil connait également son Dewey en profondeur eta
mis en ceuvre la notion de public dans ses recherches (Kriiger, 2005
ou 2009b).

Parmi les plus jeunes, j’ai déja signalé le livre de Vogt sur le rap-
portentre pragmatisme et fascisme. Vous connaissez Hans-Joachim
Schubert, qui a été mon étudiant et a écrit sa these sur Charles Horton
Cooley, plus spécifiquement surla question del’expérience démocra-
tique (Schubert, 1995). Schubert (1998) a été invité arédiger I'introduc-
tion a une sélection de textes de Cooley pour la collection « Heritage
of Sociology » aux Presses de I'Université de Chicago. Et il a enquété
en profondeur sur la relation, compliquée, de Mead a Cooley. Il y
a encore Michael Festl, un jeune philosophe a St Gallen, en Suisse,
qui a publié des ouvrages tres importants sur une théorie pragma-
tiste de la justice et sur le pragmatisme en général (Festl 2015; 2018),
Etje rajouterai encore le nom d’un jeune chercheur qui a préparé sa
these al’Université de Graz, en Autriche, mais qui était auparavant au
Max Weber-Kolleg a Erfurt. Frithjof Nungesser est allemand et nous
I’avons suivi avec Stephan Moebius. Dans sa these forte de 650 pages
(Nungesser, 2017a), il essaie de mettre Mead et son milieu intellec-
tuel enregard del’état actuel de larecherche en biologie (Nungesser,
2017b). Ce que Mead écrit sur la socialité animale, par exemple, ou
sur les dispositions physiologiques des enfants au jeu, est souvent
dépassé. Pendant pres de huit ans, il a révisé Mead dans un esprit
meadien. Vous pouvez avoir un premier apercu de sa réflexion dans
le livre qui est issu du colloque sur Mead a Chicago en avril 2013,
«George Herbert Mead at 150 », et que nous avons coédité avec Dan
Huebner: The Timeliness of George Herbert Mead (2016). Nous avons

409



410

tenté d’attester de la pertinence actuelle de I’héritage de Mead dans
trois sections: « Histoire, Historiographie, Sociologie historique »,
«Nature, Environnement, Processus» et « Cognition, Conscience,
Langage ». Le chapitre écrit par Nungesser, « Mead meets Tomasello »
(Nungesser, 2016 : chap. 12), est extrémement intéressant. Aux Etats-
Unis et au Canada, il y a d’autres chercheurs qui ont un vif intérét
pour le pragmatisme, outre Dan Huebner, qui enseigne aujourd’hui
a I’'Université de Caroline du Nord, a Greensboro. Daniel Silver, par
exemple, est professeur associé a 'Université de Toronto et déve-
loppe desidéesintéressantes surlanotion de «tonalité affective dans
I’action» (moodiness of action) (Silver, 2011). Enfin, pour clore cette
liste non exhaustive, Michael Thomas a écrit une tres intéressante
these sur Whitehead et la réception de cet auteur en théorie sociale
(Thomas, 2015), dans laquelle on peut lire un chapitre dédié a Mead,
a coté d’un chapitre portant sur Talcott Parsons.

PRAGMATA. Quand avez-vous commencé a enseigner
al’Université de Chicago ? Avez-vous été lié dés le début avec
The Committee on Social Thought ou avec le département

de sociologie? Qui est al’origine de votre recrutement ? Et quel
était alors le climat intellectuel autour du pragmatisme ? Quel
est-ilaujourd’hui?

J’aienseigné pourla premiere foisal’Université de Chicago comme
professeur invité en 1985. Mais c’était seulement pour un semestre. A
I’époque, celui qui m’ainvité était Donald Levine®, quej’avais rencon-
tré a Paris, lors d’un colloque, puis a Berlin et en Bulgarie. La raison
de soninvitation était mon livre sur Mead, sorti en 1980 en allemand
et en 1985 en anglais, grace a Anthony Giddens, qui avait fondé et
qui dirigeait les éditions Polity Press. Giddens lit I'allemand et nous
avions déja été en contact. Cette traduction en anglais a été cruciale
dans macarriere! Donald LevineI'alu, et m’ainvité a donner un cours
al’'Université de Chicago sur Mead. Une chose intéressante: au der-
nier moment, le département a changé d’avis et m’a assigné un cours
sur la théorie sociale contemporaine en Europe. Je n’avais jamais



enseignéuntel coursen Allemagne! Cela m’a forcé a préparer ce cours
etapresvingt ans, grace a mon coauteur Wolfgang Knobl, le cours est
devenu un gros livre intitulé Social Theory (2004/2009). 11 a d’abord
été publié en allemand, puis repris par Cambridge University Press,
etil adésormais été traduit en russe, espagnol et portugais. Une ver-
sion chinoise est en préparation. C’est, j’espere, I’'une des vues d’en-
semble les plus completes de la théorie sociale apres 1945 en Europe
et aux Etats-Unis.

Tel était le moment initial, en 1985. Puis les choses ont changé et
j’ai recu d’autres propositions d’universités ameéricaines, en particu-
lier quand il s’est su que j’étais mécontent de ma position a la Freie
Universitit de Berlin, dans la seconde moiti€ des années 1990, des
conditions d’enseignement, et ainsi de suite. Quand vous recevez
ces offres qui doublent votre salaire pour une charge de cours bien
moindre, vous vous demandez «a quoi bon continuerici a Berlin?»!
Berkeley m’a contacté — Robert N. Bellah* était impliqué dans cette
invitation. J’ai également recu une offre de 'Université du Wisconsin,
a Madison, au début des années 1990. Les universités américaines
les plus en vue, avant d’'embaucher quelqu'un, demandent une série
de lettres de recommandation; de quinze a vingt. Berkeley a alors
demandé a Donald Levine, a Chicago, I'une de ces lettres, et il m’a
raconté, dix ans plus tard, qu’il était en train de taper cette lettre de
recommandation dans les termes les plus élogieux quand, soudain,
il est arrété et s’est dit: « Mais pourquoi le recommander a Berkeley!
Nous devrions I'’embaucher a Chicago!» Alors il m’a contacté et m’a
demandé: «Seriez-vous d’accord sur le principe de venir a Chicago?
Nous avons ici le Committee on Social Thought, etc., etc. ».

Tout cela n’a rien a voir avec mes cours en 1985. En ce temps-1a,
j’avais suiviles cours d’Edward Shils¥, mais je n’étais pas du tout, moi-
méme, impliqué dansle Committee on Social Thought. C’est alors que
son Chairman, Robert Pippin®, est entré en lice. Il a lu mes livres et
m’a invité, sur la recommandation du département de sociologie. Et
j’ai donné la une conférence en 1998, qui a été bien regue, et deux ans

41N



412

plus tard, en 2000, j’ai rejoint officiellement 'Université de Chicago.
Les deux personnes importantes dans ce processus ont été Donald
Levine et Robert Pippin. Et ces 17-18 dernieres années, le Committee
on Social Thought est devenu mon affiliation la plus importante. Ily
alaun groupe de collegues avec quij’ai le plus de relations, avec qui
je me suis vraiment impliqué et dont la pensée m’influence vérita-
blement. Mais aucun d’entre eux n’est pragmatiste, pour répondre a
votre question. Mon appartenance au Committee on Social Thoughta,
dureste, quelque chose d’ironique: celui-ci a en effet été créé, al’ori-
gine, parle Président Robert Hutchins®, qui était un ennemiacharné
du pragmatisme et qui voulait faire couler la vieille garde pragma-
tiste de I'Université [rires].

Vous pouvez aussi constater que mon principal domaine d’en-
seignement n’a pas trait au pragmatisme. Bien siir, j’ai enseigné des
cours sur James, Dewey ou Mead, mais aussi sur d’autres auteurs,
européens, comme Max Weber, Max Scheler ou Ernst Troeltsch®.
J’ai eu assez de chance pour devoir donner des cours qui avaient
un lien direct avec les livres que j’étais en train d’écrire de sorte que
j’ai pu organiser des cours sur I’histoire des droits de 'Homme, sur
’Ere Axiale, sur la guerre dans I’histoire de la pensée sociale depuis
Hobbes, sur le processus de sécularisation...

PRAGMATA. Avez-vous des liens professionnels avec
le département de philosophie a Chicago?

Non, pas beaucoup. Le département est tres orienté vers la philo-
sophie analytique. Je dirais que mes collegues philosophes — Robert
Pippin ou Jonathan Lear - sont également membres du Committee
on Social Thought, et je m’entends bien avec JamesF. Conant, qui a
été fortement marqué parl’enseignement de Hilary Putnam (Conant
& Zeglen, 2001), que 'on peut tenir pour un pragmatiste, dans sa der-
niere période.



PRAGMATA. Et ala Divinity School ?

Tous mes cours qui ont un intérét pour la religion, au sens large,
sont également recensés parla Divinity School, et nombre de ses étu-
diants suivent mes cours. J’ai un lien étroit avec eux, mais je ne suis
pas affilié officiellement.

PRAGMATA. Est-ce qu’il y aencore des chercheurs surla
religion - théologiens, sociologues, philosophes — qui ont une
connexion avecle pragmatisme, comme il y aunsiécle? Cette
osmose était tellement forte pendant I’Ere progressiste - nous
pensons a Edward S. Ames, Shirley Jackson Case,

Douglas C. Macintosh, et d’autres encore!

Non. Peut-étre des gens comme William Schweiker®, qui sont
engagés dans une réflexion sur I’éthique chrétienne et ’herméneu-
tique théologique... Je veux dire par la qu’ils ne sont pas de fervents
pragmatistes, mais que ce qu’ils font n’est pas tres €éloigné de I'esprit
du pragmatisme. L'influence du pragmatisme en théologie a duré
pendant longtemps a Chicago, des décennies apresla mort de Mead.

PRAGMATA. Vous avez déja dit que William James était
pratiquement absent des développements de la philosophie
d’apreés-guerre en Allemagne, mais pas au début du xxesiécle.
Pouvez-vous nous en dire plus ? Qu’est-ce que son nom évoque
pour les philosophes allemands ?

Pour nombre d’entre eux, le nom était a proscrire, avec quelques
raisons du faitde James méme. Il a écrit un certain nombre de choses
de facon négligente, peu soignée - je pense en particulier a son livre
sur Le pragmatisme (1907). C’est vraiment regrettable, a mon avis.
Etil est clair que vous ne pouvez simplement partager les termes de
ce livre. Pour un temps, j’ai partagé cette attitude. Et puis j’ai réalisé
que James avait des choses beaucoup plus intéressantes a dire, par
exemple dans sa psychologie et dans certains de ses articles. Mais

413



414

pour moi, le véritable point de rupture dans ma compréhension de
James a été la lecture de ses Varieties of Religious Experience (1902).
J’ai lu ce livre au début des années 1980, apres en avoir fini avec ma
theése sur Mead, et il n’y a donc rien en elle de James. Je considere
que Lexpérience religieuse est un chef-d’ceuvre absolu, que ce soiten
matiere de qualité littéraire ou de contenu philosophique. Cette ren-
contre a été extrémement importante pour moi, personnellement,
parce que je pense que cela m’a montré le chemin et donné un solide
argument pour justifierla foireligieuse dansle monde contemporain.

Je devrais encore rajouter quelque chose. J’ai étudié James dans
lesannées 1980, mais de facon totalement étrangere a mon travail pro-
fessionnel. Je I’ai fait a cause de mon intérét pour la foi. J’ai ensuite
donné quelques conférences ou j’ai commencé a gagner un peu
confiance dans la facon dont j’argumentais sur James car j’ai réalisé
que cela suscitait de tres fortes réactions dans I’auditoire. Ce n’est
sans doute pas avant les années 1990 que je me suis mis a me réfé-
rer explicitement a James, en particulier dans The Genesis of Values
(2000), ou le chapitre sur James joue un role crucial pour I’ensemble
de l'argumentation.

PRAGMATA. Pouvons-nous ajouter un commentaire? Dans la
premiére traduction allemande de The Varieties of Religious
Experience, Die religiose Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit,
le traducteur a coupé le dernier chapitre qui comportait
quelques-unes des idées les plus originales de James sur la
religion, sur le polythéisme, par exemple. Comme en France,
dureste...

Oui, la premiere traduction allemande de James remonte a 1907.
Elle a été faite par Georg Wobbermin, un philosophe et psychologue
de la religion. Il a abrégé certains développements, introduit des
passages errones, et accompli tant d’autres manipulations de son
cru. Cette traduction était simplement ridicule. Une seconde tra-
duction a ensuite été faite, qui n’était pas tres bonne non plus. La



traduction actuelle est une version révisée de cette seconde traduc-
tion. Laseconde était meilleure que la premiere, etla troisieme quela
seconde. Mais elle est loin d’étre idéale, parce qu’elle ne restitue pas
la qualité littéraire du style de James en anglais. C’est pourquoi j’in-
vite mes étudiants a lire ce livre dans la version originale.

Plus je découvre I'importance du livre de James sur la religion -
et a quel point vous ne pouvez pas comprendre ses autres €crits sans
passer par ses écritssurlareligion —, plusje suisintéressé parlarécep-
tion de la pensée de James sur la religion. Je pense que quelqu’un
devrait écrire quelque chose a ce propos, sur le fait que tous les pen-
seurs importants de I'immédiat avant-guerre [de 1914-1918] ont été
profondément influencés par le livre de James sur 'expérience reli-
gieuse, y compris Heidegger (1912) et Wittgenstein. Etil yades études
de qualité sur Wittgenstein et James, par exemple (Goodman, 2004).
Mais rien sur la réception intense par Max Weber ou Max Scheler...
pratiquement tous les auteurs de cette génération! Je pense que ¢a
vaudrait la peine de se lancer dans cette enquéte.

J’ai connu une sorte de seconde rencontre comme celle de 1970
avecle pragmatisme, et c’est a nouveau avec un auteur que je connais-
sais un peu, sur lequel j’avais un peu lu, mais dont je n’avais pas saisi
I'importance, jusqu’a un certain point. Il s’agit d’Ernst Troeltsch. A
partir de 2001, je suis devenu un lecteur de plus en plus fervent de
Troeltsch. Il y a une connexion directe, bien s{ir, avec mes préoccu-
pations antérieures. Troeltsch, lui aussi, avaitlu James, et Max Weber
et lui avaient voyagé ensemble au Congres de Saint Louis, dont vous
avez probablement entendu parler, en1904... Tout le monde connait
la conférence que Weber y adonnée sur les sectes protestantes, mais
Troeltsch a lui aussi pris la parole et sa conférence est publiée en
allemand sous le titre — un mauvais titre, probablement: «La rela-
tion entre psychologie et épistémologie dans I'’étude de la religion. »
(Troeltsch, 1904). Mais qui lit encore ca aujourd’hui ?!

415



416

PRAGMATA. Troeltsch avait donc un intérét pour la psychologie
delareligion?

Oui, tout afait!Il écrit que James estla figure la plusimportante en
matiere de psychologie de la religion® et il exprime sa grande admi-
ration. Le programme de Troeltsch a consisté en une synthese de la
psychologie delareligion de James aveclatradition allemande d’his-
toire delareligion au X1xe¢ siecle. Quelques années apres cette confé-
rence, ilen est venu alaconclusion qu’il avait besoin d’une sociologie
pour réaliser son projet. Il a transformé la compréhension de la reli-
gion dans une voie analogue a celle de James, mais il a aussi recroisé
cette psychologie et cette histoire de la religion avec une enquéte sur
les formes d’organisation sociale du christianisme. Dans mon der-
nier livre (Joas 2017), j’ai tenté de montrer la grande pertinence dela
méthodologie implicite de Troeltsch dans son livre sur ’histoire du
christianisme.

Un théologien américain, H.Richard Niebuhr, a écrit sa thése sur
Troeltsch a Yale. Il avait une relation compliquée avecle pragmatisme
et a été le premier a importer la pensée de Mead sur I'intersubjecti-
vité danslathéologie. Je voudrais écrire un article sur cette tentative
de Niebuhr de tenir ensemble Troeltsch, Mead et Buber.

PRAGMATA. Dans sa Psychology, James écrit A propos dela
dimension de «vague» de l’expérience religieuse, plus que sur
le dogme ou laliturgie. Ceci est frappant dans The Varieties of
Religious Experience ou James n’endosse aucune tradition et
semble considérer lareligion comme quelque chose relevant
del’expérience...

Non, la religion n’est pas vague. Mais ce que James veut dire, je
pense, c’est que vous pouvez vous ouvrir alarichesse des qualités pré-
réflexives de votre expérience et que vous ne devriez pas annihiler
celles-cienleur surimposant des schématisations rationalistes. Mais
vous pouvez entrer dans un processus d’articulation avec ce qui était



originairementvague, dans un sens conceptuel. Mais, bien entendu,
la religion ne laisse pas ces expériences dans le vague. Quand vous
parlez du «Saint-Esprit» ou de quelque chose comme ¢a, vous utilisez
une notion qui est claire pour les croyants et qui donne du sens a la
dynamique de leur expérience. Ce que James essaie de faire, c’est de
défendrelapertinence de ces expériences contre des types de pensée
qui ne vous autorisent pas a les prendre au sérieux...

PRAGMATA. C’est peut-€étre I’'une des raisons
de votre intérét pour Josiah Royce?

Oui, merci de le mentionner. Vous devez d’abord comprendre
le probleme fondamental, a savoir le probleme de I’articulation des
expériences de transcendance de soi (self-transcendence). J’ai formulé
cette idée pour la premiere fois dans The Genesis of Values (2000), et
c’est1ala connexion entre mes livres précédents sur le pragmatisme
et meslivres ultérieurs sur les droits humains, laviolence etla guerre
(Joas, 2003 et 2012). Dans The Genesis of Values, j’ai essayé de montrer
la richesse des discours sur cette question de la fin des années 1880
aux années 1930, de Nietzsche a Dewey, pour ainsi dire. Dewey a parlé
d’expériencereligieuse danslesannées1930. Maisj’ai al’évidence raté
deux auteursal’époque, parce que je neles connaissais pas suffisam-
ment: I'un était Ernst Troeltsch, I'autre Josiah Royce. Josiah Royce
est devenu extrémement important pour moi, en particulier ses der-
nierslivres. Il est celui quiaeul’idée, apreslamort de James en 1910,
delier la phénomeénologie de I'expérience de James et la sémiotique
de Peirce (Royce, 1911). Pour résoudre le probleme de comment les
gens articulent les qualités préréflexives de leur expérience indivi-
duelle et sociale, nous avons besoin de signes, ou, en tout cas, d’une
sorte de signes. The Sources of Religious Insight (Royce, 1912) peut
étre lu comme une longue conversation avec James, et The Problem
of Christianity (Royce, 1913) est, je pense, un chef-d’ceuvre, totale-
ment négligé en ce sens, en tout cas la seconde partie de 'ouvrage.

417



418

PRAGMATA. Est-ce que vous incluriez ce livre
danslatradition pragmatiste?

Absolument!D’aprés ma propre interprétation de cette tradition!
Nous avons édité avec des collegues un volume dédié aux Varieties
of Transcendence (Deuser, Joas, Jung & Schlette, 2016) et, dans mon
chapitre (2016b), je cite aussi Peirce disant que Royce était «le plus
grand pragmatiste ». Alors, dans ce sens, oui. Tout ce qu’a fait Royce
ne pourrait étre qualifié de pragmatiste, mais le dernier Royce I'était,
sans aucun doute!

PRAGMATA. The Genesis of Values (2000) est certainement un
livre-pivot dans votre trajectoire intellectuelle. Vous continuez
d’y étre aux prises avec le pragmatisme, puisque le chapitre 3
est consacré aux « Varieties of Religious Experience » de James
etle chapitre 7 a « Shattering Intersubjectivity », dont nous
avons déja parlé. Un autre chapitre se penche également sur
«The Value-Feeling and its Object » selon Max Scheler, qui avait
un fortintérét pour le pragmatisme, également (Joas,
1992a1993a:103-105). Comment pourrait-on alors rendre
compte de 'importance du pragmatisme dans votre travail
actuel ? Quelle est 1a connexion entre vos études pragmatistes
d’ily avingt ou trente ans et celles dans lesquelles vous vous

étes engagé aprés 20007?

OKk. Laissez-moi commencer par une remarque que m’a faite le tra-
ducteur en francais, Jean-Marc Tétaz, de The Sacredness of the Person
(2013), pour Labor & Fides, et qui traduit également mon nouveau
livre en francais. Il m’a dit que le chainon manquant dans la récep-
tion francophone est désormais The Genesis of Values (2000). Du fait
qu’il n’est pas accessible en francais, le public francophone ne peut
pas comprendre comment La créativité de l'agir (1999) et Comment
la personne est devenue sacrée (2016a) sont liés, alors méme que ces
livres paraissent profondément différents.



Dans Créativité, je distinguais trois grandes dimensions selon les-
quelles la théorie conventionnelle de I’'action devait étre révisée. La
troisieme portait surlacompréhension de 'autonomie individuelle -
enplusdesdimensionsdel’intentionnalité et dela corporéité. La pre-
miere étape de cette révision a été franchie par Mead quand il a affirmé
que les individus ne sont pas nés comme individus mais qu’ils déve-
loppent un Soi. Ce point est aujourd’hui accepté par tout le monde,
et il a constitué un progres majeur en théorie sociale.

Maintenant, Mead lui-méme et ceux qui 'ont suivi n’ont pas pour-
suivile questionnement: est-ce qu’il s’agit d’'un développement en un
seul temps, une fois pour toutes ? Au sens ou, une fois que la person-
nalité de 'enfant s’est constituée et que son soi s’est stabilisé, y a-t-il
des expériences dans lesquelles les frontieres du soi peuvent s’ou-
vrir a nouveau? Je pense, par exemple, a I’expérience sexuelle ou a
I’expérience religieuse. Qu’est-ce qui se passe dans ces cas-la? Dans
Créativité, un lien avait été esquisse avec le dernier Durkheim. Mon
sentiment est que Durkheim (1912), quand il écrit a propos de I'expé-
rience de fusion collective dans la religion, aborde tres exactement
ce type d’expérience. Mais I’'avancée de Durkheim reste cependant
partielle. Le seul type d’expérience d’ouverture des frontiéres du soi
dont il a conscience est celui de I'effervescence collective dans des
situationsrituelles. The Genesis of Values se donnait alors une double
visée. En premier lieu, qui sont les contributeurs a un discours surla
genese desvaleurs apres Nietzsche? Et en second lieu, a quoi une phé-
nomeénologie enrichie de telles expériences pourrait ressembler ? Du
coup, le caractere unilatéral de la pensée de Durkheim est dépassé.
Celainclut par exemple la description par James de la priere comme
communication ouverte avec le divin. Non pas une supplique a I’au-
dela du type: « Mon Dieu, faites-moi cette faveur!», ni une expres-
sion purement rituelle au sens de la répétition d’'une formule, mais
une communication ouverte. Dans The Genesis of Values,j’ai recouru
a différents auteurs et a leurs contributions théoriques sur les types
concretsd’expérience de transcendance de soi. Ce concept de «trans-
cendance de soi» estdevenu central dans mon travail —je le développe

419



420

dans Do We Need Religion? (Joas, 2008). Il renvoie a des formes d’ex-
périence danslesquellesles frontieres symboliques du soi se rouvrent
et se transforment.

Letype d’expérience que Dewey me permet d’illustrer est celuide
lacommunication. J’ai intitulé le chapitre le concernant « Shattering
Intersubjectivity » (Joas, 2000: chap. 7) parce que Dewey y dit de trés
belles chosessurlafacon dont nous parlonslesuns aux autres et dont
nous nous ouvronsdanslaconversation. C’est une expérience réelle-
mentimportante dans ma propre vie, celle ol vous sentez une espece
de normederéciprocité s’établir, celle ou vous pouvezlivrer desinfor-
mations confidentielles, qui vous tiennent a cceur, un moment de
conversation qui vous lie I'un a ’'autre - et parfois, pour toujours...
Vous partagez quelque chose, une expérience intense qui vous trans-
formel’'unetl’autre. Dewey est donc important en raison de sa contri-
bution théorique a ce point dans son livre sur la religion, A Common
Faith (Dewey, 1934/2011), et en raison de sa sensibilité a un type spé-
cifique d’expérience de la transcendance de soi. Dewey est devenu le
pointde départ pour, disons, des enquétes historiques sur les transfor-
mations collectives a travers une expérience de transcendance de soi.

PRAGMATA. Est-ce que vous pourriez nous dire quelques mots
sur votre rapport au marxisme et au post-marxisme en France,
et en particulier sur votre relation avec Cornelius Castoriadis ?
Quelle relation aviez-vous avec lui ? Quel sens ont eu pour vous
ses écrits?

Une fois, en 1985, j’ai parlé a Chicago de Castoriadis dans ce cours
de théorie sociale contemporaine en Europe. Et en ce temps-1a, per-
sonne a I’'Université de Chicago n’avait jamais entendu le nom de
Castoriadis. Ilsm’ont alors demandé d’en faire un portrait qui est paru
dans ’American Journal of Sociology a la fin des années 1980 (Joas,
1989). Vous m’avez demandé quelle était marelation avecle marxisme
francais. Je doisd’abord dire quej’ai eularelation la plus négative pos-
sible avec le marxisme structuraliste d’Althusser. Pour moi, il serait,



en quelque sorte, I’archi-ennemi! Mais on pourrait encore s’intéres-
ser a des auteurs plus anciens, par exemple Lucien Goldmann, que
j’ai lu quand j’étais encore au lycée, parce que j’avais de la curiosité
pour Lukdcs, et que Goldmann avait été tres influencé par Lukacs. Et
la relecture par Merleau-Ponty du marxisme, dans Les aventures de
la dialectique (1955/1973), a elle aussi eu de I'importance pour moi.
Sartre, pas tellement, Merleau-Ponty avait une bien meilleure com-
préhension de ces questions.

Maisla passerelle avecle travail de Castoriadis passe par son inté-
rét pour la créativité. Je pense vraiment que Castoriadis (1975/1987) est
I'un des plusimportants philosophes dela créativité. Celan’implique
pas que je partage ses orientations politiques. Je ne les partage pas.
Mais nous nous sommes retrouveés a Paris, a Berlin, a Francfort et a
New York, quand j’étais professeur ala New School pour un semestre.
Nous avons eu beaucoup de discussions intéressantes. J’ai quelques
lettres de lui, dont une dans laquelle il répondait, de facon détaillée,
amon article dans’American Journal of Sociology. C’était une lettre
de sept pages environ, tres précise, tres sérieuse. C’est quelque chose
que j’ai apprécié, venant d’une personne aussi importante que lui.
Mavision personnelle de Castoriadis était positive, méme sije n’étais
pas d’accord avec lui sur beaucoup de points. Etil n’ajamais écrit sur
le pragmatisme, bien sir, encore qu’il serait possible d’établir une
connexion intellectuelle... mais il ne I’a pas faite.

PRAGMATA. Hans, voulez-vous ajouter quelque chose en
conclusion?

Oui, deux choses, peut-€étre. L'une est pour dire que nous n’avons
pas parlé de mes deux livres sur la sociologie de la guerre, War and
Modernity et War in Social Thought (avec Wolfgang Knobl). Lautre
porte sur Habermas. Une chose qui me paraitimportante, et quej’avais
déjadite dansl’introduction a mathése sur Mead, est que, desle pre-
mier moment, j’ai eule sentiment qu’il y avait une différence majeure
entre Mead et Habermas, quoiqu’ils aient 'un et 'autre autant insisté

421



422

sur le probléme de I'intersubjectivité et de la communication. Et un
motif qui est resté important dans mes écrits, depuis cette époque,
est que Habermas est totalement centré sur le langage: a ses yeux,
I'intersubjectivité est une intersubjectivité langagiere. Cela n’est pas
vrai pour Mead. Pour Mead, il y a une dimension corporelle de I'in-
tersubjectivité. C’est ce que j’ai appelé I'intersubjectivité pratique -
Praktische Intersubjektivitdt était le titre allemand de mon premier
livre sur Mead (1980/2007). Le langage méme était pour Mead une
chose incarnée. C’est pour cela que la notion qu’il retravaille a partir
de Wilhelm Wundt (1900/1973) de «geste vocal » (Mead, 1934: § 7 sq.)
(Lautgebdirde en allemand) est si importante. Nous ne pouvons pas
comprendre ce qu’est le langage indépendamment de notre besoin
d’exprimer avec notre corps nos experiences et nos sentiments. Je
n’avais pas de claire conscience de ce point a I’époque, mais je pense
que c’était la le coeur de la théorie de la créativité que j’ai développée
parlasuite (Joas,1995/1999). Elle est1a, dansla tradition pragmatiste,
mais elle a ensuite été négligée, en tout cas en Allemagne, a cause
de I'accent exclusif mis sur le langage et sur I'intersubjectivité prise
dans un sens linguistique. La question de I'incarnation des activités
et des interactions discursives est cruciale. C’est, du reste, I'un des
€léments que mes collegues francais ont trouvé chez Mead, proba-
blement parce que beaucoup d’entre eux venaient d’'un horizon goft-
manien, phénoménologique ou ethnométhodologique (je pense a
Louis Quéré, Isaac Joseph, Daniel Cefai...). Il fut un temps, quand je
I’ai connu dansles années 1980, ou je me suis senti tres proche du tra-
vail de Louis Quéré. Je veux dire a quel point je suis heureux de voir
que le pragmatisme est en train de décoller en France.



BIBLIOGRAPHIE

APEL Karl-Otto (1967) (ed.), Charles S. Peirce, Schriften Bd.I, Francfort,
Suhrkamp.

APEL Karl-Otto (1970) (ed.), Charles S. Peirce, Schriften Bd.II, Francfort,
Suhrkamp.

APEL Karl-Otto (1973/2007), Transformations de la philosophie, tome 1, Paris, Le
Cerf.

APEL Karl-Otto (1975), Der Denkweg von Charles S. Peirce: Eine Einfiihrung in den
amerikanischen Pragmatismus, Francfort, Suhrkamp.

APEL Karl-Otto (1979/2000), La controverse expliquer-comprendre. Une approche
pragmatico-transcendantale, Paris, Le Cerf.

APEL Karl-Otto (1981), From Pragmatism to Pragmaticism, Amherst, University of
Massachusetts.

BAUMGARTEN Eduard (1938), Die geistigen Grundlagen des amerikanischen
Gemeinwesens. Band I1: Der Pragmatismus : R. W. Emerson, W. James, J. Dewey,
Francfort, Klostermann.

BELLAH Robert N. (1975), The Broken Covenant : American Civil Religion in Time
of Trial, Chicago, University of Chicago Press.

BELLAH Robert N. & Hans JOAS (eds) (2012), The Axial Age and Its Consequences,
Cambridge, Harvard University Press.

BELLAH RobertN., SULLIVAN William M., MADSEN Richard, SWIDLER Ann &
Steven M. TIPTON (1985), Habits of the Heart : Individualism and Commitment
in American Life, University of California Press.

BERNSTEIN Basil (1971/1975), Langage et classes sociales. Codes sociolinguistiques
et controle social, Paris, Editions de Minuit.

BERNSTEIN Richard (1992), « The Resurgence of Pragmatism », Social Research,
59, 4, p. 813-840.

BERNSTEIN Richard (2010), The Pragmatic Turn, Oxford, Polity Press.

BLUMER Herbert (1969), Symbolic Interactionism : Perspective and Method,
Berkeley, University of California Press.

CAMIC Charles & Hans JOAS (eds) (2004), The Dialogical Turn : New Roles for
Sociology in the Postdisciplinary Age. Essays in Honor of Donald N. Levine,
Lanham Md, Rowman & Littlefield.

CASTORIADIS Cornelius (1975), L'institution imaginaire de la société, Paris, Seuil
(trad. Cambridge, MIT Press, 1987).

CONANT James & UrszulaM. ZEGLEN (eds) (2001), Hilary Putnam : Pragmatism
and Realism, Londres, Routledge.

DEUSER Hermann, JOAS Hans, JUNG Matthias & Magnus SCHLETTE (eds) (2016),
The Varieties of Transcendence : Pragmatism and the Theory of Religion, New
York, Fordham University Press.

DEWEY John (1922), Human Nature and Conduct : An Introduction to Social

Psychology, New York, Modern Library. 423



424

DEWEY John (1934/2011), A Common Faith, New Haven, Yale University Press.

DEWEY John & Horace M. KALLEN (eds) (1940), The Bertrand Russell Case, New
York, Viking Press.

DEWEY John, KALLEN Horace M. et al. (1917), Creative Intelligence : Essays in the
Pragmatic Attitude, New York, H. Holt.

DIGGINS John P. (1966), «Flirtation With Fascism: American Pragmatic Liberals
and Mussolini’s Italy », The American Historical Review, 71, 2, p. 487-506.

DREYFUS Hubert L. (1990), Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger’s
Being and Time. Division I, Cambridge, MIT Press.

DURKHEIM Emile (1912), Les formes élémentaires de la vie religieuse. Le systéme
totémique en Australie, Paris, Alcan.

DURKHEIM Emile (1955), Pragmatisme et sociologie. Cours inédit prononcé a
La Sorbonne en 1913-1914 et restitué par Armand Cuvillier d'apres des notes
d’étudiants, Paris, Vrin.

FESTL Michael G. (2015), Gerechtigkeit als historischer Experimentalismus.
Gerechtigkeitstheorie nach der pragmatistischen Wende der Erkenntnistheorie,
Constance, Konstanz University Press.

FESTL Michael G. (ed.) (2018), Handbuch Pragmatismus, Stuttgart, Metzler.

GEHLEN Arnold (1940), Der Mensch : Seine Natur und seine Stellung in der Welt,
Berlin, Junker und Diinnhaupt.

GLATZ Uwe (2001), Emil Lask, Philosophie im Verhdltnis zu Weltanschauung,
Leben und Erkenntnis, Wurzburg, Konighausen & Neumaan.

GOODMAN Russell B. (2004), William James and Wittgenstein, Cambridge,
Cambridge University Press.

HABERMAS Jiirgen (1977), «k Hannah Arendt’s Communications Concept of
Power », Social Research, 44, 1, p. 3-24.

HABERMAS Jiirgen (1981/1987), The Theory of Communicative Action : Life-World
and System : A Critique of Functionalist Reason, vol.2, Boston, Beacon Press.

HEIDEGGER Martin (1912), «Religionpsychologie und Unterbewusstsein », Der
Akademiker, mars, 4/5, p. 66-68.

HENNIS Wilhelm (1998), « The Spiritualist Foundation of Max Weber’s
“Interpretative Sociology” : Ernst Troeltsch, Max Weber and William James’
Varieties of Religious Experience», History of the Human Sciences, 11, 2, p. 83-
106.

HONNETH Axel (1992/2000), La lutte pour la reconnaissance, Paris, Le Cerf.

HONNETH Axel & Hans JOAS (eds) (1986/1991), Communicative Action : Essays on
Jiirgen Habermas’s Theory of Communication Action, Oxford, Polity Press and
Cambridge, MIT Press.

HONNETH Axel & Hans JOAS (1988), Social Action and Human Nature,
Cambridge, Cambridge University Press.

HUEBNER Daniel (2014a), Becoming Mead : The Social Process of Academic
Knowledge, Chicago, The University of Chicago Press,



HUEBNER Daniel (2014b), «La fabrique de Lesprit, le soi et la société: le processus
social a ’'arriere-plan de la psychologie sociale de G.H. Mead », in A.Cukier &
E.Debray (eds), La théorie sociale de G. H. Mead. Etudes critiques et traductions
inédites, Lormont, Le Bord de I’eau.

JAMES William (1902), The Varieties of Religious Experience : A Study in Human
Nature, New York et Londres, Longmans, Green & Co.

JAMES William (1907), Pragmatism : A New Name for Some Old Ways of Thinking,
New York, Longmans, Green & Co.

JAMES William (1911), Some Problems of Philosophy : A Beginning of an
Introduction to Philosophy, New York, Longmans, Green & Co.

JOAS Hans (1973), Die gegenwdirtige Lage der soziologischen Rollentheorie,
Francfort, Athendum.

JOAS Hans (1980/2007), George Herbert Mead. Une évaluation contemporaine de
sa pensée, Paris, Economica.

JOAS Hans (ed.) (1985), Das Problem der Intersubjektivitdit, Neuere Beitrdige
zum Werk Georg Herbert Meads Herausgegeben von Hans Joas, Francfort,
Suhrkamp.

JOAS Hans (1989), «Review Essay. Institutionalization as a Creative Process: The
Sociological Importance of Cornelius Castoriadis’ Political Philosophy», The
American Journal of Sociology, 94/5, p. 1184-1199.

JOAS Hans (1991), « The Unhappy Marriage of Hermeneutics and Functionalism »,
in A.Honneth & H. Joas (eds), Communicative Action, Oxford, Polity Press and
Cambridge, Mass., MIT Press, p. 97-118.

JOAs Hans (1992a/1993a), Pragmatism and Social Theory, Chicago, The University
of Chicago Press.

JOAS Hans (1992b/1993b), « American Pragmatism and German Thought: A
History of Misunderstanding», in Pragmatism and Social Theory, Chicago,
The University of Chicago Press, p. 94-121.

JoAs Hans (1992/2002), « Pragmatisme et sciences sociales. L’héritage de I'Ecole
de Chicago», in D.Cefai & I. Joseph (eds), L’héritage du pragmatisme. Conflits
d’urbanité et épreuves de civisme, La Tour d’Aigues, Editions de I’Aube, p. 17-
49,

JOAS Hans (1995/1999), La créativité de l'agir, trad. de I'allemand par P.Rusch,
Paris, Le Cerf.

JOAS Hans (2000), The Genesis of Values, Chicago, The University of Chicago
Press.

JOAS Hans (2003), War and Modernity, Cambridge, Mass., Polity et Malden, MA,
Blackwell.

JOAs Hans (2004/2008), Do We Need Religion? On the Experience of Self-
Transcendence, Boulder, CO, Paradigm Publishers.

JOAs Hans (2013), The Sacredness of the Person : A New Genealogy of Human
Rights, Washington D.C., Georgetown University Press.

425



426

JOAS Hans (2014), Faith as an Option : Possible Futures for Christianity, Stanford,
Stanford University Press.

JOAS Hans (2016a,) Comment la personne est devenue sacrée. Une nouvelle
généalogie des droits de 'homme, trad. J. M. Tétaz, Geneve, Labor et Fides.

JOAS Hans (2016b), «Religious Experience and Its Interpretation: Reflections
on James and Royce», in H.Deuser, H. Joas, M.Jung & M. Schlette (eds), The
Varieties of Transcendence : Pragmatism and the Theory of Religion, New York,
Fordham University Press, p. 219-235.

JoAs Hans (2017), Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von
der Entzauberung, Berlin, Suhrkamp (traduction francaise en préparation,
Editions du Seuil, 2019).

JOAs Hans & Daniel HUEBNER (eds) (2016), The Timeliness of George Herbert
Mead, Chicago, The University of Chicago Press.

JOAS Hans & Wolfgang KNOBL (2004/2009), Social Theory, Cambridge,
Cambridge University Press.

JoAs Hans & Wolfgang KNOBL (2013), War in Social Thought : Hobbes to the
Present, Princeton, Princeton University Press.

JUNG Matthias (1999), Erfahrung und Religion : Grundziige einer hermeneutisch-
pragmatischen Religionsphilosophie, Fribourg, Alber.

JUNG Matthias (2007), « Verkorperte Freiheit: Der Beitrag des klassischen
Pragmatismus», in G.von Volker, J. Nida-Riimelin & D. Ganten (eds),
Naturgeschichte der Freiheit, Berlin, De Gruyter.

JUNG Matthias (2009), Der Bewusste Ausdruck : Anthropologie der Artikulation,
Berlin, De Gruyter.

JUNG Matthias (2016), « Die Natur der Werte: Eine pragmatistische Perspektive »,
Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie, Band 64, Heft 3, p. 410-423.

JUNG Matthias & Roman MADZIA (eds) (2016), Pragmatism and Embodied
Cognitive Science, Berlin, De Gruyter («Reihe Humanprojekt»).

JUNG Matthias, REGEHLY Thomas & Claudius STRUBE (eds) (2011), Martin
Heidegger, Gesamtausgabe I1. Bd. 60, Phdnomenologie des religiosen Lebens,
Francfort, Klostermann.

KALLEN Horace M. (1925), The Philosophy of William James. Selected from his
Chief Works, New York, The Modern Library.

KiISIEL Theodore J. (1995), The Genesis of Heidegger’s « Being and Time », Berkeley,
CA, University of California Press.

KRUGER Hans-Peter (ed.) (1996), John Dewey : Die Offentlichkeit und ihre
Probleme, Bodenheim, Philo.

KRUGER Hans-Peter (2005), « Public Intercommunications. Dewey Reconstructs
Errant Modernizations», in D. Troehler & J. Oelkers (eds), Pragmatism and
Education, Rotterdam, Sense Publishers, p. 43-52.

KRUGER Hans-Peter (2009a), Gehirn, Verhalten und Zeit : Philosophische
Anthropologie als Forschungsrahmen, Berlin, Akademie Verlag.



KRUGER Hans-Peter (2009b), « The Public Nature of Human Beings. Parallels
Between Classical Pragmatisms and Helmuth Plessner’s Philosophical
Anthropology », Iris, 1, 1, Florence, Firenze University Press, p. 197-206.

KRUGER Hans-Peter (2010), Philosophische Anthropologie als Lebenspolitik :
Deutsch-jiidische und pragmatistische Modernekritik, Berlin, Akademie
Verlag.

LUKACS Gyorgy (1922/1960), Histoire et conscience de classe. Essai de dialectique
marxiste (1919-1922), Paris, Editions de Minuit.

MEAD George Herbert (1934/2015), Mind, Self, and Society : The Definitive Edition,
D.Huebner, H.Joas (eds), Charles W. Morris, Chicago, University of Chicago
Press.

MEAD George Herbert (1987), Gesammelte Aufsdtze — Band I und II, H. Joas (ed.),
Francfort, Suhrkamp.

MERLEAU-PONTY Maurice (1955), Les aventures de la dialectique, Paris, Gallimard
(trad. Adventures of the Dialectic, Evanston, Northwestern University Press,
1973).

MORRIS CharlesW. (1946), Signs, Language and Behavior, New York, George
Braziller.

MULLIGAN Kevin (2017), « How to Marry Phenomenology and Pragmatism:
Scheler’s Proposal », in M.Baghramian & S. Marchetti (eds), Pragmatism
and the European Traditions : Encounters with Analytic Philosophy and
Phenomenology Before the Great Divide, New York, Routledge, chap. 2.

NUNGESSER Frithjof (2016), « Mead Meets Tomasello: Pragmatism, the Cognitive
Sciences, and the Origins of Human Communication and Sociality », in
H.Joas & D.Huebner (eds) The Timeliness of George Herbert Mead, Chicago,
The University of Chicago Press, p. 252-275.

NUNGESSER Frithjof (2017a), Die intrinsische Sozialitdit des Handelns : Zur
Kontextualisierung, Rekonstruktion und Aktualisierung der pragmatistischen
Handlungs- und Sozialtheorie, Ph.D. University of Graz/ Erfurt University.

NUNGESSER Frithjof (2017b), « The Evolution of Pragmatism: On the Scientific
Background of the Pragmatist Conception of History, Action, and Sociality »,
European Journal of Sociology/Archives Européennes de Sociologie/
Europdisches Archiv fiir Soziologie, 58, 2, p. 327-367.

OEHLER Klaus (ed.) (1977), William James, Pragmatismus, Leipzig, Meiner.

OEHLER Klaus (1981), « Notes on the Reception of American Pragmatism in
Germany, 1899-1952», Transactions of the Charles S. Peirce Society, 17/1, p. 25-
35.

OEHLER Klaus (1993), Charles Sanders Peirce, Munich, C.H. Beck

OEHLER Klaus (1995), Sachen und Zeichen : Zur Philosophie des Pragmatismus,
Francfort, Klostermann.

OEVERMANN Ulrich (1972), Sprache und soziale Herkunft : Ein Beitrag zur Analyse
schichtenspeczifischer Sozialisationsprozesse und ihrer Bedeutung fiir den
Schulerfolg, Francfort, Suhrkamp.

427



PLESSNER Helmuth (1928/1965), Die Stufen des Organischen und der Mensch :
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin, De Gruyter.

PLESSNER Helmuth (1931), Macht und menschliche Natur. Ein Versuch
zur Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht, Berlin, Junker und
Diinnhaupt.

PRATT JamesB. (1908), « The Psychology of Religion», The Harvard Theological
Review, 1, 4, octobre, p. 435-454.

RORTY Richard (1979/2017), La philosophie et le miroir de la nature, Paris, Seuil.

ROYCE Josiah (1911), William James and Other Essays on the Philosophy of Life,
New York, Macmillan.

ROYCE Josiah (1912), The Sources of Religious Insight, New York, Charles
Scribner’s Sons.

ROYCE Josiah (1913/2001), The Problem of Christianity, Washington D.C.,

The Catholic University of America Press (preface by Frank Oppenheim,
introduction by John E. Smith).

SCHELER Max (1926/1960), Erkenntnis und Arbeit. Eine Studie iiber Wert
und Grenzen des pragmatischen Motivs in der Erkenntnis der Welt, in Die
Wissensformen und die Gesellschaft, Gesammelte Werke, Bd. 8, Maria Scheler
(ed.), Berne et Munich, Francke, p. 191-382.

SCHNEIDER HerbertW. (1928), Making the Fascist State, New York, Oxford
University Press.

SCHNEIDER HerbertW. & Shepard B. CLOUGH (1929), Making Fascists, Chicago,
University of Chicago Press.

SCHUBERT Hans-Joachim (1995), Demokratische Identitdt : Der soziologische
Pragmatismus von Charles Horton Cooley, Francfort, Suhrkamp.

SCHUBERT Hans-Joachim (1998), «Introduction», in C.H. Cooley, On Self and
Social Organization, Chicago, University of Chicago Press, p. 1-31.

SCHUBERT Hans-Joachim (2006), « The Foundation of Pragmatic Sociology:
Charles Horton Cooley and George Herbert Mead », Journal of Classical
Sociology, 6, p. 51-74.

SHILS Edward & Talcott PARSONS (eds) (1952), Toward a General Theory of Action,
Cambridge, MA/Londres, Cambridge University Press.

SHILS Edward, PARSONS Talcott, NAEGELE KasparD. & JesseR. PITTS (eds) (1961),
Theory of Society : Fondations of Modern Sociological Theory, vol.Il, New York,
The Free Press of Glencoe.

SILVER Daniel (2011), « The Moodiness of Action», Sociological Theory, 29, 3,
p.199-222.

SMITH JohnE. (1950), Royce’s Social Infinite : The Community of Interpretation,
New York, Liberal Arts Press.

SMITH JohnE. (1978), Purpose and Thought : The Meaning of Pragmatism, New
Haven, Yale University Press.

428



THOMAS Michael (2015), Speculation and Civilization in the Social Philosophy of
Alfred North Whitehead, Ph.D. University of Chicago, JohnU. Nef Committee
on Social Thought.

TOMASELLO Michael (2008), Origins of Human Communication, Cambridge,
Mass., MIT Press.

TROELTSCH Ernst (1904), « Psychologie und Erkenntnistheorie in der
Religionswissenschaft. Eine Untersuchung tiber die Bedeutung der
kantischen Religionslehre fiir die heutige Religionswissenschaft », Saint
Louis, International Congress of Arts and Sciences.

VOGT Peter (2002a), Pragmatismus und Faschismus : Kreativitdt und Kontingenz
in der Moderne, Weilerswist, Velbriick Verlag.

VOGT Peter (2002b), « Herbert Schneider and the Ideal of an Intelligent Society »,
Transactions of the Charles S. Peirce Society, 38/3, p. 393-411.

WUNDT Wilhelm M. (1900/1973), The Language of Gestures, with additional
essays by G.H. Mead and K. Biihler, Paris, Mouton (Vilkerpsychologie, 1, 2).

429



430

NOTES

1 Cet entretien nous a été accordé

par Hans Joas a I’occasion de sa
participation comme conférencier a la
premiere Young Scholars Pragmatist
Conference, les 18 et 19 janvier 2018

a ENS Paris. Nous lui avons posé

un certain nombre de questions sur
son expérience du pragmatisme. Il

a ensuite accepté de retravailler la
transcription en anglais de 'entretien,
des notes et de la bibliographie et

de répondre a quelques questions
complémentaires, par écrit. Enfin, il
nous a accordé une nouvelle entrevue
a Berlin, le 23 février, qui a donné

lieu a quelques ultimes révisions,
avant que nous ne procédions a la
traduction.

2 Herbert Blumer (1900-1987),
sociologue américain, étudiant de
G.H. Mead et Ellsworth Faris pendant
les années 1920, puis professeur
de sociologie a I'Université de
Chicago de 1927 2 1952, avant de
prendre la direction du département
de sociologie de I'Université de
Californie a Berkeley. Blumer est
connu pour avoir été un critique
féroce des méthodes quantitatives
et positivistes, un théoricien du
comportement collectif a la suite
de R.E. Park et, surtout, I'un des
principaux promoteurs de la
psychologie sociale de Mead et

de son héritage sous I'étiquette
d’«interactionnisme symbolique »
(Blumer, 1969). [Les notes de bas
de page et la bibliographie ont été
rajoutées par les éditeurs.]

3 Basil Bernstein (1924-2000),
sociologue britannique qui a étudié
comment le langage quotidien
exprime et faconne les présupposés
sociaux et culturels des groupes
sociaux (Bernstein 1971/1975).

4 Ulrich Oevermann (né en 1940),
sociologue allemand, professeur
a I'Université de Francfort,

connu par la suite pour son projet
d’herméneutique objective.

5 Karl-Otto Apel (1922-2017) était

un philosophe allemand. Sa these

de doctorat (Université de Bonn,
1950) portait sur la pensée de
Heidegger. Dans les années 1960,

par ses enseignements et ses écrits,
Apel s’est engagé a faire dialoguer

la philosophie critique allemande

et le pragmatisme américain (Apel,
1973/2007), en particulier celui de
CharlesS. Peirce (Apel, 1975 et 1981)
en promouvant ce qu’il a appelé une
«pragmatique transcendantale ».

Il a aussi propos€ une nouvelle
version de la distinction Verstehen/
Erkldren (1979/2000) et il a largement
contribué au développement d’une
philosophie du discours éthique et de
I’action communicative en dialogue
avec Habermas.

6 CharlesW. Morris (1903-1979),
philosophe, logicien et sémioticien
américain. Il fut professeur associé,
puis professeur de philosophie a
I’Université de Chicago de 1931 a
1958. Editeur de Lesprit, le soi la
société, il a développé une théorique



behavioriste des signes, en combinant
la psychologie sociale de Mead et la
sémiotique de Peirce (Morris, 1946).
A partir du milieu des années 1930,

il a été I'un des promoteurs d’'une
alliance entre les positivistes logiques
d’Europe centrale (Carnap, Neurath,
Schlick, etc.) contraints a I'exil et qu’il
a contribué a recruter aux Etats-Unis.
Il s’est ensuite engagé a leur c6té
dans le projet de '« Encyclopédie
Internationale de la science unifiée ».

7 Concernant I’histoire éditoriale de
Lesprit, le soi la société et le rble de
C.W. Morris, voir Huebner (2014a)
(chapitre 5 et annexe: « The Sources of
Mind, Self, and Society», p. 391-506).
L’édition finale de ce livre a été établie
par Huebner et Joas (Mead, 2015).
Voir aussi Huebner, «La fabrique de
Lesprit, le soi et la société» (2014b).

8 Hans Peter Dreitzel (né en 1935),
sociologue allemand, professeur
émeérite a la Freie Universitdt de
Berlin.

9 Comme de nombreux jeunes
chercheurs américains de I’époque,
Mead a entrepris un «tour» des
universités allemandes les plus
importantes pendant ses études.
Mead a assisté a des conférences de
Wilhelm Wundt sur la métaphysique
a Leipzig en 1888. Puis il a s¢journé
aI’'Université Friedrich-Wilhelm
I’'année suivante ou William James
lavait recommandé a Hermann
Ebbinghaus et aupres duquel il a
participé a des expérimentations
de psychologie en laboratoire (Joas,
1985:18; Huebner, 2014a: 43-

44). A Berlin, Mead a étudié avec
Dilthey, Paulsen et Schmoller (Joas,
1980/2007).

10 Herbert Wallace Schneider (1892-
1984) a publié Making the Fascist
State (Schneider, 1928) et Making
Fascists (avec S. B. Clough, 1929) grace
a une bourse SSRC octroyée par les
soins de Charles Merriam. Proche de
Dewey, il a enseigné a 'Université
Columbia de 1918 4 1957. Le texte
classique concernant le «flirt» des
«pragmatistes libéraux» avec le
fascisme, pour la plupart a la fin des
années 1920, est celui de Diggins
(1966), et ce jusqu’a la publication du
livre de Vogt.

1 Eduard Baumgarten (1899-1982),
philosophe et sociologue allemand,
neveu de Max Weber et assistant de
Heidegger. Il a étudié a I'Université de
Heidelberg et il a séjourné a plusieurs
reprises aux Etats-Unis dans I’entre-
deux-guerres ou il a rencontré Dewey
a Columbia en 1924. De retour en
Allemagne, il a enseigné et beaucoup
écrit sur I'histoire intellectuelle et
politique des Etats-Unis pendant les
années 1930 et 1940 a I'Université de
Gottingen (Der Pragmatismus, 1938).
D’abord considéré par les autorités
nazies comme un socio-démocrate
libéral et critiqué par Heidegger pour
son «américanisation», il adhere au
NSDAP en 1937. Joas (1992a/1993a:
108-111) a analysé sa lecture de la
tradition pragmatiste d’'un point de
vue national-socialiste.

431



432

12 Emil Lask (1875-1915), philosophe
allemand, professeur-assistant,

puis professeur a I’'Université de
Heidelberg de 1905 a 1914. Pendant les
années 1910, lorsque Heidegger était
étudiant, le sujet de '« Amerikanische
Pragmatismus » était tres discuté

a Heidelberg, aux cotés de la
phénomeénologie, en particulier par
Lask (Kisiel, 1995: 25-28) qui était un
enseignant influent a cette époque.
La remarque de Gadamer a Joas

est confirmée par Hubert Dreyfus
dans son édition de Being-in-the-
World (1990: 342) : « Heidegger était
reconnaissant envers Lask pour sa
vision du fait que nos catégories
correspondent a des fonctions qui
“émergent de 'usage d’expressions
dans la vie de la pensée et de la
connaissance” (Gesamtausgabe, vol. 1,
227). 11 a mentionné le pragmatisme
et soutenu sa relativisation des
structures de la connaissance en
relation a des modes de vie dans les
conférences de 1921 (Gesamtausgabe,
vol. 61, 135).»

13 Pour en savoir davantage
concernant I’hostilité déclarée de
Heidegger au pragmatisme, voir Joas
(1992a/1993a: 106).

14 Urs Jaeggi (n€ en 1931), sociologue
et écrivain suisse. Visiting professor a
la New School for Social Research en
1970-1971, puis professeur a I'Institut
de sociologie de la Freie Universitét
de Berlin de 1972 4 1992.

15 Klaus Oehler (né en 1928).
Professeur de philosophie émérite a
I’'Université d'Hambourg. En 1977, il a

dirigé et introduit la seconde édition
allemande du livre Le pragmatisme de
W. James (Oehler 1977). Il a co-fondé
le Zeitschrift fiir Semiotik (1979) et ses
étudiants lui ont offert un Festschrift
en 2008 intitulé... Pragmata!

16 Friedrich Tenbruck (1919-1994),
sociologue allemand. Etudiant

de Heidegger a I’'Université de
Fribourg, il a obtenu son doctorat

de philosophie a I'Université de
Marbourg en 1944. Il a enseigné
pendant cinqg ans (1957-1962) dans une
université américaine dans I’Etat de
New-York. A son retour en Allemagne,
il est devenu professeur de sociologie
a ’Université de Francfort (1963-1967),
puis de Tiibingen. Il est considéré
comme I'un des principaux opposants
aux développements marxistes en
théorie sociale.

17 Arnold Gehlen (1904-1976),
philosophe allemand, I’'un des
fondateurs de I’«anthropologie
philosophique». Alors qu’il rejetait le
pragmatisme en tant que philosophie
de 'adaptation, il a changé¢ d’avis

au cours des années 1930, tenant
Dewey en haute estime, en particulier
pour Human Nature and Conduct
(1922), et s’appuyant fortement sur

le pragmatisme dans son ouvrage
principal (Der Mensch, 1940).11 a
rejoint le NSDAP en 1933 et il est
demeuré une figure intellectuelle
importante, bien que critiquée, apres
1945 (Joas, 1992a/1993a: 107-109).

18 Richard J. Bernstein (né en
1932). Ce philosophe américain,
intellectuel public et activiste social,



est professeur a la New School for
Social Research. Il est tenu pour
I’'un des principaux contributeurs
du «renouveau du pragmatisme »
(1992, et The Pragmatic Turn, 2010),
en philosophie comme en théorie
sociale. Il a développé un dialogue
ininterrompu entre les approches
américaines et européennes des
problemes contemporains, en
échangeant avec Habermas, Rorty,
Arendt, Gadamer, Derrida, Heller
ou Taylor. Ses textes sur I’ethos
démocratique, sur le faillibilisme
et sur le pluralisme ont enrichi la
perspective pragmatiste.

19 JohnE. Smith (1921-2009),
professeur de philosophie influent a
I’'Université de Yale de 1952 a 1991, a
activement contribué a maintenir en
vie la tradition pragmatiste (Smith,
1978) et développé une philosophie
de la religion. Il a commencé sa
carriere avec I'une des meilleures
interprétations de Josiah Royce
(Smith, 1950).

20 Horace M. Kallen (1882-1974),
philosophe américain né en
Allemagne. A Harvard, ou il recut
son Ph.D. en 1908, il fut I’étudiant

de William James, I’assistant de
George Santayana et le collegue

de Charles Beard. Kallen a édité
l'ouvrage posthume de James, Some
Problems in Philosophy (1911), fut I'un
des auteurs de John Dewey et al.,
Creative Intelligence (1917) et 'auteur
de The Philosophy of William James
(1925). 11 a enseigné toute sa carriere
ala New School for Social Research,
dont il fut I’'un des fondateurs. En tant

qu’écrivain, enseignant et intellectuel
public, il fut I’'un des promoteurs les
plus connus du pluralisme, aussi bien
au sens philosophique que social et
culturel. Il a coédité avec Dewey The
Bertrand Russell Case (1940).

21 A propos de l'articulation, voir le
groupe de recherche de I'Université
Humboldt Symbolische Artikulation :
Sprache und Bild zwischen Handlung
und Schema [symbolische-
artikulation.hu-berlin.de/about-the-
project/].

22 Hans Joas fait référence a son
exposé oral, « Pragmatism and the
Formation of Ideals », en tant que
keynote speaker de la premiere Young
Scholars Pragmatism Conference,
«From Interactions to Institutions:
Pragmatism and Collective
Experience», Paris, 19 janvier 2018.

23 Max Scheler (1874-1928),
philosophe allemand influencé

par la phénoménologie de Husserl
qu’il a développé en direction d’'un
«tournant anthropologique », et
donc fondateur de la tradition de
I’«anthropologie philosophique ».
Dans Erkenntnis und Arbeit (Scheler,
1926/1960) et d’autres textes, il a
confronté ses conceptions a celles

du pragmatisme. Il s’accordait

avec celui-ci sur certains points:

la distinction entre le monde de

la science et «le monde du sens
commun» ; 'interdépendance entre
les pulsions corporelles, I’action

et la perception dans une «théorie
pratico-motrice de la perception» ; la
«relativité existentielle » des objets de

433



434

la connaissance et les «limites de la
connaissance relatives a un type de
connaissance défini et aux porteurs
de la connaissance ». Il s’y opposait
nettement sur d’autres points,
comme le traitement des «idées
formelles» de la logique, de la vérité
et de la connaissance. Et, des 1915, il
rejetait la «théorie pragmatique de la
signification» et sa conception de la
«signification » en relation avec les
«usages linguistiques» (Mulligan,
2017).

24 Helmuth Plessner (1892-1985)
était un philosophe et sociologue
allemand, étudiant de Scheler, et
«anthropologue philosophique ».
Selon Kriiger (2009b), il a rédigé

ses premiers ouvrages (1928 et

1931) indépendamment de la
philosophie pragmatiste, méme s’il
avait connaissance de la critique du
dualisme cartésien par James. Mais
Kriiger a développé des parallélismes
frappants avec la phénoménologie
de James ou la sémiotique de Peirce:
«La distinction de Plessner entre
avoir un corps [Kérperhaben)] et étre
(ou faire I'expérience vivante d’) un
corps [Leibsein] court en parallele a
la distinction entre le “moi” (adopter
la perspective d’autrui) et le “je” (les
actions ou réactions spontanées d’'un
organisme en situation) chez Mead ».
Kriiger a enfin relevé différentes
ressemblances entre les hypotheses
de Plessner et celles de Dewey sur

la communication (discursive,
consciente, et préconsciente) et la
plasticité de la conduite humaine.

25 Donald Levine (1931-2015),
sociologue et théoricien social
américain, professeur a I’'Université
de Chicago a partir de 1962. 11 a été
le principal promoteur de I'ceuvre

de Georg Simmel en anglais et a
défendu toute sa vie la these de
I'influence majeure de Simmel sur la
sociologie américaine. Hans Joas et
Charles Camic ont co-édité un volume
de mélanges offerts a Levine, The
Dialogic Turn (Camic & Joas, 2004).

26 RobertN. Bellah (1927-2013),
sociologue américain, qui fut
I’étudiant de Parsons a Harvard,
devint professeur a Berkeley en 1967,
ou il restajusqu’a la fin de sa carriéere.
Spécialiste de la religion au Japon,

il dut sa renommeée internationale

a Habits of the Heart (1985), et a

ses travaux sur la religion civile
américaine (The Broken Covenant,
1975). Bellah et Joas ont édité
ensemble The Axial Age (2012).

27 Edward Shils (1910-1995),
sociologue américain, co-auteur
avec Parsons de Toward A General
Theory of Action (1952) et de Theories
of Society (1961). Professeur au
département de sociologie de
I’Université de Chicago, et membre
titulaire du Committee on Social
Thought.

28 RobertB. Pippin (né en 1948),
philosophe américain. Professeur
aupres du Committee on Social
Thought et du département de
philosophie a I'Université de Chicago.
Commentateur reconnu de Hegel, il a



aussi écrit sur Henry James, Howard
Hawks et Alfred Hitchcock.

29 Robert M. Hutchins (1899-1977),
formé a la philosophie et au droit a
I’Université Yale, il a été le président
(1929-1945), puis le chancelier (1945-
1951) de I'Université de Chicago. Il a
été tres influent sur les questions de
politique de 'enseignement supérieur
a un niveau local comme national et a
contribué a remodeler le département
de philosophie de I'Université

de Chicago via ses politiques de
recrutement. Il était férocement
Opposé au pragmatisme et convaincu
que I'enseignement des «grands
livres» de la tradition philosophique,
et tout particulierement la théologie
thomiste, étaient les plus a méme de
répondre aux défis d’'une éducation
d’élite. De ce fait, il a contribué a la
marginalisation de la «vieille garde »,
Mead et Tufts, et s’est vivement
opposé a C. W. Morris.

30 Ernst Troeltsch (1865-1923),
philosophe, sociologue et théologien
allemand qui a été professeur a
I’Université de Heidelberg de 1895
a1914, puis a fini sa carriére a
I’'Université Humboldt de Berlin.
Troeltsch a proposé une explication
de I’évolution historique et du
déclin de la fonction de la religion
dans la société. Il a développé une
nouvelle approche de la genese du
protestantisme et une théologie
comparée alternative a celle de Max
Weber. Pour une étude du triangle
entre James, Troeltsch et Weber, voir
Hennis (1998).

31 William Schweiker (né en 1953),
professeur d’éthique théologique a
I’Université de Chicago.

32 Pour avoir une idée de la nouvelle
discipline, la psychologie de la
religion, on pourra consulter I’article
d’un ancien étudiant de James, voir
JamesB. Pratt (1908).

435



