« WHAT I BELIEVE »
DE JOHN DEWEY

LUNIQUE AUTORITE

DE LEXPERIENCE,

OU LA FOI EN UNE
METHODE (SCIENTIFIQUE)
ET EN UN IDEAL
(DEMOCRATIQUE)

JOAN STAVO-DEBAUGE




«What I Believe » de John Dewey est replacé dans la série
des interventions que le philosophe américain consacra
aux religions historiques, interventions plus nombreuses
qu’'on ne le croit*. Le traducteur rappelle en effet que
Dewey est fréquemment intervenu sur les problémes
posés par les religions, tant d’un point de vue épistémique
que politique et moral. « What I Believe » est un jalon
important dans la production abondante des années

1920, en ce que cet essai anticipe A Common Faith (1934).
On y voit se dessiner la distinction entre «la religion » et
«le religieux» que Dewey stabilisera quelques années
plus tard. En raison du retour massif des monothéismes
dans la sphere publique, qui plus est sous des formes
absolutistes, voire meurtrieres, il nous apparait important
de traduire ce texte, ou Dewey manifeste une défiance
al’endroit des religions et propose une foi d’'une autre
nature. Naturaliste, ajustée a I'expérimentalisme
scientifique et a une modernité démocratique et séculiere,
les exigences et promesses de la foi de Dewey ne sont a
I’évidence pas celles des religions historiques. Cet essai de
Dewey est une piece importante dans le dossier actuel des
rapports entre pragmatisme et religion.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; RELIGION; FOI; DEMOCRATIE ; ATTITUDE
SCIENTIFIQUE; SURNATURALISME ET NATURALISME.

* Joan Stavo-Debauge est chercheur FNS Senior, membre du laboratoire THEMA,
Université de Lausanne, Suisse [Joan.Stavo-Debauge@unil.ch].

331



332

ourquoi traduire « What I Believe» de John Dewey'? Dans la

séried’écrits de Dewey, qui court de « Religion and Our School »

(1908/2015) a A Common Faith (1934/2011), «Ce que je crois»
sort du lot et permet de mieux comprendre la position de Dewey par
rapport a la question des religions et de la foi. On a 1a, en effet, une
profession de foi, qui porte précisément sur une foi «reconstruite »
selon les principaux axes de la philosophie de Dewey. En raison de
son objet, cet article continue d’étre d’'une grande pertinence pour
notre période, saturée par les échos et les appels religieux de toute
sorte, qui nourrissent bien de violents conflits — des formes plus ou
moins larvées ou ouvertes de guerres de religion, interconfession-
nelles ou intra-confessionnelles.

Comme les lecteurs vont rapidement s’en rendre compte, la foi
dont parle Dewey n’a que peu de choses a voir avec la foi des religions
historiques, qui lui semblait « moralement dangereuse » (Misak, 2013:
112) et dont les croyances «spéciales» lui apparaissaient « épistémi-
quement injustifiées » (Slater, 2014 :120). En réalité, 1a foi dont Dewey
fait la promotion s’oppose terme a terme a la foi cultivée par les reli-
gions historiques, dont « What I Believe » est donc une critique - tout
comme A Common Faith, ou il insistera sur le fait que «’'opposition
entre les valeurs religieuses telles que je les congois et les religions
est irréconciliable » (Dewey, 1934/2011: 114) et appellera a «I’aban-
don de toute notion de vérité particuliere qui serait par nature reli-
gieuse» (ibid. :119).

Pour comprendre « What I Believe », il fautle replacer dansla série
de plusieurs articles antérieurs et postérieurs, ce qui nous permettra
de faire le point sur les articles de Dewey consacrés a la (critique de
la) religion, beaucoup plus nombreux qu’on ne le croit d’ordinaire.
Bien que Dewey ait dit dans « From Absolutism to Experimentalism »
(1930b) qu’il n’a «pas été en mesure d’accorder beaucoup d’impor-
tance a la religion en tant que probleme philosophique, car I'effet
de cet attachement semble étre en fin de compte une subornation
de la pensée philosophique honnéte aux besoins présumés mais

PRAGMATA, 2018-1: 330-346



factices d’'un ensemble particulier de convictions» (ibid.), il a fina-
lement beaucoup écrit sur la religion. Certes pas en tant que « pro-
bléme philosophique », mais bien en tant que probleme social et poli-
tique, tout spécialement apres les années 1930, méme s’il a aussi pu
étre prolixe dans les années 1920 (en réaction aux percées du fonda-
mentalisme protestant). L'un dans l'autre, sans méme compter ses
ouvrages, la série des articles ou Dewey traite des religions s’avere
finalement relativement fournie.

Sionometlestextesécritsdanslesannées1880 et 1890, on peut faire
commencer cette sé€rie avec « Religion and Our School » (1908/2015) -
qui a été récemment traduit, introduit et commenté (Stavo-Debauge,
2015a) dans le numéro 5 de Philosophical Enquiries, dans un dossier
dédié a John Dewey et coordonné par Claude Gautier?. La série conti-
nue avec «Some Thoughts Concerning Religion » (1910), mais elle ne
reprend ensuite que danslesannées 1920, avec un ensemble de quatre
textes publiés dans le journal d’opinion The New Republic: Dewey
John, « The American Intellectual Frontier » (1922) ; « Fundamentals »
(1924a) ; «Science, Belief, and the Public » (1924b) ; « Bishop Brown: A
Fundamental Modernist» (1926a). Consacrés au conflit entre les fon-
damentalistes et les modernistes, Dewey y analyse (ety condamne) en
priorité I'’émergence et les avancées du mouvement anti-évolution-
niste et anti-naturaliste animé par les fondamentalistes protestants,
cequin’ariend’é¢tonnant pour unauteur quiavait publié The Influence
of Darwin on Philosophy (1915/2016) au début du siecle dernier. Pour
autant, dansla série pour The New Republic, Dewey n’épargne pas le
«camplibéral », auquelil reproche de ne pasrécuser tousles éléments
du surnaturalisme chrétien — « The American Intellectual Frontier »,
«Fundamentals» et «Science, Belief, and the Public» ont fait I’ob-
jet d’'une traduction et d’une introduction (Stavo-Debauge, 2015b)
dans Quel dge post-séculier ? (Stavo-Debauge, Gonzalez, Frega, 2015),
tandis que « Bishop Brown : A Fundamental Modernist », tréesrarement
évoqué malgré son grand intérét, sera traduit et commenté dans le
prochain numeéro de Pragmata.

333



334

A cesdifférents articles centrés sur les Etats-Unis, il faut aussi ajou-
ter plusieurs textes ou Dewey s’occupe d’autres contextes, en prenant
pareillement parti pour les forces de la sécularisation: en Turquie,
avec «Secularizing a Theocracy » (1924c), « The Turkish Tragedy »
(1924d), ou encore « The Problem of Turkey» (1925a) ; mais aussi au
Mexique, avec « Church and State in Mexico » (1926b) et « Mexico’s
Educational Renaissance » (1926¢) ; ou méme en Russie, avec « Religion
in the Soviet Union» (1930b), qui parait peu apres « What I Believe »
(1930a), mais qui a vraisemblablement été écrit avant. L'article sur
L'Union Soviétique n’est d’ailleurs pas sans intérét. Bien avant les
controverses historiographiquessur les «religions séculieres », Dewey
tenait le communisme pour un genre de religion, avec les défauts de
I’absolutisme et du dogmatisme afférent aux religions organisées?.

«WhatIBelieve» ne finit pas la série des articles ou Dewey met en
question la religion, fait valoir les bénéfices du naturalisme et des-
sine les contours d’une foi démocratique. Ainsi, en préparation de
A Common Faith (1934/2011), on peut compter « What Humanism
Means to Me» (1930c), et « A God or The God ?» (1933a), sans oublier
sa signature du Humanist Manifesto (1933), avec un ensemble d’in-
tellectuels humanistes, de rabbins séculiers et de pasteurs unitariens
acquisau naturalisme*. Apres A Common Faith, Dewey ne s’arréte pas
13, il intervient encore a plusieurs reprises sur les problemes posés
par les religions, dont il souhaitait le remplacement®. Ne serait-ce
qu’entre 1935 et 1936, il écrit «Intimations of Mortality» (1935b),
«Mystical Naturalism and Religious Humanism» (1935c), « Bergson
on Instinct» (1935d), « Nature and Humanity» (1935¢), «Religion,
Science, and Philosophy » (1936a), « One Current Religious Problem »
(1936b), « Authority and Social Change » (1936¢), « An Active, Flexible
Personality®» (1936d). Plus tard, d’autres articles reviennent sur les
religions, les «valeurs ultimes » et pointent vers les exigences dela foi
en I'idéal démocratique, on peut y compter: « The Determination of
Ultimate Values or Aims through Antecedent or A Priori Speculation
or through Pragmatic or Empirical Inquiry » (1938), «I Believe » (1939a),
«Democratic Ends Need Democratic Methods for Their Realization »



(1939b), «Creative Democracy — The Task Before Us» (1939c¢), mais
aussi « Presenting Thomas Jefferson » (19394d).

Dans les années 1940, Dewey est spécialement prolixe, avec
une recension de Human Enterprise de Max Carl Otto (1940a), plu-
sieursinterventions contre la censure (a fondement religieux) visant
Bertrand Russell (avec « The Case for Bertrand Russell» [1940b],
«Social Realities versus Court Fictions» [1941a], et 'introduction du
volume The Bertrand Russell Case, publié en1941b et édité avec Horace
Kallen), mais aussi « The Basic Values and Loyalties of Democracy »
(1941c), ou encore «Religion and Morality in a Free Society» (1942),
ou il commente un fameux discours de Franklin Delanoe Roosevelt
surleslibertés. A partir de 1943, on peut d’ailleurs estimer que Dewey
va séverement durcir ses attaques contre surnaturalisme et aiguiser
sa critique de I'emprise des religions historiques (ou des religions
séculieres) surla philosophie et sur les affaires publiques. Dans cette
série, on peutrelever le virulent « Anti-Naturalism in Extremis » (1943)
— traduit dans Quel dge post-séculier ? (Stavo-Debauge, Gonzalez &
Frega, 2015) — qui est bien vite suivi par « The Democratic Faith and
Education» (1944a), « The Penning-in of Natural Science » (1944b) et
surtout « Challenge to Liberal Thought » (1944c) —lequel donnelieu a
une controverse avec Mr. Meiklejohn, « Dewey vs. Meiklejohn » (1945a)
et «Rejoinder to Meiklejohn » (1945D).

En1945, enimmeédiat écho a « Anti-Naturalism in extremis », « The
Penning-in of Natural Science » et « Challenge to Liberal Thought »,
Dewey écrit aussi « The Revolt against Science » (1945c) et co-signe
avec Sidney Hook et Ernest Nagel « Are Naturalists Materialists ? »
(19454d). Cet article co-signé est une réplique assez salée alarecension
par W. H. Sheldon (1945) de Naturalism and Human Spirit (Krikorian,
1944), un ouvrage auquel Dewey’, Hook et Nagel (Hook, 1944 ; Nagel,
1944) étaient des contributeurs. Dans « Are Naturalists Materialists ? »,
dontune traduction est a paraitre dans le numéro de Théoréme sur le
pragmatisme et lareligion®, Dewey, Hook et Nagel défendent la pers-
pective d’'un naturalisme «non-réductif®». Si ce naturalisme ne tient

335



336

pas quetoute expérience est « cognitive », il répudie néanmoins toute
forme de surnaturalisme, Dewey, Hook et Nagel endossent donc sans
probléme (et sans doute avec fierté) « ’horror supernaturae » que leur
préte W.H. Sheldon:

Si les naturalistes sont en désaccord avec ceux qui affirment
I’existence des dieux et des anges, ce n’est pas parce qu’ils
écartent du tribunal le témoignage de tous les témoins, mais
parce que le témoignage en question ne résiste pasaun examen
critique. L’horror supernaturae dont M. Sheldon accuse, non
sansraison, les naturalistes n’est donc pas, de leur part, un rejet
capricieux de croyancesbien établies; c’est une conséquence de
leur refus d’accepter des propositions, comme la croyance aux
fantdmes, pour lesquelles la preuve disponible est massivement
négative. (Dewey, Hook & Nagel, 1945d/2018:123)

Maisl’année 1945 ne marque paslafin desinterventions de Dewey
surles problemesdelareligion. Dans « Liberating the Social Scientist »
(1947), par exemple, il évoque le rdle que joue I’héritage des croyances
chrétiennes dans «le profond enracinement » de la « séparation figée
entrele matériel etle spirituel etI'idéel », une séparation que « méme
lasécularisation progressive de la connaissance et desintéréts quoti-
diensdominants dela masse de ’humanité » n’a pas réussi a «sérieu-
sement ébranler»: ce qu’il regrette car une telle « séparation » conduit
a une «arriération des enquétes sur les affaires humaines» (ibid. :
235). Deux ans plus tard, « Has Philosophy a Future » (1949a) laboure
encore le méme sillon du naturalisme, et Dewey cible a nouveau les
intellectuels et théologiens déja copieusement vilipendés dans « Anti-
Naturalism in Extremis » et « Challenge to Liberal Thought ». Une fois
encore, il récuse tout «appel a une autorité spirituelle surnaturelle »
(ibid. : 362) et condamne «le mode ecclésiastique de recours a I'au-
toritarisme [qui] exige ouvertement le retour aux conditions institu-
tionnelles ainsi qu’aux doctrines qui fleurissaient a I'époque médié-
vale» (ibid.).



La méme année, «Philosophy’s Future in Our Scientific Age»
(1949b) double, voire triple 1a mise, puisque Dewey y déclare encore
I’'obsolescence des religions traditionnelles et fustige I'inadéquation
des solutions surnaturelles aux problemes du présent. D’une phrase
assassine, bien conscient de la collusion du christianisme américain
et du capitalisme, il signale que la «séparation de I'Industrie et de
I’Eglise » devrait étre adjointe & 1a «séparation de ’Eglise et de I'Etat »
(ibid.:370) et réclame ensuite une philosophie qui puisse «s’appliquer
pleinement a un nouvel age ou les questions émanent des sciences
naturelles, et non d’un monde supranaturel ou d’une philosophie
qui prétend traiter de ce qui est surnaturel et surhumain» (ibid. :
381-382). Uannée suivante, dans « Contribution to “Religion and the
Intellectuals”» (1950), il s’inquiete a nouveau de la perte de foi des
«intellectuels» en la science, visant une fois encore les mémes per-
sonnes que dans « Anti-Naturalism in Extremis» : deux ans avant sa
mort, Dewey manifestait toujours sa foi en «1’attitude scientifique »
eten «l’'idéal démocratique», et continuait donc a attaquer le surna-
turalisme des religions historiques ou des philosophies néo-scolas-
tiques. Durant cette méme période, signalons aussila nouvelle intro-
duction que Dewey rédige, entre 1949 et 1951, pour la réédition d’Ex-
perience and Nature, ou il s’en prend toujours avec la méme vigueur
a I'alliance des « moralistes absolutistes et supra-rationnels» et des
«partisans du surnaturel » plus «traditionnel » :

Les moralistes absolutistes et supra-rationnels firent cause com-
mune avec les partisans du surnaturel issus de diverses confes-
sions, pour accuser le «sécularisme » d’étre la source et 'ori-
gine principale, voire unique, des maux qui assaillaient I’hu-
manité. La critique du «sécularisme » aurait pu étre immen-
sément valable si (c’est un grand «si») son but et sa méthode
avaient conduit a concentrer notre attention sur les incerti-
tudes, les confusions, les profondes divisions, les tensions et les
conflitsbienréels et envahissants, qui sontles conséquencesiné-
vitablesdeI’échec pour développer un rapport moyen-fin perti-
nent et appropri€ aux problemes créés par les transformations

337



338

profondes et persistantes du monde moderne. Les dualismes
soutenus par la théorie philosophique ne sont que de pales
reflets de ces problemes — I’ensemble des problemes moraux
difficiles a résoudre constituant le «sécularisme ». Mais au lieu
d’aider a clarifier nos problemes moraux et a guider leur résolu-
tion, les moralistes adeptes du supra-rationnel, ainsi que ceux
qui sont traditionnels et se posent en adeptes du supranaturel
tout en étant institutionnellement soutenus, font exactement
le contraire. Occupés a glorifier au mieux I’absolu, I’éternel et
I'immuable, ils ne cessent de dénigrer, de dénoncer et de déplo-
rerla vie mondaine et séculiere; ils la tiennent pour une vie par
nature basse, ou triviale, celle d’une créature d’apres la Chute.
Avant que la connaissance scientifique ne se développe sousles
formes pratiquées désormais, il était naturel (a tous les sens du
terme) a ’'homme de recourir a ce qu’il considérait comme fixe
et constant, car rien d’autre ne pouvait lui inspirer confiance.
Mais aujourd’hui, étant donné qu’il a été massivement démontré
par les sciences que la démonstration des connaissances et les
choses connues prouvées dépendent uniquement d’objets spa-
tio-temporels, il n’y a réellement plus aucun besoin de recher-
cher le trésor et la route de la sagesse dans le royaume surnatu-
rel des absolus éternels et immuables. (Dewey, 1949-1951/2012:
427-428)

Apresladisposition de « What I Believe » dans une telle série, sin-
gulierement plus dense que ce qui est généralement dit, on peut
maintenant revenir brievement sur le contenu de cet article de 1930,
qui entre en résonnance avec de nombreux textes qui lui sont a la
fois antérieurs et postérieurs. Parmi les textes avec lesquels « What
I Believe » consonne tout spécialement, outre A Common Faith, on
peutrelever «Religion and Our Schools » (1908/2015), « Authority and
Social Change » (1936¢), « Creative Democracy — The Task Before Us »
(1939¢/2006), ou encore « Anti-Naturalism in Extremis» (1943/2015)
et «Challenge to Liberal Thought» (1944c), mais aussi la nouvelle



introduction a la réédition de Experience and Nature, tout juste
mentionnée.

Si « What I Believe » n’est pas sans faire écho a A Common Faith,
c’est que l'article de 1930 prépare le livre de 1934 — dans « What I
Believe » la distinction que Dewey opere entre deux conceptions de
la foi correspond aladistinction qu’il feradans A Common Faith entre
«lareligion» comme substantifetle «religieux» comme adjectif. Dans
I'un et 'autre, il s’agit pareillement de promouvoir une foi qui se dis-
tingue en tout point de la foi des religions historiques (abrahamiques)
etn’en conserve aucun des éléments surnaturels. L'article s'ouvre pré-
cisément sur cet écart et Dewey y indique en quoi la conception tra-
ditionnelle de la foi fait obstacle a ce qu’il entend promouvoir et qu’il
décrit comme une foi dans «le pouvoir de 'expérience ».

Pourlui, il ne s’agit donc pas seulement de distinguer deux concep-
tions de la foi et de signaler «la profonde altération» qui a eu lieu
a 'occasion du «passage » de la premiere a la seconde conception.
Dewey s’attache aussi a établir d’emblée en quoi la foi traditionnelle
empéche 'application pleine et entiere d’'une «philosophie» qui ne
s’en remettrait qu'aux seuls matériaux et possibilités de I’expérience
pour régulerlavieetl’association humaine. Autrement dit, ces types
de foi ne sont pas seulement différents, ils sont bien antagoniques,
puisquelaconception traditionnelle de la foi entrave le déploiement
de la nouvelle conception de la foi, comme «tendance a I’action™ ».
En effet, a ses yeux, «I’adhésion a un quelconque corps de doctrines
et de dogmes fondé sur une autorité spéciale signifie une méfiance
dans le pouvoir de I’expérience d’engendrer, du cceur de son propre
mouvement continu, les principes nécessaires de la croyance et de
I’action». Des lors, la foi traditionnelle n’est pas seulement obsolete.
Envérité, elle fait obstacle ala nouvelle foi, qui tient que «1’expérience
elle-méme estlaseule et unique autorité ultime» (Dewey, 1930a/2018),
la seule qui réclame notre allégeance.

339



340

Si «cette foi recele en elle tous les éléments d’une philosophie »
(ibid.), pour laquelle les « possibilités» de I’expérience «fournissent
«toutes les fins et tous les idéaux qui doivent régir la conduite »,
Dewey ne cache pas qu'une telle philosophie s’affronte a de séveres
contre-courants et doit surmonter une tres lourde «tendance» : la
négation, aussi bien religieuse que philosophique, de la «capacité »
qu’ont «’'expérience» et «la vie» de parvenir a «s’autoréguler» et a
«se donner leurs moyens propres de direction et d’aspiration ».

Tout comme il le fera dans «Anti-Naturalism in Extremis»
(1943/2015) et dans plusieurs autres articles postérieurs, Dewey n’hé-
site pas a inscrire les religions traditionnelles et les philosophies
«transcendantales» dans cette méme «tendance globale », ou «I’ex-
périence a été systématiquement dénigrée par opposition a autre
chose qui était tenue pour plus fondamentale et supérieure en valeur »
(Dewey, 1930/2018). Et C’est a cette « tendance globale » qui trame tout
aussi bien les religions traditionnelles que les philosophies «trans-
cendantales» que Dewey oppose sa philosophie naturaliste, qui est
une foi en la seule expérience. Et si les religions traditionnelles et
les philosophies classiques levent son antipathie, c’est que les unes
et les autres ont empéché «’humanité » d’enquéter «sur ce qui arti-
verait si I’'on explorait et exploitait sérieusement les possibilités de
I’expérience» (ibid.). Aux yeux de Dewey, les religions font obstacle a
cette enquéte sur «la capacité de I’expérience a fournir des principes
organisateurs et des fins directrices», car elles «ont été saturées par
le surnaturel - et le surnaturel signifie précisément ce qui se trouve
au-dela de I'expérience » (ibid.).

Néanmoins, Dewey estime que le temps est venu pour cette nou-
velle philosophie de I'expérience, élaborée bien antérieurement a
«What I Believe ». Quand il se demande ce qui a pu pousser les étres
humains a s’en remettre a ce qui se situe «au-dela de 'expérience »,
c’estaLaquétedecertitude (1929/2014) que « What I Believe » fait for-
tement écho. En effet, dans I’article de 1930, apres s’étre demandé ce
qui a pu amener les humains a s’évertuer a chercher un «recours»



aupres d’'un quelconque absolu qui serait étranger a «’'expérience »,
Dewey estime qu’il est maintenant possible de s’en passer, «’'expé-
rience» recelant aujourd’hui les «arts par lesquels sa course propre »
peut étre «dirigée» (1930a/2018). Si la «situation a changé» et que
les humains n’ont plus a se méfier de la «capacité» de 'expérience
«alesguider avec autorité », c’est qu'une «révolution» aeu lieu, ils se
sont approprié les «méthodes scientifiques de découverte et de mise
al’épreuve» (ibid.). Ce faisant, «'expérience » bénéficie maintenant
de «I’aptitude a créer des techniques et des technologies », ce qui lui
donne «un sens radicalement nouveau» et lui ouvre des «potentia-
lités » qui étaient «indisponibles» auparavant (ibid.). Comme dans
d’autres textes, plus encore que les réalisations techniques concretes
dont ces «méthodes scientifiques » ont accouché, c’est surtout sur la
«méthode » elle-méme que Dewey estime qu’il faut s’attarder, carelle
estl’auteur d’'une «révolution dans le contenu méme des croyances »
(ibid.). Ainsi, non contente d’étre «le seul authentique mode de révé-
lation», elle porte en son sein un «état d’esprit» spécifique. Tout en
dénotant «une nouvelle idée de la nature et de I'expérience », elle va
avec «un changement radical dans notre attitude intellectuelle et
dans la morale qui 'accompagne ». Par-1a, elle 1éve du méme coup
une nouvelle conception de la foi et réclame une autre forme d’allé-
geance, qui n’a que faire des dogmes et des textes «sacreés ».

Sur ce point etjusque dans son lexique, « What I Believe » résonne
avec un texte qui lui est tres antérieur: a savoir « Christianity and
Democracy », prononcé en mars 1892 lors d’'une réunion dela Student
Christian Association de1’Université du Michigan. Dés « Christianity
and Democracy », Dewey délogeait en effet la «révélation» de tout
bouclage sur un canon fixe et immuable, utilisant plutot le mot pour
célébrer les découvertes séculieres de toutes valeursoud’idéesd’im-
portance au sein méme des processus de la vie: «La révélation doit
se poursuivre aussi longtemps que la vie a de nouvelles significa-
tions a déployer et de nouvelles actions a proposer. » «La révélation
signifie une découverte effective, la réelle identification ou vérifica-
tion par ’homme de la vérité de sa vie et de la réalité de I’'Univers. »

341



342

«Larévélation n’est et ne peut étre que dans I'intelligence. » (Dewey,
1893). Pour I’époque, alors qu’il se disait encore chrétien et était
membre d’une Eglise, Dewey n’y manquait pas d’«audace» : ouver-
tement «dédaigneux delareligion institutionnelle », i1’y appliquait
en effet a «relocaliser la révélation continue de Dieu dans la science
et la démocratie» (Eldridge, 1998: 135). Effectivement, le texte était
audacieux, le jeune Dewey n’y écrivait pas seulement que «la révé-
lation a eu lieu dans ce que nous appelons la science » ; il y affirmait
également que «ladémocratie estlibération delavérité», par quoi «la
démocratie» devient «le moyen par lequel la révélation de la vérité
se poursuit» (Dewey, 1893).

Si « What I Believe » y fait puissamment écho, c’est que le texte
de 1930 invite les Eglises progressistes & renouer avec le «christia-
nisme primitif» qui était déja mis en valeur dans «Christianity and
Democracy» : un christianisme sans dogme ni canon, sans miracle
nirévélation «spéciale ». Toutefois, une importante différence inter-
vient, car « What I Believe » récuse toute entité surnaturelle et toutes
croyances supra-empiriques. En vérité, tres peu de temps apres la
présentation de « Christianity and Democracy », peut-étre moins d’un
an, Dewey se débarrassait de sa théologie libérale, et, par la méme
occasion, se défaisait du Dieu du théisme (mais aussi, des entités
du déisme et du panthéisme), dans quelque version que ce soit™. En
un sens, on pourrait dire que dans « What I Believe », 'empreinte
de «Christianity and Democracy » est mitigée et nuancée par 'em-
preinte de «Religion and Our Schools» (1908/2015). Car tout comme
«Religion and Our Schools» subordonnait fermement les Eglises &
’Etat, « What I Believe » subordonne trés clairement les Eglises pro-
gressistes a I'idéal démocratique, et pas seulement a I'idéal démo-
cratique, mais aussi au naturalisme et ala méthode de I'’enquéte, «le
seul moyen fiable pour divulguer les réalités de I’existence» : « Qu'en
est-il de la religion ? La renonciation a I'extra-empirique contraint-
elle aussi a un abandon de toute religion ? Elle exige certainement



gqu’on renonce au surnaturalisme, au dogme fixe et a I'institution-
nalisme rigide auxquels le christianisme a été historiquement asso-
cié.» (Dewey, 1930a/2018).

Ainsi, il ne faut pas se méprendre sur ce qu’implique la «recons-
truction» que Dewey demande aux Eglises progressistes d’accom-
plir. Il faut bien comprendre a quoi il conditionne «I’avenir de la
religion », chose qui ne saute pas nécessairement aux yeux lorsqu’il
écrit que cet «avenir » serait lié «a la possibilité de développer une
foi envers les possibilités de I’expérience humaine et des relations
humaines». Selon « WhatIBelieve », les « possibilités » réelles de «I’ex-
périence humaine et des relations humaines» ne surgiront pleine-
ment qu’'une foisle surnaturalisme remisé dans les poubelles de I'his-
toire. La «reconstruction» que Dewey attend des Eglises progressistes,
du clergé et des fideles n’est pas anodine, car il s’agit de les amener
a se débarrasser de ce qui s’intercale indiment entre les humains et
entre eux et le monde, qui est un:il n’y a ni arriere-monde, ni outre-
monde, pas d’au-dela et donc aucun besoin de médiateurs et de pou-
Voirs «spéciaux» pour rejoindre un autre plan d’existence ou s’assu-
rer d’'une immortalité dans quelque illusoire paradis®. Le seuil que
Dewey leur demande de franchir est donc aussi imposant qu’escarpé,
et John Shook n’hésite d’ailleurs pas a utiliser le lexique de I’abjura-
tion pour le qualifier ('italique est de mon fait):

Les Eglises progressistes doivent donc abjurerle surnaturalisme,
car la notion d’un souverain divin, qui distingue mystérieuse-
ment entre ceux qui sont sauveés et ceux qui ne le sont pas, nie
en pratique I’égalité morale universelle. Afin d’étre compatibles
avec la démocratie libérale, les Eglises progressistes doivent
plutdt adopter laseule alternative, le naturalisme. (Shook, 2014 :
155-156)

Et contrairement a ce que bien des lecteurs et commentateurs
croient, signalonsici que Dewey n’anullement amoindriles exigences
de son naturalisme dans A Common Faith. Quatre ans aprés « What I

343



b4

Believe», méme si I'intention déclarée sera de rechercher «une voie
philosophique pour réconcilier 1a morale, 1a religion et 1a politique »
(ibid. :157), Dewey ne reculera pas et restera ferme sur ses positions,
«exigeant que Dieu soit abandonné avant et pour que la démocra-
tie puisse commencer » (ibid.), comme le commente Shook®. Dewey
réaffirmera d’ailleurs cette méme posture dans « Creative Democracy
— The Task Before Us», ou il condense I'expression de sa « foi démo-
cratique ». En effet, Dewey y asserte que I’envers de la démocratie (et
doncce quilui estantagonique) est constitué par toutes les « formes de
foi» quise soumettent a «quelque “autorité” censée exister en dehors
des processus de I'expérience » — ce qui est ni plus ni moins que I'un
des traits les plus saillants des religions «révélées» :

La démocratie est la croyance en la capacité de I’expérience
humaine de générer les buts et méthodes qui permettront a ’'ex-
périence ultérieure d’étre riche et ordonnée. Toutes les autres
formes de foi morale et sociale [et religieuse, bien entendu]
reposent sur I'idée que I’expérience doit, a un moment quel-
conque, étre soumise a une forme de controle extérieur, a
quelque «autorité» censée exister en dehors des processus de
I’expérience. (Dewey, 1939¢/2006: 255)

Comme les lecteurs vont pouvoir s’en rendre compte, nouée au
naturalisme et a «I’attitude de’enquéte », cette méme exigence démo-
cratique estdéjaal’oeuvre dans « What I Believe », un texte qui s’avere
donc spécialement pertinent dans le contexte actuel — marqué par
un inquiétant regain en vigueur et en violence absolutiste des fon-
damentalismes religieux, dans toutes les confessions.



NOTES

1 Cette traduction de « What I
Believe » (1930a) de John Dewey

par Joan Stavo-Debauge s’inscrit
dans un travail de traduction d’'une
vingtaine de textes de John Dewey
consacrés aux religions: I'ensemble
des traductions de ces textes

feront 'objet d’un recueil, dont la
publication est prévue pour 2019.
Pour cette traduction et introduction,
j’ai bénéficié des ressources du projet
FNS:100017_165652, « Embarras de la
parole religieuse ».

2 [philosophicalenquiries.com/
numero5sommaire.html]. Le
numéro 6 est aussi dédié a Dewey:
[philosophicalenquiries.com/
numero6sommaire.html].

3 «[...] Le communisme est lui-méme
devenu une religion qui ne peut
tolérer aucune rivale [...]. Quand je
réfere [refer] au caractere religieux
du communisme, je veux dire par

la qu’il commande a ses adhérents

la profondeur et I'intensité d’'une
ferveur émotionnelle que ’on associe
habituellement a une religion qui est
a son apogée [at its height]. De plus,
intellectuellement, le communisme
prétend [it claims] couvrir toute
I’étendue de la vie. Dans la pensée
comme dans la vie, il n’y a rien qui ne
soit affecté par ses revendications;
on pourrait presque dire que le
communisme possede un corps de
dogmes aussi fixes et inflexibles que
ceux de n’importe quelle Eglise, a
quelque époque que ce soit.» (Ibid.).

4 Voir A Humanist Manifesto,

New Humanist, mai-juin, 1993.
Dewey pouvait collaborer avec des
hommes d’Eglises théologiquement
modernistes, et il nourrissait des
amitiés et poursuivait des combats
politiques communs avec des
croyants libéraux, en atteste, dans
ces mémes années, I’appel suivant:
«Church Leaders Ask Church Act on
Unemployment» (1931), dont il était
I'un des signataires.

5 Ainsi, dans «Religions and

the “Religious”», il répond a un
contradicteur qu’«un tiers de mon
petit ouvrage est expressément
consacré aux implications sociales de
ce que je voudrais mettre a la place
des religions» (1935a: 293).

6 Co-signé avec Boyd H. Bode et
William H. Fitzpatrick.

7 Lacontribution de Dewey consistait
en une republication de « Anti-
Naturalism in Extremis », initialement
paru dans Partisan Review.

8 Numéro coordonné par Yann
Schmitt et Romain Mollard, dans
lequel plusieurs articles seront
consacrés a Dewey, notamment Quéré
(2018) et Stavo-Debauge (2018).

9 L'expression «non-réductionniste »
n’étant, semble-t-il, pas encore en
usage, ils emploient le qualificatif
«non-réductif» (i.e. non reductive).

345



346

10 Indiquons ici que le « penseur
américain» a qui Dewey fait

crédit d’avoir défini cette nouvelle
conception est William James. Il n’est
pas sans ironie que Dewey se réfere

a James, car, sur la question de la
religion et de la foi, la philosophie

de Dewey se distingue sensiblement
de celle de James. Cette différence
apparait pleinement dans A Common
Faith, ou Dewey se refuse a tenir

les témoignages « mystiques » et

les «expériences religieuses» pour
des sources de connaissances ou

des modes d’acces a des entités
transcendantes, « position» a laquelle
son idée «de phase religieuse de
I’expérience » est «diamétralement
opposée». Ce qu’il entend par
«religieux» est en effet «1’exact
opposé d’un type d’expérience
susceptible d’exister par elle-méme »
et dont de «nombreux esprits
religieux » se prévalent « pour prouver
I’existence de I'objet de la religion,

et tout particulierement de I'objet
supréme: Dieu» (ibid. : 93-95). Sur les
différences entre James et Dewey sur
cette question, voir Madelrieux (2012),
Quéré (2018) ou Stavo-Debauge (2018).

1 Dans son imposant livre Steven
Rockefeller (1991) offre une tres
belle chronique de I’évolution du
rapport de Dewey au protestantisme
libéral. Dans un article postérieur,
et sous une forme plus concise, le
méme Rockefeller décrit fort bien
I’état de la réflexion de Dewey des le
milieu des années 1890: « Le Dieu
du théisme, le super-étre qui réside
hors du monde, n’est plus. Ce Dieu
est mort pour Dewey, et il embrasse

la sécularisation, la science et le
naturalisme, avec son hypothese
d’un monde unique. Dans ce monde
dépourvu du Dieu monarchique

du théisme classique, le sens et la
valeur surgissent au milieu de la vie
quotidienne séculiere des gens. »
(Rockefeller, 1993: 275).

12 Voir «Intimations of Mortality »
(1935Db).

13 Shook fait néanmoins bien des
contorsions avant de conclure sur
cette définitive inadéquation entre
les religions «révélées» et I'idéal
démocratique de Dewey, voir Stavo-
Debauge (2018).



