'REVUE
D’ETUDES
PRAGMATISTES
2018-1



PRA
GMA

'REVUE
D’ETUDES
PRAGMATISTES
2018-1




La revue Pragmata est éditée par:

Pragmata - Association d’études pragmatistes
54 Bd Raspail, Bureaux 615 et 626

75006 Paris

Adresse électronique:

PragmataAEP@gmail.com

Site web:

https://pragmataaep.wordpress.com



Comité éditorial :

Alexandra Bidet (CMH-CNRS), Daniel Cefai (CEMS-EHESS, directeur de
rédaction), Alexis Cukier (MAPP, Université de Poitiers), Eva Debray (Sophiapol,
Paris Nanterre et Paris 1 Panthéon Sorbonne), Paola Diaz (CSCCS. Fondap-
CONICYT-Chili), Barbara Formis (Université Paris 1), Olivier Gaudin (Ecole

de la nature et du paysage de Blois, INSA-CVL), Pierre Gégout (LISEC,
Université de Lorraine), Mathias Girel (ENS Ulm), Céline Henne (University of
Cambridge), Antoine Hennion (CSI, Mines-ParisTech), Stéphane Madelrieux
(IRPhIL, Université Lyon 3), Christophe Point (LISEC, Université de Lorraine et
IDEA, Université Laval & Québec), Cristina Popescu (Université de Bielefeld),
Perrine Poupin (CRI, Université Paris-Descartes), Louis Quéré (CEMS-EHESS),
Emmanuel Renault (Sophiapol, Paris Nanterre), Joan Stavo-Debauge (THEMA,
Université Lausanne), Pierre Steiner (TSH-Costech Compiégne), Thibaud Trochu
(ESPE Lille Nord France, RECIFES)

Secrétaire de rédaction :
Guillaume Braunstein (CEMS-EHESS)

Maquettiste:
Adrien Labbe [adrienlabbe.org/
Comité scientifique:

Christopher Ansell (University of California at Berkeley), Mathieu Berger

(UCL Louvain et Metrolab Brussels), Tanja Bogusz (Universitit Kassel), Rosa
Calcaterra (Universita Roma 3), Diogo Corréa (IESP-UERJ, Rio de Janeiro),
Jean-Frangois Coté (UQAM, Montréal), Didier Debaise (ULB Bruxelles), André
Detienne (Purdue University, Indianapolis), Roberta Dreon (Universita Ca’
Foscari Venezia), Habibou Fofana (Université de Ouagadougou, Burkina Faso),
Roberto Frega (Centre Marc Bloch, Berlin), Jussara Freire (Universidade Federal
Fluminense, Campos dos Goytacazes), Claude Gautier (ENS Lyon), Philippe
Gonzalez (Université de Lausanne), Dan Huebner (University of North Carolina
at Greensboro), Hans Joas (Humboldt-Universitit zu Berlin et University

of Chicago), Sandra Laugier (Paris 1 Panthéon-Sorbonne), Eeva Luhtakallio
(Université de Tampere, Finlande) Giovanni Maddalena (Universita del Molise),
Alicia Marquez Murrieta (Instituto Mora, Mexico), Anna M. Nieddu (Universita
di Cagliari), Richard Shusterman (Florida Atlantic University), Just Serrano
Zamora (Johann Wolfgang Goethe-Universitédt Frankfurt), Iddo Tavory (New
York University), Cédric Terzi (Université de Lille), Tullio Viola (Max-Weber-
Kolleg fiir Kultur- und Sozialwissenschaftliche Studien, Universitét Erfurt),
Joélle Zask (Aix-Marseille Université), Bénédicte Zimmermann (EHESS et
Wissenschaftskolleg zu Berlin)



TABLE DES MATIERES

LOUIS QUERE
L'émotion comme facteur de complétude et d’unité dans ’expérience
La théorie de 'émotion de JohnDewey ...........cooiiiiiiiiiiiii .. 10

TULLIO VIOLA
Comment nait un symbole?
Une comparaison entre CharlesS. Peirce et GeorgeH.Mead .............. 60

PIERRE GEGOUT
Le pragmatisme deweyen en Sciences de I’éducation
Le concept d'enquéte, un concept d’'analyse didactique?................. 92

PERRINE POUPIN
Caméra au poing: enquéter sur P’action politique par la vidéo
Une expérimentation pragmatisteaMoscou...........cooviiiiinan... 128

DANIEL CEFAI
Pragmatisme, pluralisme et politique
Ethique sociale, pouvoir-avec et self-government
selonMary P.Follett . ..o 180

TRADUCTIONS

MARY P.FOLLETT

Lacommunauté estUNProcessuUsS .............oovveninienranenennananannns 302
Traduit et présenté par DanieL Cerai... 246 : « Reconstruire la
communauté» a I'ere progressiste : Les multiples contextes de
la politique des groupes de Mary P. Follett

JOHN DEWEY

G qUE O CIOIS . . ...\ttt e e 348
Traduit et présenté par Joan STAvo-DeBAUGE... 330 : « What |
Believe » de John Dewey: L'unique autorité de 'expérience, ou la
foi en une méthode (scientifique) et en un idéal (démocratique)



MICHEL VALENSI
L'édition comme expérience: La collection « Tiré a part»
des Editions de Eclat
Entretien avec Olivier Gaudin et Thibaud Trochu ....................... 372

HANS JOAS
Comment devient-on un pragmatiste allemand?
Entretien avec Daniel Cefai, Olivier Gaudin
et Thibaud Trochu ... i e 390

BARBARA STIEGLER
John Dewey, L’influence de Darwin sur la philosophie
et autres essais de philosophie contemporaine
Traduit par Lucie Chataigné Pouteyo, Claude Gautier, Stéphane
Madelrieux et Emmanuel Renault, Paris, Gallimard, 2016................. 438

NICOLAS BERNIER
Stéphane Madelrieux, La philosophie de John Dewey
Paris, Vrin, 2016 . ..o 454

MATTEO SANTARELLI
Daniel R. Huebner, Becoming Mead : The Social Process
of Academic Knowledge
Chicago et Londres, University of Chicago Press, 2014 .................. 470



ragmata est le nom de cette revue. C’est aussi le nom
de l'association francophone d’é¢tudes pragmatistes
(https://pragmataaep.wordpress.com/), créée en 2014,
qui s’est donné pour but de promouvoir la recherche
sur le pragmatisme, I’étude de sa diffusion, la connais-
sance de son histoire, I’exploration de ses usages. Pragmata encou-
rage le développement de connexions entre le pragmatisme et la phi-
losophie delaconnaissance, lathéorie morale et politique, mais aussi
les sciences formelles, sciences de la nature, sciences du langage,
sciences cognitives, sciences humaines et sciences sociales. L'une
des caractéristiques du pragmatisme a la francaise est qu’il a su se
gagner une reconnaissance académique, sans pour autant s’enfer-
mer dans la citadelle universitaire. C’est aujourd’hui un réseau de
chercheurs et de praticiens qui, en Belgique, en France, au Québec
ou en Suisse, se sont empareés de cet héritage, le font vivre en langue
francaise, avec des extensions en Amérique latine ot il est retravaillé
en espagnol et en portugais. De ce point de vue, il y a une singularité
del’association Pragmata par rapport a ses cousines de I’Association
européenne du pragmatisme : 'ouverture sur une communauté d’in-
térét qui déborde les frontiéres des départements de philosophie.

Pragmataseradonclenomdelarevue del’association Pragmata.
On y tiendra le pragmatisme pour une philosophie a part entiére,
que ’'on étudiera du point de vue d’une épistémologie et d’une poli-
tique, d’une esthétique et d’'une éthique, d’une logique et parfois
d’'une métaphysique. Depuis le premier moment de réception de
Peirce, James et Dewey, au début du XXe siecle, le pragmatisme a
donné lieu a toutes sortes de controverses et d’appropriations. Son
écho n’a depuis fait que grandir. Mead a gagné sa place au panthéon
dessociologues. Un cousinage fécond s’est mis en place avecla philo-
sophie analytique. Le néo-pragmatisme arelancé le travail de I'inter-
prétation. Le carré des auteurs les plus cités fait 'objet d'un nombre
exponentiel de théses, delivres et d’articles. La connaissance de leurs
environnements de pensée et de leurs réseaux de collegues, d’étu-
diants et de correspondants ne cesse de s'approfondir. On commence



a peine a entrevoir la vitalité de cette philosophie, la complexité de
ses ancrages dans la société et la politique aux Etats-Unis au début
duxxesiecleetlarichesse de sescirculations et transplantations dis-
ciplinaires et internationales.

Pragmata espere contribuer a une meilleure connaissance de ces
milieux et expériences de pensée dans le monde francophone, tout
en continuant de dialoguer avec les recherches menées en d’autres
langues. Mais le pragmatisme n’est pas une philosophie tout a fait
comme les autres. D’emblée, ceux qui s’en réclamaient ont engagé
des coopérations avec la pédagogie, 1a psychologie et la sociologie,
I’'anthropologie, la science politique ou le travail social, a New YorKk,
a Chicago ou a Boston. Le pragmatisme a contribué a faconner ces
disciplines. Il adonné lieu a toutes sortes de discussions, d’enquétes
et d’expérimentations en matiere d’enseignement de I’art, de parti-
cipation civique, d’organisation communautaire ou d’aménagement
urbain. Il atres tot essaimé vers ’Europe, la Russie et la Chine, I'Inde
et le Japon et fécondé un large spectre d’héritages de par le monde.
Il continue, dans ses multiples formes, d’étre pris comme méthode
d’enquéte, théorie de la démocratie, psychologie sociale ou mouve-
ment d’éducation et & nourrir des communautés de praticiens dans
les domaines du cinéma documentaire, de I’ergonomie ou de la ges-
tion, de I'enquéte sociale et de la délibération publique.

Pragmata rendra compte de cette pluralité et de cette vitalité intel-
lectuelles, en ouvrant la discussion aux différents travaux, quelle que
soit leur discipline, qui discutent de pres les idées pragmatistes ou
s’en inspirent pour orienter leurs propres démarches.






ARTICLES



LEMOTION COMME
FACTEUR DE
COMPLETUDEET
D’UNITE DANS
L’EXPERIENCE

LA THEORIE DE EMOTION
DE JOHN DEWEY

LOUIS QUERE



Cette étude porte sur la théorie des émotions de John
Dewey, dont on redécouvre aujourd’hui la pertinence et la
validité*. Les textes que Dewey a consacrés aux émotions
se situent a deux moments tres différents de son parcours.
Les premiers, publiés en 1894 et 1895, relevent de
I’élaboration de la psychologie fonctionnelle qui culmine
avec son fameux article de 1896 sur I’arc réflexe. Ces textes
évaluent et critiquent les apports de Charles Darwin et de
William James a la théorie des émotions. Ils expliquent en
quoi les émotions sont des modes de comportement, dans
lesquels est en jeu une coordination d’activités; I’objet

et le sujet de I’émotion émergent d’une seule et méme
expérience d’ajustement a I'’environnement. Ce n’est
qu’avec la publication en 1934 de Lart comme expérience
que Dewey parachévera son entreprise, en reprenant la
question de 'expression des émotions et en attribuant a
I’émotion un véritable travail dans ’expérience. Ce travail
est concu en termes de découverte et de clarification, de
sélection et d’unification, de valuation et de traitement
préréflexif d’une situation.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME ; ACTIVITE; COORDINATION; EXPRESSION;
TELEOLOGIE; TRAVAIL EMOTIONNEL.

* Louis Quéré est directeur de recherches émérite CNRS au Centre
d’étude des mouvements sociaux [quere@ehess.fr].



12

«La séparation entre l'émotion chaude et Uintelligence
froide est la grande tragédie morale. »
(MW 14 :177)

a théorie pragmatiste des émotions est célebre principale-

ment a cause de la contribution de William James. Celle-ci a

été discutée, critiquée, réformée. Aujourd’hui encore, elle a ses
adeptes, notamment, quoique avec des modifications plus ou moins
importantes, dans les neurosciences de I'’émotion (voir par exemple
Damasio, 2003). Les premiers a la reprendre tout en la modifiant ont
été les autres pragmatistes eux-mémes, a commencer par John Dewey
et George Herbert Mead. Charles S. Peirce alui aussi donné une place
importante aux émotions, mais sa conception ne semble pas liée a
celle de James (voir Chevalier, 2007)".

Je ne vais pas examiner la théorie de James, mais celle Dewey,
quiareprisles principales intuitions de James, tout en les amendant
sérieusement. De plus, a quarante ans d’intervalle, Dewey a proposé
deux approches assez différentes de I’émotion: la premiere, présen-
tée dans deux articles de 1894/95, esquisse une psychologie fonc-
tionnelle des émotions, combinant les apports de Darwin et James;
laseconde, formulée principalement dans Art as Experience, s‘écarte
delapsychologie des émotions pour examiner la place des émotions
dansl’expérience, et plus précisément leur « travail?». Au-dela des dif-
férences, principalement dues aux points de vue distincts adoptés —
lesarticles de 1894/95 sont des articles de psychologie, tandis qu’Art as
Experience présente, a travers une analyse de la qualité esthétique de
I’expérience, laconception del’'expérience et des émotions alaquelle
Dewey est parvenu au début des années 1930 — il y a bien stir des conti-
nuités importantes.

Pourquoirelireles articles de 1894/95? Au moins pour les trois rai-
sonssuivantes:la premiere est qu’ils donnent acces, peut-étre pour la
premiere fois, a la sorte de pragmatisme que Dewey cherche a déve-
lopper;ladeuxieme est que lathéorie des émotions esquissée s’avere

PRAGMATA, 2018-1:10-59



encore tres pertinente par rapport aux recherches actuelles sur les
émotions, et notamment par rapport aux approches en termes d’ap-
praisal, ou a celles placées sous le signe des sciences cognitives; la
troisieme raison est que dans ces articles Dewey élabore, en conjonc-
tion avec Mead, une philosophie pragmatiste de I’acte ou une théorie
pragmatiste del’activité. Cette philosophie et cette théorie lui permet-
tront par la suite de se dire «behavioriste », tout en refusant le beha-
viorisme réductionniste de John Watson et d’autres®. Cependant la
philosophie de I'acte cédera progressivement la place a une théorie
de la conduite ou de I'expérience, dans laquelle I'émotion jouera un
rOle central. J’ai bien envie de qualifier cette théorie d’« écologique» :
la conduite, qui est de nature temporelle et sérielle, est une affaire
d’équilibre, de transaction*etd’intégration entre 'organisme et 'en-
vironnement, et aussi d’intégration du self(cette intégration est orga-
nique a la base). C’est dans cette problématique de I’équilibre, de la
transaction et del’intégration que Dewey s’efforce de caractériser non
seulement le «travail » des émotions dans ’expérience, qui lui parait
essentiel, mais aussi leur soumission possible et souhaitable non pas
alaraison, mais a la «méthode de l'intelligence ».

DEWEY HERITIER ET CRITIQUE
DE DARWIN ET JAMES

Un commentaire de Mead nous donne la clef pour entrer dans les
articles, relativement compliqués, de 1894/95. En effet Mead publie
en 1895, dans le numéro de The Psychological Review suivant celui
ou est paru le second article de Dewey, une note intitulée « A Theory
of Emotions from the Physiological Standpoint», note résumant
une communication faite en 1894 au congres annuel de ’American
Psychological Association. Mead commence par dire qu’il fait sienne
I'approche des émotions proposée par Dewey dans ses deux articles,
ou, dit-il, celui-ci a présenté «une description téléologique complete
des émotions». De son cOté Dewey, écrit, dans une note de son pre-
mier article (Dewey, 1894 : 568), qu’il emprunte a Mead sa descrip-
tiondelacoordination entre les fonctions végétatives et les fonctions

13



14

motrices, phénoméne que Mead mettrait au coeur de son explication
del’émotion et des attitudes émotionnelles (Dewey précise qu’il consi-
dere ce que lui-méme écrit comme simplement descriptif, alors que
chez Mead il y aurait une véritable explication?).

Cetteentrée en matiere par1’évocation de Mead n’est pas anodine.
D’une part, a '’époque, il y avait une collaboration étroite, notam-
ment sur des questions de psychologie, entre les deux hommes, qui
s’étaient rencontrés a I’'Université du Michigan. D’autre part, une
partie du vocabulaire que Dewey utilise dans ses articles sur I’émo-
tion (par exemple, les notions d’«acte» et de «phases» de l'acte) est
aussi celui de Mead. A cela s’ajoutent leurs références communes
Darwin et James, et leur intérét commun pour les bases biologiques
et physiologiques des émotions.

Pour parvenir a «une description téléologique complete des émo-
tions», Dewey, qui reprend une idée de Darwin a la suite de James,
replace celles-ci dans le processus d’organisation de I’activité orga-
nique, qu’il congoit selon un «schéme des activités vitales» ou un
«schéme du comportement vital ». Ce scheme, il I’expose pour la pre-
miére fois, en 1896, dans « The Reflex Arc Concept in Psychology »
(Dewey, 1896), mais il est évident qu’il I’a déja élaboré pour I’essen-
tiel quand il publie ses articles sur '’émotion.

LE SCHEME DES ACTIVITES VITALES

Tout le propos de Dewey dans cet article de 1896 est d’affirmer le
primat de I'activité, et notamment de I’activité motrice et du mouve-
ment. Percevoir c’est déja se mouvoir et effectuer des actes prenant
place dans une activité plus large. En effet, un des problémes que
Dewey trouve dans le concept d’arc réflexe en psychologie est que
la perception y est réduite a une sensation; ce qui supprime a la fois
son caractére d’activité (voir, entendre, toucher sont des actes), son
appartenance a une coordination sensori-motrice, et son placement
dans la sérialité du comportements. Il y a toujours déja une activité



en cours, car nous sommes toujours pris dans «un continuum tem-
porel d’activités» danslequel il y a des rythmes et des changements,
des transitions critiques et des étapes charniéres. Par exemple, si un
bruit soudain me fait sursauter, la valeur de ce bruit différe selon ce
quejesuis déjaentrain de faire etlamaniére dontjele fais:lire, écou-
ter delamusique, chasser, réaliser une expérience en chimie, me pro-
mener seul la nuit, sommeiller, dormir, etc. Entendre le bruit est lui-
méme une activité motrice:

Dans I’écoute est autant impliquée une partie définie de I'appa-
reil moteur que dans le fait de s’enfuir qui s’ensuit. Le mouve-
ment et la posture de la téte, la tension des muscles de l'oreille,
sont requis pour la «réception» du son. Dire que la sensation
du son surgit d’'une réponse motrice est aussi vrai que dire que
s’enfuir est une réponse au son. (EW 5:101)

Laconception dominante en psychologie de 'enchainementd’un
stimulus et d’'une réponse n’est donc pas acceptable, car elle décom-
pose le comportement en une succession d’actes discrets, alors qu’il
aune continuité sérielle et temporelle’. Le stimulus n’est jamais pre-
mier: d’'une part, il est fonction d’une activité en cours, et de son
caractere sériel ; d’autre part, il est toujours précédeé par une coordi-
nation sensori-motrice, dont il émerge. De ce fait il incorpore déja
une réponse motrice. Imaginons, par exemple, que le bruit entendu
le soit au cours d’une promenade en forét; il ne se réduit pasaun évé-
nement physique fonctionnant comme stimulus:

La sensation consciente du son dépend de la réponse motrice
quiadéjaeulieu;|...] c’est laréponse ou 'attention motrice qui
constitue ce qui finalement devient le stimulus pour un autre
acte[s’enfuir, parexemple - LQ] [...]. De méme que la « réponse »
est nécessaire pour constituer le stimulus, pour le déterminer a
la fois comme son et comme ce type de son précisément, [...] de
méme I'expérience du son doit persister en tant que valeur dans
la fuite, pour I’entretenir, pour la controler. La réaction motrice

15



16

impliquée dans la fuite est, une fois de plus, dans le son, pas
seulement une réaction au son. Elle se produit pour changer le
son, pour s’en débarrasser. [...] Ce que nous avons c’est un cir-
cuit, pas un arc ou un segment brisé d'un cercle [...]. La réponse
motrice détermine le stimulus, tout autant que le stimulus sen-
soriel détermine le mouvement. En effet, le but du mouvement
est uniquement de déterminer le stimulus, de fixer de quelle
sorte de stimulus il s’agit, de I'interpréter. (EW 5:101-102)

End’autres termes, la sensation provoquée par le bruit n’est pasle
stimulus, et le mouvement suscité n’est pas la réponse. La premiére
traduit au contraire 'absence d’un stimulus et la recherche d’un sti-
mulus objectif (par exemple, un ours effrayé ou un ours menacgant
dansles parages?); et le mouvementindique larecherche del’acte qui
convient pour compléter une coordination donnée d’actes (continuer
tranquillement son chemin ou s’enfuir). Cette double recherche tra-
duituneincertitude, voire un conflitinhibiteur, dansla coordination
en question, quil’empéche de s’achever. Par conséquent un stimulus
n’est pasune chose ensoi;ildemande a étre découvert, déterminé en
tant que phase d’une activité pour qu'une coordination puisse étre
complétée (par exemple, il faut se faire une idée des dispositions de
I'ours). Et c’est la réponse motrice qui contribue a constituer le sti-
mulus. Si bien que stimulus et réponse sont «strictement corrélatifs
et contemporains». Ainsi une sensation n’a pas de qualité par elle-
méme. Sa valeur dépend de I’activité dont elle est une phase: «La
recherche dustimulusestlarecherche des conditionsexactes del’ac-
tion; c’est-a-dire de 1’état de choses qui décide de la facon dont une
coordination qui a été commencée devrait étre achevée.» (EW 5:107).

Pour s’ajuster a son environnement, un organisme doit coor-
donner différentes activités d’exploration et de fixation (motrices,
visuelles, auditives, tactiles, etc.), et coordonner celles-ci avec les acti-
vités «végétatives» qui leur sont subordonnées (circulatoires, glan-
dulaires, respiratoires, viscérales, etc.). Il doit aussi ordonner ses ten-
dances spontanées a réagir, qui peuvent entrer en conflit les unes



avec les autres. Il doit encore ajuster ses habitudes aux conditions
de la situation et aux fins qu’il y poursuit. Il lui faut enfin mainte-
nir la tension qui le fait agir, en particulier qui lui fait sélectionner et
constituer les stimuli qui provoquent ses réponses — il lui faut donc
coordonner stimuli et réponses, changements dans I'environnement,
changements dans I'organisme et changements dans la direction et
I'intensité de I’activité. Toutes ces coordinations sont téléologiques.

Ces différentes exigences sont d’innombrables sources de désin-
tégration des coordinations. Or une rupture de coordination se mani-
feste par des émotions. Pour le Dewey des années 1890, les émotions
négatives sont en effet les symptomes d’une activité divisée. Au
contraire, les émotions positives correspondent a la réaction provo-
quée par le dépassement d’une activité divisée, qui a suscité la ten-
sion d’un effort. Alors que, dans une activité harmonisée, les lignes
d’action s’articulent bien et se renforcent mutuellement, de méme
que les «facteurs» sensorimoteurs et végétatifs de I’acte, dans l’acti-
vité diviséeil y atension, conflit, échec dela coordination. A titre d’il-
lustration, Dewey s’arréte sur deux cas évoqués par Darwin: lajoie et
latristesse. La premiére correspond a une situation dans laquelleil y
a une parfaite intégration ou unification de l'activité ; 'activité ajus-
tée ala fin poursuivie est renforcée par des changements appropriés
dans les systémes moteur et végétatif. La seconde correspond a une
situation dans laquelle il y a division et discordance entre les lignes
d’action, rupture de coordination, conflit et donc arrét:

Dans un cas, - [...] il y a des actions sans friction, une activité
harmonisée [...] ; dans I'autre, deux lignes d’activité s’opposent
plus ou moins - les images de la situation présente et celles du
jeu passé ne peuvent pas étre coordonnées. (EW 4: 156)

La joie est la réaction provoquée par le dépassement d’une acti-
vité divisée, qui provoquait la tension d’un effort, la division étant
par exemple celle entre la fixation de I'attention sur les conditions
présentes et celle sur la fin attendue ou visée. Elle est donc le point

17



18

final d’'une période d’effort. Il en va de méme pour la tristesse, mais
elle est liée cette fois-ci a un échec ou a une perte, plus précisément
«alarupture d’'une coordination téléologique donnée» (EW 4 : 159),
«a I’échec d’une machinerie téléologique de I'ordre des habitudes»
(ibid.), ou encore a un défaut d’ajustement des mouvements ou des
moyens aux circonstances. Une rupture compléete de coordination
(notamment entre le systéme moteur et le systeme végétatif) peut
provoquer des émotions bien plus extrémes que la tristesse.

DARWIN VICTIME
DU «SOPHISME DU PSYCHOLOGUE »

Pour élaborer sa théorie des émotions dans les deux articles de 1894
et 1895, Dewey s’appuie sur celles de Darwin et de James. Il tente de
sauver 'une et l'autre, qu’il juge importantes, mais en partie incor-
rectes. En effet, explique-t-il, Darwin et James ont considéré a tort
quelesémotions sont des séries discretes de trois éléments: la cogni-
tion, I'affect et’action. Il leur manque un schéme correct, c’est-a-dire
circulaire, del’activité vitale, danslequel les trois éléments se consti-
tuentdynamiquement, s’articulent les uns aux autres et se renforcent
mutuellement.

Dewey examine d’abord a tour de rdle chacun des trois principes
avanceés par Darwin dans Lexpression des émotions chez ’homme et
les animaux (Darwin, 1890) : I'intervention d’habitudes utiles pour
la survie; le principe de I'antithése; et celui de la décharge nerveuse
directe. Le premier principe est celui «de ’association des habitudes
utiles». Darwin le définit comme suit:

Les mouvements utiles a 'accomplissement d’un désir ou au
soulagement d’une sensation pénible finissent, s’ils se répétent
fréquemment, par devenir si habituels qu’ils se reproduisent
toutesles fois qu'apparaissent ce désir ou cette sensation, méme
aun tres faible degré, et alors méme que leur utilité devient ou
nulle ou tres contestable. (Darwin, 1890 : 373)



Dewey transforme ce qui, chez Darwin, est un principe général
del’'expression des émotions en une phase de I'activité: I’expression
des émotions a quelque utilité dans I’adaptation a I’environnement,
parce qu’elle correspond a des actes utiles — des actes utiles non pas
en tant qu'expressions d’émotions, mais en tant qu’actes servant la
vie. Il propose donc de reformuler ce que Darwin appelle « mouve-
ments utiles pour exprimer une émotion» en « mouvements utiles
en tant que faisant partie d’un acte qui est utile en tant que mouve-
ment» (EW 4:159). C’est donc en référence a des actes et a des mou-
vements utiles qu’il faut expliquer les attitudes émotionnelles, car
elles en font partie: toute expression d’émotion «est une phase de
mouvements déterminés téléologiquement» (EW 4: 169).

Le deuxiéme principe de Darwin est celui de I'antithése:

Certains états d’esprit entrainent certains actes habituels, qui
sont utiles, comme’établit notre premier principe; puis, quand
se produitun état d’esprit directement inverse, on est fortement
etinvolontairement tenté d’accomplir des mouvements absolu-
ment opposés, quelquesinutiles qu’ils soient d’ailleurs. (Darwin,
1890: 373)

Bref, I’'antithése de I’émotion détermine celle de ’expression.
Dewey considére que ce principe, outre qu’il fait de ’'antitheése une
force causale, va complétement a I'’encontre de la théorie de James
selon laquelle ce qui est premier ce sont les réactions physiologiques.
C’est pourquoi il transforme ’'antithese des expressions en antithese
de mouvements effectués dans des actes qui ont leurs propres fins.
Ces mouvements n’«expriment » pas des émotions; c’est dans le flux
de l’activité que les émotions surgissent.

Le troisieme principe de Darwin est celui de «I’action directe du
systéme nerveux» :

19



20

L'expérience montre qu’'une certaine quantité de force ner-
veuse est engendrée et libérée toutes les fois que le systeme céré-
bro-spinal est excité. La voie que suit cette force est nécessaire-
ment déterminée par la série des connexions qui relient les cel-
lules nerveuses, soit entre elles, soit avec les autres parties du
corps. Mais cette direction est aussi fortement influencée par
I’habitude; celarevient adire quelaforce nerveuse prend volon-
tierslesvoies quelle a déja fréquemment parcourues. (Ibid. : 374)

Dewey donne a ce dernier principe une tout autre signification
que Darwin: la «décharge nerveuse directe» témoigne de I’échec de
la «machinerie téléologique des habitudes», du fait d’'un heurt de
ces habitudes qui se trouvent désajustées, et échouent a coordon-
ner lactivité:

De telles décharges [...] sont en réalité des perturbations, des
défauts, ou des exclusions de mouvements (fonctionnellement)
ajustés. [...] Elles sont des cas de désintégration [...] de coordi-
nations qui sont utiles, ou sont I'usage de moyens dans des cir-
constances dans lesquelles ils sont totalement inappropriés.
(EW 4:160)

Dewey conteste surtout 'idée de Darwin selon laquelle les émo-
tions précedent, comme soulévements internes, leur expression dans
des comportements observables. Des mouvements, des attitudes ou
des actes ne sont des expressions que du point de vue d’un observa-
teur ou d’un interpréte — qui a appris a les interpréter d’une certaine
facon (notamment dans le cadre de I'apprentissage des interactions
sociales). En eux-mémes, ils sont des mouvements orientés, servant
a quelque chose, bref des mouvements téléologiques. Les émotions
operent dans les activités visant des fins pratiques non pas en tant
qu’expressions, mais en tant qu’actes (leur fonctionnalité se trans-
forme cependant lorsqu’ils émergent dans un milieu social, car leur
reconnaissance et leur interprétation par les autres contribuent alors
al’'organisation de ce que Mead (2001) appelle «la conduite sociale »).



Si ’on adopte cette perspective, les attitudes émotionnelles sont a
considérer comme des «phases de mouvements déterminés téléo-
logiquement». Elles sont a expliquer par référence a la coordination
fonctionnelle d’activités orientées vers un but, et pas a des occur-
rences antécédentes.

En définitive, si I’on prend I'exemple de la peur provoquée par la
rencontre avec un ours, la séquence de Darwin est: Stimulus percu
('ours) > Traitement mental (évaluation) - Etat émotionnel interne
(peur) > Expression corporelle (faciale, comportementale). Ce qui
voudrait dire que I'’émotion est produite dans I'intériorité psychique
et physiologique avant d’étre extériorisée. Pour Dewey,

[Tl n’y arien de tel (du point de vue de celui qui a I'expérience)
que I'expression. Nous 'appelons expression quand nous la
considérons du point de vue d*un observateur]|...]. Le mot méme
d’expression nomme les faits non pas tels qu’ils sont, mais dans
leur seconde intention. Pour un observateur, mes mouvements
de colere sont des expressions —des signes, desindications; mais
slirement pas pour moi. Considérer de tels mouvements comme
étant en premier lieu expressifs c’est tomber dans le sophisme
du psychologue: c’est confondre le point de vue de 'observateur
et de I'interprete avec celui du fait observé. Les mouvements
sont, en tant que faits, expressifs, mais ils sont aussi beaucoup
d’autres choses. En eux-mémes, ils sont des mouvements, des
actes|[...]. (EW 4:154)

Face a Darwin, Dewey soutient donc qu’il ne faut pas partir de
I’émotion en tant qu’état interne, pour en dériver les mouvements
qui seraient son expression:

Nousnousengageonsdansune mauvaise direction, uneimpasse,
si nous partons de I'’émotion et essayons d’en dériver les mou-
vements comme étant son expression; par contre la situation
se clarifie quand nous partons du fait que le mouvement est

21



une coordination soit réussie soit troublée, et en dérivons les
types correspondants de I’émotion normale et pathologique.
(EW 4:163)

Soit le cas de la « peur normale» ; on en peut rendre compte en
termes de principes téléologiques:

Retenir sa respiration indique I'effort; ouvrir la bouche, I’acte
arrété a mi-chemin; ouvrir les yeux, 'attention tendue; trem-
bler, le retrait; se tapir, le début de la fuite ; le battement rapide
ducceur, lerassemblement d’énergie pour fuir, etc. Maintenant
sicesactivitésvontjusqu’aleur achévement, c’est-a-dire si elles
suggerent la réaction supplémentaire qui se coordonnera dans
une réponse précise, nous aurons une peur judicieuse, c’est-a-
dire, de la circonspection. Par contre si elles ne suggérent pas
un mouvement supplémentaire qui acheve l'acte, certains de
ces facteurs, ou tous, se mettent a s’affirmer eux-mémes dans la
conscience(...] -ilyaalors confusion. De plus, chaque phase par-
ticuliére deI’acte, normale dans une coordination, par exemple
I'accélération du battement du ceceur, du fait qu’elle n’est plus
contrblée en 'absence de ses associés moteurs pertinents, est
exagérée et devient de plus en plus violente. [...] Le tremble-
ment témoigne [...] simplement de la méme dis-coordination
du coté dusysteme musculaire. On atteint un sommet d’indéci-
sion; nous commencons a faire une chose, puis une autre, mais
chaque nouvel acte vient se mettre en travers du précédent. En
gros, il y a une exagération des fonctions végétatives de l'acti-
vité, et un manque du coté moteur. [...] Ainsi ’'agent devient-il
entiérement absorbé par son propre état et incapable de faire
attention a I'objet. (EW 4: 164)

Je récapitule la critique que Dewey adresse a Darwin. Le premier
point est que I'’émotion ne précéde pas son expression comme occur-
rence ou état interne (ala fois physiologique et psychique). Dans’ana-

22 lyse, il ne faut pas partir de '’émotion exprimée, mais des propriétés



d’un mouvement orienté, considéré sous I’'aspect d’une «coordina-
tion réussie ou interrompue», et, ensuite, en dériver les types d’émo-
tion normale ou pathologique.

Le second point de la critique porte sur la méconnaissance de la
structure téléologique des émotions — ce qui a pour conséquence que
I'on n’est pas en mesure de distinguer les émotions des feelings et des
humeurs, qui, eux, ne sont pas relatifs a des actes orientés vers une
fin, et donc n’ont pas de contenu cognitif®.

Une troisieme critique concerne l'occultation de I'intentionna-
lité deI’émotion: une émotion normale a un «objet»; al’inverse, une
émotion pathologique est une émotion sans objet. Lémotion normale
implique une attitude «a I’égard » de son objet, qui est normalement
ajustée a une fin quelconque.

Dewey conclut son examen de la théorie des émotions de Darwin
parlerésumé suivant: « Nous pouvons dire que tout ce que l'on appelle
expression des émotions est, en réalité, la réduction a des attitudes
de mouvements [par exemple d’efforts, de mouvements de renfor-
cement, de saisie — LQ] et de stimulations utiles au départ.» (EW 4:
168). Jerappelle que le sous-titre de I’article de 1894 est « Les attitudes
émotionnelles», et que par «attitude» Dewey entend «une certaine
coordination de mouvements» héritée du passé: une attitude est ce
qui reste, sous la forme de tendances, d’une activité antérieure com-
pléte, effectuée pour elle-méme, ou d’actes qui ont été utiles par le
passé non pas entant qu'expressions d’émotions, maisen tant quactes
téléologiques (voir infra).

L’ERREUR DE JAMES

Dans le second article, Dewey évalue la théorie de James, selon
laquelle I’émotion n’est que le fait de percevoir et de ressentir (plus
ou moins consciemment) un changement corporel correspondant
aune réponse motrice a un stimulus, provoquée par une «décharge

23



nerveuse ». Pour James, en effet, les changements physiologiques ne
sont pas les résultats des troubles émotionnels suscités par une per-
ception évaluative d’un objet ou d’une situation, mais leurs causes:

Selon I'idée que 'on se fait naturellement de ces «émotions
fortes», nous percevrions d’abord I'objet qui les provoque ; puis,
cette perception engendrerait dans1’ame une affection ou senti-
ment, quiserait’émotion elle-méme; puis enfin, cette affection
s’exprimerait dansle corps, eny déterminant des modifications
organiques. Selon ma théorie, au contraire, ces modifications
suivent immédiatement la perception ; et c’est la conscience que
nousenavons, a mesure quelles se produisent, qui constitue l'émo-
tion comme fait psychique. Ainsi, d’aprés le sens commun, nous
perdons notre fortune, nous sommes affligés, et nous pleurons;
nous rencontrons un ours, nous avons peur, et nous fuyons; on
nous insulte, nous nous fachons, et nous frappons. Je prétends
que cet ordre est inexact, que le fait de conscience représenta-
tif n’est pas immédiatement suivi du fait de conscience affec-
tif, que les manifestations corporelles s’interposent entre eux,
que donc nous sommes affligés parce que nous pleurons, fichés
parce que nous frappons, effrayés parce que nous tremblons. Cet
ordre, a mon avis, est beaucoup plus rationnel que ’'ordre ordi-
naire, selon lequel nous pleurons, frappons ou tremblons parce
que nous sommes affligés, faichés ou effrayés, selon les cas. Sila
perception n’engendrait pas d’états corporels, elle resterait une
pure perception, pale, décolorée et sans la moindre chaleur émo-
tionnelle. Nous pourrions alors voir 'ours et juger que le mieux
est de fuir, entendre 'insulte et juger qu’il convient de frapper:
mais nous n’éprouverions ni frayeur ni colere, au sens ou ces
mots expriment une réalité psychologique. (James, 1909: 433)

Cequivientdoncen premier ce sont les changements corporels (en
particulier les changements viscéraux) directement provoqués par la
perception d’'un objet ou d’un fait, et '’émotion n’est rien d’autre que

24 la«résultante psychique d’'une somme de modifications organiques»



(ibid. : 438). Ces changements corporels sont induits par des sensa-
tions, c’est-a-dire par «des courants internes provoqués par des exci-
tations externes», ces courants internes étant des « processus ner-
veux» (ibid.).

Le modele de James est ainsi: perception de I'objet ('ours) ->
réactions nerveuses et sensations > changements physiologiques
intra-corporels (accélération du rythme cardiaque, par ex.) > réac-
tion organique instinctive (fuir) - conscience émotionnelle (peur).
Ce modele ne convainc pas du tout Dewey:

Lespoir, la peur, la joie, le chagrin, la terreur, 'amour sont trop
importants et trop pertinents dans notre vie pour n’étre que le
«ressenti» [«feel»] d’attitudes corporelles qui n'ont pas de sens
en elles-mémes. Si l'attitude est completement accidentelle,
alorsI’émotion elle-méme est brute et insignifiante. (EW 4:162)

Ce qu’il conserve du modeéle de James est le primat de la réaction
instinctive, qu’il adosse aux actes et aux mouvements constitutifs de
la perception. Ce qu’il modifie c’est a la fois la dépendance du cogni-
tif° (constitution idéelle de 'objet), de I'affectif (émergence de I’af-
fect) et du pratique (tendance a agir) par rapport a cette réaction ins-
tinctive, et la conception qu’a James des sensations. Cognitif, affec-
tif et pratique sont, pour Dewey, trois phases ou trois aspects de I'ex-
périence émotionnelle concréte.

Dewey accorde d’autant plus crédit a la théorie de James que
celui-ci reprend a Darwin I’'idée que la structure des changements
physiologiques, et celle des expressions faciales ou posturales des
émotions, sont les survivances, dans I’évolution, d’ajustements qui
ont été précédemment efficaces ou utiles. Il lit James d'une maniere
telle qu’il pense pouvoir le sauver des critiques qu'ont suscitées
ses formules & I'emporte-piece (voir supra: « Nous sommes affligés
parce que nous pleurons, fachés parce que nous frappons, effrayés
parce que nous tremblons»). En fait, explique-t-il, James n’analyse

25



26

pas ’expérience émotionnelle dans sa totalité concrete, parce qu’il
recherche l'origine ou la «base physique» des émotions; de ’expé-
rience émotionnelle il ne retient donc que I’'aspect «affects» ou la
phase «émois» («emotional seizure») ; lui échappe de ce fait I’émo-
tion «comme une totalité expériencielle ». De I’émotion réelle, par
exemple du fait d’étre en colére, il abstrait intellectuellement son
«feeling quale», le ressenti («feel») particulier que chacun a quand
il est en colére (EW 4:171).

La définition a laquelle aboutit la combinaison de la critique de
Darwin et de celle de James est la suivante:

Dans sa totalité, '’émotion est un mode de comportement qui
aun but [purposive], ou qui a un contenu intellectuel, et qui se
réfléchit aussi dans un ressenti [feeling] ou des affects, en tant
que valuation subjective de ce qui est objectivement exprimé
dans le but ou dans ’idée. [...] Si une attitude (émotionnelle)
est la réapparition, sous une forme modifiée, d'un mouvement
téléologique quelconque, et si les différences spécifiques de la
conscience émotionnelle sontlarésonance d’une telle attitude,
alors I'excitation émotionnelle est le processus ressenti d’une
prise de conscience [realization] d’idées. (EW 4 : 170-171)

...etpas,comme danslathéorie de James, larépercussion dansla
conscience de I'agent d’un changement corporel provoqué, via une
décharge nerveuse, par une réponse instinctive a un stimulus.

Cette définition sibylline demande a étre dépliée, notamment
quantal’articulation qu’elle propose des dimensions pratique, cogni-
tive et affective de I'expérience émotionnelle. En effet, pour remé-
dier alasimplification et al’abstraction de James, Dewey propose de
distinguer fonctionnellement ces trois phases dans le tout qu’est une
expérience émotionnelle concrete, et d’examiner leurs relations — il
prend toutefois bien soin de souligner que toutes les trois sont des
abstractions; elles ne sont pas des processus concrets. Sous son aspect



pratique, ’émotion «est une disposition, un mode de conduite, une
facon de se conduire» (EW 4 : 172). Quand nous attribuons un état
émotionnel & quelqu’un, nous lui attribuons par la méme «une cer-
taine attitude pratique » caractéristique de cet état; nous considérons
qu’il est disposé a se comporter d’une certaine maniere. Ainsi étre en
colere c’est étre porté a agir d’'une facon déterminée: crier, frapper,
partir en claquant la porte, etc. Ce que, précisément, ne prend pasen
comptel’'argument de James. La phase cognitive, quant a elle, corres-
pond a I'intentionnalité de I’émotion: celle-ci a un «objet», qui est,
pourI’'essentiel, de nature idéelle. C’est pourquoil’émotion normalea
un «contenu intellectuel ». Ainsi, habituellement quand on a peur, on
a peur de quelque chose, et cet «objet » est défini intellectuellement
par desidées. Mais cela ne veut pas dire que I’émotion est provoquée
par des pensées ou une réflexion qui la préceédent. Enfin, comme on
vient de le voir, 1a phase affective ou I'excitation émotionnelle est «1a
valuation subjective de ce qui est objectivement exprimé dans le but
oudansl'idée» (EW 4:171).

Un pas de plus consiste a ordonner ces trois phases, dimensions
ou aspects, et, pour cela, Dewey s’appuie sur I'idée de James que ce
qui est premier c’est une réaction instinctive d’ordre organique (une
impulsion). Il en tire la conclusion que la phase pratique, c’est-a-dire
le mode de comportement,

[...]estlachose premiére [primary] et [que] les deux autres phases
- I'idée et 'excitation émotionnelle - se constituent ensemble
au méme moment; elles représentent la tension du stimulus
etdelaréponse al'intérieur de la coordination qui constitue le
mode de comportement. (EW 4 : 174)

Sitelestlecas,l’'objet de’émotion n’est pas appréhendé consciem-
ment comme tel, et ne procede pas d’une réflexion, de pensées ou de
la formation d’images mentales. Et ce n’est pas une appréhension
consciente ou une évaluation réfléchie de la situation qui déclenche
laréaction instinctive. Celle-ci n’est une réaction ni a I’objet concret,

27



28

car il n’a pas encore de valeur déterminée (I'ours face auquel on se
trouve subitement, dans 'exemple de James), ni a une idée de cet
objet (une idée, variable, d’ours). Elle est, fondamentalement, une
affaire de «coordination instinctive de deux tendances organiques »
pour traiter une situation. Et c’est cette réaction instinctive qui déter-
mine la qualité ou la valeur spécifique de I'objet de '’émotion et en
fait I'objet spécifique qu’il est («this object») — selon le principe que
la réponse, notamment motrice, sélectionne le stimulus et le confi-
gure dans sa valeur propre (voir supra) :

Laréaction n’a paslieusurlabase del’appréhension d’'une qua-
lité quelconque dansl’objet; elle alieu surlabase d’'une habitude
organisée, d’une coordination organisée d’activités, dont I'une
stimule 'autre instinctivement. C’est le résultat de cette coordi-
nation d’activités qui constitue, pour la premiére fois, I'objet avec
la signification qu’il a - terrible, plaisant, etc. - [i.e. le contenu
intellectuel de I'’émotion - LQ] ou qui constitue une émotion réfé-
rant al’un oul’autre objet [I’Affect ou le «feel » - LQ]. (EW 4:175)

Ce qui est donc premier ce n’est pas la sensation mais la coordi-
nation d’ensemble de certaines activités organiques (sensorielles,
motrices et végétatives), qui, lorsqu’il y a émotion, ne se fait pas sans
anicroche. Ainsi dans le cas de la peur de I'ours,

«L'ours»[«'objet» - LQ] est constitué par les excitations de l'ceil,
les centres tactiles coordonnés, tout comme la «terreur » [I’Af-
fect — LQ] I'est par les perturbations des systémes musculaires
et glandulaires. La réalité, la coordination de ces activités par-
tielles, est cette activité d’ensemble que 'on peut décrire aussi
bien comme «cet ours terrifiant», que comme «Oh, comme
jai peur». Il s’agit de la méme expérience concréte réelle. Et
«l’ours», considéré comme une expérience, et I’«effroi», consi-
déré comme une autre expérience, sont des distinctions intro-
duites par la réflexion sur cette expérience; ils ne sont pas des
expériences séparées. (EW 4 :176)



En d’autres termes encore, «c’est le mode de comportement, ou
la coordination des activités [notamment un certain acte de voir qui
prépare d’autres actes — LQ], qui constitue le contenu idéel de '’émo-
tion tout comme I’Affect ou le “ressenti” [“feel”] » (EW 4 : 180).

L’«objet»del’émotion - 1’'ours, dans ’exemple, qui n’est pas 'ours
enchaireten os, mais'ours avec une signification/valeur déterminée
- procéde ainsi d’'une stimulation sensori-motrice quile précéde: «Il
n’est pas l'objet particulier deI’émotion tant que le mode de compor-
tement n’a pas surgi.» (EW 4 :181). Il ne s’agit pas encore du compor-
tement qui consiste a fuir, plutdt de celui qui consiste a bien regarder,
écouter, examiner le comportement de I’ours pour se faire une idée
de ses dispositions, appréhender les conditions environnantes, etc.
C’est ce comportement qui constitue a la fois I’«objet » et '« Affect».

Sil’on continue avec cet exemple, il convient de dire que le mode
de comportement

[...] véhicule avec lui I’'idée de I'ours comme cible d’un certain
mode d’action, ainsi que le «ressenti» [« feel »] de notre réaction.
Il est brun et attaché — un bel objet & regarder. Il est doux et en
peluche - un objet «esthétique » a apprécier. [...] Il est affamé
et en colére — un objet «féroce » qu’il faut fuir. La conscience de
notre mode de comportement comme fournissant des données
pour d’autres actions possibles constitue I'ours en contenu objec-
tifouidéel. La conscience du mode de conduite comme quelque
chose en soi - regarder, caresser, courir, etc. — constitue le res-
senti émotionnel. Dans toute expérience concrete de’émotion,
cesdeux phasessont unies sur le plan organique dans une seule
pulsation de conscience. (EW 4 : 180)

C’est aussi toujours du point de vue de I’acte final dans une acti-
vité sérielle (caresser, contempler, fuir) que I’«objet » est constitué
pour ce qu’il est dans sa spécificité.

29



30

Apparait ici un point essentiel de la conception de '’émotion de
Dewey, qui sera repris dans différents textes ultérieurs: I’expérience
émotionnelle concréte est distribuée sur 'environnement et sur l’'or-
ganisme, et comme toute activité vitale de nature processuelle, elle
estunetransaction, et elle est de nature temporelle et sérielle. Les dis-
tinctions que 'on peut y opérer (organisme/environnement ; stimu-
lus/réponse ; phases ou dimensions, etc.) et les termes utilisés pour la
nommer sont introduits par une réflexion sur I’expérience concrete:
«Nous devons insister encore une fois sur le fait que I'objet qui fait
peur et’émotion de peur sont deux noms pour la méme expérience. »
(Ibid. : 20). Lémotion est fonction de choses objectives. Comme I'ex-
plique Mark Johnson, évoquant la théorie de Dewey:

Les émotions sont des processus des interactions entre ’'orga-
nisme et 'environnement. [...] Quand je dis que j’ai peur «de la
situation» ou «de ce qui arrive », je ne suis pas un agent com-
plétement indépendant de ma situation. Je suis ce que je suis
danset a travers ma situation qui change. (Johnson, 2007: 66-67)

La qualité de la situation fait partie de I’état émotionnel du sujet,
et vice-versa.

On est spontanément porté, comme James, a hypostasier ’'aspect
«ressenti» des états émotionnels et a I'appeler un «feeling». Mais on
occulte alors la contribution non seulement de la réaction instinc-
tive, mais aussi de la situation, de sa qualité prédominante en parti-
culier. Les émotions n'ont pas d’existence autonome. C’est un point
fortement souligné par Dewey dans son fameux article « Qualitative
Thought», puis dans Art as Experience:

L’'idée qu’un «feeling» désigne une entité psychique indépen-
dante toute faite est un produit de la réflexion qui présuppose
la présence directe d’'une qualité en tant que telle. « Feeling » et
«felt» sont des noms pour une relation de qualité. Quand, par
exemple, quelqu’un est en colére, la colére est le ton, la couleur,



la qualité omniprésents des personnes, des choses et des cir-
constances, c’est-a-dire d’une situation. Quand nous sommes
en colére, nous ne sommes pas tant conscients de la colere que
de ces objets dans leurs qualités immeédiates et uniques. Dans
une autre situation, la colere peut apparaitre comme un terme
distinct, et I'analyse peut alors I'appeler une sensation ou une
émotion. Mais nous sommes alors passés dans I'univers du dis-
cours, et la validité des termes de celui-ci dépend de l’existence
dela qualité directe du tout de la situation antérieure. [...] Nous
faisons de la colére un objet d’analyse, et ne sommes plus en
coléere. (LW 5:248)

COORDINATIONS ET RUPTURES
DE COORDINATION

Revenons alacoordination d’activités impliquée dans les émotions:
de quelles activités s’agit-il au juste ? La réponse a cette question n’est
pas des plus simples dans les articles de Dewey. Dans le premier
article, Dewey insiste sur la coordination organique des deux types
d’activité que sont les activités sensori-motrices, voire les «activi-
tés sensori-idéo-motrices », et les activités végétatives, les secondes
étant subordonnées aux premiéres. Dans’'expérience émotionnelle,
les activités motrices se traduiraient, comme stimuli, dans1’«objet »,
tandis que les activités végétatives le feraient dans la réaction ou la
réponse al’«objet». Tout organique qu’elle soit, cette coordination est
téléologique: elle est orientée vers une fin, I'achévement d’une série
d’actes commencée. Le mode de comportement ou d’action qu’est
I’émotion serait sous tendu par cette coordination organique téléo-
logique. Cette explication sera maintenue sous des formes diverses
dans les textes ultérieurs, mais sans référence a la coordination des
activités motrices et végétatives. Il s’agira aussi bien de coordina-
tion du stimulus et de la réponse que de coordination des activités
de contact et des activités visuelles-motrices.

31



32

Une approche quelque peu différente de cette coordination d’ac-
tivités apparait dans les considérations de Dewey sur I’'inhibition.
Sur ce point aussi il entend corriger la théorie de James. L'inhibition
seraiten effet occasionnée parlacoordination d’activités organiques
conflictuelles. S’iln’y avait pas de conflit d’impulsions, de tendances
oud’attitudes, iln’y aurait pas d’émotion, car les habitudes pourraient
sedéployer sans heurt. Onl’adit,I’émotion est le propre d’une activité
divisée. Il y ainhibition tout simplement parce que, lorsque les acti-
vités sont en rupture de coordination, leur réajustement requiert une
reconstruction de chacune «comme partie intégrante de I’acte com-
plet». Or cette reconstruction n’est pas instantanée. Précisément, «la
période d’émoi maximal correspond a cette période d’ajustement»
(EW 4:181). L'inhibition n’est donc pas une suppression, ce qu’elle
est chez James; elle est une contention. Par exemple, les activités
motrices initiales ne cédent pas la place aux activités d’ordre végé-
tatif: elles persistent en elles-mémes, mais sont contenues, et c’est le
maintien de leur tension qui permet que les deux types d’activités se
renforcent mutuellement et contribuent ensemble a un acte unifié.

Enfaitil ne s’agit passeulement de coordonner des activités orga-
niquesou des phases d’activité désajustées, mais aussi des «tendances
impulsives primaires» contradictoires ou conflictuelles, qui, pour
une part, correspondent a des actes qui, par le passé, ont été en eux-
mémes des activités completes:

Des actes, qui, par le passé, ont été des activités completes, se
présentent maintenant comme des phases contemporaines
d’une activité. Dans la mesure ol chacun a été jadis complet
en lui-méme, il y a une lutte de chacun pour absorber ou nier
l'autre. Il doit y avoir soit absorption/négation, soit réajustement
entrainant I'apparition d’'une nouvelle totalité, ou coordina-
tion, dans laquelle chacun devient un facteur contributif. Une
fois I'inhibition accomplie, par déplacement d’un facteur ou
par reconstruction des deux facteurs en compétition, I’Affect
s’éteint. (EW 4:182)



L’Affect correspond ainsi a la sensation de la tension dans une
coordination problématique des activités.

C’est en effet sous la forme d’attitudes ou de tendances instinc-
tives a agir que se présentent ces actes, ou ces mouvements, qui ont
été accomplis pour eux-mémes dans le passé, et ont été complets:

C’est donc dans la réduction d’activités réalisées pour elles-
mémes dans le passé a des attitudes servant désormais comme
facteurs contributifs, ou comme facteurs de renforcement
ou de contrdle, dans une activité plus large, que nous avons
toutes les conditions d’une perturbation émotionnelle élevée.
[...] Lattitude représente une récapitulation de milliers d’actes
accomplis antérieurement, de buts atteints précédemment;
la perception ou I'idée représente des multitudes d’actes qui
peuvent étre faits, de fins sur la base desquelles on peut agir.
(EW 4:185)

Ontrouve dans le méme article d’autres formulations de laméme
idée, celle-ci par exemple: I'’émotion est liée a I’effort de I'organisme
pour «ajuster ses habitudes formées, ou ses coordinations du passé,
aux nécessités présentes, telles que révélées par la perception ou
I'idée» (EW 4 :185) ; ou encore, elle est liée a son effort pour «ajuster
l’activité organique représentée par l'attitude avec celle qui repré-
sente I’'idée ou la fin» (EW 4 : 188). Dans cette perspective, I'’émo-
tion est « psychologiquement, I’ajustement ou la tension de ’habi-
tude et de I’idéel, et les changements organiques dans le corps sont
I’élaboration littérale, en termes concrets, de la lutte d’ajustement »
(EW 4 :185). Quoi qu’il en soit, c’est une perturbation de la coordina-
tion fonctionnelle del’activité, réalisée par les habitudes, ou une ten-
sion entre des tendances contradictoires a I’action, qui est la base de
I’émotion. La ot il n’y a pas de perturbation, ou encore la ot la coor-
dination est immédiate et complete, il n’y a pas d’émotion. Comme
le dit Jim Garrison, dans une bonne reconstitution de la théorie des
émotions de Dewey:

33



34

Affectet cognition|...] émergent comme phases al’intérieur d’'un
processus d’une durée et d’'une extension pluslarges danslequel
I'agent dela conduite s’efforce de coordonner fonctionnellement
son comportement (mouvement). (Garrison, 2003: 418)

La psychologie des émotions de Dewey a paru bancale a nombre
de psychologues du xxe siecle, parce qu'elle fait dériver I'évaluation
(Pappraisal) et ’émotion d’une activité (voir, par exemple, la critique
de Magda Arnold (1960)"). Leur objection est qu’il faut avoir reconnu
et qualifié I'objet percu pour trouver ’action a accomplir. La séquence
qui leur parait la plus vraisemblable est: perception - estimation >
émotion - action. Parexemple, «je vois d’abord quelque chose, je réa-
lise ensuite que c’est dangereux — et aussitot, j’ai peur et me mets a
courir» (ibid. :178). Manifestement ces psychologues ne comprennent
pas comment on peut faire de I’activité la base de la perception et de
la sensation, de la connaissance et de I'’émotion. C’est pourtant ce
que Dewey a clairement expliqué dans son article sur I’arc réflexe.
On retrouvera plus tard les mémes idées chez Merleau-Ponty avec la
notion d’«intentionnalité motrice ».

AU-DELA D’UNE PSYCHOLOGIE
FONCTIONNELLE DE LEMOTION

«La qualité esthétique qui donne a l'expérience

sa complétude et son unité [est] de nature
émotionnelle. [...] Lexpérience est émotionnelle mais
elle nest pas faite d’une série d’émotions séparées. »
(LW 10:48)

Dans Art as Experience, Dewey adopte, pour analyser la dimension
émotionnelle de I'expérience — I’émotion y devient une «qualité» de
I’expérience —, un autre registre que celui de la psychologie fonction-
nelle et de I'analyse des activités organiques. Quarante ans séparent
cetouvrage des premiers articles. Entre-temps, Dewey a mis’accent
surdeux aspectsdel’dmotion assez peu développés dans ces articles.



Le premier est la reprise d’un autre aspect de la théorie de James,
que ce dernier avait souligné dans sa réponse aux objections qui lui
avaient été faites: I'insertion de '’émotion dans une situation quali-
tative™ Dewey liera de plus en plus €troitement '’émotion a la struc-
ture dramatique des situations, et a leur qualité unique diffuse. Le
second aspect est la volonté de pousser encore plus loin la «dé-sub-
jectivation» del’émotion. Dewey n’aura de cesse de rappeler le fonde-
ment objectif des réponses émotionnelles. On peut dire qu’il congoit
les émotions comme «distribuées» (comme on parle aujourd’hui de
«cognition distribuée ») : '’émotion est distribuée sur 'organisme et
I’environnement; elle est ala fois dans 'organisme et dans 'environ-
nement. Il en va ainsi, d’abord, parce que les propriétés de I’objet de
I’émotion sont objectives - le caractére effrayant de 'objet dont on a
peur n’est pas simplement une vue de I’'esprit ou un produit del’ima-
gination; et il n’est pas non plus simplement fonction de la sensiti-
vité del’'organisme. Lorsque I'’émotion est purement subjective, et ne
correspond pas a «une situation existentielle », elle frise la patholo-
gie. Il en va ainsi, ensuite, parce que I'expérience est une transaction
co-opérative entre 'organisme et 'environnement, qui repose sur
une composition d’énergies venant de l'un etdel’autre, dont1’énergie
émotionnelle, et sur un véritable «travail » effectué parles émotions®.

FEELING ET EXPERIENCE IMMEDIATE

Lanouvelle approche de I'’émotion esquissée dans Art as Experience
doit probablement beaucoup a I'intérét que porte a I'’époque Dewey
a Peirce, et a sa théorie de la qualité, a laquelle il consacre un article
substantiel en 1935, intitulé « Peirce’s Theory of Quality». En 1931
«Qualitative Thought » fait déja écho aux trois catégories de Peirce.
Cetarticle témoigne aussi de ’attention que Dewey, al’époque, porte
aladimension affective et émotionnelle de toute expérience®. Toute
pensée, soutient-il, commence par I'appréhension sensible/affective
delatotalité non analysée qu’est la qualité unique d’une situation. En
tant qu'association contrdlée d’objets et d’idées, la pensée est contro-
l1ée parla qualité d’'une situation, qualité qui «existe immédiatement

35



36

ou est 1a comme force brutale » (la « priméité » et la «secondéité» de
Peirce) ; on en a une expérience directe et non-réflexive, c’est-a-dire
une expérience immeédiate sur le mode de 'intuition ou du feeling.
Dans la pensée la situation elle-méme n’est pas énoncée: «Elle est
prise pour allant de soi, “comprise”, ou implicite dans toute symbo-
lisation propositionnelle.» (LW 5:247).

La saisie de la qualité d’une situation n’a lieu que si on en a une
expérience directe: «Un aveugle peut comprendre lathéorie delacou-
leur et la place, dans cette théorie, de ce qui est appelé rouge; mais
rouge en tant que qualité immeédiate ne peut pas étre présent dans
son expérience.» (LW 11: 91). Et Dewey de lier étroitement qualité et
totalité: « L'unité et la totalité de I'expérience est celle de la qualité, et
réciproquement.» (LW 11:91). Car la qualité «appartient au domaine
del’occurrence de n’importe quelle expérience unique et totale, sans
tenir aucunement compte d’'une quelconque référence cognitive ou
réflexive » (LW 11: 93).

Maintenant, si on passe de I'analyse logique a la description psy-
chologique, on entre dans un nouvel univers de discours dans lequel
ala«priméité» correspond le feeling, ala «secondéité » le conatif (I'ef-
fort), et a la «tiercéité» la rationalité de la pensée cognitive. Ce qui
veut dire:

Psychologiquement, c’est a travers le feeling (incluant la sensa-
tion comme telle) que les qualités se présentent dans ’expé-
rience [priméité — LQJ ; c’est a travers des expériences volitives
que l’existence, en tant qu’affaire d’action-réaction, est réalisée
dans I'expérience [secondéité - LQ], et c’est a travers la pensée
que des continuités sont expériencées [tiercéité - LQ]. (LW 11:93)

EtDewey determiner parle commentaire d'une citation de Peirce:
«Le feeling est le vrai représentant psychique de 'immeédiat tel qu’il
estdans sonimmeédiateté, du présent dans sa présence directe, posi-
tive.» (LW 11:93). C’est, dit Dewey, ce qui est essentiel dans la théorie



de Peirce. Mais il ne s’agit pas pour autant de définir la qualité en
termes de feeling ou d’identifier la qualité au feeling; c’est plutét I'in-
verse qu’il faut faire:

Tout ce qui peut étre appelé feeling est défini objectivement en
référence a une qualité immédiate: tout ce qui est du feeling,
qu’il s’agisse du rouge, d’'un caractére noble ou du Roi Lear, 'est
d’une qualité immeédiate quand elle est présente en tant qu’ex-
périence. (LW 11:94)

LE TRAVAIL DES EMOTIONS

On trouve aussi déja en partie chez Peirce la conception de I'opérati-
vité des émotions que Dewey va développer dans Art as Experience
(voir Chevalier, 2007). Pour celui-ci en effet '’émotion est dans I'ex-
périence une force de sélection et de composition d’éléments perti-
nents, un agent de complétude de I'expérience, un facteur de liaison
et d’'unification, et aussi un opérateur du passage de I’'idéel a la pra-
tique ainsi que de I'idéal a I’action, et c’est en cela que consiste son
travail. « Travail », C’est le terme que Dewey utilise lui-méme:

C’est seulement quand la libération [de 1’énergie émotion-
nelle] est ajournée et ne surgit qu’au terme d’une succession de
périodes ordonnées d’accumulation et de conservation, décou-
pées en intervalles par des pauses récurrentes d’équilibre, que
lamanifestation de I'’émotion devient une véritable expression,
pourvue d’une qualité esthétique. L'énergie émotionnelle conti-
nue d’opérer [continues towork], mais dans ce dernier caselle réa-
lise un vrai travail [does real work] ; elle accomplit quelque chose
[it accomplishes something]. Elle évoque, assemble, accepte, ou
rejette souvenirs, images, observations, et lesincorpore dansun
tout [and works them into awhole] de part en part harmonisé par
un méme sentiment émotionnel immeédiat. En résulte un objet
completement unifié et différencié [distinguished]. Larésistance
offerte a I'expression immédiate de I'’émotion est précisément

37



38

ce qui la contraint a revétir une forme rythmique. (LW 10: 160;
trad. mod.)

L’analyse del’¢motion dans Art as Experience est étroitement liée
ace quereprésente le fait d’«avoir une expérience ». Avoir une expé-
rience estun phénomene tout a fait spécifique: ona«une» expérience
quand onréussita harmoniser et a unifier dans un toutintégré les atti-
tudes, les actes et les événements, a rendre justice a la situation dans
saglobalité, abien s’ajuster a’'environnement, ou encore a assurer la
sérialité du traitement de lasituation. Le contraire est 'éparpillement,
la dispersion, le manque d’attention, la déliaison de la conduite, son
caractere désordonné, le manque d’ajustement a ’'environnement,
etc. L'émotion peut étre un obstacle a cette intégration, notamment
quand elle estimmédiatement déchargée, ou quand le subi n’est pas
suffisamment équilibré par une réponse active, par exemple quand
I'affect prend toute la place:

En réalité une personne submergée par une émotion est, par
1a méme, incapable de I'exprimer. [...] Lorsqu’on est sous I'em-
prise d’une émotion, on subit de fagon trop passive [too much
undergoing] [...] et 1a part de réaction active est trop faible pour
donner lieu a une relation équilibrée [...]. Dans les cas ol1 ’émo-
tion est extréme, elle a pour effet de désorganiser le matériau
plutét que de 'organiser. L'insuffisance d’émotion transpa-
rait dans un produit froidement «correct». L'exces d’émotion
empéche les phases nécessaires d’élaboration et de définition
des parties. (LW 10: 75; trad. mod.)

Mais I’émotion, qui est une énergie, peut aussi étre le facteur de
production d’une expérience, grace a son travail de sélection des €1é-
ments et de leur intégration dans un tout (I'intégration étant le cri-
tere de complétude de I'expérience). Elle peut I’étre a deux condi-
tions: qu’elle soit plus qu’'un réflexe automatique; et qu’il n’y ait
pas de décharge immédiate - il faut que ’énergie émotionnelle soit
maintenue et qu’elle soit investie dans la conduite comme force



organisatrice; '’émotion se développe alors «en une série d’actes
continus» (LW 10: 73).

Une émotion est plus efficace que n’importe quelle sentinelle
faisant bonne garde. Elle déploie ses tentacules en direction
de ce qui lui est proche, de ce qui la nourrit et la méne jusqu’a
son terme. [...] Lopération de sélection de matériaux, exercée
avec tant de puissance dans une série d’actes continus par une
émotion qui se développe, extrait de la matiere d’'une multi-
tude d’objets séparés a la fois numériquement et spatialement,
et condense ce qui est abstrait en un objet qui est un abrégé des
valeurs appartenant a eux tous. (LW 10 : 73 ; trad. mod.)

Dewey s’intéresse alors au mode d’opération de I’émotion dans
I’acte d’expression:

Dans le développement d’un acte expressif, '’émotion opere
comme un aimant qui attire vers lui le matériau approprié:
approprié dansla mesure ouil a une affinité émotionnelle expé-
riencée avec I'état d’esprit déja en mouvement. La sélection et
I'organisation du matériau sont a la fois une fonction etuntestde
la qualité de I'’émotion éprouvée. [...] Oui, I'émotion doit opérer.
Mais elle travaille a réaliser la continuité du mouvement, l'uni-
cité [singleness] de I'effet au milieu de la variété. Elle sélectionne
le matériau et décide de son ordre et de son agencement. Mais
elle n’est pas ce qui est exprimé. (LW 10 : 75; trad. mod.)

Un point important pour comprendre cette opérativité de 1'émo-
tion est la prise en compte du caractere rythmé de ’expérience.
Celle-ci n’est pas un «flux uniformément régulier » ; elle est faite de
variations et de changements, avec des engagements, des pauses, des
suspenses, et une distribution équilibrée d’énergies contraires. Cette
«variation ordonnée des changements» (variation non seulement
d’intensité, mais aussi « modulation de tout le substrat qualitatif») est
en partie I'ceuvre de I'’émotion, quand elle n’est pas immédiatement

39



40

relachée. Celle-ci varie aussi en fonction des changements d’inten-
sité de I'effort, du succes ou de I’échec de celui-ci, ainsi que des fluc-
tuations des résistances, obstacles et contrariétés rencontrés. Lorsque
I'expérience est rythmée, «chaque pulsation [beat], en différenciant
une partie dans le tout, ajoute a la force de ce qui précédait, tout en
créant un suspense qui appelle 'advenue de quelque chose» (LW 10:
159; trad. mod.). On a alors affaire «a des énergies qui résistent les
unes aux autres» :

Chacune augmente d’intensité pendant une période détermi-
née, mais réprime dans le méme temps une énergie de sens
contrairejusqu’a ce que celle-ci puisse I'emporter surla premiere
quis’est mise en repos durant’activation de l'autre. Ainsil’opé-
ration s’inverse [...]. A l'instant du renversement, il y a un inter-
valle, une pause, un repos, grace auxquelsl’interaction des éner-
gies contraires est définie et rendue perceptible. La pause est
un équilibre, une symétrie de forces antagonistes. (LW 10 : 159)

L'expérience reste «inaboutie, mécanique, ou lache et diffuse»,
si ne s’instaure pas une «relation ordonnée d’accumulation, d’op-
position, de suspense et de pause orientée vers une consommation
finale» (LW 10: 160).

Cette approche deI’émotion dépend pour une bonne part des cri-
téres que choisit Dewey pour définir ce qu’est «avoir une expérience»:
I'intégration etlaconcordance; uneinterpénétration harmonieuse du
selfet des conditions objectives de I'’environnement. Par ailleurs, elle
est aussi profondément liée au statut qu’il accorde alI’'art et al’esthé-
tique:c’estdansladimension esthétique del’expérience humaine que
se manifestent le mieux ladynamique de celle-ci, ses caractéristiques
et ses possibilités, dans lesquelles I'’émotion joue un rdle central :

J’ai parlé de la qualité esthétique qui donne a I'expérience sa
complétude et son unité comme étant de nature émotionnelle.
Cette remarque peut poser probléme. Nous sommes enclins a



nous représenter les émotions comme des choses aussi simples
ethomogenes que sontles mots quiles désignent. Lajoie, le cha-
grin, ’espoir, la peur, la colére, la curiosité sont envisagés comme
si chacune de ces émotions était en soi une sorte d’entité qui,
lorsqu’elle apparait, est déja entiérement constituée [a sort of
entity that enters full-made upon the scene], une entité dont la
durée, courte oulongue, est sans rapport avec sa nature, pas plus
que ne le sont son développement et son évolution. En fait, les
émotions (quand elles ont un sens) sont des qualités d’une expé-
rience complexe qui progresse et évolue [moves and changes). Je
précise, quand «elles ont un sens», car autrement, elles ne sont
que les explosions incontrolées [outbreaks and eruptions] d’'un
enfant perturbé. Toutes les émotions sont liées aun drame [qua-
lifications ofadramal] et elles changent au fur et a mesure que ce
drameévolue. [...]. L'expérience est émotionnelle mais elle n’est
pas faite d’une série d’émotions séparées [but there are no sepa-
ratethings called emotionsinit]. Delaméme facon, les émotions
sontattachéesaux événements et aux objets dansleur évolution
[movement]. (LW 10:148)

RETOUR SUR DARWIN
ET LEXPRESSION DES EMOTIONS

Dans Art as Experience, Dewey reprend sa critique de Darwin sur la
question de I'expression des émotions, mais il I’enrichit considéra-
blement. Il déplace aussi complétementla compréhension ordinaire
de ce qu'est cette expression. Son argument est, d’une part, que l'ex-
pression ne consiste pas en un simple processus d’extériorisation ou
dedécharge d’'une émotion «formant un toutensoi» (LW10:173) -1a
manifestation directe d’'une émotion n’est pas du tout son expression
-, d’autre part, qu’il ne faut pasisoler I’acte d’expression de I’expressi-
vité propre al'objet expressif, qui est faconné dans un médium parti-
culier — gestes, postures corporelles, langage, bois, pierre, son, lignes,
couleurs, etc. (voir le chapitre 5 d’Art as Experience) : « Lémotion
trouve sa forme et son €lan quand elle est dépensée de facon indirecte

41



42

dans la recherche et 'agencement d’'un matériau, et non lorsqu’elle
estdirectement dépensée.» (LW 10:76). Cette mise en forme requiert
la médiation d’'une forme ou d’une autre de pensée (on peut penser
en termes de couleurs, de tonalités ou de formes, comme on peut le
faire en mots et en symboles; il y a méme une «pensée affective»).
La premiére partie de 'argument faisait déja partie de la critique de
Darwinen1894;laseconde partie est nouvelle et étroitement liée non
seulement a I'analyse de la qualité esthétique de 'expérience, mais
aussi a la conviction qu’a acquise Dewey que les habitudes émotion-
nelles peuvent étre éduquées, en étant soumises non pas a la raison
mais a la «méthode de I'intelligence™».

Contrairement a ce que pensait Darwin, exprimer c’est plus que
donner libre cours auneimpulsion, plus qu’extérioriser une émotion
sans contrOle, par exemple plus quévacuer sa colere:

La conception selon laquelle 'expression est I’extériorisation
directe d’'une émotion complete en elle-méme implique logique-
ment que I'individualisation est sans réalité [specious] et externe.
En effet, elle implique que la peur est de la peur, I'allégresse de
I'allégresse, I'amour de I'amour - chaque émotion étant géné-
rique, et différenciée intérieurement uniquement par des diffé-
rences d’intensité. [...] Il n’y a pas, si ce n’est nominalement, de
chosetelle que I’émotion de peur, de haine, d’amour. Le caractére
unique et original [unduplicated] des événements et des situa-
tions vécus [experienced] imprégne I'’émotion qui est suscitée.
Si c’était la fonction du discours de reproduire ce a quoi il fait
référence, nous ne pourrions jamais parler de peur, mais seule-
ment de peur-de-cette-automobile-qui-approche, avec tous les
détails précisant le temps et le lieu [...]. Une vie humaine serait
trop courte pour rendre avec des mots une seule émotion. (LW
10:73; trad. mod.)



Dewey reprend une remarque qu’il avait déja faite dans ses articles
de 1894/95: c’est sous le regard ou I'interprétation d’un observateur
qu’un acte est expressif’:

Lespleursoulessourires d'un nouveau-né peuvent étre expres-
sifs pour la mére ou la nourrice et n’étre pas pour autant un acte
d’expression de sa part. Pour l'observateur, il s’agit d'une expres-
sion parce qu’elle le renseigne sur I’état de I'enfant. (LW 10: 67)

C’est lorsque I’enfant prend conscience du sens de ce qu’il fait, et
notamment des conséquences de ses actes, et de ce qu’ils peuvent
susciter comme réactions, que ceux-ci deviennent expressifs. Il les
accomplit alors délibérément: «Il commence a diriger et a ordonner
sesactivités par rapport aleurs conséquences» souhaitées (LW 10: 68).

En deuxiéme lieu, 'expression est un développement, pas une
évacuation, et pas «une production instantanée» (LW 10 : 70) parce
qu’elle «gere des conditions objectives» (objets de I’environnement
qui résistent) et qu’elle faconne des matériaux pour donner forme
a une excitation ou une effervescence. C’est pourquoi I'expressivité
n’est pastant celle du sujet que celle du matériau mis en forme. En troi-
sieme lieu, I'expression requiert que ces matériaux soient employés
comme moyens ou véhicules:

L’acte qui exprime la bienvenue a recours au sourire, a la main
tendue, au visage qui s’éclaire, non pas consciemment, mais
parce que ces signes sont devenus des moyens organiques
de communiquer la joie de rencontrer un ami qui est cher.
(LW 10:69)

Enfin, pour qu’ily aitune véritable expression de I'’émotion, il faut
qu’il y ait inhibition de I'impulsion ou de '’émotion originelle, c’est-
a-dire conservation de son énergie pour qu’elle donne lieu a un déve-
loppement ordonné (LW 10 : 160).

43



Lk

Voici en quels termes Dewey résume sa critique de Darwin dans
Artas Experience:

Létude de Darwin intitulée Lexpression des émotions — qui porte
plusexactement surleur décharge - est remplie d’exemples de ce
qui se produit quand une émotion se réduit a un état organique
se donnant libre cours sur 'environnement sous forme d’une
action directe manifeste [du genre: acces de chagrin, éclats de
rire, grimaces, bouderies, convulsions, coups de poing lancés
furieusement - LQ]. C’est seulement quand la libération com-
pléte est ajournée et n’a finalement lieu qu’a travers une succes-
sion de périodes ordonnées d’accumulation et de conservation,
délimitées en intervalles par des pauses récurrentes d’équilibre,
que lamanifestation de '’émotion devient une véritable expres-
sion, pourvue d’'une qualité esthétique. (LW 10 : 160)

L’EXPRESSION COMME INTERACTION

Tout I’effort de Dewey consiste a dépasser une vision subjectiviste
de I’émotion, en réintroduisant, a coté des impulsions internes, des
habitudes et del’énergie organique, «un environnement d’objets qui
résistent», des énergies issues de I'environnement, et la transforma-
tion de matériaux naturels (sourires, larmes, sons, couleurs, etc.) en
véhicules ou moyens de configuration d’'un sentiment ou d’une émo-
tion. Entout cas, I’expression d’une émotion ne peut pas étre le « pro-
duitdirectet vierge» (LW 10:70) desimpulsions ou de I’effervescence
interne. Commentant laremarque de Samuel Alexander sur la poésie,
disant «le poéme est arrach€é au poéte par le sujet quil’excite », Dewey
écrit: «Le résultat exprimé est arraché au producteur par la pression
exercée par des choses objectives sur les impulsions et les tendances
naturelles.» (LW 10 : 70). Ce qui signifie que I’expression «est elle-
méme une interaction qui se poursuit entre quelque chose provenant
delapersonne et d’autre part des conditions objectives, processus au
coursduquelles deux composantes acquierent une forme et un ordre
qu’elles ne possédaient pas au départ» (LW 10 : 71).



Par ailleurs ce qui provient de la personne (le « matériau intérieur »)
comporte, outre I'impulsion, I’excitation et I'’émotion, des attitudes,
desimages, des valeurs et des significations provenant d’expériences
antérieures, qui, lorsqu’elles sont sollicitées, «se transforment en
pensées et en émotions conscientes, en images empreintes d’émo-
tion» (LW10:71). Dewey précise cependant que ces éléments qui pro-
viennent de I'expérience antérieure « proviennent d’un self dont on
n’a pas une connaissance consciente » (LW 10 : 71).

Il fautlarencontre entre ce matériau intérieur et ’environnement
pour qu'une impulsion immédiate conduise a une expression:

Pour susciter I’excitation indispensable, il faut qu’il y ait quelque
chose en jeu, quelque chose de capital et dont le dénouement
est incertain [...]. Une chose certaine ne nous stimule pas émo-
tionnellement. Par conséquent, ce n’est pas une simple excita-
tion qui est exprimée mais de I’excitation-a-propos de-quelque
chose. (LW 10:72)

EtDewey derappelerle caractéreintentionnel deI’émotion: «Une
émotion est dirigée vers quelque chose d’objectif, elle provient de
quelque chose d’objectif, ou encore se manifeste a propos de quelque
chose d’objectif, que ce soit dans le domaine des faits ou des idées.
Une émotion a partie liée avec une situation dont I’issue est incon-
nue etdanslaquellele selfquiressent'’émotion est impliqué de facon
vitale». Ce caractere intentionnel correspond simplement au fait
qu’une émotion requiert une «interpénétration du self et de condi-
tions objectives» (LW 10 : 72 ; trad. mod.).

Mais, par ailleurs, le matériau interne et le matériau externe sont
transformés dans et par’acte d’expression. Le premier aussi doit étre
remodelé, «administré », notamment par un travail sur une émotion
initiale, rudimentaire et vague, dans une période de gestation plus
ou moins longue. Ce travail comporte une part de blocage ou d’inhi-
bition de la manifestation directe de I'impulsion:

45



46

L'impulsion qui bouillonne et cherche a se manifester doit étre
I'objet d’un traitement [management] aussi attentif et intense,
pour étre dotée d’'une forme éloquente, que le marbre ou le pig-
ment, les couleurs ou les sons. Il n’y a pas non plus deux opéra-
tions distinctes, 'une réalisée sur le matériau extérieur, I'autre
sur ce qui est d’ordre interne et mental. (LW 10 : 81)

Les deux transformations sont effectuées par une seule et méme
opération: par exemple, le peintre ordonne ses idées et ses émotions
dansle mouvement méme ou il dispose et organise ses couleurssur la
toile. Il y a structuration progressive du matériau interne et du maté-
riau externe «enrelation organique I'un avec 'autre » (LW 10 : 82). Cela
vaut en particulier pour I’émotion rudimentaire et vague de départ:
«Elle n’acquiert une forme définie qu’apres étre passée par une série
de changements dans le matériau imaginé.» (LW 10 : 82). C’est cette
transformation via un matériau, qui éventuellement la détourne de
son objet direct, qui en fait une émotion esthétique. Cette transfor-
mation peut méme aller jusqu’a une substitution d’objet — son rem-
placement par un matériau qui nourrit pareillement ’émotion. Bref
«I’expression est la clarification d’une émotion trouble» (LW 10 : 83;
trad. mod.).

Ce travail de transformation d’'une émotion rudimentaire de
départ n’est pas réservé au domaine de I'art. Il est aussi présent dans
la vie ordinaire, ou I'expérience peut revétir une dimension esthé-
tique. Dewey prend I'exemple d’une personne qui est énervée, et qui,
de ce fait, ressent le besoin de faire quelque chose. Elle peut mani-
fester directement son énervement, par exemple en s’en prenant aux
membres de sa famille pour se libérer de son excitation. Elle peut
aussi le faire indirectement, par exemple en se mettant a ranger sa
chambre, a classer ses papiers, a trier le contenu de ses tiroirs, etc.
Dans ce cas elle donne a '’émotion un accomplissement objectif en
utilisant des conditions objectives de facon ordonnée : autrement dit,
elle ordonne son émotion en mettant de 'ordre autour d’elle, et vice-
versa. Elle accomplit alors un véritable acte d’expression:



Silapersonne en question remet de I'ordre dans sachambre par
pure routine, son acte ne peut étre dit esthétique. Mais si son
émotion originelle d’énervement et d’impatience a été ordon-
née et apaisée par ce qu'elle a fait, la chambre rangée lui ren-
voie I'image du changement qui a eu lieu en elle. [...] Son émo-
tion ainsi «objectifiée » est esthétique. (LW 10 : 84)

Cette émotion esthétique est en continuité avec I’émotion origi-
nelle:elle est«une émotion primaire transformée par le biais du maté-
riau objectif auquel elle a confié son développement et son accom-
plissement» (LW 10 : 85).

On remarquera le recours constant, dans Art as Experience, a la
notion d’énergie. L'art, explique Dewey, est «une organisation d’éner-
gies» — celles des impulsions et des émotions, celles aussi résultant
desexpériences passées, notamment celles des habitudes -, les éner-
gies sensori-motrices, et bien siir celles «en provenance des états
de choses du monde» (LW 10 : 189). L'émotion peut étre une éner-
gie précieuse, émergeant lorsque I'organisme ou ’environnement
oppose une résistance a vaincre et occasionne des tensions. En effet,
larésistance provoque une accumulation d’énergie et, sielle dure, elle
contribue a sa conservation. Utilisant des images physiques, Dewey
explique que:

[L]a polarité, ou opposition d’énergies, est partout nécessaire
a la définition, délimitation, qui fragmente en formes indivi-
duellesune masse et un développement qui, dans d’autres condi-
tions, resteraient uniformes. Dans le méme temps, la distribu-
tion équilibrée d’énergies contraires fournit lamesure ou I'ordre
quiempéchentlavariation de se dégrader en une hétérogénéité
désordonnée. (LW 10 : 161)

47



48

EMOTION ET INCERTITUDE

Une autre clarification importante réalisée dans Art as Experience
concerne la constitution simultanée de I’«objet» et de I’« Affect » par
laréactioninstinctive premiére. Si celle-cireste au niveau du réflexe,
iln’y a pas vraiment émotion ; pour qu’il y ait émotion, il faut qu’il y
ait une situation en développement (comme dans un drame) :

Les émotions sont attachées aux événements et aux objets dans
leur évolution. [...] Lémotion a sans conteste partie liée avec le
self. Mais elle appartient au self qui s’intéresse a la progression
desévénements versun dénouement qu’il désire ou qu’il craint.
Nous sursautons instantanément quand quelque chose nous fait
peur, tout comme nous rougissons immeédiatement quand nous
avons honte. Mais la peur ainsi que la honte ne sont pas dans
ce cas des états émotionnels. En soi, ces émotions ne sont que
des réflexes automatiques. Pour devenir émotionnelles, elles
doivent devenir partie intégrante d’une situation englobante et
durable quiimplique que I'on se soucie des objets et de leur abou-
tissement. Le sursaut causé par I’effroi ne devient peur émotion-
nelle que lorsqu'on découvre ou que l'on pense qu’il existe un
objet menacant dont il faut s’occuper ou qu’il faut fuir. Le rou-
gissement ne devient1’dmotion de honte que quand la personne
relie, en pensée, une réaction défavorable d’une autre a son égard
aune action qu’elle a accomplie. (LW 10: 48-49; trad. mod.)

La perspective est ici assez différente de celle des articles de
1894/95. En premier lieu, le caractére processuel des émotions est
désormais lié a la structure temporelle et sérielle de I’expérience et a
la structure d’intrigue des situations: « En fait, les émotions, quand
elles ont un sens, sont des qualités d’une expérience complexe qui
progresse et évolue.» (LW 10 : 48). De ce fait elles se développent en
«des séries d’actes continus» (LW 10: 73). Elles changent avec la pro-
gression de’expérience etl’évolution de la situation. Sielles se déve-
loppent en des séries d’actes continus, cela veut dire que ce n’est pas



du c6té des émois ou des épisodes d’excitation émotionnelle qu’il
fautd’abord regarder pour comprendre la contribution des émotions
a l’'organisation de I'expérience, et aussi que I’émotion ne se réduit
pas a ces bouffées d’excitation.

Parailleurs, I'explication n’est plus cherchée au niveau organique:
I’émotion survient a un self qui est impliqué dans des situations et
concerné par des événements dont I’'aboutissement est incertain.
Mais ce self n’est pas d’emblée le porteur ou I'opérateur de ’expé-
rience - il ne I’est que sous une certaine description ordonnée a un
but spécifique: attribuer ou revendiquer une responsabilité. Il faut
plutdt le concevoir, comme Dewey 'explique dans un autre chapitre
duméme ouvrage, comme «un facteur qui interagit causalement avec
les choses environnantes pour produire une expérience », et qui est
«absorbé dans ce qui est produit, a la maniere [...] des gaz qui pro-
duisent I'eau» (LW 10 : 255).

Ensecondlieu, I'’émotion est désormais moinsliée a une dis-coor-
dination des activités organiques qui concourent a I'accomplisse-
mentd’unacte, qual’incertitude d’une situation danslaquelle le self
a des enjeux. Alors que dans les articles de 1894/95, I’émotion est la
manifestation comportementale d’une activité divisée, dans Art as
Experience, elle a plutbt «partie liée avec une situation dont I'issue
est en suspens et a laquelle le self qui est m{ par I'’émotion est inté-
ressé de facon vitale» (LW 10: 72). Bref1a ot il n’y a ni incertitude ni
enjeuimportant, iln’y a pas d’émotion. Un objet, un événement, une
situation qui nous est indifférent, ou dont nous ne nous soucions pas,
ne provoque pas d’émotion. Les émotions sont en quelque sorte les
formes que prennent nos préoccupations et nos engagements dans
des situations qui nous importent d’'une maniére ou d’une autre.

Enfin, le moment intellectuel de I'émotion parait plus détaché
delaréaction instantanée de I’organisme, puisque les réactions ins-
tinctives apparaissent plutdét comme des réflexes automatiques dont
la transformation en émotions véritables semble requérir la pensée,

49



50

I’exploration, I’imagination, la réflexion, I'attribution d’'une significa-
tion, cC’est-a-dire la médiation d’'une composante proprement cogni-
tive (excédant la phase cognitive définie dans les articles de 1894/95
entermes de «contenu intellectuel »). Un exemple de sursaut d’effroi
pourrait étre celui provoqué par un bruit qui vous réveille la nuit. Un
tel bruit peut susciter une émotion de peur (réle causal), mais il n’est
passon objet. Ce n’est pas du bruit que I'on a peur mais de ce qu’il peut
signifier, par exemple, qu'un cambrioleur a pu s’introduire dans la
maison, avec les différentes implications possibles de cette éventua-
lité. L'émotion dépend alors des idées et des images qu’a pu susciter
l'audition du bruit, et de la formation d’une préoccupation concer-
nant le développement des événements. Est-ce a dire que la pensée
et 'imagination sont alors a l'origine de I'’émotion?

Laréponse de Dewey estlaméme en 1934 qu’en 1894/95 : pensée et
imagination sont ancrées dans un trouble ressenti, provoqué par I'in-
détermination delasituation, c’est-a-dire dans une «valuation » affec-
tive-motrice de celle-ci; elles font donc partie d’une expérience com-
pléte comportant aussi des opérations concretes destinées a valider
une hypothése ou une croyance, et a modifier réellement les condi-
tions existantes: par exemple, écouter attentivement les bruits de
la maison, guetter des mouvements, éclairer les pieces, explorer les
lieux, vérifier la bonne fermeture des portes et des fenétres, etc. Bref,
elles sont, avec diverses connaissances et croyances (concernant par
exemple le comportement des cambrioleurs en général, laconduite a
tenir, etc.), des moyens de I’enquéte pour instituer et résoudre le pro-
bleme signalé par le trouble.

Il se peut, par exemple, que la croyance concernant la présence
d’un cambrioleur soit fausse, et donc que l'objet de '’émotion n’existe
qu’en imagination. On retrouve ici la distinction établie par Dewey
entrel’objetidéel et'objet concret de’émotion. Le premier est confi-
guré, a partir de la réaction instinctive, par tout un ensemble de
croyances et de connaissances concernant les cambriolages et les
cambrioleurs en général, et les menaces qu’ils représentent. Et il se



peut qu'il n’existe qu’enidée - I'’émotion n’étant pas moins réelle dans
ce cas. L'objet de I'’émotion est tres différent lorsqu’il est le cambrio-
leur en chair et en os en face duquel on se trouve, et dont les gestes,
les attitudes, les postures, les expressions revétent un certain sens
en fonction a la fois de leur physionomie, des circonstances et de ce
quel’onsait ou croit au sujet des cambrioleurs (élément intellectuel).

DEWEY ET LA PSYCHOLOGIE
CONTEMPORAINE DES EMOTIONS

Comment concevoir alorslacomposante évaluative de I’émotion, pri-
vilégiée par le courant dit Appraisal dans la psychologie contempo-
raine des émotions? En effet, sile selfestimpliqué dans une situation
encours de développement, danslaquelleil estengagé et a des enjeux,
ets’il se préoccupe de ’'aboutissement des événements, au regard de
certains désirs, intéréts, valeurs, qui sont les siens, cela veut dire que
I’émotion repose sur une certaine évaluation de son objet («cet ours
estdangereux» ; «ce cambrioleur va emporter des choses précieuses
etil peut étre dangereux», «il est menacant», etc.) et de la situation.
Quelle est la modalité de cette évaluation ? Quel en est I'opérateur?

Dans sa réponse a de telles questions, qu’a vrai dire il ne se pose
pas explicitement en ces termes, Dewey mettrait probablement I’ac-
cent sur au moins deux points. Le premier est, comme on l’avu, I'in-
sistance sur la composante objective de I’évaluation. Dans le cas de
la peur, c’est la situation elle-méme qui est effrayante, méme si c’est
relativement aux croyances, aux valeurs et aux préoccupations d’'un
agent; mais celles-cisont toujours spécifiées parlasituation etla tran-
saction en cours. Une situation n’est donc pas effrayante au seul sens
subjectif. Quand on dit d’une situation qu’elle est effrayante, c’est la
situation qui possede cette caractéristique; elle est constituée par un
«déséquilibre danslesinteractions entre 'organisme et 'environne-
ment». Ce quiimplique que 'on ne peut paslamodifier en changeant
ses seuls états mentaux. Voici ce que Dewey écrit, dans Logique, a
propos du doute, qui vaut aussi pour les émotions:

51



52

Nous, nous doutons parce que la situation est intrinsequement
douteuse. [...] Lhabitude de disposer du douteux comme s’il
n‘appartenait qu’a nous, au lieu d’appartenir a la situation exis-
tentielle dans laquelle nous sommes pris et impliqués, est un
héritage de la philosophie subjectiviste. Les conditions biolo-
giques qui précedent une situation instable sont impliquées
dans cet état de déséquilibre des interactions entre 'organisme
et 'environnement [...]. Le rétablissement de I'intégration ne
peuts’effectuer dans un cas comme dans I'autre que par des opé-
rations qui modifient réellement les conditions existantes, et
nonsimplement par des processus « mentaux». (LW 10:108-109)

Lesecond point concerne lanature del’é¢valuation inhérente a I'ex-
périence émotionnelle. Ce n’est évidemment pas I’émotion qui pro-
cede a I’évaluation. Mais ce n’est pas non plus le sujet ou une de ses
facultés particulieres. Car les « valuations » ne sont pas des actes indé-
pendants, complets en eux-mémes, qu’ils soient mentaux ou orga-
niques. Au contraire, elles font partie des activités vitales; elles appar-
tiennent donc au champ des transactions comportementales, et plus
précisément au mode de comportement. Elles sont inhérentes aux
processus vitaux d’attraction/répulsion ou de sélection/rejet, orientés
vers le maintien ou la restauration de I’équilibre entre I'organisme et
I’environnement. C’est ce qui empéche de les considérer comme des
relations entre, d’un coté, une conscience, un esprit, un sujet, un orga-
nisme, del’autre, un objet. Il s’agit de «valuations » qualitatives, a tra-
verslesquelles s’exerce une caractéristique fondamentale de I’action,
sa sélectivité orientée vers I’obtention ou la préservation d’un bien.
Ces«valuations» sont des «caringfor» (s‘occuper de), c’est-a-dire des
conduites orientées vers le maintien en vie de ce que ’on chérit, prise,
apprécie, etc. (y compris sa propre survie, son bien-étre, etc.). Le care
estleur substance. Chezles humainselles ont non seulementla com-
posante pratique, motrice et émotionnelle, de tout « prizing», «cheri-
shing», «esteeming», etc., mais aussi une composante intellectuelle.
Ellessont alafois «affectives, idéationnelles et motrices» (LW 13: 218).



POUR CONCLURE

Dans cette étude j’ai tenté de faire apparaitre des continuités et des
bifurcations dans la théorie de I’émotion du «philosophe de ’Amé-
rique ». La plus grande continuité concerne, d’'un c6té, le traitement
del’émotion comme un mode de comportement et comme une phase
primordiale des transactions entre I’organisme et I’environnement,
de l'autre, le motif de la concordance, de la coordination, de I'inté-
gration et de I'unification du divers dans ’'expérience. Traiter I’émo-
tion comme un mode de comportement n’est pas d’une originalité
absolue. Par contre, appréhender '’émotion comme I'opérateur de
complétude et d’'unité dans’expérience ouvrelavoie a une approche
inédite, qui permet de soustraire I’étude des émotions au «subjecti-
visme de la philosophie européenne », massivement reconduit dans
la psychologie et la sociologie des émotions. Dans cette perspective,
I’émotion est une des formes naturelles dela saisie affective dela qua-
lité des situations, saisie qui controle 'organisation de la conduite;
elle intensifie cette saisie, sans pour autant nécessairement provo-
quer I'excitation, les troubles ou les perturbations des états émotion-
nels les plus forts.

La critique de Darwin dans Art as Experience va bien au-dela de
celle que comportaient les articles de 1894/95, car elle aboutit a une
théorie inédite de I'expression, dont la portée dépasse largement la
philosophie de I'’esthétique. Elle ouvre en particulier sur une problé-
matique chere a Dewey: celle de’'application de la « méthode del’'in-
telligence » atoutes les sphéres de lavie humaine, et notamment aux
habitudes émotionnelles. Les habitudes émotionnelles peuvent et
doivent devenir des «habitudes intelligentes », car «iln’y arien dans
lanature del’habitude quiempéche que la méthode de'intelligence
devienneelle-méme habituelleetiln’y arien danslanature del’émo-
tion qui empéche que se développe une profonde allégeance émo-
tionnelle a cette méthode» (LW 13: 54 ; trad. mod.). C’est la condition
pour que ces habitudes contribuent aladémocratie comme «mode de
vie» (voir Quéré, 2017). Cela suppose qu’il soit possible d’éduquer les

53



54

émotions. Eduquer les émotions c’est apprendre arediriger desimpul-
sionsinorganisées, a canaliser leur énergie dansle faconnementd’un
objet ou d’'un comportement expressif, a leur donner une forme, une
organisation ouunordre, en bloquantleur décharge immeédiate ; bref
c’est apprendre a les soumettre a la «xméthode de I'intelligence ».



BIBLIOGRAPHIE

ARNOLD Magda B. (1960), Emotion and Personality, New York, Columbia
University Press.

CHEVALIER Jean-Marie (2007), « Les émotions ont-elles une place en logique? Un
examen de la réponse peircienne », Organon, 36, p. 165-181.

DAMASIO Antonio (2003), Spinoza avait raison. Joie et tristesse, le cerveau des
émotions, Paris, Odile Jacob.

DARWIN Charles (1872/1890), Lexpression des émotions chez ’homme et les
animaux, Paris, C. Reinwald.

DEWEY John (1894), « The Theory of Emotion. (I.) Emotional Attitudes»,
Psychological Review, 1(6), p. 553-569 (rééd. The Early Works, 1882-1898, vol. 4,
J. A.Boydston, ed., Carbondale, Southern Illinois University Press, EW 4).

DEWEY John (1895), « The Theory of Emotion. (II.) The Significance of
Emotions», Psychological Review, I (1), p. 13-32 (rééd. The Early Works, 1882-
1898, vol. 4, J. A. Boydston, ed., Carbondale, Southern Illinois University
Press, EW 4).

DEWEY John (1896), « The Reflex Arc Concept in Psychology », Psychological
Review, 111 (4), p. 357-370 (rééd. The Early Works, 1882-1898, vol. 5, J. A.
Boydston, ed., Carbondale, Southern Illinois University Press, EW 5).

DEWEY John (1922), Human Nature and Conduct, New York, Henry Holt and Co
(rééd. The Middle Works, 1899-1924, vol. 14, J. A. Boydston, ed., Carbondale,
Southern Illinois University Press, MW 14).

DEWEY John (1925/2012), Experience et Nature, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1926), « Affective Thought », Journal of the Barnes Foundation,

2, p. 3-9 (rééd. The Later Works, 1925-1953, vol. 2, J. A. Boydston, ed.,
Carbondale, Southern Illinois University Press, p. 104-110, LW 2).

DEWEY John (1929), The Quest for Certainty, New York, Minton, Balch &
Company (trad. fr. 2014).

DEWEY John (1930), « Experience and Conduct», in C. Murchisson (ed.),
Psychologies 0f 1930, Worcester, Clark University Press, p. 409-422 (rééd. The
Later Works, 1925-1953, vol. 5, J. A. Boydston, ed., Carbondale, Southern
Illinois University Press, p. 218-235, LW 5).

DEWEY John (1931), « Qualitative Thought», in Philosophy and Civilization, New
York, Minton, Balch & Company, p. 93-116 (rééd. The Later Works, 1925-1953,
vol. 5, J. A.Boydston, ed., Carbondale, Southern Illinois University Press,

p. 243-262, LW 5).

DEWEY John (1934/2005), Lart comme expérience, Pau, Publications de
I’Université de Pau/Editions Farrago (rééd. The Later Works, 1925-1953, vol. 10,
J. A.Boydston, ed., Carbondale, Southern Illinois University Press, LW 10).

DEWEY John (1935), «Peirce’s Theory of Quality», The Journal of Philosophy,

32 (26), p. 701-708 (rééd. The Later Works, 1925-1953, vol. 11, J. A. Boydston,
ed., Carbondale, Southern Illinois University Press, LW 11).

55



56

DEWEY John (1938/1993), Logique. Théorie de l'enquéte, Paris, Presses
Universitaires de France (rééd. The Later Works, 1925-1953, vol. 12, J. A.
Boydston, ed., Carbondale, Southern Illinois University Press, LW 12).

DEWEY John (1938/2011b), Expérience et éducation, Paris, Armand Colin (rééd.
The Later Works, 1925-1953, vol. 13, J. A. Boydston, ed., Carbondale, Southern
Illinois University Press, LW 13).

DEWEY John (1939/2011a), La formation des valeurs, Paris, Les empécheurs de
penser en rond (rééd. The Later Works, 1925-1953, vol. 13, J. A. Boydston, ed.,
Carbondale, Southern Illinois University Press, LW 13).

DREON Roberta (2015), « Emozioni pragmatiste », in M. Striano, S.Oliverio &

M. Santarelli (eds), Nuovi usi di vecchi concetti. Il metodo pragmatista oggi,
Milan-Udine, Mimesis, p. 151-164.

DREON Roberta (a paraitre), « A Pragmatist View of Emotions. Tracing its
Significance for the Current Debate », in Laura Candiotto (ed.), Emotion and
Cognition, New York, Palgrave.

GARRISON Jim (2003), « Dewey’s Theory of Emotions: The Unity of Thought and
Emotion in Naturalistic Functional Co-Ordination of Behavior», Transactions
of the Charles S. Peirce Society, 39 (3), p. 405-443.

HOCHSCHILD Arlie (1979), «Emotion Work, Feeling Rules and Social Structure »,
American Journal of Sociology, 85, p. 551-575.

JAMES William (1909), Précis de psychologie, Paris, Marcel Riviére.

JAMES William (2006), Les émotions (1884-1994), trad. fr. G. Dumas et S. Nicolas,
Paris, L'Harmattan.

JOHNSON Mark (2007), The Meaning of the Body, Chicago, The University of
Chicago Press.

MADELRIEUX Stéphane (2016), «A quoi bon I'expérience pure?», Philosophical
Enquiries : revue des philosophies anglophones, 6, p. 113-160.

MEAD George H. (1895), «A Theory of Emotions from the Physiological
Standpoint», Psychological Review, 2, p. 162-164.

MEAD George H. (2001), « The Social Character of Instinct», in M.J. Deegan
(ed.) Essays in Social Psychology : George Herbert Mead’s First Book, New
Brunswick, NJ, Transaction Publishers.

QUERE Louis (2017), «Les passions tristes du populisme», Occasional Papers 43
du CEMS. En ligne: [cems.ehess.fr/docannexe/file/4018/op43.pdf].



NOTES

1 Cet article reprend des passages
du texte mis en ligne en 2013 dans
les Occasional Papers du CEMS

sous le titre « Note sur la conception
pragmatiste des émotions». Je
remercie Camille Pascal et Stéphane
Madelrieux pour leurs précieux
commentaires sur une premiere
version de ce texte.

2 Les écrits intermédiaires
comportent aussi des
développements sur les émotions,
notamment Human Nature and
Conduct (1922), Experience and
Nature (1925/2012) et The Quest for
Certainty (1929/2014). Dewey y fait
apparaitre beaucoup plus que dans
ses premiers articles le caractere
situé des émotions, leur dépendance
par rapport a la qualité unique et
«eue» des situations, ainsi qu’a
leur structure dramatique (ou a
leur structure d’intrigue, avec du
suspense, de I'incertitude et de
l’attente). Un article important publié
en 1931, «Qualitative Thought», a
préparé Art as Experience (Dewey,
1934/2005). 1l porte sur I'analyse de
I'appréhension sensible/affective
de la qualité diffuse des situations
et montre comment la pensée elle-
méme se développe a partir d’'une
telle appréhension.

3 Dewey présente tres clairement la
spécificité de son «behaviorisme »
dans «Experience and Conduct»
(1930).

4 Comme l’expliquera Dewey plus
tard, le terme «transaction» est
préférable a celui d’«interaction» :
alors que le second présuppose deux
entités séparées, posées par I’analyse,
le premier souligne un systeme
unique dans lequel ’'action est
distribuée entre ses composantes.

5 Dewey conclut cette note en
disant: «J’espere que I’ensemble de
cette théorie sera bientdt publiée. »
En fait, en matiere de publications
de Mead sur I'’émotion, il n’y a
quasiment que cette note d’une page
de 1895, dans laquelle il dit vouloir
donner a I'approche téléologique

de Dewey un correspondant dans la
théorie physiologique, en termes de
processus dans les systemes «vaso-
moteur » (contraction et dilatation
des vaisseaux) et «senso-moteur ».
Sa conclusion est: «La téléologie des
états émotionnels consiste a donner
a l'organisme une évaluation de
l’acte avant que la coordination qui
conduit a la réaction particuliere ait
été complétée. » Une telle évaluation
anticipatrice de I’acte est possible
parce qu’il y a inhibition de I’action.
Plus tard, Mead a rédigé d’autres
textes sur les émotions, notamment
ceux publiés, a titre posthume, par
Mary Jo Deegan en 2001, et qui ont
vraisemblablement été écrits entre
1908 et 1910. Il y redit qu’il reprend la
théorie de Dewey, en s’appuyant sur
son explicitation par James Rowland
Angell. Mind, Self and Society
comporte aussi quelques passages sur
les émotions.



58

6 Sur la conception qu’a Dewey des
sensations, voir Madelrieux (2016).

7 Sur la sérialité du comportement,
voir Dewey (1930; 1993).

8 Dewey reprend a James 'exemple
de l'ours.

9 Dewey ne parle pas de contenu
cognitif mais de «contenu
intellectuel », expression par
laquelle il entend essentiellement
I'intervention d’idées. Ces idées sont
connectées aux activités sensori-
motrices — dans l’article de 1895

il parle méme d’«activité sensori-
idéo-motrice» (EW 4: 181). Je suis
conscient du risque de confusion
qu’il y a dans mon usage du terme
«cognitif» : quand Dewey utilise
«cognitif» ou «cognition» dans

ses textes ultérieurs, comme ce

sera le cas dans Art as Experience,
c’est pour indiquer I'intervention

de la pensée, de la réflexion ou de
I’enquéte intellectuelle. C’est en
référence aux débats actuels sur
«émotion et cognition» qu’il m’a
semblé intéressant de parler de phase
cognitive de '’émotion, pour désigner
ce que Dewey appelle son «contenu
intellectuel » ; il faut juste garder a
I’esprit que ce contenu cognitif ne
procede pas de la pensée, au sens
habituel, ou de la réflexion. Je dis «au
sens habituel » dans la mesure ou,
pour Dewey, il y a plusieurs formes
de pensée (lartiste peintre « pense »
en termes de couleurs, de formes, de
tonalités, etc.). Il est possible qu’il
suive Peirce dans I'idée qu’il y a une
forme de pensée qui opere dans la

constitution des phénomeénes, une
pensée sans sujet agissant a la facon
d’un processus naturel (pour Peirce,
la «tiercéité » est déja présente dans
la « priméité » et la « secondéité »).
Par contre, dans Art as Experience,
la véritable expression de I’émotion
requiert la médiation de formes plus
réflexives de la pensée.

10 Pour la définition de «cognitif»,
voir note 9.

1 Sur la pertinence de la théorie
des émotions de Dewey pour les
neurosciences affectives actuelles,
voir notamment Dreon (a paraitre).

12 Dans une réponse de 1894 a

ses critiques, James lui-méme
réintroduit, en en soulignant
I'importance, la dimension holistique
que Dewey trouvait manquante:
«Dans ma nomenclature, c’est la
situation totale qui est “l’'objet” sur
lequel s’exerce la réaction du sujet. »
(James, 2006: 110, n. 65).

13 Lanotion de «travail émotionnel »
a cours aujourd’hui dans la
sociologie des émotions, suite aux
publications d’Arlie Hochschild

(voir Hochschild, 1979). Mais elle

a une tout autre signification que
chez Dewey, puisqu’elle réfere a la
problématique goffmanienne de la
gestion individuelle des émotions
dans l'interaction.

14 Un petit article de 1926 s’intitule
«Affective Thought» (Dewey, 1926).



15 Je remercie Stéphane Madelrieux
d’avoir attiré mon attention sur ce
point. Les émotions peuvent étre
éduquées parce quelles sont des
habitudes formées dans un milieu
social. C’est un point que Dewey

a souligné dans Human Nature

and Conduct, dans son analyse de
larticulation des «impulses » et des
habitudes. Soit le cas de la colére:
«Chez un étre humain, elle est aussi
dépourvue de sens qu'un coup de
vent sur une mare de boue sans la
direction que lui donne la présence
d’autres personnes, sans les réponses
qu’elles lui apportent. [Sans cette
présence et ces réponses] elle est

un acces de colére physique, un
jaillissement aveugle et dissipateur
d’énergie gaspillée. Elle acquiert une
qualité, une signification, quand elle

devient une humeur maussade, une
interruption énervante, une irritation
grincheuse, une vengeance haineuse,
une indignation enflammeée. Et bien
que ces phénomenes qui ont un sens
surgissent de réactions innées a des
stimuli, ils dépendent néanmoins de
la maniere dont les autres répondent
dans leur comportement. Ces
manifestations humaines de colere, et
tout ce qui leur ressemble, ne sont pas
des impulsions pures; elles sont des
habitudes formées sous I'influence de
l’association avec d’autres personnes
qui ont déja des habitudes et qui
montrent leurs habitudes dans la
maniére dont elles transforment une
décharge physique aveugle en une
colére qui a un sens.» (MW 14 : 65-66).

59



COMMENT NAIT
UN SYMBOLE?

UNE COMPARAISON
ENTRE CHARLES S. PEIRCE
ET GEORGE H. MEAD

TULLIO VIOLA



Quelle comparaison peut-on esquisser entre les idées
de Charles S. Peirce et de George H. Mead sur le théme
de la genese du symbole*? Peirce et Mead dérivent d’un
terrain pragmatiste commun certaines hypotheses
fondamentales, telles que le raisonnement en termes
de processus et I'importance accordée a la notion
d’habitude. De plus, leurs théories sont similaires dans
la mesure ou elles peuvent toutes deux étre considérées
comme un terrain intermédiaire entre, d’une part, une
position rationaliste qui considere le symbole comme
le produit d’'une convention entre agents rationnels,
d’autre part, un empirisme radical qui voit dans le

symbole le simple produit de processus de répétition. Les

perspectives de ces deux auteurs présentent néanmoins
des différences fondamentales, notamment en ce qui
concerne la perspective méthodologique adoptée:
éminemment sémiotique dans le cas de Peirce, orientée
vers la construction d’une théorie sociale dans le cas de
Mead. La comparaison entre les deux auteurs vaut donc
aussi comme invitation a réfléchir sur les possibilités et
les limites d’une théorie pragmatiste plus générale du
symbole.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; CHARLES S. PEIRCE ; GEORGE H. MEAD; SYMBOLE;
CONVENTION; HABITUDE.

* Tullio Viola est boursier postdoctoral au Max-Weber-Kolleg fiir Kultur- und
Sozialwissenschaftliche Studien de I’'Université d’Erfurt [tullio.viola@gmail.
com].

61



62

INTRODUCTION

Parmi les auteurs classiques de la philosophie pragmatiste,
CharlesS. Peirce et George H. Mead sont probablement ceux auxquels
nous devons I’élaboration la plus compléte du concept de symbole,
ainsi qu'une réflexion systématique sur le rdle qu’il joue dans I’expé-
rience. Cet article vise a analyser et comparer ces deux théories d'un
point de vue spécifique, a savoir la question génétique de lanaissance
du symbole. Quelles sont les dynamiques qui conduisent a I’émer-
genced’un ordresymbolique danslesinteractions humaines? Quelles
en sont les implications générales? L'intérét de cette perspective est
au moins double.

En premierlieu, I’adoption d’une perspective génétique nous per-
mettrad’aborder d’'un point de vue spécifique le probleéme tradition-
nellement difficile de la définition du concept de symbole. L'une des
plus grandes difficultés rencontrées dansle traitement de ce concept,
en effet, est précisément qu’il semble impossible d’en arriver a une
définition univoque et capable de tenir ensemble des conceptions trés
différentes, voire opposées. S’il existe, d'une part, une tradition logi-
co-analytique qui voit dansle symbole un signe conventionnel et arbi-
traire par excellence, pourlaquelle il représente doncle summumdes
facultés humaines d’abstraction et de généralisation, il existe d’autre
part une tradition qui s’intéresse davantage a des questions esthé-
tiques, et qui définit le symbole comme un signe éminemment créa-
tif, dont I'interprétation reste toujours, au moins en partie, indéter-
minée (Biihler, 1934 :186). Et bien que le langage joue un role central
dans les deux traditions en tant qu'exemple paradigmatique de ce
qu’est un systeme de symboles, cela n’est rendu possible que parce
que le concept de langage est lui-méme suffisamment flexible pour
recevoir des définitions profondément divergentes. De ce point de
vue, I’étude de la genese du symbole sera intéressante comme pré-
lude ala possibilité d'une définition plus inclusive du concept, dans
la mesure ou elle se focalise moins sur les qualités intrinséques des

PRAGMATA, 2018-1: 60-91



symboles (conventionnalité, créativité, abstraction, etc.) que sur les
dynamiques spécifiques qui conduisent a leur formation.

Ensecond lieu, I'adoption d'une perspective génétique vise a nous
éclairer sur un second probléme. Dans la mesure ol 'on se demande
quelle dynamique fondamentale de I'interaction entre les étres
humains peut conduire a la naissance des symboles, il est presque
inévitable de recourir a une série de concepts — comme les concepts
d’habitude, de convention, de communication, et ainsi de suite — qui
ontun champ d’application beaucoup plus large que I'ordre du sym-
bolique. Ce sont en effet des concepts fondamentaux pour I'étude de
tout phénomeéne social. La valeur de I'une des intuitions fondamen-
tales de la philosophie de Mead est ainsi démontrée: la théorie des
symboles doit étre congue dans le cadre plus général d’une théorie
de la société.

Dans ce qui suit, j’entreprends une analyse comparative des théo-
riesde Peirce et Mead sur le théme de la genése du symbole'. En ce qui
concerne Peirce, la célebre triade del’icone, de'indice et du symbole,
tout en étant I'un des aspects les plus connus de sa pensée, mérite
d’étre analysée a nouveaux frais, car la compréhension de sa portée
réelle est loin d’étre simple. Le résultat de cette exposition nous per-
mettra de mieux apprécier la relation entre le concept de symbole et
un autre concept fondamental de la philosophie de Peirce, a savoir
le concept d’habitude (habit). Entre autres choses, nous verrons que
la relation entre symbole et habitude peut clarifier en quel sens les
symboles, bien qu’ils ne soient jamais le simple produit « composi-
tionnel » de signes plus simples (c’est-a-dire lesicones et les indices),
peuvent néanmoins émerger a partir de ceux-ci. Enfin, en nous tour-
nant vers Mead, nous verrons que I’habitude joue également chez
lui un role crucial, car elle stabilise les interactions communicatives
qui conduisent a la formation de symboles. Mais le point central de
la théorie de Mead sera différent : Mead pose le probleme de la nais-
sance dusymbole a partir d’interactions non significatives, et congoit

63



b4

ainsil'interaction symbolique comme faisant partie intégrante de la
dimension plus large de I'interaction sociale.

Comme on le voit, il est donc possible de mettre en évidence une
série de points de contact entre les deux théories, qui découlent de
leur base pragmatiste commune. D’autre part, mon article se concen-
trera également sur certaines des différences méthodologiques les
plusvisibles entre Peirce et Mead, tout en posant la question de savoir
sicelles-cine peuvent pas étre surmontées par une théorie plus géné-
raledusymbole, d’inspiration pragmatiste. En conclusion, je suggére-
rai qu'une telle théorie pourrait proposer une alternative ala foisala
thése rationaliste qui place la naissance des symboles dans une série
de conventions entre individus rationnels, et a une position radica-
lement empiriste, qui considere les symboles comme le simple pro-
duit de généralisations inductives a partir de mécanismes de répé-
tition et d’imitation.

QU’EST-CE QU’UN SYMBOLE?
UN EXAMEN PRELIMINAIRE
DE LA DEFINITION PEIRCEENNE

Peirce introduit le concept de symbole dans le cadre de I'une de ses
classifications sémiotiques les plus célébres, c’est-a-dire la classifica-
tiondetouslessignes en trois classes, en fonction delarelation qu’ils
entretiennent avecleur objet : la classe desicones, celle des indices, et
celle qui nous intéresse plus précisémentici, celle des symboles. Mais
bien que les caractéristiques générales de cette tripartition soient
largement connues, certaines de ses propriétés fondamentales liées
a la résolution de notre question génétique sont souvent mal com-
prises ou négligées. Il faut donc nous attarder une nouvelle fois sur
ce célebre aspect de la pensée de Peirce.

Commencons par 'une des définitionsles plus courantes des trois
classes de signes —une définition suggérée par Peirce lui-méme dans
plusieurs textes?. Selon cette définition, I'icOne est le signe qui renvoie



a son objet au moyen d’une caractéristique purement qualitative,
comme une similarité visuelle entre le signe et ’'objet, par exemple.
En cesens, 'image est un cas exemplaire de signe iconique. L'indice,
quant a lui, renvoie a I'objet par une relation de causalité ou de conti-
guité physique; comme dans le cas d’'une empreinte sur le sable qui
indiquele passage de quelqu’un, ou comme le symptome d’une mala-
die, qui est précisément causé par la maladie elle-méme (il en fait
partie). Enfin, le symbole est un signe qui renvoie a son objet grace a
laprésence d’'un élément médiateur, comme une habitude, une regle
générale d’association ou une convention.

Bien que cette définition soit a peu pres fidéle aux intentions de
Peirce, ellerisque néanmoins delaisser de co6té 'un des aspects essen-
tiels qui rendent sa classification sisignificative et originale. En effet,
diviser les signes sur la base des relations qualitatives, de contiguité
physique et de médiation n’est en soi nullement un geste révolution-
naire. Il s’agit d’'une idée qui circule depuis des siecles dansla pensée
européenne, et que 1’'on retrouve par exemple dans la psychologie
moderne (qui parle souvent d’associations par «similarité », «conti-
guité» et «habitude ») ou dans les théories du début du xx¢ siécle sur
I'origine du langage (qui parle des activités d’«imitation » et d’«indi-
cation» comme les deux catégories fondamentales de lacommunica-
tion présymbolique®). L'un des théoriciens les plus cités aujourd’hui
surl’évolution du langage, Michael Tomasello, insiste également sur
les deux fonctions de pantomiming et pointing comme les ingrédients
fondamentaux de la communication pré-linguistique (Tomasello,
2010: 60-71).

Ce qui distingue véritablement la classification de Peirce de ces
théories, c’est sa vocation fortement relationnelle ou fonctionna-
liste. Les icOnes, les indices et les symboles ne sont pas, en effet, des
ensembles distincts de signes. Il s’agit bien plutot d’aspects différents
etintrinsequementinterconnectés des signes. On peut prendre pour
exemple le cas classique de la photographie analogique: la relation
iconique entre I'image et son objet coexiste avec un aspectindexical,

65



66

déterminé par le fait que I'image elle-méme est le produit d’'une
chaine causale axée sur I’effet de la lumieére sur la pellicule (CP 2.281,
1894). Enoutre, les aspectsiconiques, indexicaux et symboliques d’un
signe ne peuvent étre définis qu’a partir de la fonction exercée par
le signe dans une situation spécifique et des connaissances contex-
tuelles mobilisées par I'interprete. Il est possible par exemple d’ima-
giner unsigne iconique qui, dans un contexte d’interprétation diffé-
rent, peut endosser une fonction indexicale.

Sil’on tire toutes les conséquences de cette perspective, on arrive
aune définition des icones, des indices et des symboles un peu plus
abstraite que celle qui a été donnée en premier lieu, mais aussi plus
précise et plus originale. Peirce lui-méme insiste sur cette deuxieme
définition, dans ses écrits plus tardifs (& partir des années 1900). Le
passage suivant en est un bon exemple:

Les signes sont de trois types [:] 1°. 'icbne, qui représente son
objet en vertu d’un caractere qu'elle posséderait quand bien
méme l'objet et I'esprit interprétant n’existeraient pas; 2°. I'in-
dice, qui représente son objet en vertu d’un caractere qu’il ne
pourrait pas posséder sil'objet n’existait pas, mais qu’il posséde
indépendamment de I'opération de I’esprit interprétant; 3°. le
symbole, qui représente son objet en vertu d’un caractere qui
lui est conféré par une opération de I’esprit. (Peirce, (1899-1900

env.), cité dans Bergman & Paavola, 2014*).

Efforcons-nous de comprendre cette définition en apparence trés
abstraite. Les icones, dit Peirce, sont les signes dont la capacité de se
référer a un objet est basée sur une qualité du signe qui existe indé-
pendamment de ’'objet lui-méme. L’icOne, en d’autres termes, peut se
référer a son objet parce qu’elle partage une qualité en commun avec
lui, mais la possession de cette qualité par I'icone n’est en aucun cas
déterminée par le fait que la méme qualité soit présente dans I'objet.



Prenons un exemple. Je veux expliquer a un ami comment se
rendre a la tour Eiffel en utilisant l1a bouteille d’eau qui se trouve sur
latable comme modele delatour. Labouteille sera un signe iconique,
dontla qualité physique d’objet allongé et dressé m’aide a me référer
surun modeiconique alatour. Mais, bien siir, rien ne pourrait m’em-
pécher de choisir un autre objet pour mon petit modele, en raison
d’une autre qualité iconique, ou encore d’utiliser la bouteille pour
signifier autre chose. On peut voir ici en quel sens les icones chez
Peirce sont des signes éminemment créatifs et ouverts a l'interpreé-
tation: un signe peut toujours établir de nouvelles relations sémio-
tiques avec un nombre potentiellement infini d’objets, sur la base
dusimple partage d’'une qualité, et de facon tout a faitindépendante
de la question de savoir si la qualité de I'objet a déterminé ou non la
qualité du signe.

Lesindices, pour leur part, peuvent étre définis comme les signes
dontlapropriété significative est effectivement déterminée par I’'exis-
tence de l'objet, et seulement par elle. En d’autres termes, si I'objet
auquel se référe'indice n’existait pas, il n’y aurait méme pas1’élément
qui remplit la fonction d’indice (ou, du moins, pas sous la forme sous
laquelleil peut effectivement remplir cette fonction). Si, par exemple,
personne n’avait marché sur le rivage, le sable n’aurait jamais pris la
forme d’une empreinte. Si ma température corporelle n’était pas de
trente-sept degrés, la colonne de mercure de mon thermometre ne
se serait pas arrétée a la marque «37». Et ainsi de suite.

Enfin, les symboles sont des signes dont la propriété significative
dépend non seulement de I’existence de I'objet, mais aussi de I’exis-
tence d’'un élément médiateur (que Peirce appelle aussi interprétant)
qui donne sens au signe.

Nousdevons éviter ici un malentendu dangereux. Peirce n’est pas
dutout en train de dire que seuls les symboles ont besoin d*un inter-
prétant. Car, comme on le sait, chez Peirce tous les signes sont des
entitéstriadiques, formées parlarelation du signe lui-méme avec un

67



68

objet et uninterprete. Ce que Peirce veut dire, c’est que dansle cas du
symbole, I'interprétant détermine I’existence méme de la propriété
qui donne au signe sa force signifiante. Il s’agit d’'une différence fon-
damentale avecl’icdne oul’indice, dont les qualités signifiantes (I’as-
pect allongé et dressé de la bouteille ou la hauteur de la colonne de
mercure dans le thermomeétre), n’ont en elles-mémes rien a voir avec
I’existence ounon d’un interprétant. Au contraire, dansle cas dusym-
bole, le fait méme queje puisse lire les six lettres « c-h-e-v-a-1» comme
lesigne d’'un animal n’est déterminé que par le fait qu’il existe un é1é-
ment médiateur — dans ce cas une convention ou une tradition — qui
relie ce mot a son objet. L'aspect crucial dela définition peircéenne ne
réside donc ni dans le caractere conventionnel, ni dans le caractére
arbitraire du symbole, mais plut6t 'existence de cet élément média-
teur qui peut servir de regle générale d’interprétation.

HABITUDES ET PROCESSUS SYMBOLIQUE
CHEZ PEIRCE

Revenons maintenant a notre question de départ: comment nait le
symbole? Il est clair désormais que, si 'on se place dans la perspec-
tive peircéenne, la question devrait étre reformulée comme suit: com-
ment nait cette régle générale d’interprétation, cet élément média-
teur dont nous venons de montrer qu’il est le trait constitutif du sym-
bole? Peirce répond a cette question par une réflexion approfondie
sur le concept d’habitude (habit).

Cela ne saurait surprendre: chez Peirce, comme d’ailleurs chez
tous les pragmatistes, le concept d’habitude fournit le schéma géné-
ral qui permet d’étudier toute forme de régle ou de disposition. En
outre, c’est le concept d’habitude, dans la philosophie pragmatiste,
qui rend compte du mécanisme par lequel il est possible d’arriver a
unerégularité générale a partir d’éléments particuliers. La généralité
est le résultat de processus d’habituation; et les symboles, qui sont
lessignes généraux par excellence, peuvent aussi étre définis comme
les produits d’un tel processus d’habituation. Ainsi, la question dela



naissance du symbole doit trouver une réponse au niveau de la des-
cription peircéenne de la dynamique qui conduit a la constitution
d’une habitude. Je vais donc exposer la maniére dont Peirce nous
invite a penser cette dynamique, puis reformuler cesidées en termes
proprement sémiotiques. Cette exposition mettra en lumiére deux
volets de la pensée de Peirce: si d'un c6té il parait impossible d’affir-
mer que les symboles en général découlent d’éléments sémiotiques
plus simples (comme les icones et les indices), d’un autre co6té, la
dynamique des habitudes implique que certaines icones ou certains
indices puissent, avec le temps, se convertir en symboles.

Notre point de départ est une série d’écrits, datant des années
1880 et dudébut desannées 1890, dans lesquels Peirce étudie ladyna-
mique générale a traverslaquelle les éléments habituels et les régula-
rités générales peuvent émerger a partir des simples échanges de sti-
muli et de réponses qui caractérisent tout processus vital®. Pourle dire
brievement, Peirce imagine un modéle tres simple d’échange entre
l'organisme et 'environnement, dans lequel un organisme recoit un
stimulus s, auquel il réagit avec une réponse r. Maintenant on peut
imaginer — au moins dans une expérience de pensée — un premier
stade de ce modele, dans lequel rien n’a encore déterminé la nature
de la réponse r. En ce sens, I'occurrence spécifique de r (plutot que,
disons, une autre réponse g) est un phénomene completement fortuit.
Maisune fois que laréaction r a été déclenchée pour la premiere fois,
l'organisme aura créé une tendance, aussi minime soit-elle, a répé-
ter une réaction équivalente a v lorsque le stimulus s se représentera.

Cette propriété est justement celle que Peirce considére comme
centrale a tout processus organique: 'organisme est doté d’une pro-
pension asusciterles mémes réactions face a des stimuli similaires, et
donc adévelopper des habitudes a traverslarépétition de cycles simi-
laires de stimulus et de réponse. Une seule occurrence delaréaction r
suffit pour établir une premiére approximation d’une regle générale.
Bien entendu, a ce stade la régle est encore tres faible et sujette a de
nombreuses variations fortuites. Mais plusil y aura de répétitions du

69



70

cycles-r, pluslaregle deviendra générale et déterminée. Nous avons
donc 1a un processus qui n’est jamais soumis a une réglementation
déterministe, mais qui est néanmoins voué a la création de regles
générales basées sur la répétition.

OrPeirce,commed’ailleurs tousles pragmatistes classiques, insiste
sur la possibilité de s’appuyer sur la dynamique des échanges entre
I'organisme etl’environnement comme modele général pour étudier
les processus cognitifs et sémiotiques. Nous pouvons et devons donc
nousdemander comment cette description de la naissance des habi-
tudes s’applique a la genese des symboles. Le déplacement élémen-
taire qui esquisse une solution consiste a remplacer la terminologie
desstimuli et des réponses par celle des signes et des interprétations.
En d’autres termes, nous ne parlons plus de stimuli physiologiques
qui provoquent des réponses, mais de signes auxquels on attribue
des interprétations.

Le point de départ du processus d’habituation, c’est-a-dire le
stade ol I'interprétation est encore largement indéterminée et aléa-
toire, peut alors étre identifié avec le stade oul le signe présente une
dimension essentiellement iconique. Comme nous I’avons vu précé-
demment, I'icone est le signe capable de générer sans cesse de nou-
velles significations, parce que ce signe est totalement indépendant
de I’existence de liens effectifs avec son objet ainsi que des régles
générales d’interprétation. La seule exigence qui doit étre satisfaite
est la présence d’une qualité partagée entre le signe et I'objet. Mais
les qualités sont potentiellement infinies ; par conséquent, les objets
potentiels du signe le sont aussi. Les icones peuvent étre interpré-
tées d’'une maniere toujours nouvelle et créative, enlesreliant a n’im-
porte quel objet aveclequel une connexion qualitative peut étre mon-
trée. Les interprétations iconiques offrent en d’autres termes le « ter-
rain fertile» pour la naissance de tout processus de symbolisation,
et sont structurellement similaires a I'étape dans laquelle la réponse
r suit les stimuli s de facon fortuite, et indépendamment de toute
régle générale.



Si ’on suit la formulation peircéenne, on peut dire qu'une fois
qu’une interprétation du signe iconique aura été proposée par un
interprete, ce dernier manifesteraune légere tendance a proposer I’in-
terprétation une deuxieme fois en présence du méme signe, et ainsi
de suite. Bien évidemment, ce processus peut s’arréter ou dévier a
tout moment, et n’est donc en rien déterministe. En d’autres termes,
les signes sont toujours sujets a des interprétations inattendues. Le
processus d’habituation prévoit néanmoins que méme le lien ico-
nique le plus faible entre un signe et un objet puisse aller au-dela de
lui-méme et contribuer a la formation d’une régle d’interprétation
générale et donc symbolique. C’est précisément de cette fagcon que
se forment les habitudes d’interprétation. Cette dynamique suggere
donc que les symboles puissent évoluer a partir de signes iconiques,
danslamesure ou les traits qualitatifs (potentiellement infinis) d'une
icone sont progressivement sélectionnés et stabilisés pour devenir
des significations générales.

Lalecture proposéeici semble confirmée par une série de passages
danslesquels Peirce insiste effectivement sur le fait que les symboles
ont pour origine des signes iconiques. Dans un texte de 1903, par
exemple, nouslisons que «tout symbole est, al’'origine, soit une image
del’idéesignifiée, soitune réminiscence de quelque occurrence indi-
viduelle, personne ouchose, [...] soit une métaphore®». En outre, dans
certains textes plus historiques, Peirce se concentre sur l'origine du
langage, et en particulier sur la possibilité que les langues modernes
soient dérivées de systemes de signes a prédominance iconique:

Dans toutes les écritures primitives, comme les hiéroglyphes
égyptiens, il existe des icdnes d’'un genre non logique, les idéo-
grammes. Dans la forme de langage la plus ancienne, il y avait
probablement une part de mimétisme. Mais dans toutes leslan-
gues connues, ces représentations ont été remplacées par des
signes sonores conventionnels. (CP 2.280 [c. 1895])

VAl



72

De leur coté, les indices jouent un rdle tout aussi déterminant
dansle processus d’établissement des symboles. Alors que lesicones
contribuent ala partie créative du processus, fournissant de nouvelles
interprétations qui peuvent progressivement devenir des regles géné-
rales, les indices ont souvent le rle de «fixer» I'une de ces interpré-
tations rendues possibles par I'icone, la rendant plus saillante que
les autres.

De maniere alternative, on peut également imaginer une situation
dans laquelle I’habitude qui donne vie au symbole provient directe-
mentd’un lienindexical, plutét qu’iconique, avec son objet. Aumoins
dansun cas, Peirce écrit que les noms propres ne peuvent étre consi-
dérés comme des indices véritables qu'au début, au moment ol on
les rencontre pour la premiére fois, et qu’il faut donc les interpréter
indépendamment de toute habitude déja formée. A partir de 13, I'in-
dice se développera progressivement en symbole, car une régle d’in-
terprétation habituelle commencera a prendre pied®. Nous parvenons
ainsi al'idée que les signes iconiques, tout comme les signes indexi-
caux, jouent un role majeur, précisément a travers leur interaction,
danslanaissance delacommunication médiatisée par des symboles:

Silessonsétaiental’origine en partie iconiques, en partie indexi-
caux, ces caracteres ont depuis longtemps perdu leur impor-
tance. Les mots ne désignent les objets qu’ils désignent et ne
signifient les qualités qu’ils signifient que parce qu’ils déter-
minent, dans l'esprit de 'auditeur, les signes correspondants.
(CP2.92 (c.1902-1903)%)

A ce stade, nous devons cependant revenir sur I'une des mises en
garde mentionnées plus tot. Jusqu’'a présent, nous avons largement
fait comme si Peirce ne voyait aucune difficulté a considérer les sym-
boles comme le produit d’'un développement diachronique a partir
de signes plus «simples» — c’est-a-dire non médiatisés et donc plus
naturels —, comme les icones et les indices. J’ai également cité un
certain nombre de passages qui semblent aller dans cette direction.



Néanmoins, s’arréter a ce résultat reviendrait a défendre une inter-
prétation de Peirce bien trop unilatérale.

En réalité, I'un des aspects centraux de la sémiotique de Peirce
réside dans I'idée que les symboles sont au fondement de tout phé-
nomene intellectuel et sémiotique (voire métaphysique), et sont donc
indépendants des processus d’acquisition des habitudes interpré-
tatives par les locuteurs. En ce sens, les icones et les indices ne sont
nullement des antécédents diachroniques de symboles. Ce sont
plutét des éléments d’'une moindre complexité que les symboles eux-
mémes, et qui ne peuvent étre atteints que par un processus d’abs-
traction a partir de ces derniers®.

Or, malgré les apparences, la tension entre ces deux aspects de la
sémiotique de Peirce n’est pas aussi grave qu’il n’y parait. Car il est
tout a fait possible d’affirmer que, d’une part, il y a des symboles qui
sont indépendants de tout développement diachronique, et d’autre
part, que certains symboles sont au contraire issus d’'un processus
d’habituation qui se déroule dansle temps, et a traverslequel le degré
de stabilité et de généralité des significations transmises a l'origine
par des signes iconiques et indexicaux augmente progressivement.

Prenons un nouvel exemple. Imaginons qu’il nous faille inter-
préter pour la premiére fois un signe hautement iconique comme
une image. Si nous considérons I'image de facon holistique, dans la
situation concrete ou elle nous apparait, nous pouvons dire qu’elle se
présente a nous comme toujours déja encadrée dans des structures
sémiotiques plus complexes qu'une simple icone. On dira alors, par
exemple, que I'image est accompagnée d’éléments indexicaux qui
en précisent la référence. Peirce donne I'exemple d’un portrait qui
porte une plaque au-dessus, laquelle indique le nom de la personne
représentée (CP 2.232 [1903]). Ou encore, il peut y avoir des éléments
symboliques enracinés dans les dispositions interprétatives innées
des locuteurs, qui généralisent le contenu de I'image avant que tout
processus d’habituation soit intervenu.

73



74

En méme temps, il est évident que la maniere dont ce contenu
peut étre transmis par une image est tres différente de la maniere
dont il peut étre exprimé par un systéme hautement symbolique tel
que le langage. L'une des différences fondamentales réside précisé-
ment dans le fait que I'image, en vertu de sa dimension iconique, est
toujours ouverte a une pluralité d’interprétations nouvelles, d’une
maniére qui ne peut étre reproduite par le médium linguistique.

C’estjustement pour rendre compte de cette différence entre signes
aprédominanceiconique et signes a prédominance symbolique que
nous pouvons faire intervenir le mécanisme de la création d’habitu-
des chez les locuteurs. Suivant ce mécanisme, une fois que I'image
a recu une interprétation spécifique de la part d’'une communauté
d’interpreétes, celle-ci aura une tendance, méme minime, a proposer
la méme interprétation une deuxieme fois. Ce processus se répete
jusqu’ace qu'une véritable habitude interprétative soit formée: cette
habitude interprétative agit désormais comme un élément médiateur
incontournable entre le signe et son objet. A ce stade, il peut arriver
que I'image perde également la « transparence » qui caractérise typi-
quement les icones, pour devenir un symbole dans un autre sens du
terme, c’est-a-dire un signe conventionnel, arbitraire et «opaque»,
qui ne peut plus étre compris sans connaitre le code d’interpréta-
tion™. C’est précisément en ce sens que I'on peut interpréter le pas-
sage cité plus haut sur 1’évolution des hiéroglyphes. Des signes qui
auparavant bénéficiaient d’'une transparence figurative considérable
sont progressivement devenus opaques et ne peuvent révéler leur
signification qu’a travers la médiation de I’habitude interprétative.

En résumé, on peut affirmer que la réflexion peircéenne sur les
habitudes nous donne la possibilité de comprendre certains aspects
cruciaux du mécanisme dela constitution des symboles. En particu-
lier, elle nous aide a comprendre ce qui se passe lorsqu’un signe ini-
tialement dépourvu de signification stable en acquiert progressive-
mentune. Bien évidemment, cette dynamique peuts’appliquerades
aspects bien différents de I'interaction humaine, comme le langage,



le vocabulaire des gestes quotidiens, ou méme I’art figuratif. De plus,
la théorie de Peirce a I’avantage de rendre pleinement compte de la
créativité intrinseque du processus de formation des symboles, car
elle met I'accent sur I'idée que les symboles ne sont jamais des enti-
tés figées, mais se trouvent dans un état de transformation constante.

Néanmoins, il y acertains aspects de lagenése des symboles qui ne
sont pas suffisamment développés dans la théorie de Peirce. L'un de
ces aspects est le caractere socialement incarné, pratique et concret,
de I'interaction symbolique. Bien entendu, toute la sémiotique de
Peirce repose surl’idée que les signes (et a fortioriles symboles) sont
desentités publiques et intersubjectives, dontlasignification ne peut
exister que dans la mesure ou ils sont la propriété d’'une commu-
nauté parlante. Il manque néanmoins a sa réflexion une description
détaillée de ce que ce caractere public et intersubjectif du symbole
signifie réellement du point de vue du processus social. En d’autres
termes: quels sont les mécanismes spécifiques parlesquelsles acteurs
engagés dansuneinteraction sociale sont capables de créeren méme
temps une interaction symbolique, et vice versa? Pour répondre a
cette question, nous devons nous tourner vers l'autre grand théori-
cien pragmatiste du symbole, George H. Mead.

MEAD: INTERACTION SYMBOLIQUE
ET INTERACTION SOCIALE

Dans la deuxieme partie de Mind, Self and Society (1934), ainsi que
dans d’autres textes plus courts, « The Behavioristic Account of the
Significant Symbol» (1922) et « The Genesis of the Self and Social
Control » (1924-25), Mead présente une théorie pragmatiste de la
genese du symbole, qui vise en premier lieu a rejeter les modeles
internalistes et individualistes du développement de l’esprit et du Soi
social. Selon cette théorie, I'utilisation des symboles par les indivi-
dus doit d’abord étre envisagée du point de vue de 'acte social global
dont elle fait partie. L'échange de symboles est donc avant tout une
interaction sociale.

75



76

Delaméme maniere que Peirce, eten cohérence avec I'arriere-plan
pragmatiste des deux auteurs, Mead rattache le phénomene de la
communication symbolique aux échanges les plus élémentaires de
stimuli et de réponses qui caractérisent les interactions de tout étre
vivant avec d’autres étres vivants et avec 'environnement. Une impor-
tante source d’inspiration pour Mead (MSS: 13-18) est en ce sens le
célébre livre de Charles Darwin sur les émotions, The Expression of
Emotionsin Men and Animals (1872). Mead emprunte a Darwin I’idée
que les gestes par lesquels les étres humains expriment des pensées
et des émotions trouvent leurs racines évolutives dans le compor-
tement animal. Ainsi, par exemple, les expressions de la colere des
étres humains sont dans une relation de continuité évolutive avec
les gestes qu'échangent deux chiens lorsqu’ils se battent, et peuvent
étre étudiées dans la méme perspective.

Toutefois, Mead souhaite rejeter une hypothése fondamentale
de la théorie de Darwin, a savoir I'idée que tout geste lié a une émo-
tion peut étre interprété comme I’expression de cette émotion. Cette
idée repose ason tour sur la these — erronée du point de vue de Mead
- selon laquelle le contenu d’une émotion précede son expression,
et en est totalement indépendant. En d’autres termes, I’émotion
chez Darwin est déja parfaitement formée en tant que phénomene
psychique interne avant d’étre exprimée par 'individu. La théorie
darwinienne souffrirait donc du défaut typique de toute théorie inter-
naliste, qui appréhende les symboles comme de simples moyens de
communication d’'un contenu déja constitué, alors que pour Mead,
I’enjeu est plutdt de saisir les symboles comme des instruments a tra-
verslesquels ce contenu se constitue en méme temps qu’il S’exprime.

En formulant ces objections a I'encontre de Darwin, Mead (MSS:
42-51) rejoint lesidées de Wilhelm Wundt, avec quiil aétudié a Leipzig
ala fin des années 1880. Contrairement a Darwin, Wundt refuse de
voir dansle comportement animal et humain une dimension d’abord
expressive, et formule ainsi une définition purement externaliste du
«geste», non pas comme l’expression d’une émotion, mais comme



le segment minimal d’une interaction sociale. Sur le méme modele,
Mead concoit le geste comme « prélude du symbole, mais qui, désles
premiers stades, est partie prenante d un actesocial. C’est cette partie
del’acte social qui sert de stimulus pour les autres organismes enga-
gés dans le méme acte social.» (MSS: 42%). Ce que Darwin concevait
comme un échange de gestes expressifs n’est aux yeux de Wundt et
de Mead que la constitution graduelle d’un cycle de stimuli et de
réponses, par lequel I'action de I'un des individus suscite la réaction
del'autre, et ainsi de suite, jusqu’a former un flux d’interaction. A ce
stade, il n’y a pas encore de communication de significations, mais
uniquementune adaptation mutuelle des actionslesunes aux autres.
Ainsi, I'expression agressive de la téte d’un chien qui se bat avec un
autre n’est pas une expression de colére, mais tout simplement un
geste visant a provoquer une réaction de fuite chez I'autre chien.
Comme on le sait, Mead appelle ce niveau d’échange, encore non
significatif, une «conversation de gestes» (conversation of gestures).

Le passage de la conversation gestuelle a un véritable échange
communicationnel autour de significations partagées est formulé
par Mead (MSS: 46-47 et 61-75) en termes d’un passage des gestes
aux «symboles significatifs » (significant symbols). Cette transition
s’effectue lorsque deux conditions sont satisfaites: premierement,
le geste n’est plus seulement un moyen de susciter une réaction chez
un autre individu, mais renvoie auneidée ouaune attitude de I'indi-
vidu qui produit le geste ; deuxiémement, la méme idée ou attitude
est éveillée dans I'esprit de I'interprete. Si les deux conditions sont
remplies, le symbole acquiert la capacité de produire «le méme résul-
tat sur celui qui I'accomplit que sur celui a qui il est adressé ou quiy
répond explicitement» (MSS: 46). La structure de base de la conver-
sation de gestes, c’est-a-dire’échange de stimuli et de réponses entre
deux individus, est préservée; mais désormais, le geste a également
acquis la propriété d’étre un stimulus qui suscite la méme réponse
chez les deux participants a la conversation.

77



78

Entre la conversation de gestes et '’échange de symboles signifi-
catifs, il est en fait possible d’isoler une entité intermédiaire: ce que
Mead appelle seulement «symbole», sans autre spécification. Dans
Mind, Selfand Society il définit ce concept une nouvelle fois de facon
radicalement externaliste, comme n’étant

[...] rien d’autre qu'un stimulus dont la réponse est déterminée
al’avance. Il y aun mot, il y aun coup. Le coup est 'antécédent
historique du mot; mais sile mot signifie une insulte, laréponse
est désormais comprise dans le mot, elle est donnée dans le sti-
mulus méme. Le symbole ne signifie rien de plus. (MSS: 181%)

En d’autres termes, le symbole est un stimulus capable de référer
sémiotiquement a quelque chose d’autre, et cette chose condition-
nera a son tour la réponse que le symbole pourra susciter. Il s’agit
donc d’un concept qui va déja au-dela du geste, parce que, contrai-
rement a ce dernier, il peut se référer sémiotiquement a autre chose.
Mais nous ne pouvons pas encore parler de symbole significatif, car
larelation sémiotique n’a pas nécessairement le méme effet sur tous
les participants a I'interaction, et ne joue pas nécessairement le réle
de déclencheur d’une chaine de réponses inter-reliées.

En ce sens, le «<symbole» pur et simple semble dénoter un élé-
ment doté d’une valeur s€miotique au sens large — un signe —, mais
pasnécessairement d’'une valeur partagée de maniere intersubjective.
Cen’est pasun hasard si Mead qualifie parfois de symboles des signes
que Peirce aurait vraisemblablement définis autrement, telles que les
images ou les traces au sein de I’environnement a partir desquelles
un individu peut découvrir des informations utiles (les empreintes
laissées par un animal ou les conformations spécifiques du sol). En
méme temps, il reste vrai que, pour Mead, le symbole est caracté-
risé par la présence de certaines caractéristiques qui dépassent le
conceptgénéral de signe. L'une de ces caractéristiques est 1a présence
d’un étre humain qui interprete le symbole de facon consciente ; une



autre est la dimension universelle de la signification engagée (MSS:
117-125 et 146-147).

Nous en venons a la question centrale pour notre propos, qui est
une question d’ordre génétique: comment nait le symbole significa-
tif? Quelle est la dynamique qui conduit une conversation de gestes
aévoluer versun échange de symboles? Pour comprendre ce point, il
faut partir de I'ildée de Mead selon laquelle le langage est le médium
par excellence dans lequel prennent forme les symboles significatifs.
Selon Mead, en effet, le langage a une propriété qui le rend unique
(ou plutot, presque unique: nous verrons dans un instant qu’il existe
d’autres systémes de symboles qui semblent présenter la méme pro-
priété). Cette propriété est la capacité d’étre percu de la méme facon
parlelocuteuretl’interlocuteur au moment ou il est produit, grace au
fait que le locuteur puisse s’écouter en parlant: « Nous pouvons nous
entendre parler, etle sens [import] de ce que nous disons est le méme
pour nous que pour les autres.» (MSS 1934 : 62). Contrairement aux
gestes du visage ou du corps, qui ne peuvent normalement pas étre
observés par ceux qui les produisent de la méme maniere que I'in-
terlocuteur les observe, les «gestes vocaux» ont donc une capacité
beaucoup plus prononcée d’évoluer vers des symboles significatifs.

Concretement, la structure de 'argument de Mead pour décrire
la genése d’un symbole significatif a partir de gestes vocaux peut se
résumer comme suit (MSS: 61-75). Un individu produit un geste vocal.
Ce geste est donc percu comme un stimulus par I'interlocuteur, qui
produit une réaction. Mais étant également percu par le locuteur,
le geste vocal aura également tendance a provoquer la méme réac-
tion chez ce dernier, dansla mesure ot cela est possible — c’est-a-dire
danslamesureoulelocuteuret!l’interlocuteur disposent d’un réper-
toire de gestes communs. Nous aurons donc deux réactions similaires.
Arriveun moment ou le locuteur et I'interlocuteur remarquentl’iden-
tité de leurs réactions. Cette réaction spécifique sera donc «mise en
évidence », elle aura un poids et une saillance que d’autres réactions
danslaconversation de gestes ne posséderont pas. C’est précisément

79



80

cette saillance qui produira une tendance a répéter précisément ce
geste vocal plus fréquemment que d’autres.

Aleur tour, 'emphase et la saillance qui donnent lieu & une répé-
tition permettent aux gestes vocaux en question d’étre « pour ainsi
dire inscrits ou soulignés. Ils deviennent habituels.» (MSS: 62). On
voit donc que, chez Mead comme chez Peirce, le concept d’habitude
joue un rdéle fondamental. La capacité d’adopter le geste de I'interlo-
cuteur déclenche un processus de répétition qui renforce progressi-
vement le rapport entre le geste et les réactions qui lui sont liées — et
donc entre le geste et 1a signification. Le processus d’adoption d’une
habitude est, une fois encore, le facteur qui introduit stabilité et géné-
ralité - et ouvre un horizon d’'universalité* - dans un cycle d’action-ré-
action qui serait sinon trés instable.

Cependant, I’habitude n’est pas la condition véritablement cen-
trale pour la création de symboles significatifs, car elle n’intervient
que pour stabiliser et généraliser une dynamique qui a déja eu lieu.
Lavéritable condition surlaquelle repose cette dynamique est plutot
le fait que, grace alaréciprocité des gestes vocaux, le locuteur puisse
susciter en lui-méme la méme réaction que celle qu’il provoque chez
son interlocuteur. C’est cette condition qui explique la réciprocité et
la nature intersubjective du symbole signifiant, et qui permet donc
de faire converger les actions de I'intervenant et de I'interlocuteur.

A son tour, la réciprocité du symbole joue un rdle décisif dans
deux autres moments-clefs de la genése du Soi dans la philosophie
de Mead. Le premier de ces moments concerne la naissance des facul-
tés cognitives et rationnelles des étres humains. Ces derniéres s’ar-
ticulent en effet autour de la capacité d’utiliser des symboles signi-
ficatifs pour sélectionner et isoler certains aspects de I’environne-
ment, les garder en mémoire et en tirer des réactions possibles, pour
ensuite les comparer et choisir la conduite la plus appropriée pour
faire face a une situation donnée. Le deuxieéme moment concerne la
genese de la dimension sociale du Soi. Selon Mead (MSS: 47-49 et



117-125), cette dimension dérive de la capacité de I'individu & adop-
ter l'attitude de l'autre et a la rendre décisive pour son propre com-
portement ; une opération quiserait impossible sansla médiation du
symbole significatif, qui rend justement l’attitude de ’autre acces-
sible grace a ’échange de gestes communicatifs et de significations
partagées (Mead, 1924-25).

Lathéorie de Mead vise a élaborer une théorie de la genése du Soi
a partir des interactions gestuelles les plus élémentaires, et de leur
capacité a évoluer progressivement en interactions symboliques. De
cepointdevue, il estintéressant de noter les nombreuses similitudes
avec des théories plus récentes comme celle de Michael Tomasello®
(Nungesser, 2016). Tomasello essaye de faire ressortir I'interaction
symbolique des étres humains a partir d’interactions plus simples qui
se trouvent parfois déja chez les animaux, sans toutefois négliger les
spécificitésintroduites parleshumains danslachaine évolutionnaire.

C’estjustement du point de vue de cesrecherchesles plus récentes,
cependant, que nous pouvons nous demander sila focalisation quasi
totale de Mead sur le langage est justifiée (Nungesser, 2016 : 258-261).
Mead lui-méme admet qu’il existe d’autres systémes de signes ot la
réciprocité entre le locuteur et I'interlocuteur en ce qui concerne la
perception dustimulus peut étre atteinte, etdonc o1 lagenese de sym-
boles significatifs peut — au moins en principe — avoir lieu aussi bien
que dans le langage. Le plus important d’entre eux est le systéme de
signes produits avec les mains. Nous pouvons voir nos mains a peu
pres de la méme facon que d’autres personnes les voient. C’est 'une
des raisons pour lesquelles Mead (MSS: 237) affirme que «la main et
le discours vont de concert danslaformation deI’étre humain social ».
Mais Mead donne également I'’exemple de 1’écriture, a savoir un sys-
téme de signes visuels percus de laméme facon par I’écrivain etle lec-
teur (MSS: 67). Dansles deux cas, cependant, Mead n’approfondit pas
ces réflexions, car il présuppose sans proposer de réel argument que
les gestes manuels et I’écriture sont subordonnés au langage vocal.
Quant aux artefacts picturaux, Mead semble exclure qu’ils puissent

81



82

donner lieu a des symboles significatifs, bien qu’il ne soit certaine-
ment pas impossible de soutenir que ceux-ci, tout comme I’écriture,
aient la capacité d’étre percus de la méme facon par ceux qui les pro-
duisent que par ceux qui les observent.

Pour faire face a ces difficultés inhérentes a la pensée de Mead
- qui semblent davantage dues a une insuffisance de sa réflexion
sémiotique qu’a un vice constitutif de sa théorie - il est sans doute
utile de faire appel ala perspective relationnelle sur les phénomeénes
sémiotiques au sens le plus large du terme que nous ayons trouvée
chez Peirce. C’est donc également en ce sens qu’il parait utile d’insis-
ter sur la possibilité de poursuivre un dialogue serré entre Peirce et
Mead. Si le premier s’est montré insuffisamment attentif a ’'analyse
de l'interaction sociale, le second n’approfondit pas assez I’apport
des signes non-linguistiques, et néglige la possibilité d’articuler une
analyse sémiotique axée surlafonction des signes (iconique, indexi-
cal etsymbolique) davantage que sur leur caractére médial (pictural,
linguistique, gestuel).

CONCLUSION : VERS UNE THEORIE
PRAGMATISTE DU SYMBOLE

Lesthéories de Peirce et Mead présentent ala fois une nette différence
dupointdevuedelaméthodesuivie et de profondes similitudes dans
le travail d’élaboration théorique. En ce sens, elles offrent un point
de départidéal pour tenter de formuler une théorie plus inclusive de
lagenese du symbole, qui intégre les deux approches a partir de leur
base théorique commune.

Pour commencer, les deux auteurs étudiés ici insistent sur I'idée
que les phénomenes sémiotiques peuvent étre étudiés par analogie
avec les échanges entre stimulus et réponse qui caractérisent toute
réaction organique. Cette hypothese est ensuite enrichie par une pers-
pective processualiste, c’est-a-dire par la tentative d’insérer la dyna-
mique des stimuli et des réponses dans une chaine potentiellement



infinie, dans laquelle chaque réponse serait également un stimu-
lus pour une autre réponse, et ainsi de suite. Le mécanisme géné-
ral de I’'acquisition de I’habitude sert alors a expliquer comment, a
partir de réactions initiales, qui peuvent étre largement aléatoires,
peuventémerger des régularités et des stabilités qui deviennent pro-
gressivement’élément médiateur fondamental entre unsigne et son
interprétation.

Ilest également important de souligner que ces régularités et sta-
bilités ont une existence avant tout sociale: il s’agit d’habitudes, de
conventions ou de regles d’interprétation qui sont repérables dans
une communauté de locuteurs. Nous touchonsici unaspectquiliela
sémiotique etlathéorie du symbole ala philosophie sociale: tout sys-
teme de symboles est fondé sur I'existence d’institutions sociales, et
peut étre lui-méme considéré comme une telle institution. Cet aspect
est particulierement présent chez Mead. Il interprete I'institution
comme une forme organisée d’activités et d’attitudes, a travers les-
quelles tousles membres d’'une communauté répondent dela méme
maniere a une situation donnée. De méme que le symbole, I'institu-
tion produit une réponse universelle a une situation particuliere: elle
permetainsial’individu d’adopter I’attitude d’un Autrui généralisé et
d’intérioriser I'attitude des autres membres de la communauté. Elle
devient ainsi 'un des éléments fondamentaux grice auxquels I'in-
dividu peut développer un véritable Soi social (MSS: 211 et 261-262).
D’autre part, aussi bien dansle cas du symbole que dans celui del’ins-
titution, c’est précisément le concept d’habitude qui peut nous aider
aexpliquer en détail comment s’articule le mécanisme d’universali-
sation de la réponse.

Ilsemble doncapproprié de conclure cette étude endisant quelques
mots de plus sur ce dernier point, c’est-a-dire sur la facon dont le
mécanisme d’habituation contribue ala création d’une réponse uni-
verselle. La position pragmatiste articulée par Peirce et Mead peut étre
placée ami-chemin entre deux positions diamétralement opposées:
d’une part, une explication radicalement empiriste, qui ramene toute

83



84

la dynamique de création du symbole a la généralisation de stimuli
particuliers; d’autre part, une position rationaliste qui interprete la
formation des symboles comme ’'apport de conventions qui média-
tisent les relations entre individus rationnels.

Commencons par 'empirisme. J’inclus dans ce concept toutes
les positions qui voient dans le mécanisme de répétition et de géné-
ralisation progressive du stimulus opéré par I’habitude la condition
nécessaire et suffisante pour parvenir a I'utilisation de symboles®. Si
un stimulus est suivi d’une certaine réaction, la répétition de ce sti-
mulus conduira a la répétition de la méme réaction, et au bout d'un
certain temps, une régle générale sera établie qui liera le stimulus et
laréaction d’'une maniére habituelle.

Or, nous avons vu que Peirce accorde effectivement un role fon-
damental a ce type de dynamique dans sa théorie. Mais il existe une
différence cruciale: chez Peirce, les symboles en tant que catégorie
générale sont le niveau primaire du processus sémiotique, et non le
produit d’une évolution ou d’un développement. Cela signifie qu’il
peut exister des symboles particuliers qui, au lieu d’étre le résultat de
processus d’habituation, fournissent un guide pour le développement
de ces processus. L’habitude, en d’autres termes, ne se développe
pas aveuglément (ou de fagon aveuglément inductive), mais elle est
guidée par certaines régles qui préexistent a I’habitude elle-méme.

Mead défend un pointde vue similaire : bien que I’habitude repré-
sente chezlui aussile mécanisme qui permet au stimulus de se géné-
raliser et de se stabiliser, on ne peut pas la considérer comme une
condition nécessaire et suffisante pour la création du symbole, car
le mécanisme d’habituation est en soi aveugle. Il ne permet pas d’ex-
pliquer pourquoi certains stimuli deviennent habituels plutét que
d’autres. Mead souligne la méme chose dans sa critique de I'imita-
tion, lorsqu’il affirme qu’aucun instinct d’imitation pure et simple
ne peut en soi rendre compte de la naissance du langage, car un tel
instinct serait dirigé mécaniquement vers tout ce que l'organisme



percoit (MSS: 51-61). Pour expliquer le fait qu’il y a une sélection de
stimuli qui sont répétés et deviennent habituels, il faut donc postu-
ler un autre principe. Ce principe est justement le fait que les réac-
tions des deux participants a la conversation commencent a conver-
geren présence de certains stimuli, et que grace a cette convergence,
les participants ala conversation commencent chacun a adopterl’at-
titude de l'autre”.

De méme, c’est dans la théorie de I’habitude que nous voyons le
plusclairement dans quelle mesure les positions de Mead et de Peirce
sont également loin d’une position rationaliste et individualiste, qui
met I’accent sur la nature conventionnelle du symbole et sur le fait
que cette convention ne peut étre réalisée qu’a travers un accord entre
des individus rationnels.

Il s’agit 1a d’'une position assez courante dans la philosophie du
langage. L'une de ses versions les plus sophistiquées est celle de David
Lewis, dans Convention : A Philosophical Study, paru en 1969, qui s’op-
pose a certaines philosophies du langage inspirées par le pragma-
tisme, comme celles de W. V. O. Quine et Donald Davidson™. Pour
Lewis, il ne fait aucun doute que le langage est un systeme fondé sur
des conventions. La question fondamentale est donc de savoir com-
ment expliquer la naissance de ces conventions en partant du prin-
cipe quelles sont le produit, non nécessairement explicite, de choix
rationnels desindividus. On peut donc dire que cette position se fonde
surlapossibilité d’imaginer desindividus qui ne disposent pas encore
de symboles, mais qui sont déja parfaitement rationnels. Ces indivi-
dus s’accordent sur une série de conventions, sur la base desquelles
ilsbatissent, dansun second temps, leur systeme symbolique. Il yaici
une analogie évidente avec les théories contractualistes de la genése
delasociété ou du gouvernement: nous avons d’abord les individus
rationnels, puis les conventions et les accords entre ces individus,
enfin le développement des interactions — sociales ou symboliques.

85



86

Laposition pragmatiste bouleverse completement cet ordre d’ex-
plication. Comme le montre Mead, il ne peut y avoir d’individu plei-
nementrationnel, indépendamment du réseau d’interactions symbo-
liques danslequel savie se déploie, et au-dela des complexes d’insti-
tutions moyennant lesquellesil se socialise. Ce sont donclesinterac-
tions médiatisées par des symboles significatifs, elles-mémes enraci-
néesdansdesinstitutions sociales, qui produisent I'individu au sens
propre du terme, et non I'inverse. L'individu rationnel ne peut pas
étre le point de départ du modele, mais il doit en étre le point d’arri-
vée;etl'interaction symbolique ne peut pasen étre le point d’arrivée,
mais doit en étre le point de départ. A travers le mécanisme de créa-
tion des habitudes que nous avons étudié dans cet article, I'interac-
tion produiral'ordre symbolique — articulé par des systémes de signes
généraux, stables et partagés, hérités et transmis, qui permettent a
leur tour la formation de I'individu social et rationnel au sens le plus
large du terme®™.



BIBLIOGRAPHIE

BERGMAN Mats & Sami PAAVOLA (2014), The Commens Dictionary. Peirce’s Terms
in His Own Words. New Edition. En ligne: [commens.org/dictionary] (consulté
en janvier 2018).

BOOTH Kelvin J. (2016), «Imitation and Taking the Attitude of the Other»,
in H. Joas & D. R. Huebner (eds), The Timeliness of George Herbert Mead,
Chicago, The University of Chicago Press.

BUHLER Karl (1934), Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache, Iena,
Fischer.

CASSIRER Ernst (1923/2001), Philosophie der symbolischen Formen, Erster Teil:
Die Sprache, B. Recki & C. Rosenkranz (eds), Hamburg, Meiner.

DARWIN Charles (1872), The Expression of the Emotions in Man and Animals,
Londres, John Murray.

DAVIDSON Donald (1984), « Communication and Convention », Synthese, 59,

p. 3-17.

DEACON Terrence (1998), The Symbolic Species : The Co-Evolution of Language
and the Brain, New York et Londres, Norton.

GALLIE Walter B. (1938), «Solipsistic and Social Theories of Meaning»,
Proceedings of the Aristotelian Society, XXXVIII, p. 61-84.

LEWIS David (1969), Convention : A Philosophical Study, Cambridge, Harvard
University Press.

MEAD George H. (1922), « The Behavioristic Account of the Significant Symbol »,
The Journal of Philosophy, 19/6, p. 157-163.

MEAD George H. (1924-1925), « The Genesis of the Self and Social Control »,
International Journal of Ethics, 35, p. 251-277.

MEAD George H. (1934), Mind, Self, and Society, C.W. Morris, Chicago, The
University of Chicago Press (édition définitive, annotée par D. Huebner &

H. Joas, 2015) [MSS] (trad. fr. 2006. Lesprit, le soi et la société, D. Cefai, L. Quéré
(eds), Paris, Presses Universitaires de France).

MORRIS Charles (1938), « Peirce, Mead, and Pragmatism », The Philosophical
Review, XLVII/2, p. 109-127.

NUNGESSER Frithjof (2016), « Mead Meets Tomasello: Pragmatism, the Cognitive
Sciences, and the Origins of Human Communication and Sociality », in
H.Joas & D.R. Huebner (eds), The Timeliness of George Herbert Mead, Chicago
et Londres, University of Chicago Press.

PEIRCE Charles S. (1931-1958), Collected Papers of Charles S. Peirce, vol. 1-6,

C. Hartshorne & P. Weiss (eds), vol. 7-8, A. W. Burks (ed.), 1958, Cambridge,
Mass., The Belknap Press of the Harvard University Press. [CP, suivi du
numéro du volume et du paragraphe.]

PEIRCE Charles S. (1978), Ecrits sur le signe, trad. fr. G. Deledalle, Paris, Seuil.

87



88

PEIRCE Charles S. (1982-2010), Writings of Charles S. Peirce: A Chronological
Edition, vol. 1-6 et 8, Peirce Edition Project (ed.), Bloomington et Indianapolis,
Indiana University Press. [W, suivi du numéro du volume et de la page.]

QUERE Louis (1993), « A-t-on vraiment besoin de la notion de convention?»,
Réseaux, 11, 62, p. 19-42. En ligne: [doi.org/10.3406/res0.1993.2572].

QUINE Willard Van Orman (1936/1976), « Truth by Convention », in Id., The Ways
of Paradox, deuxiéme édition, Cambridge, Harvard University Press.

STJERNFELT Frederik (2016), Natural Propositions : The Actuality of Peirce’s
Theory of Dicisign, Boston, Docent Press.

TAYLOR Charles (2016), The Language Animal : The Full Shape of the Human
Linguistic Capacity, Cambridge, Mass., Harvard University Press.

TOMASELLO Michael (1999), The Cultural Origins of Human Cognition,
Cambridge, Mass., Harvard University Press.

TOMASELLO Michael (2010), Origins of Human Communication, Cambridge et
Londres, MIT Press.

TOMASELLO Michael, avec DWECK Carol, SILK Joan, SKYRMS Brian & Elizabeth
SPELKE (2009), Why We Cooperate, Cambridge, Mass., The MIT Press.



NOTES

1 Parmi les contributions déja
existantes qui développent une
comparaison des théories sémiotiques
de Peirce et Mead, il convient de
mentionner notamment Gallie (1938)
ou Morris (1938).

2 Voir par exemple W5: 243 (1885).
(Les abréviations utilisées pour les
écrits de Peirce et de Mead sont
indiquées en bibliographie. Si le texte
cité n’a jamais été traduit en francais,
la traduction est la mienne.)

3 Ernst Cassirer (1923/2001),

par exemple, parle des facultés
d’imiter (nachahmen) et d’indiquer
(hinweisen) comme étant les deux
fonctions pré-symboliques du
langage.

4 «Notes on Topical Geometry»
(1899-1900 env.), cité dans Bergman
& Paavola (2014) : «Signs are of
three kinds [:] 1st, the icon, which
represents its object by virtue of a
character which it would equally
possess did the object and the
interpreting mind not exist; 2nd, the
index, which represents its object
by virtue of a character which it
could not possess did the object not
exist, but which it would equally
possess did the interpreting mind
not operate; 3rd, the symbol, which
represents its object by virtue of a
character which is conferred upon it
by an operation of the mind. »

5 Voir notamment l’article « The Law
of Mind » (1892), ainsi que quelques
ébauches préliminaires: W8:126-157.
Certaines des idées contenues dans ce
texte sont anticipées dans des textes
antérieurs, tels que «A Guess at the
Riddle» (1887-1888), W6: 166-210.

6 Voir Peirce (1978, 62-63) ; traduction
de CP 2.222 [1903] : «Every symbol is,
in its origin, either an image of the
idea signified, or a reminiscence of
some individual occurrence, person
or thing, connected with its meaning,
or is a metaphor.» Soulignons que,
dans d’autres textes, Peirce lie
explicitement les concepts d’image et
de métaphore aux signes iconiques.
Voir CP 2.277 (1903).

7 Voir Peirce (1978, 150-151) ;
traduction de CP 2.280 [c. 1895] :
«In all primitive writing, such as
the Egyptian hieroglyphics, there
are icons of a non-logical kind,
the ideographs. In the earliest
form of speech, there probably
was a large element of mimicry.
But in all languages known, such
representations have been replaced
by conventional auditory signs. »

8 CP2.329 (1903) : «A proper name,
when one meets with it for the first
time, is existentially connected with
some percept or other equivalent
individual knowledge of the
individual it names. It is then, and
then only, a genuine index. The next
time one meets with it, one regards

it as an Icon of that Index. The 89



90

habitual acquaintance with it having
been acquired, it becomes a Symbol
whose Interpretant represents it as
an Icon of an Index of the Individual
named. » Plus tard, Peirce révisera
partiellement cette définition des
noms propres.

9 CP2.92(c.1902-1903) : «Any
utterance of speech is an example.

If the sounds were originally in
particonic, in part indexical, those
characters have long since lost their
importance. The words only stand for
the objects they do, and signify the
qualities they do, because they will
determine, in the mind of the auditor,
corresponding signs. »

10 Sur ce point, voir notamment
Stjernfelt (2016), qui critique la lecture
de Peirce proposée par Deacon (1998).

11 Sur la perte de transparence
iconique qui va de pair avec la
création de symboles, voir aussi
Tomasello (2010: 222) : « Lancrage
iconique original du geste est a
présent complétement effacé. »

12 «[...] that which later becomes a
symbol, but which is to be found in its
earlier stage as a part of a social act.

It is that part of the social act which
serves as a stimulus to other forms
involved in the same social act. »

13 «There is a word, and a blow. The
blow is the historical antecedent

of the word, but if the word means
an insult, the response is one now
involved in the word, something

given in the very stimulus itself. That
is all that is meant by a symbol. »

14 MSS: 125: «[U]niversality [...]
attaches in a certain sense to a
habitual response in contrast to the
particular stimuli which elicit this
response. »

15 Il cite Mead, tout au moins, dans
The Cultural Origins of Human
Cognition (1999) et Why We Cooperate
(2009).

16 On peut lier cette position a la
philosophie du langage des empiristes
classiques comme Locke et Condillac,
sil’on se fie a la fagcon dont elle a été
reconstruite par Charles Taylor (2016).

17 Booth (2016) défend la critique
meadienne de I'imitation a la lumiere
des résultats empiriques les plus
récents. Il souligne notamment que
le concept d’imitation au sens strict
ne peut pas expliquer I'adoption de
lattitude de l'autre, parce qu’il la
présuppose.

18 Quine (1936/1976) a offert a Lewis
I’'objectif polémique de son analyse
en critiquant la distinction entre
jugement analytique et jugement
synthétique et en attaquant I'idée
selon laquelle il serait possible
d’énumérer une série de vérités
linguistiques établies « par
convention» et donc vraies a priori.
Davidson (1984), en revanche, a
critiqué I'idée de Lewis selon laquelle
les conventions linguistiques
seraient les conditions nécessaires
et suffisantes du fonctionnement du



langage lui-méme. Sur ce point voir
aussi Quéré (1993).

19 Je remercie Céline Henne pour sa
révision de ma traduction en francais
de ce texte, ainsi que Francesco
Bellucci et Matteo Santarelli pour
des discussions trés instructives sur
le concept de symbole chez Peirce et
Mead.

9



LE PRAGMATISME
DEWEYEN EN
SCIENCES DE
L’EDUCATION

LE CONCEPT D’ENQUETE,
UN CONCEPT D’ANALYSE
DIDACTIQUE?

PIERRE GEGOUT



Comment le pragmatisme de John Dewey a-t-il irrigué
le champ de la recherche en Sciences de I’éducation*?
En quoi sa démarche, vieille d’un siecle, continue-t-elle
d’inspirer les recherches en didactique — définie comme
I’étude des expériences et des activités d’enseignement ?
Apres avoir synthétisé quelques propositions de la
théorie de 'enquéte de Dewey et décliné certaines de
ses conséquences pour I’éducation, cet article opere une
transposition du pragmatisme dans le domaine de la
didactique. La reconstruction d’'une didactique qui tire
les lecons du pragmatisme deweyen s’articule autour

de conceptsliés a I'’enquéte et a I'expérimentation. Pour
illustrer cette démarche, la derniére partie de I’article
propose une étude de cas, a partir d’observations
réalisées in situ d’exercices de géométrie, dans la salle
de «classe des grands », a I’Ecole Freinet de Vence. Dans
le sillage d’Henri Louis Go, Gérard Sensevy ou Alain
Mercier, I'analyse didactique de ce cas empirique se préte
particulierement bien a une interprétation pragmatiste.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; JOHN DEWEY ; ECOLE FREINET; SCIENCES DE
L’EDUCATION; DIDACTIQUE; ENQUETE.

* Pierre Gégout est docteur du Laboratoire Interuniversitaire des Sciences de
I’Education et de la Communication de 'Université de Lorraine
[pierre.gegout@univ-lorraine.fr].

93



94

Iserait illusoire de prétendre proposer dans un article un état des

lieux de I'usage du pragmatisme dans I’ensemble des Sciences

de I’éducation'. D’abord parce que le pragmatisme, comme les
Sciences del’6ducation elles-mémes, est multiple. Avant de pouvoir
réaliser une telle tache, il conviendrait de définir correctement I'un
et lautre, ce qui est loin d’étre simple. Institutionnalisées en France
en1967,lesSciences del’éducation regroupent différentes disciplines
qui vont de la psychologie de I’éducation a I’histoire de celle-ci, en
passant par la sociologie, la philosophie, la didactique, etc. Apparu
ala fin du x1xe siécle, le pragmatisme, quant a lui, peut étre invoqué
directement ou indirectement, en se réclamant d’auteurs typique-
ment pragmatistes (Dewey, James, Peirce etc.), d’autres que I'on rat-
tache parfois a ce courant (Wittgenstein, Habermas etc.), ou d’autres
encore qui s’inspirent du pragmatisme pour développer leurs propres
travaux de recherche. O commencentles travaux sur ’éducation ? Ou
commence le pragmatisme ? Les réponses sont loin d’étre évidentes.
Ladétermination deI'influence du pragmatisme dansles Sciences de
I’éducation est également difficile parce que le degré de revendica-
tion d’appartenance au pragmatisme des divers acteurs est variable.
Alors que certains travaux ne font qu’évoquer quelques notions déve-
loppées dans un cadre pragmatiste au gré de leurs investigations,
d’autres tentent de développer leurs propres travaux dans un cadre
résolument pragmatiste. En plusdel’é¢tendue de I'influence du prag-
matisme dans le champ de ’éducation, il faudrait donc s’interroger
sur la profondeur de cette influence.

Plutét donc, que de proposer une présentation dela maniére dont
le pragmatisme irrigue le vaste champ des recherches touchant1’é¢du-
cation, cette contribution souhaite en proposer un exemple qui per-
mettra, je 'espére, de donner a voir ce que le pragmatisme a de fer-
tile lorsqu’il s’agit de s’interroger sur des sujets touchant a la trans-
mission des savoirs, I’enseignement, la didactique ou la pédagogie.
Plus précisément, il s’agira de montrer comment le concept d’enquéte
(Dewey, 1938/1993) peut étre utilisé dans I’analyse de certaines pra-
tiques d’enseignement en m’appuyant sur une étude de cas (situation

PRAGMATA, 2018-1: 92-127



didactique observée a1’Ecole Freinet de Vence). Cet usage met alors
enlumiére que certaines manieres d’enseigner s'approchent plus que
d’autres d’une attitude pragmatiste.

L’ENQyﬁTE CHEZ DEWEY ET SES
CONSEQUENCES POUR L’EDUCATION

LENQUETE

Dewey a consacré de nombreuses pages a I’exposition de ce qu’il
entend par enquéte. Son ouvrage Logique: la théorie de l'enquéte
(Dewey, 1938/1993) est sans doute le travail dans lequel ce concept
est le plus largement détaillé. Il n’est donc pas question ici de pré-
senter ce qu'est I'’enquéte dans toute sa complexité. Je me contente-
rai de présenter un schéma qui sera, je 'espere, suffisamment clair
et probant pour en tirer quelques conséquences pour I’éducation et
plus précisément I’éducation scolaire.

Le concept d’enquéte s’enracine dans celui d’expérience.
L'expérience est, chez Dewey, cette interaction qui se produit entre
un organisme et son environnement. Mieux: elle est cette transac-
tion qui produit respectivement'organisme et1’environnement. Chez
Dewey, en effet, les étres ne vivent pas, a proprement parler, dans un
environnement ou, inversement, I'environnement n’est pas le décor
danslequel les organismes vivent. Les organismes sont produits par
I’environnement en méme temps que ce dernier est produit par eux.
Siles organismes marins vivent dans la mer, ils vivent surtout «a tra-
vers» elle et la constituent. Et si la mer est une vaste étendue d’eau
salée, elle est aussi constituée des différents organismes que 'on y
trouve, des plus microscopiques aux plusimposants. Ilen vade méme
avec une forét, un désert ou une banquise: chacun de ces environne-
ments est avant tout un biotope, un endroit qui se définit tant par ses
aspects physiques que par ses aspects biologiques.

95



96

L’étre humain n’é¢chappe pas a cette régle. Il est lui aussi un orga-
nisme produit et qui produit un environnement. Que I'on se place a
I’échelle individuelle ou collective, 'étre humain est en permanence
en interaction avec son environnement, interaction qui contribue a
sa propre définition. Cette relation permanente entre 'organisme et
I’environnement n’est pas univoque. Elle se traduit par plusieurs types
d’actions. Le seul fait de digérer est une action qui méle environne-
ment et organisme. Mais I'expérience esthétique est un autre type de
transaction, de méme que l'expérience de laguerre ou delaséduction.
Touteslesexpériencesonten communde placer’organisme dansune
certaine relation avec son environnement au point que I'un et 'autre
en sortiront transformés. Mais toutes les expériences ne sont pas les
mémes, ne se valent pas ou n’ont pas les mémes enjeux ou effets.

Par ailleurs, la pensée ne se produit que dans le cadre d’une expé-
rience, c’est-a-dire uniquement dans une de ces transactions avec
I’environnement. Si les étres humains sont des étres pensants, c’est
avant tout parce qu’ils sont des étres capables d’expériences et notam-
ment d’expériences élaborées, complexes. Nous ne pensons pas « dans
le vide » mais aux prises avec certains problemes, certaines confi-
gurations de I'environnement, dans certaines circonstances. Nous
nous mettons a penser lorsque notre expérience continue est pertur-
bée, que quelque chose interrompt son cours normal et attire notre
attention.

L'expérience de connaissance qu’est I'enquéte ne fait pas excep-
tion. Elle procéde, elle aussi, d'une forme d’interruption du cours
ordinaire de notre expérience par quelque chose. Elle est ce qui se
produit lorsque la situation, c’est-a-dire notre lien avec ’environ-
nement, passe de déterminée (claire, habituelle...) a indéterminée
(confuse, inhabituelle, inattendue...). Ce passage, insiste Dewey, n’est
pas encore compris, problématisé, cognitif; il est seulement recu,
sa qualité problématique est eue avant méme d’étre conceptualisée
(Dewey 1938/1993: 131-132 et 170). Mais c’est justement ce a partir de
quoi vas’engager un processus de compréhension et d’investigation



ayant pour fonction de rétablir la continuité dans la situation, de
retrouver un lien entre nous et notre environnement.

La premiére étape cognitive de I’enquéte, c’est la problématisa-
tion. Il s’agit de «nommer », d’identifier la nature du trouble. Pour
cela, nous faisons usage de signes, de symboles comme des concepts,
des mots, des pictogrammes, des sons, etc. En cela, cette premiere
phase cognitive est aussi une phase culturelle car les signes que nous
employons et la maniére méme dont nous les articulons ne sont pas
(tous) de notre fait. Ils sont en large partie puisés dans les connais-
sances antérieures que nous possédons et dans lesquelles nous bai-
gnons. La facon dont nous posons le probleme est donc déterminée
culturellement. Cette étape consiste donc a transformer la situation
indéterminée en probléme.

S’engage ensuite un travail dialectique entre la construction de
réponses possibles, le test de ces réponses et la problématisation, ce
que Dewey nomme raisonnement (Dewey, 1938/1993: 176-177). Une
foisle probleme déterminé, il nous faut en effet le résoudre. Pour cela,
nous allons examiner le probleme et prendre appui sur certaines sug-
gestions qu’il semble nous proposer pour batir une hypothése. Les
suggestions se transforment en idées (Dewey, 1938/1933:177) qui nous
font élaborer une hypothése: et si telle action pouvait résoudre le pro-
bléme? L’hypotheése est alors une proposition, c’est-a-dire une asser-
tion candidate ala résolution. Elle n’est pas garantie parce qu’ellen’a
pas été vérifiée. On le voit, le rOle des idées est de guider notre action
dansl’enquéte. Enles mettant en ocuvre, nous vérifionsla proposition.
Sil’action prévue s’accomplit, siles effets attendus se produisent, alors
le probleme se réduit, voire se résout. Peu a peu, la situation perd en
indétermination. La proposition se précise, nosidées deviennent plus
claires, la problématique s’éclaire. Lorsque la continuité de I’action
estrétablie, lorsque notre action n’est plus empéchée, le probleme est
résolu. La proposition a partir de laquelle nous avons déterminé selon
quelles idées agir est garanti par le fait méme qu’elle nous a permis

97



98

de retrouver la fluidité de I'expérience. Elle devient alors jugement,
soit une nouvelle habitude d’action.

Cependant, I’action peut échouer. Lorsque nous testons notre
hypothése, nos actions ne produisent pas ce que nous espérions. La
proposition ne semble pas correcte. Il faut donc, en examinant de
nouveau le probléme, en construire une nouvelle. Si, malgré la mul-
tiplication des hypotheéses, le probleme persiste, c’est peut-étre que
c’est le probleme lui-méme qui fait probleme. Dans ce cas, il faut sans
doute le penser a nouveaux frais, le voir d’'une autre maniere. Cest
alors’étape de la problématisation qu’il convient de retravailler. C’est
1a quelque chose de plus difficile car il ne s’agit plus «simplement»
derecueillir des suggestions issues du probléme, mais bien plutét de
changerla maniére méme dont nous pensons. On comprend deslors
que le test des hypotheéses est aussi, d’une certaine maniere, un test
de la problématisation elle-méme et qu’un travail dialectique s’en-
gage, lequel ameéne la problématique initiale a se préciser voire a se
transformer complétement.

Nous pouvons donc résumer ’'enquéte en quelques caractéris-
tiques qui nous apparaissent essentielles.

1. L'enquéte survient dans le cours de l'expérience ordinaire. Elle ne
s’y ajoute pas.

2. L'enquéte survient suite a une interruption réelle de I’action. Pour
parler comme Peirce, elle procede d’un doutevéritable, etnond’un
doute de papier (Tiercelin, 1993: 54).

3. L’enquéte commence par la problématisation, la transforma-
tion de la situation indéterminée eue en situation indéterminée
cong¢ue. Pour cela, nous puisons dans nos connaissances, lesquelles
découlent d’une histoire et participent d*une culture (Zask, 2015).
La résolution de I’enquéte procede par émission d’hypothéses (ou
de propositions) réalisées a partir des suggestions «contenues » dans
lasituation. Commela problématisation est une maniere culturelle



devoirle probléme, les suggestions sont également culturellement
déterminées.

4. Les hypothéses (ou propositions) sont testées: elles deviennent
des idées qui guident I’action. Si le probléme persiste, i.e. si I'ac-
tion prévue échoue, il faut revenir a I’élaboration d’autres hypo-
theéses, voire a la problématisation elle-méme. Si le probléme est
résolu, i.e. sil’action guidée par'idée s’accomplit, 'obstacle estlevé
etlacontinuité de ’expérience est rétablie. La proposition devient
alorsjugement,’assertion estgarantie.Lasolution au probléme est
conservée comme nouvelle habitude d’action.

Ajoutons que cette réponse peut alors étre socialement partagée.
Elle fait partie de la culture de I'individu mais également, si elle est
communiquée, de celle du groupe, voire de la société. Elle devient a
son tour une ressource pour la résolution de problemes futurs.

QUELQUES CONSEQUENCES POUR L’EDUCATION

Sil’enquéte estle moyen parlequel on accede ala connaissance, alors
I’enseignement, en tant que forme d’éducation formelle, doit en faire
une piece maitresse. Transformer cette sorte d’éducation de maniére
a ce quelle soit davantage respectueuse de I’expérience des enfants
et des éléves, c’est aussi dans cette voie que s’était engagé Dewey
dans ses écrits sur '’éducation. Il sera la aussi trop long d’énumérer
I’ensemble des conséquences pour I’éducation que I'introduction du
pragmatisme en général et de I'’enquéte en particulier peut produire.
Dans ce qui va suivre, je vais donc me focaliser sur les conséquences
qui m’apparaissent les plus importantes en suivant notamment les
caractéristiques préalablement énumérées de 'enquéte.

Lapremiere et peut-étre la plus fondamentale de ces conséquences
de I'enquéte est de concevoir I’enseignement non comme l’apport
extérieur de connaissances, mais comme une forme dynamique d’ac-
compagnement ou de guidage de I'enfant ou de I’éléve dans le savoir
(Dewey, 1916/2011: 103-120). Si I'’enseignement se définit comme

99



100

l’activité qui permet la transmission de connaissances, son objectif
estalorsde faire en sorte que certains sujets, qu'on appelle des éleves,
acquierent dessavoirs qu’ils ne maitrisaient pas avant enseignement.
En des termes pragmatistes, I'enseignement consiste a transmettre
des habitudes d’action (Dewey, 1916/2011: 121-133), ou a substituer
certaines habitudes a d’autres. Dés lors, siI’enseignement consiste a
apporter des connaissances, il consiste surtout a «faire agir les éleves
autrement». Le probléme didactique est en conséquence celui des
conditions d’acquisition et de renouvellement de ces croyances, c’est-
a-direde ces maniéres d’agir « nécessaires ala vie continue et progres-
sive d’une société » (Dewey, 1916/2011:102).

Cependant, Peirce nous’amontré (Peirce, 2002: 215-235), il existe
plusieurs manieres de changer nos habitudes, plusieurs facons de
fixer nos croyances et toutes ne se valent pas. Lenseignement occi-
dental moderne prétend fixer la croyance de maniere rationnelle et
durable. Un professeur ne cherche pas a endoctriner ses éleves?. Il
n’aspire pas a ce que ceux-cile croient sur parole ou par crainte d’'une
sanction. Il souhaite qu’ils accedent directement, eux-mémes, a la
compréhension dusavoir qu’il leur enseigne, qu’ils en soient convain-
cus rationnellement. La maniére dont I'enseignement doit procéder
doit donc reposer sur la méthode de fixation de la croyance la meil-
leure, celle qui cultive I'intelligence et non le respect aveugle, celle qui
s’appuie sur des raisons et non sur la tradition ou la pression sociale,
celle qui tient compte de ’expérience, des observations, des faits et
non uniquement des raisonnements a priori. Cette méthode, C’estla
méthode scientifique. Ainsi, la premiere conséquence du pragma-
tisme est de faire de la méthode scientifique non seulement un but,
mais un moyen de I’éducation®.

Laseconde et non moins difficile conséquence éducative du prag-
matisme est la nécessité de partir de I'expérience de I'enfant (Dewey,
1962:91-118). Cette conséquence découle directement de la premiere.
En effet, si enseigner signifie désormais faire changer les habitudes
deséleves, il faut travailler sur ces habitudes. Ou encore, sienseigner



revient a transmettre une fagon scientifique de penser, alors I'une
des premieres choses a faire, c’est éviter de faire travailler les éléves
sur des questions qui ne sont pas les leurs. Sur cette question, on se
reportera notamment a I'un des plus célebres articles de Dewey en
matiere d’éducation: «L’intérét et I'effort dans leur rapport a I'’édu-
cation de la volonté. » (Dewey, 1962: 39-90). Loin de consacrer une
pédagogie du laisser-faire ou centrée sur les désirs de I'enfant, cette
contribution entend tirer les conséquences éducatives du fait que
I’étre humain n’est pas capable de s’intéresser sur demande a quoi que
ce soit. Pour Dewey, I'intérét est la manifestation d’'un besoin du moi
envers quelque chose qu’il estime nécessaire a sa croissance. L'effort
estalorsletravail entrepris par’organisme pour obtenir, assimiler ce
quelque chose. Par ces définitions, Dewey entend montrer que I'inté-
rét de 'enfant n’est pas forcément antagoniste a sa croissance. Il est
juste ce qui estimé, a tort ou a raison, comme nécessaire par le moi
pour son développement. Par conséquent, cela signifie que I'intérét
estunsigne dont on doit tenir compte dansI’éducation dans la mesure
ouilexprime unbesoin réel, mais que I'on ne peut pas toujours laisser
s’exprimer «tel quel » car le moi peut se fourvoyer. La tiche de I’édu-
cateurneseradoncnideréprimeroud’ignorerlesintéréts de 'enfant
ni de les laisser se déployer sans controle. Sa mission sera plutot de
voir dans les intéréts qui s’expriment, des opportunités pour travail-
ler ce qui mérite de I’étre. L'intérét doit donc étre exploité, au sens ol
ildoitservirde point de départet assurer un continuumexpérimental
(Dewey, 1938/2011: 465-470). Il ne doit pas étre nié, sans quoi la cor-
respondance entre les contenus de I’enseignement et les besoins de
I’éléve ne pourrait étre qu’aléatoire. Mais il ne doit pas étre reconnu,
acceptéenl’état, sans quoil’éleve se risquerait fréquemment a s’aven-
turer dans des voies sans issue, a se complaire dans ce qu’il sait déja,
voire dansl’erreur. D’'un autre c6té, Dewey entend aussi montrer que
I’effort n’est ni quelque chose a bannir, ni quelque chose qui se doit
d’étre pénible. Ces deux conceptions partagent I'idée que I'effort est
douloureux, douleur nécessaire a l'apprentissage pour lesuns, inutile
pour lesautres. En réalité, Dewey montre que I’effort pénible, doulou-
reux n’advient que si 'objet poursuivi ne I’est que par obéissance ou

101



102

soumission. L'effort est pénible parce qu’il porte sur quelque chose
dontnous nevoyons pasl’'intérét. Or, le méme objet, le méme savoir, la
méme compétence peut étre travaillé d’'une maniere qui parait beau-
coup moins pénible lorsqu’il s’agit de ce sur quoi porte notre intérét.
Cela ne signifie pas que, dans ce cas, I'effort n’existe pas, mais que,
considéré comme le moyen pour atteindre une fin en vue, nous l’ac-
ceptons sans trop broncher. Dans 'autre cas, c’est justement parce
que cettefin nest paslandtre que I’effort nous est pénible. Ainsi donc,
I’effort ne doit pas étre recherché ou évacué: il est un fait naturel qui
se produit des lors qu'un organisme s’emploie a atteindre une fin
qu’il s’est donnée. Le role du professeur n’est donc pas de mettre les
éléves dansdessituations «ludiques*» ou, al’inverse, «deles en faire
baver », mais de leur proposer des fins correspondant précisément a
leurs intéréts. Si donc les objets d’étude doivent correspondre aux
intéréts des éléves, alors l'origine de I’étude se trouve 1a ou naissent
ces derniers: dans I'expérience ordinaire.

Latroisieme conséquence, qui découle elle aussi de la précédente,
concerne laplace etle role de I’enseignant. Dans une conception tra-
ditionnelle de I’éducation, le professeur est celui par qui arrive le
savoir ou, au mieux, les situations d’apprentissage. Il est donc une
piéce maitresse sanslaquelle la possibilité méme d’apprendre semble
nulle. Il est celui qui décide du quoi, du quand et du comment. En
outre, I’école actuelle repose encore largement sur une forme d’ensei-
gnement simultané d’un savoir déterminé a priori. Tous les enfants
d’une méme classe apprennent la méme chose, savoir qui est d’ail-
leurs prévisible puisque mentionné et chronologiquement organisé
dans les programmes officiels.

Si nous tenons compte des deux premiéres conséquences, il
devient évident que cette place et ce rble de I'’enseignant, mais,
plus largement encore, cette forme scolaire®, ne sont plus tenables.
D’abord, sil’'objet de I’étude doit s’enraciner dans la vie ordinaire de
I’é1éve, il n’est ni déterminable a priori (on ne peut pas prévoir sur
plusieursjours, semaines ou mois ce qu’il va étudier), ni enseignable



simultanément a ’'ensemble de la classe (saufs’il s’avere étre un sujet
d’intérét valable pour tous les enfants en méme temps, ce qui semble
statistiquement peu probable). Tenir compte des intéréts de I'enfant
implique donc une forme de diversité des objets épistémiques et de
polychronie d’étude: les éleves étudient des choses différentes a des
rythmes différents. Comme Dewey (1962) y insiste, il serait cependant
erroné de déduire de tout celaque le professeur devient des lors super-
flu. Sa premiere mission va étre d’exploiter les intéréts des éléves. En
effet, sitous doivent étudier selon leur intérét, ils ne peuvent pas pour
autant étudier n’'importe quoi sous prétexte que cela les intéresse.
L’exploitation des intéréts consiste en une transformation de I'inté-
rét manifeste en un sujet d’étude, valable parce que reconnu comme
ayant une valeur épistémique par I'institution scolaire dont le profes-
seur est le représentant. L'intérét pour les dinosaures, par exemple,
peut étre retravaillé afin que cet intérét présente moins la diversité
des différentes espéces que leurs traits communs, leurs différences
et laraison de leur extinction. L'intérét pour un film vu récemment
peut étre exploité afin que 1’éléve rédige un texte exprimant ce qui
lui a vraiment plu, et réalise ainsi un exercice d’expression écrite. La
volonté de partager un jus de pomme fait maison peut entrainer des
exercicesdedivision et larencontre des unités de volume... Au profes-
seur de relier ces désirs, ces envies, ces besoins venant de ses éléves
ades savoirs ou a des compétences institutionnellement reconnues.
Mais le professeur doit aussi ceuvrer a ce que ce travail d’étude, réa-
lisé a partir de sujets s’enracinant dans la vie ordinaire des éléves, se
concrétise petit a petit selon les normes ou les habitudes scientifiques
etce, non parce que celaserait une exigence arbitraire, mais parce que
c’est l'attitude la plus fiable d’accés a une croyance et la plus ration-
nelle pour fixer la croyance. Le professeur a donc un réle d’accompa-
gnementdelétude, unaccompagnement dontlaligne directriceestla
production d’un travail mettant de plus en plus en ccuvre laméthode
scientifique. Cela passe parl’exigence deI'utilisation de certains outils
(apprendre a faire une recherche documentaire, apprendre a utiliser
les outils mathématiques adéquats, etc.) ou I’habituation a certaines

103



104

pratiques (utiliser les termes corrects, formuler et recevoir un juge-
ment critique, présenter son travail a ses pairs, etc.).

Onlevoit, ce quelacentration sur I'enquéte produit, c’est une veéri-
table transformation ou reconstruction de la forme scolaire.

L'ENQUETE EN DIDACTIQUE

Dire que l'introduction de I'enquéte reconstruit la forme scolaire
c’est opérer une sorte de jonction entre la philosophie de Dewey et
les Sciences de I’éducation, et notamment la didactique®. La consé-
quence de I'introduction de 'enquéte a I’école ne peut que conduire
ala nécessité de la transformation de I'institution scolaire. Dans le
méme temps, les phénomenes affectant le fonctionnement del’école
et de la transmission des savoirs, c’est précisément ce qu’étudient
lesSciences del’é¢ducation en général et la didactique en particulier.

LA RECONSTRUCTION
DE LA FORME SCOLAIRE

Le présent travail s’inscrit a sa maniére dans un champ plus vaste
visant la reconstruction dela formescolaire (Vincent, 1996 ; Go, 2007).
La forme scolaire désigne une forme particuliere de socialisation et
d’approche des savoirs. La forme scolaire d’é¢ducation et donc d’en-
seignement repose sur un ensemble de pratiques et de conceptions
qui restent valables malgré les évolutions pédagogiques obser-
vables par ailleurs: obéissance a des régles impersonnelles, étude
dusavoir pourlui-méme, prédominance de’écrit dans’étude, auto-
rité de I'adulte, progressivité dans ’'approche des savoirs, etc. Cette
forme que prend I’éducation scolaire de nos jours trouve son origine
dans les temps reculés des congrégations enseignantes et s’appuie
sur un modele lassallien’ d’'organisation des classes. Mais comme le
remarque Go (2007), cette forme est largement incompatible avec
une école moderne aux exigences démocratiques. En effet, 1a forme
scolaire classique repose encore principalement sur une conception



du savoir comme un objet et donc sur une conception de I'enseigne-
ment comme la transmission d’objets de savoir. Or, si la démocratie
est avant tout caractérisée comme la recherche collective de solu-
tions a des problémes publics (Dewey, 1939/1997), une telle facon de
former les générations ne prépare pas a la vie politique.

Laformescolaire classique ne permet que difficilementla construc-
tion d’un rapport problématique au savoir. Les capacités de problé-
matisation, de résolution (individuelle ou collective) des problémes,
decréation desoutils et des instruments nécessaires al’'investigation,
ou de découverte et d’invention, restent a la marge des objectifs sco-
laires. Il convient donc, dans une perspective d’actualisation poli-
tique de I’école, de transformer cette forme, de la faire évoluer vers
desimpératifsdémocratiques ou, dans unvocabulaire plus deweyen,
de la reconstruire (Dewey, 1920/2003). En somme, il s’agit de pour-
suivre et d’actualiser le travail entrepris il y a plus d’'un siecle déja par
Dewey lui-méme dans ses divers travaux touchant I’éducation, de
Lécole et l'enfant (1962) et Démocratie et éducation (1916/2011) a Les
écoles de demain (1915/1931). Ce qu’il convient plus particuliérement
de réaliser, c’est une transposition dans le champ de la didactique
desanalyses philosophiques qu’il a menées. Il s’agit de montrer com-
ment cesintuitions visantlareconstruction de’école peuvent inspi-
rer concrétement lamaniere d’enseigner et d’apprendre. En « mettant
I’enquéte au centre» de I’école?, il est alors question de proposer une
forme scolaire renouvelée qui place I’éleéve en position d’enquéteur,
ala découverte de savoirs lui permettant de résoudre les problémes
qu’il rencontre en classe. Le savoir cesse d’étre un objet que ’on col-
lectionne pour devenir une réponse intelligemment construite aI’is-
sue d’'un processus travaillant les compétences requises dans une
société démocratique.

105



106

L’ECOLE FREINET DE VENCE:
UN EXEMPLE DE RECONSTRUCTION?

Quese passe-t-il lorsque I’enquéte devient centrale dans1’école ? Pour
le savoir, il faudrait pouvoir étudier au moins un cas d’école ayant
opéré ce changement (ou tentant cette transformation). Or, un tel
établissement existe-t-il? Pour Henri Louis Go, la réponse est affir-
mative: I'Ecole Freinet de Vence est un établissement scolaire ayant
fait de I'’enquéte son cceur (Go, 2007).

L’Ecole Freinet de Vence est1’école construite des mains d’Elise et
Célestin Freinet. Elise et Célestin Freinet sont sans nul doute les péda-
gogues francais les plus connus en France et dans le monde®. Dans
les années 1930, ils ouvrent un établissement scolaire en marge du
ministere de 'Instruction Publique. Cet établissement privé est I'oc-
casion pour eux de proposer une forme scolaire totalement renouve-
l1ée. Proche des milieux communistes, anarchistes, naturistes et syn-
dicauxrévolutionnaires, le couple Freinet opere ala foisunejonction
de ces influences et une critique de la forme scolaire classique et du
capitalisme. Pour les Freinet, ’école traditionnelle est abrutissante,
ne permet pas I’épanouissement des individus ni leur préparation a
I'organisation de la production. C’est une école au service du capita-
lisme qui dégéneére les corps et les esprits. Il convient de proposer une
autre école qui, respectueuse de lanature, du développement naturel
(tant physiologique qu’intellectuel ou moral) des enfants, fera d’eux
des individus libres, sains et capables de s’organiser politiquement.
L’Ecole Freinet n’est pas une école d’endoctrinement mais une école
qui prétend aider les enfants a grandir et a se développer de sorte
qu’ils soient capables de résister au monde capitaliste.

Le socle fondamental sur lequel repose la pédagogie des Freinet
est la théorie du «tatonnement expérimental » (Freinet 1950/1968,
1960/1967,1966a) qu’ils ont conceptualisée. Il serait trop long, ici, d’en
proposer I'exégese complete, mais cette théorie résonne en de nom-
breux points avec la théorie de 'enquéte de Dewey (Gégout, 2017:



516-540). Cela s’explique sans doute par la lecture, par Freinet, des
quelques textes du philosophe américain traduits en France des les
années1920. Comme I’écrit Henri Go (2013), les Freinet ont été parmi
les tout premiers a s’intéresser a la pensée pédagogique de Dewey:

Desses premiersarticles dejeunesse (dans Clarté et Lécole éman-
cipée), Freinet se référa aux idées de Dewey dont il pouvait avoir
connaissance, notamment par la lecture, a cette époque, de
Lécole et l'enfant, ouvrage traduit par Claparede. Par exemple,
concernantlerenouvellement des pratiques éducatives al’école,
Freinet écrivait dans Clarté du 5 février 1923: « Un grand péda-
gogue américain, M. John Dewey, arrive a cette méme conclusion
dans une étude intéressante au plus haut point.» (Go, 2013: 61)

Mais le plus intéressant est sans doute que Freinet se soit lui-
méme reconnu danslesidées pédagogiques de Dewey quelque temps
avant samort: «Je m’apercois aujourd’hui avec satisfaction que notre
ceuvre pédagogique correspond presque intégralemental’idée péda-
gogique de John Dewey. [...] En bien des points, nos méthodes natu-
relles rejoignent et continuent la pensée de Dewey. » (Freinet 1966b,
cité par Go, 2013: 61). Tout ceci et les observations réalisables sur place
(Go,2007; Gégout 2017) tend a justifier la pertinence de lacandidature
del’Ecole Freinet comme exemple™ d’une forme scolaire reconstruite
autourdelanotion d’enquéte. De nombreuses pratiques didactiques
observables aI’Ecole Freinet de Vence sont particuliérement suscep-
tibles de recevoir une lecture en termes deweyens. En 1991 I'établis-
sement a été racheté par ’Etat, mais, lors du rachat, il a été convenu
quel’Ecole pourrait conserver un certain nombre de normes et de pra-
tiques didactiques et pédagogiques directement héritées du couple
de pédagogues. Ce sont précisément ces pratiques qui me paraissent
pouvoir étre lues a travers le prisme de la théorie de 'enquéte. Dans
ce qui suit, je propose de livrer une analyse synthétique de ce que je
pense étre une pratique didactique fonctionnant sous le régime de
I’enquéte et de I'analyser a I’aune des catégories de 'enquéte déga-
gées plus avant (Gégout, 2017: 589-637).

107



108

LE CONCEPT D’ENQUETE EN DIDACTIQUE:
ILLUSTRATION DANS L’ANALYSE

D’UNE PRATIQUE PEDAGOGIQUE OBSERVEE
A L’ECOLE FREINET DE VENCE

Pour illustrer comment1’Ecole Freinet peut étre vue comme incarnant
un exemple de forme scolaire reconstruite, je propose la restitution et
I’analyse d’'une observation d’une recherche" effectuée dansla classe
des Grands™ en janvier 2015. L'enquéte devient alors une modalisa-
tion d’une action didactique, c’est-a-dire un schéma a I'aune duquel
interpréter certaines séquences d’enseignement.

DESCRIPTION DE LA «RECHERCHE »®

Mathieu (CM2) produit un texte libre* relatant sa visite d’'une exposi-
tiondebateaux. Illit ce texte alaclasse et mentionne ainsi que 'undes
navires possédait une voilure de 1300 m2. Cette information éveille
la curiosité de certains éleves: que veut dire « metres carrés » et, sur-
tout, que représentent-ils ? Est-ce gros ? Est-ce petit ? Noél (CM1) pro-
pose de faire une recherche visant a répondre a ces questions: repré-
senterlavoile de1300 m2avec Mathieu. Le professeur approuve cette
idée mais préfére ramener la taille a 130 m?2 pour des raisons de fai-
sabilité. Il est alors convenu que Mathieu et Noél devront proposer
a la classe une explicitation de ce que signifie réellement 1 300 m2,
preuves a l’'appui.

Lorsdesateliers del’apres-midi Mathieu et Noél commencent leur
travail d’enquéte. Leur objectif est de réussir a matérialiser 130 m2.
Pour cela, ilsdécident de réaliser une représentation sur papier de ce
qu’ils devront représenter en réalité. Familier des cm2, Mathieu pro-
pose a Noél de tracer un rectangle de 130 cm2. Pour cela, ils tracent
ensemble unrectangle de10 cm par13 cm et matérialisent chaque cm?
entracantun quadrillage dans ce rectangle, chaque case valant1cm?
(Figurel). Lorsque le professeur vient les voir, il leur fait remarquer
qu'unevoile de bateau n’est pas rectangulaire mais triangulaire. Aussi,



A5G 15 16 [ F]8 | D
My s g [4E 143 (40 [ %
U5 | 1B ()| D
M| %2 |25|34 | 2536| 3H %8 | 39|60
Wl |w |54 |« 8|9 5o
A|5)152 |54 | 55|56 |51 58 | 5| bo
(416016%|69 | 4] 66|64 68|69|to
H ¥l 15 % 2B B0
Hl3]32] 3¢]35]36 | 83 88[39]%0
M|92193| 5¢(95196 |5+ % |P) Yeo
oA AoL o | o eS| Aok | Ao 408 | 403 Ao
A LA M3 4G LS| My - B LAY o
AU A0 | A0 AR 42 | 4128 1429 U3

Figure 1: Rectangle représentant 130 cm?

si leur surface est bien une représentation a I’échelle 1/100 de celle
désirée, elle n’a pas la forme voulue. Il leur faut donc transformer
cette surface rectangulaire en surface triangulaire.

Mathieu et Noél tentent dans un premier temps ’opération consis-
tant a reconstituer un grand triangle a partir des bandes de papiers
découpées dans le quadrillage du rectangle. L'idée est de prendre
ensuite les dimensions du triangle ainsi obtenu afin de trouver un
triangle dont l'aire est de 130 cm?. Ils s’apercoivent vite de I'impossi-
bilité matérielle de la tAche car, en plus des nombreux découpages a
effectuer, il faut encore découper de trés petites pieces et les assem-
bler minutieusement (Figure 2).

Cependant, ce premier découpage leur donne une seconde idée:
plutot que de découper de petites pieces selon le quadrillage, pour-
quoine pas découper de plus grosses pieces qui en seraient indépen-
dantes. En somme, comment découper le rectangle de sorte a pou-
voir ensuite former un triangle, indépendamment du quadrillage ? Ils

109



10

fs, AEELEIREEEE

[orr] 6 7|t | 9| oo | er | ser | T ooy
[ gr| 7| 3r|ow] s s in] Lot DT s s [ o |

s 7
ppnEnERnoS

Figure 2: Pieces découpées dans le
rectangle quadrillé en vue de reconstituer
un triangle d'une surface de 130 cm?

l5

émettent quelques hypothéses en tracant d’hypothétiques découpes
sur le rectangle lorsqu’ils remarquent qu’il est possible de découper
deuxtriangles en découpant le rectangle selon sa diagonale (Figure 3).

Mathieu et Noél découpent donc unrectangle de 130 cm2 en deux
triangles rectangles pour composer un triangle isocele qu’ils collent
sur une nouvelle feuille de papier. Ils en mesurent alors les dimen-
sions: une base de 20 cm et deux c6tés de 16,5 cm™® (Figure 4).

Les dimensions du triangle connues, la conversion est vite faite:
il faut tracer un triangle isocéle de 16,5 m de c6té et de 20 m de base
pour obtenir une surface triangulaire de 130 mz2.

Noélet Mathieuenvisagentdereprésenter cettefigurealacraiedans
la cour de I’école. Ils pensent méme tracer le quadrillage permettant



[ T<[¢ [5]6 +HE|D
MR A U5 1464313 | 4]
Aln 2512 | ¥ &9

¢
A4
4
3| 2|23 28] 2 [ 4138 2
0
5

lad 6|2 A
(5t 52| 535 [s&15¢ 57 B |59
sl] 6] 62 5] 621% 54168 |69
| 2] st B 29
7 | 78] 52] 2] 35[36 | B33 >4
194191 93]9¢ [95] 96| %} 38 |39
o | 02 o | 4 | 4651 o AoBNEH
ML M3 e A58 AL MT
B2\ |20 | 4B | A2, U2B WY AT )

&P YT ¥ &

>[=

Figure 3: Le rectangle initial et les hypothéses de découpe.
On remarque la diagonale fortement marquée
de démontrer que le triangle est bien composé de 130 x 1 m2. Mais, 1a
encore, ils se heurtent a une impossibilité matérielle: la craie s’use
trop vite sur le macadam. En outre, 'usage d’une regle d’'un metre
limite considérablement la précision du tracé (rapidement, ils s’aper-
coivent que les cotés tracés ne sont pas droits).

Ils optent alors pour une autre technique. Ils abandonnent I'idée
dereprésenterle quadrillage et la craie pour utiliser dela ficelle. Dans
une grosse pelote, ils sectionnent deux morceaux de 16,5 m et un de
20 m. Al'aide de grosses pierres, ils tendent chaque morceau dans la
cour et forment ainsi le triangle souhaité (Figure5).

Deretour en classe, les deux éleves dessinent le triangle qu’ils ont
tracé danslacourenindiquantses dimensions (le mémetriangle qu’ils
avaient obtenu en découpant le rectangle de départ). Le professeur

m



M2

U LT

q[5 [,

Hlo e

CINEZEN
(1611656965

R EAAEEE
5133 3¢ 35086 | By

] 9293 54195196 | GH>.
oA AL Aol | Ao et | Ao | Ao} 4B |
U LA s g 1A g L o,
Lo 3 o o | g |9 |,

Figure 4: Triangle de 130 cm? obtenu grace
aux deux moitiés du rectangle

leur demande alors comment ils pourraient faire pour démontrer que
cetriangle fait bien 130 cm2. Nous n’avons pu voir la maniéere dont les
éléves allaient concretement répondre a cette question mais lorsque
je leur ai demandé, ils envisageaient de former un rectangle a partir
de ce triangle dont ils auraient ensuite mesuré les dimensions et cal-
culer l'aire... Soit, me disent-ils, 1a méme chose que ce qu’ils ont fait,
mais a I’envers (Figure6) !

ANALYSE PRAGMATISTE
DE LA «RECHERCHE »

Procédons maintenant a une lecture pragmatiste de la recherche de
Mathieu et Noél. J’insisterai particulierement sur les points dont j’ai
dit qu’ils me semblaient les plus significatifs de ce que devrait étre
une forme scolaire basée sur 'enquéte.

Lapremiere caractéristique d'une telle forme scolaire reconstruite
qui me semble ici évidente est celle de l'origine méme de I’enquéte.
Dans le cas qui nous occupe, I'objet de 'enquéte menée par les deux



Figure 5: Triangle de 130 m? tracé a l'aide de ficelle

2)La «{iagonale fait 3) Découpe selon la
DR — apparaitre deux diagonale
) Rectangle initial triangles rectangles

S\

4) Les deux triangles 5) Retournement 6) Composition d'un 7) Triangle isocéle
rectangles obtenus d'un des dewx triangle isocéle avec final faisant la méme
triangles les deux triangles aire que le rectangle
rectangles initial

Figure 6: Passage du rectangle de 130 cm? au triangle isocéle de méme
aire. Pour prouver que le friangle obtenu a bien une aire de 130 cm?,
les éléves pensent réaliser cette procédure dans l'autre sens (de 7 a 1)

n3



e

éleves estle produit d’'une expérience. Mathieu a vulavoile de bateau
lorsdesavisite de I'exposition. La surface des voiles est quelque chose
qu’ilarencontré dans son expérience. Pour No€l, c’est justement cette
absence qui s’est manifestée dans son expérience: un camarade lit
un texte dont il se rend compte qu’il contient une donnée qui I'inté-
resse. Son expérience de lalecture est comme interrompue: quelque
chose «ne va pas». Et c’est pourquoi il demande de plus amples pré-
cisions a Mathieu. Ainsi donc, nila voile de bateau, ni I'interrogation
sur ce que peut représenter une telle taille ne procedent d’'une mise
en scene du professeur. Mathieu parle de son expérience et celle-ci
«heurte»et«perturbe» celle de Noél (et d’autres éleves). Larecherche
trouve son origine dans I'expérience des deux éléves bien qu’elle ne
soit pas identique.

Mais ce qui est également continu avec 'expérience des éleves,
c’estledoute quioccasionnelarecherche. Lorsque Noél pose la ques-
tion de savoir ce que sont les 1300 m?2, il exprime une interrogation
qui est la sienne. Elle découle de la perception d’une situation qui,
de claire, est devenue indéterminée. Son expérience du récit de la
visite par Mathieu s’est soudainement obscurcie lorsque ce dernier a
évoqué la voilure du plus grand bateau. Cet obscurcissement a trou-
blé cerécit, provoqué une zone d’'ombre qui a conduit ’éleve a revenir
sur ce point lors des questions qui ont suivi la lecture. En respectant
ce doute, en lui offrant une place pour s’exprimer mais également en
I’exploitant, le professeur lui permet non seulement de se résoudre,
mais aussi d’accéder a de nouvelles connaissances.

En effet, si Mathieu est assez familier des notions d’aire et des
unités surface, c’est moins le cas de Noél qui, n’étant qu’en CM1, a
moinseul’occasion delesrencontrer. S'appuyer sur le doute de Noél,
sur ce qu’il percoit comme une situation indéterminée relativement
ace quiest objectivement un probleme lié aux notions de calcul d’air
et de surface, c’est lui donner une nouvelle occasion de les travail-
ler tout en répondant a sa question. On notera donc le rOle a la fois
fondamental et particulier du professeur qui demande a I’éleve qui



poselaquestion d’y répondre lui-méme. Il ne s’agit donc ni d*un pro-
bléme inventé par I’enseignant, ni d’un probléeme posé a des éleves
quileurserait étranger. Lenseignant n’a pas non plus a dissimuler son
intention didactique, i.e. transformer son probléme en probléme des
éleves. Pourtant, le professeur n’est pas en train de charger Mathieu
et Noél d’'une activité «occupationnelle»: il y abel et bien une inten-
tion didactique, un enjeu de savoir, la volonté d’enseigner quelque
chose aseséléves; mais, contrairement al’ordinaire, ce quelque chose
aété comme involontairement choisi par ceux-ci via la claire expres-
sion de leurs interrogations.

Nous avons donc sous les yeux une illustration de ce en quoi peut
consister «I’exploitation » d’'un intérét manifeste a des fins d’enseigne-
mentscolaire. Le professeur se saisit de la question de Noél pourl’en-
gager dans un travail d’investigation qui le menera, accompagné de
Mathieu, a (re)découvrir plusieurs notions mathématiques et géomé-
triques précises. Bien qu’il ne puisse prévoir avec exactitude quelles
seront ces notions, il sait déja que certaines d’entre-elles seront incon-
tournables: le calcul d’aire, les unités de surface en cm?2 et m2 (donc
laconversion), le tracé géométrique de figures... et, pourquoi pas, des
formules d’aire et des tentatives de démonstrations mathématiques.
Remarquons également qu’il ne prend pas la question « telle quelle ».
Si tel était le cas, nos deux éleves auraient dii représenter une sur-
face de1300 m2. Certes, lamodification apportée est minime (elle ne
consiste qu'aréduire la taille de la surface demandée), mais cela s’ex-
plique parce que la demande contient suffisamment de pertinence
épistémique pour qu’elle ne nécessite pas un travail plus important
de conversion.

Ainsiapparaitune seconde caractéristique d’'une forme didactique
reposant sur ’'enquéte que nous avions déja envisagée : une redéfini-
tiondurdle du professeur. Nous venons de voir que, s’iln’est pas a l’'ori-
ginedelaquestion, ni méme dela proposition de faire une recherche,
il est celui qui I'autorise, 'institutionnalise. Si I’enquéte n’est pas de
soninitiative, il reste garant de sa pertinence. Le professeur reste donc

15



16

une figure d’autorité dansla classe®. C’est cette autorité, fondée sur le
savoir mais également surl’institution qu’il représente, quil’autorise
aapporter une modification ala proposition d’enquéte ainsi qu’a I'ini-
tier. C’est parce qu’il sait déja que I'enquéte proposée est susceptible
d’amener les éléves a travailler sur des savoirs de valeur qu’il 'encou-
rage. C’est parce qu’il sait également prévoir les difficultés qui appa-
raitront sirement qu’il se permet d’en modifier la problématique.

Mais le rble du professeur ne s’arréte pas a la promulgation de
recherchesdelapartdes éléves. Il doitencore veiller a ce que celles-ci
se réalisent effectivement et a dresser un bilan, en termes de savoirs,
lorsquelles arrivent a leur terme. S’il n’est pas celui qui méne I’en-
quéte, il reste celui quil’encadre et celui qui institutionnalise le savoir,
c’est-a-dire signifie aux éléves quels éléments de I'enquéte méritent
d’étreretenus”. Je donnerai uneillustration de lamaniére dont le pro-
fesseur encadre cette enquéte a défaut d’avoir pu observer la facon
dont il I'a conclue®.

Lorsque Noél et Mathieu parviennent & matérialiser un grand
triangle dans la cour, le professeur leur demande alors de proposer
une démonstrationjustifiant que lasurface de ce triangle mesure bien
130 m2. Cette intervention professorale montre bien que le temps
d’enquéte n’est pas un temps dans lequel les éléves font ce qu’ils
veulent d’une part, et ol I'enseignant serait absent d’autre part. Iy
a et doit y avoir enjeu didactique, c’est-a-dire que I’enquéte doit per-
mettre d’aborder et de travailler des notions institutionnalisées par
le programme. En 'occurrence, ce qui est sous-jacent a la demande
du professeur est de deux, voire trois ordres:

Il demande a Mathieu et Noél d’étre capables de construire une
démonstration mathématique. Certes, I’'attendu final ne saurait étre
assimilé a une démonstration parfaite du point de vue mathéma-
tique. Néanmoins, les éleves doivent pouvoir expliquer a d’autres (par
exemple aux autres éleves de la classe) pourquoi ils sont certains que
le grand triangle recouvre une surface de 130 m?2. La capacité de faire



une démonstration mathématique est une exigence valorisée sco-
lairement. Bien que cette compétence se décline en divers degrés en
fonction du niveau et selon des modes particuliers en fonction des
disciplines, il reste que c’est 1a quelque chose qu’un professeur peut
légitimement faire travailler.

Pour réaliser cette démonstration, les éleves vont devoir utiliser
diverses notions, elles aussi exigibles du point de vue scolaire. Des
termes précis comme «aire», «surface», «base », «hauteur », « c6tés»,
«largeur», «longueur », «diagonale » vont étre attendus. Des tech-
niques précises le seront également, comme le moyen de convertir des
cm2enm?, oubienlecalcul d’aire d’'un rectangle. Par cette demande,
le professeur va exiger des éléves qu’ils construisent certes une syn-
thése démonstrative, mais surtout qu’ils emploient les «bons» termes
aux «bons» moments.

On peut également faire I’hypothése que cette demande va étre
I'occasion pour le professeur d’introduire a la notion de «formule
d’aire» lorsque les éleves présenteront leur travail. Les éleves de
cycle 3 ne sont pas initiés a de tels objets directement. S’ils savent,
defait, que pour calculer I’aire d’'un rectangle il faut multiplier le petit
cOté par le grand c6té, ils ne diront pas que I'aire d’un rectangle s’ex-
prime par exemple ainsi:

A =IXL.

Enoutre, le calcul d’aire d’'un triangle ne fait pas non plus partie du
programme. Cependant, le travail de Mathieu et Noél peut permettre
non seulement d’aborder la notion de «formule d’air», mais encore
de construire celle, peu intuitive, du triangle. En effet, par le décou-
page du rectangle (dont on peut facilement extraire la formule), les
deux éleves ont réussi a construire un triangle de méme aire. Il suffit
alors de faire «traduire» les termes du rectangle (longueur, largeur)
dans les termes du triangle (base, hauteur) pour trouver la formule
d’aire du triangle:

n7



18

_ _byp _bxh_,
Am,—le—th— > = Api

Sans prétendre enseigner les formules d’aire définitivement par
ce biais, il est possible d’y amener les €léves une premiere fois, de les
introduire vers la possibilité qu’offrent les mathématiques de dépas-
ser 'empirie, la mesure, pour aborder des objets abstraits, ce qui est,
l1a aussi, 'une des missions de I’école.

Bien que le professeur n’intervienne pas systématiquement de
cette maniere précise dans une recherche, il reste vrai que toute inter-
vention professorale a pour objectif de I’enrichir. Soit qu’elle patine
ou s’enlise et son role sera de la «débloquer » (ce qui est une forme
minimale d’enrichissement), soit que celle-ci se passe bien et que les
éleves peuvent peut-étre aller plus loin encore (ce qui est une forme
plus importante d’enrichissement).

Une troisieme caractéristique de I’enquéte apparait également
lorsque 'on se penche de pres sur la facon dont la recherche menée
par Mathieu et Noél avance. Ce qui apparait, en effet, c’est un véritable
travail de redéfinition dialectique de la problématique au regard les
hypothéses émises en vue de résoudre le probléme initial. Toute la
recherche peut étre décrite comme la substitution d’'une probléma-
tique par une autre en fonction des objectifs ou des difficultés ren-
contrées. Examinons les premiéres étapes de la recherche.

Lapremiere problématique (P1) est formulée collectivement lors-
qu’il est décidé de mettre en place une recherche: « Représenter une
surface de 130 m2.» Lorsque Mathieu et Noél prennent en charge
cette problématique, ils s’apercoivent rapidement que les hypothéses
émises qui pourraient constituer des réponses possibles vont exiger
untravail d’affinement dela problématique. Ainsi, siune réponse pos-
sible a P1serait: « Tracons une telle surface a la craie dans la cour», 1a
question de la taille et de la forme de celle-ci apparait alors (Quelle
forme tracer? Selon quelles dimensions?). La problématique P1 se
transforme de fait en une problématique P2 : « Représenter une surface



d’une certaine taille et d’une certaine forme qui fasse 130 m2.» Par un
examen de P2, Mathieu et Noél déterminent quelques suggestions
utiles: le fait qu’il s’agisse d’une surface de 130 m2 «indique » pour
eux une certaine forme. Ils ont en effet préalablement appris qu'une
surface pouvait s’exprimer sous la forme de deux facteurs. On obtient
ainsi un rectangle de la surface souhaitée dont la largeur est le plus
petit facteur et la longueur le grand facteur. Il suffit donc de trouver
deux facteurs dont le produit est égal a 130. Les éléves proposent un
produit assez intuitif: 10 x 13 = 130. P2 trouve alors une réponse: «II
Sfaut tracerunrectangle de10 m sur13m.» Pour élaborer cette réponse,
les éleves tracent sur une feuille un rectangle de 10 cm par 13 cm et
vérifient que celui-ci contient bien 130 cm2 en le quadrillant (Figure 1).
Ils obtiennent ainsi non seulement la réponse a P2 mais également,
de fait, une procédure de réalisation: le rectangle sur la feuille repré-
senteun plan al’échelle 1/100". Il suffitdonc de se reporter a la feuille
pour savoir quoi tracer dans la cour en convertissant les cm2 en m2.

Lorsque le professeur fait remarquer a Noél et Mathieu que la
forme rectangulaire ne convient pas, il pointe de fait une insuffi-
sance de leur réponse a P2. La forme est en fait déterminée et P2 doit
donc étre traduite en P3: « Comment tracer une surface triangulaire
de130 m2?» Ici, c’est le professeur qui fait office d’obstacle dans 1’en-
quéte: c’est par lui que surviennent certaines difficultés qu’il faut
résoudre®. Cependant, laréponse a P2 fournit, par examen, elle aussi
quelques pistes pour élaborer une réponse a P3. Parce que la surface
durectangle sur papier est quadrillée, elle ressemble a un puzzle dont
les pieces carrées pourraient étre autrement agencées. Mathieu et
Noél tentent donc cette réponse a P3: « Nous pouvons former une sur-
facetriangulaire de 130 m2/ cm? en réagencant chaque m2/cm? d’une
surfacerectangulaire de cette taille. » C’est a partir de cette idée qu’ils
découpent et tentent de réorganiser les petites cases du rectangle
(Figure2). Durant cette phase, ils remarquent que les petits carrés
n’ont pas a étre découpés un a un et qu’il est également possible de
les découper eux-mémes. Il ne s’agit pas d’unités insécables et il est
possible de les prendre « par paquet». Petit a petit, ils reformulent

19



120

donc leur réponse a P3: « Nous pouvons former une surface triangu-
lairede130 m?enréagencantles parties d’une surfacerectangulaire de
130m?2.» Ils ont alors une autre idée: ils découpent des « piéces » dans
le rectangle et tentent de reconstituer avec elles un triangle. Lors de
leurs diversestentatives, ils remarquent qu’ils peuvent découper deux
triangles identiques dans le rectangle qui, juxtaposés d’une certaine
maniére, forment un seul triangle. Cela se percoit danslestracésréa-
lisés avant tracage (Figure 3). Suivant cette idée, ils reconstituent bel
et bien un triangle qui, étant constitué de ’entiereté d’un rectangle
de 130 cm?, fait lui aussi 130 cm2. Mathieu et Noél obtiennent de la
sorte un plan a I’échelle 1/100 leur délivrant les mesures nécessaires
au tracage d’un triangle de 130 m2 (Figure4).

L’enquéte se poursuit maisje m’arréteraila: il me semble assez clair
que le travail mené par Mathieu et Noél jusqu’a présent fonctionne
comme une reformulation, au cours de I'enquéte, d’une probléma-
tique initiale globale. Celle-ci doit étre affinée, et ce travail de préci-
sion est, ala fois, un travail d’éclaircissement delasituation et de mise
en ceuvre d’idées et d’hypotheses. Le probléme n’est donc pas «bien
posé» une bonne fois pour toutes. La solution au probleme n’est pas
trouvée avant I’action. Les outils, les instruments nécessaires a cela
ne sont pas déterminés a priori. Tout cela fait et doit faire partie du
travail d’enquéte lui-méme.

Ily aurait encore beaucoup a analyser sur cette observation. Mais
je pense avoir suffisamment donné d’éléments permettant d’étayer
la these selon laquelle la pratique de la recherche telle qu’elle se pra-
tique a1’Ecole Freinet de Vence peut étre rapprochée de I'enquéte au
sens de Dewey.

CONCLUSION

Cette contribution ne prétend pas, loin s’en faut, avoir montré com-
ment le pragmatisme influence I'ensemble des Sciences de I’édu-
cation. Il ne prétend pas non plus avoir montré comment cette



philosophie oriente les chercheurs en didactique. Enfin, il ne pré-
tend pas avoir tiré de Dewey la totalité de ce qui pourrait en étre tiré
relativement ala recherche didactique. Il propose plus humblement
d’illustrer comment le pragmatisme deweyen permet de penser et
d’analyser les maniéres d’enseigner.

L'objectif de cet article a été de montrer quela philosophie del’édu-
cation de Dewey pouvait étre traduite en des termes d’analyse didac-
tique a condition de lui fournir des cas sur lesquels s’exercer. L'une des
difficultés majeures de ce travail est justement le processus de trans-
position d’une vaste et complexe pensée issue d'un champ dans un
autre. Comment assurer le passage de la théorie de 'enquéte, rédi-
gée et pensée dans un cadre philosophique, vers un champ d’inves-
tigation davantage en prise avec I'observation, la pratique, ’expé-
rience voire 'expérimentation ? Un tel travail demande assurément
plus de temps et de place, et c’est pourquoij’ai di me contenter de la
transposition d’un schéma de I'enquéte. Ainsi réduite a des caracté-
ristiques saillantes, il m’a été plus facile d’opérer la transposition et
de montrer comment les idées et concepts identifiés de la théorie de
I’enquéte pouvaient opérer.

L’étude de casayant permis d’illustrer un certain usage de concepts
issus de la théorie de I’enquéte est elle aussi limitée. De nombreux
aspects ont dii étre laissés de coté comme, par exemple, le rdle du
groupe classe dansl’apparition etlaréception de 'enquéte menée par
lesdeux éleéves. Ou bien encore, le rapport dialectique existant entre
problématisation et tentatives de résolution est en réalité plus long
et plus complexe que celui présenté. Cependant, j'espere avoir réussi
a montrer, méme avec ces cours extraits, comment les mécanismes
de résolution de probleme décrits par Dewey peuvent ici s’'observer.

D’autres auteurs appartenant aux Sciences de ’¢ducation s’ins-
crivent a leur maniere dans ce travail de transposition. La Théorie
de I’Action Conjointe en Didactique (TACD) développée par Gérard
Sensevy (2011), développe ainsi un cadre d’analyse d’inspiration

121



122

pragmatiste des interactions didactiques. L'originalité de ces tra-
vaux tient également au fait qu’ils débordent la stricte question de
I’analyse des situations d’enseignement pour finalement question-
ner, a leur tour et comme cet article le propose, la forme scolaire. En
somme, il semble que s’interroger sur la maniere dont’enquéte peut
fonctionner comme un paradigme didactique revient fondamenta-
lement a entreprendre un travail de reconstruction de la forme sco-
laire®. Sensevy soutient par exemple que la question de la forme sco-
lairetoucheladidactique. En effet, par ses propres voies, ladidactique
retrouve les interrogations pédagogiques développées par Dewey,
a savoir ’'absence du caractere problématique de bien des savoirs
enseignésal’école danslaformescolaire classique: « Le temps didac-
tique classique, en rendant difficile, voire impossible les expériences
didactiques, empéchel’enquéte etle rapport problématique au savoir
[...] La question du renouveau de la forme scolaire est donc celle du
temps. » (Sensevy, 2011: 734). Pour Sensevy, la forme scolaire clas-
sique reste rythmée par la succession d’objets de savoirs que le pro-
fesseur présente a ses €leves. Ce temps didactique, le temps d’objet est
empreint d’'un rapport spéculaire au savoir: le savoir est réifié, il est
une chose qu’il faut acquérir et accumuler. Pour changer ce rapport
relativement passif au savoir, il convient de changer ce qui rythme la
vie didactique: ce ne sont plus des savoirs-objets qu’il faut présenter
aux éléves, mais les placer dans des situations génératrices de pro-
blémes. Le savoir cessera alors d’étre une chose pour devenir une
réponse construite dans le cadre d’une enquéte.

Pour pouvoir concevoir une nouvelle forme scolaire, il faut pou-
voir proposer des formes d’enseignement faisant davantage de place
ala problématisation et a I'enquéte. Comme je le soutiens a la suite
d’Henri Louis Go, I'Ecole Freinet de Vence semble s’appuyer sur une
telle forme. Sitel est bien le cas, alorsles Sciences de ’éducation, et la
didactique en particulier, disposent désormais d’un terrain d’étude a
partir duquel continuer d’explorer une forme scolaire objectivement
proche d’une perspective pragmatiste.



BIBLIOGRAPHIE

BROUSSEAU Guy (1998/2004), Théorie des situations didactiques, Grenoble, La
Pensée sauvage.

CALLAN Eamonn & Dylan ARENA (2009), «Indoctrination », in H.Siegel (ed.), The
Oxford Handbook of Philosohpy of Education, Oxford, Oxford University Press.

CHEVALLARD Yves (1991), « Concepts fondamentaux de la didactique:
perspectives apportées par une approche anthropologique », Publications de
IInstitut de recherche mathématiques de Rennes, fascicule 6, p. 160-163.

CHEVALLARD Yves (1999), « L'analyse des pratiques enseignantes en théorie
anthropologique du didactique», Revue RDM, Vol. 19/2, Grenoble, La Pensée
Sauvage. En ligne: [numdam.org/article/PSMIR_1991___S6_160_0.pdf].

DEWEY John (1916/2011), Démocratie et éducation, trad. G. Deledalle, Paris,
Armand Colin.

DEWEY John (1920/2003), Reconstruction en philosophie, trad. P. Di Mascio, Pau,
Presses Universitaires de Pau.

DEWEY John (1938/2011), Expérience et éducation, in Démocratie et éducation,
trad. G.Deledalle Paris, Armand Colin.

DEWEY John (1938/1993), Logique, la théorie de l'enquéte, trad. G.Deledalle, Paris,
Presses Universitaires de France.

DEWEY John (1939/1997), «La démocratie créatrice — La tiche qui nous attend »,
trad. S.Chaput, Horizons philosophiques, volume 5, n°2.

DEWEY John (1962), Lécole et l'enfant, trad. E. Claparéde, Neuchatel, Delachaux
et Niestlé.

DEWEY John & Evelyn DEWEY (1915/1931), Les écoles de demain, trad. R. Duthil,
Paris, Flammarion.

FREINET Célestin (1950/1968), Essai de psychologie sensible, tome I, Neuchatel,
Delachaux et Niestlé.

FREINET Célestin (1960/1967), Léducation du travail, Neuchétel, Delachaux et
Niestlé.

FREINET Célestin (1966a), Le tatonnement expérimental, Documents de I'Institut
Freinet. En ligne: [icem-freinet.net/~archives//di/di-1/di-1.htm].

FREINET Célestin (1966b), Recension de «La pédagogie de John Dewey» de
Gérard Deledalle, Léducateur, n°11, p. 48. En ligne: [icem-freinet.fr/archives/
educ/65-66/11/educ_11_65-66.pdf].

FREINET Célestin (1971), Lécole moderne francaise, Paris, Maspéro.

FREINET Elise (1966c¢), La part du maitre, Cannes, Les éditions de 1’école
moderne francgaise. En ligne: [icem-freinet.fr/archives/bem/bem-40-41/bem-
40-41.htm].

FREINET Elise (1969), Naissance d’une pédagogie populaire, Paris, Maspéro.

FREINET Elise (1975), L’Ecole Freinet, réserve d'enfants, Paris, Maspéro.

123



124

GEGOUT Pierre (2017), Etude pragmatiste de la pédagogie d’Elise et Célestin
Freinet & I’Ecole Freinet de Vence. Temps d’enquéte et reconstruction de la forme
scolaire. (These de doctorat, Université de Lorraine, Nancy.)

GO Henri Louis (2007), Freinet a Vence, Rennes, Presses Universitaires de
Rennes.

GO Henri Louis (2013), «La question de la reconstruction chez Dewey », in
H.L.Go (ed.), Dewey penseur de l’éducation, Nancy, Presses Universitaires de
Nancy, p. 49-64.

GO Henri Louis & Xavier RIONDET (& paraitre), A coté de Freinet, Nancy, Presses
Universitaires de Nancy.

KUHN Thomas (1970/1983), La structure des révolutions scientifiques, trad.

L. Meyer, Paris, Flammarion.

KUHN Thomas (1990), La tension essentielle, trad. M. Biezunski, P. Jacod,
A. Lyotard-May, G. Voyat, Paris, Gallimard.

PEIRCE Charles Sanders (2002), Pragmatisme et pragmaticisme, trad. C. Tiercelin,
Paris, Cerf.

RIONDET Xavier (2013), «Elise Freinet: de 'expérience naturiste aux pratiques de
I’Ecole Freinet », Recherches et Educations, n°8, p. 133-148.

SENSEVY Gérard (2001), « Théorie de I’action et action du professeur», in
Jean-Michel Baudouin & Janette Friedrich (eds), Théorie de laction et
éducation, Bruxelles, de Boeck. En ligne: [unige.ch/fapse/publications-ssed/
files/6814/1572/5493/ THACED-INT-Baudouin.pdf].

SENSEVY Gérard (2011), Le sens du savoir, Bruxelles, de Boeck.

SENSEVY Gérard & Alain MERCIER (2007), Agir ensemble: 'action didactique
conjointe du professeur et des éléves, Rennes, Presses Universitaires de Rennes.

TIERCELIN Claudine (1993), C. S. Peirce et le pragmatisme, Paris, Presses
Universitaires de France.

VINCENT Guy (1980), L¥école primaire francaise, étude sociologique, Lyon, Presses
Universitaires de Lyon.

VINCENT Guy (1996), Léducation prisonniére de la forme scolaire ?, Lyon, Presses
Universitaires de Lyon.

ZASK Joélle (2015), «Individualité et culture, de Boas a Dewey », SociologieS. En
ligne: [journals.openedition.org/sociologies/4966].



NOTES

1 La majuscule a «Sciences de
I’éducation » me permet de faire

la distinction entre la discipline
universitaire qui porte ce nom

en France (et qui correspond a la
70¢ section du Conseil national

des universités) et I'ensemble

des disciplines qui s’intéressent
al’éducation, dites «disciplines
contributives» comme la psychologie,
la sociologie ou I'histoire de
I’éducation. On parlera a propos
d’elles de «sciences de I’éducation ».

2 Lerapport entre endoctrinement
et éducation est un sujet classique
de discussion chez les philosophes
de I’éducation anglo-saxons. Voir
par exemple l'article synthétique
de Callan & Arena (2009) sur cette
question.

3 Cela ne signifie évidemment

pas que 'on doive apprendre

aux enfants un ensemble de
procédures standardisées pour
penser mais que l’esprit d’enquéte
et d’expérimentation doit peu a peu
devenir la norme d’acquisition et
d’évaluation des savoirs.

4 Contrairement a une idée répandue
dans les milieux pédagogiques,
Dewey n’est pas spécialement
favorable a une pédagogie «ludique»
ou le jeu occuperait une place
centrale. Pragmatique, le jeu est une
modalité parfois utile pour apprendre,
parfois non. Mais Dewey se méfie

du jeu lorsqu’il sert de «nappe de
sucre» (Dewey, 1962 : 44), c’est-a-dire

d’artifice utile pour faire travailler
des éléves sur des savoirs qui ne
correspondent pas a leurs intéréts.

5 Voir ci-apres.

6 Ladidactique est ici entendue
comme une discipline se consacrant
al’étude des phénomenes
d’enseignement. Dans la voie tracée
par Yves Chevallard (1991; 1999),
Guy Brousseau (1998/2004), Gérard
Sensevy (2011), Gérard Sensevy

& Alain Mercier (2007), il s’agit
d’envisager I’enseignement ou «le
didactique » comme un phénomeéne
anthropologique. Comprise en ce
sens, la didactique cherche a rendre
compte de la logique a I'ceuvre dans
des situations dans lesquelles une
ou des personnes (professeurs)
cherchent a enseigner quelque
chose (un savoir) a une ou d’autres
personnes (éleves).

7 Dunom de Jean-Baptiste de

La Salle, membre des Freres des
Ecoles Chrétiennes qui, durant le
XVII® siecle, a assis une forme scolaire
qui impreégne encore aujourd’hui
l'organisation de 1’école (Vincent,
1980).

8 Une expression qui, a mon

sens, permettrait de dépasser le
traditionnel et caricatural débat entre
les partisans de «I’enfant au centre »
et ceux «des savoirs au centre ».

125



126

9 C’est d’eux que dérive «la pédagogie
Freinet » méme s’ils ont exprimé
d’importantes réserves (pour ne

pas dire de fortes critiques) sur ce
que ce mouvement pédagogique est
devenu a partir des années 1960-70.
C’est d’ailleurs pourquoi j'emploie le
syntagme «pédagogie des Freinet» et
non «pédagogie Freinet» qui semble
d’ailleurs oblitérer Elise Freinet

de la production de cette ceuvre
pédagogique.

10 Au sens kuhnien de «exemplaire »
(exemplar) (Kuhn, 1970/1983;1990),
«d’instance», de «cas» faisant école et
non pas de modele a reproduire ou a
copier tel quel.

1 ATlEcole Freinet une «recherche»
est I'une des institutions didactiques
(Go, 2007). Cela consiste a résoudre
un probleme ou a répondre a une
question apparue dans le fil de la vie
de la classe.

12 L'Ecole Freinet est composée de
trois classes multi-niveaux: la classe
des Petits (de la petite section a la
grande section), la classe des Moyens
(du CP au CE1) et la classe des Grands
(du CE2 au CM2).

13 Les photographies illustrant le
propos de cette section sont des
reproductions des clichés originaux.
En effet, la qualité de ceux-ci ne
permettait pas leur diffusion. Je
remercie a ce sujet Guillaume
Braunstein qui s’est chargé de les
reproduire aussi fidelement que
possible.

14 Le texte libre est une autre
institution didactique de I'Ecole
Freinet. Ou 'on voit comment
celles-ci s’entremélent et forment
un milieu. Pour plus de détails sur le
fonctionnement du texte libre, voir
Go (2007).

15 D’aprés le théoréme de Pythagore,
la diagonale du rectangle qui est
désormais le coté du triangle isocéle
mesure V(102+132)=v269=16,5 cm.

16 Ce point me parait important tant
certaines images de «la pédagogie
Freinet» véhiculent I'idée que le
maitre est dans une relation d’égalité
avec I’éléve, ou bien qu’il devient
superflu. Il y a une véritable « part
du maitre » (Freinet, 1966c¢) dans

la pédagogie des Freinet bien que
celle-ci differe en bien des aspects
de la part qui lui est ordinairement
dévolue.

17 Endidactique,
«l’institutionnalisation » fait partie
des quatre gestes professoraux

par excellence, avec la définition,
la dévolution et la régulation.
Linstitutionnalisation désigne

« ce que le professeur fait pour

que tel ou tel comportement, telle
ou telle assertion, ou telle ou telle
connaissance soient considérés
comme légitimes, vrais et attendus,
dans I’institution » (Sensevy,

2001: 215). En somme, il s’agit de
préciser aux éléves ce qui dispose
d’une certaine valeur aux yeux

de I'institution scolaire, dont le
professeur est le représentant.



18 J’ai cependant pu observer
d’autres recherches et pu constater
comment elles avaient tendance a
se terminer. Les éléves concernés
viennent généralement présenter
au reste de la classe le bilan de leur
investigation lors d’'un moment de
regroupement. S’ensuit une série

de questions de la part du reste de
la classe, professeur compris. C’est
durant ces échanges que ce dernier
insiste sur les aspects importants

de la recherche, nomme les savoirs
travaillés et demande aux éleves
(ayant fait 1a recherche ou non)

d’en montrer le fonctionnement

ou de I'expliquer. Ces savoirs

ayant tendance a réapparaitre
réguliérement au cours des différents
échanges qui se produisent au cours
de I'année, ils sont vus et revus
régulierement, que cela soit en classe
entiére ou lors d’un travail plus
individuel (par exemple, les unités
de surface et le calcul d’aire sont des
notions que les éleves rencontrent
souvent dans des recherches, mais
également lorsqu’ils doivent réaliser
des exercices plus traditionnels de
géométrie).

19 Un centimétre sur la feuille
représente donc un meétre dans la
réalité.

20 Ce point est intéressant car

une situation « a la Brousseau »
(1998/2004) tend justement a faire

en sorte que ce soit le milieu de
I’enquéte qui ait I'exclusivité de

ces rétroactions. Une question
subsidiaire pourrait alors se poser: ce
genre d’intervention du professeur

signe-t-elle un défaut dans la forme
scolaire basée sur I’enquéte telle
quelle existe a I'Ecole Freinet,

un défaut dans la forme scolaire
basée sur I'’enquéte elle-méme ou
une simple différence d’avec la
proposition de Brousseau ? Je penche
pour la derniére option, notamment
en raison du fait qu'une enquéte,
contrairement a une situation au sens
broussaldien et comme on le voit ici,
repose sur 'exploitation d’un intérét
de I'enfant. Autrement dit, 'enquéte
et la situation didactique sont bien
deux choses différentes relativement
ala place accordée a I’éléve dans la
détermination du sujet d’étude.

21 Etant entendu que la forme
classique repose sur un autre
paradigme didactique que 'enquéte.

127



CAMERA

AU POING:
ENQUETER
SUR L’ACTION
POLITIQUE
PAR LA VIDEO

UNE EXPERIMENTATION
PRAGMATISTE A MOSCOU

PERRINE POUPIN



L'enquéte filmique est une méthode expérimentale

qui peut servir de base a une démarche inductive*.

Elle a consisté dans notre cas a mener une observation
ethnographique, équipée d’'une caméra, sur des activités
militantes a Moscou a la fin des années 2000. En vue
d’explorer le sens de ces expériences revendicatives dans
toutes leurs dimensions, 'enquéte a également inclus une
ethnographie en ligne des récits et des images diffusés
sur Internet par les militants. Réaliser nous-méme des
vidéos nous a permis de partager la réalité de I’activisme
quotidien, de faire I'’expérience du monde des images a
I'intérieur de communautés de production et de réception
et de découvrir leur sens du point de vue des acteurs. Cet
article tente ainsi d’articuler une perspective pragmatiste
sur 'enquéte filmique, qui associe observation par la
médiation de la caméra, analyse des images militantes et
ré-enracinement de celles-ci dans des contextes d’action
collective. Cette démarche a fourni de solides appuis a
une méthode comparative continue, que nous tentons de
recadrer par rapport aux débats disciplinaires sur I'usage
de la caméra en sciences sociales.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME ; RUSSIE; METHODES VISUELLES ET SONORES;
ANALYSE DU WEB; ACTION COLLECTIVE; ETHNOGRAPHIE
PRAGMATISTE.

* Perrine Poupin est chercheuse post-doctorante en sociologie au Centre de
Recherches Interdisciplinaires a I'Université Paris-Descartes [perrine123456@
yahoo.fr].

129



130

e pragmatisme accorde une place centrale a 'expérience et

considére les actes et les idées du point de vue de leurs consé-

quences pratiques. Cette philosophie, on peut I'expérimen-
ter comme une méthode dans le cadre d’'une enquéte empirique. Je
I’ai mise en ceuvre dans une enquéte sur des campagnes publiques
organisées par trois coalitions revendicatives (ou alliances inter-
organisationnelles) a Moscou, et qui se sonttenues ala fin des années
2000. Ces expériences publiques ont vu le jour, tour a tour, a la suite
du passage atabac dejeunes personnes par des policiers en avril 2008
dans un commissariat, du double assassinat politique de I’avocat
Stanislav Markelov et de la journaliste Anastasia Babourova par des
militants ultranationalistes en janvier 2009 et d’arrestations en aofit
2010 dans le cadre d’une lutte contre un chantier autoroutier traver-
sant la forét de Khimki, au nord de Moscou. L'enquéte a compris plu-
sieurs volets dont une analyse en situation d’activités manifestantes,
al’aide d’'une caméra. Cet article propose un questionnement centré
sur cette méthode d’enquéte par la caméra et avec les images, qui
ont été un support fondamental de la recherche dans son ensemble.

Un des aspects de 'enquéte a été d’étudier la carriére des pro-
blémes publics, peu reconnus et pourtant abordés par les coalitions:
I'arbitraire dela police, I'ultranationalisme et la défense de 'environ-
nement. De facon contigué, I'enquéte suivait aussi les trajectoires de
cescoalitions, a partir des événements traumatiques déclencheurs de
leur création et au travail tout au long de leur existence'. Ma perspec-
tive ethnographique, d’inspiration pragmatiste, et donc expérimenta-
liste, aimpliqué que je réalise moi-méme des vidéos pour apprendre
a observer et vivre la réalité et également pour faire I’expérience du
monde des images a I'intérieur des communautés de leur produc-
tion et réception. L'effort d’explicitation d’une expérience concréte
et éprouvée, que les projections filmiques stimulent, a été une espéce
d’activité conjointe. Larelation documentaire et le travail réflexif ont
fait émerger une communauté d’aventure, d’action et d’enquéte ras-
semblant des chercheurs, militants, vidéastes, artistes, ainsi que des
personnes hors des milieux politiques et culturels, russes, frangais

PRAGMATA, 2018-1:128-179



et ukrainiens. L'expérience filmique a également permis d’alimen-
ter, depuis une pratique de vidéaste, une recherche sur les images
produites et diffusées par des militants & Moscou, et d’en abstraire
desrépertoires d’énonciation iconique. Cette réflexion sur les traces
d’actions et de pratiques que les caméras produisent, traces qui appa-
raissent comme mémoire et imagination, aconduit a mettre en valeur
le contexte de production des images militantes, les conséquences
deleur circulation dansles communautés étudiées et 'usage central
d’Internet quiles véhicule dansla stratégie des organisations. Le tra-
vail a partir des images et en leur compagnie a ainsi fourni de solides
appuis pour nourrir une méthode comparative continue au moment
de I'analyse et de I’écriture. Cette méthode m’a permis de remettre
en cause les représentations ordinaires et savantes sur I’action col-
lective a Moscou.

Le travail avec la caméra et sur les images a permis d’analyser les
actions sur deux plans, non-dissociés dans le flux des activités, mais
dédoublés pourlesbesoins de ladémonstration. Ce dédoublement a
donné lieu a deux perspectives de lecture qui ont traversé toute I’en-
quéte:l'unesurlesimages comme sources d’information référentielle
pour la description des cours d’action et des activités figurant dans
le champ du sensible et du visible; I’autre sur lesimages comme par-
ticipant a la fabrication des événements, a la mise en intrigue d’ac-
tions et de personnages, et donc animées d’un pouvoir performatif
danslaconstitution des collectifs et des publics enquétés. Les événe-
ments publics ne sont pas des réalités en soi, figées, bien circonscrites.
De méme, le statut des images n’est pas fixé une fois pour toutes: les
images mettent en relief différents attributs des expériences reven-
dicatives. Selon les questions que I'on pose aux images, chaque signe
désigne des figures différentes de I'expérience et constitue le point
d’amorce d’'une «chaine d’interprétants» (Peirce, 1978) et donc de
publicsde cesimages. Celavanousamener au parcours suivantdans
cetarticle. Il s’agira tout d’abord de dresser un état des lieux de la lit-
térature sur la production et I'usage des images en sciences sociales.
Cette exploration permettra de montrer une de leurs limites pour

131



132

une approche pragmatiste: la plupart ne prennent pas en considé-
ration les expériences et les situations d’engagement des personnes
concernées, pas plus que celles des enquéteurs. En contrepoint de
cette insatisfaction, j’ai mis en place un autre dispositif d’enquéte
filmique dans mon enquéte, tant pour observer et décrire les activi-
tésde dénonciation ou de revendication des militants que pour com-
prendre le sens dont elles investissent des images.

FILMER COMME PRATIQUE D’ENQUETE
DANS LES SCIENCES SOCIALES

Lenquéte filmique est une méthode expérimentale qui peut servir de
base a une démarche inductive et compréhensive, inspirée de I’ex-
périmentalisme scientifique. Elle a d’abord impliqué pratiquement
d’apprendre en faisant («learning by doing» : Dewey, 1938a:76-77) les
choses avec les enquétés, a savoir participer aux activités militantes
et en faire des films, tout en explorant avec eux les aspects problé-
matiques des situations dans lesquelles nous étions immergés et en
produisant un savoir qui reste ancré dans ces expériences partagées,
qu’elles soient de coopération heureuse ou de désaccord et de conflit.
Elle a engagé une conception de la situation proche de celle des phi-
losophes pragmatistes William James (1907 et 1909/1955:127), George
Herbert Mead (1934/2006) ou John Dewey (1938b/1993). Une «situa-
tion problématique » affecte les acteurs dans le flux de leurs expé-
riences individuelles et collectives: ils ne disposent pas de formule
habituelle ou typique pour lui donner une réponse interprétative et
une solution pratique. Les événements traumatiques d’un meurtre,
d’une arrestation et d’un passage a tabac parlapolice sont souvent de
cette espece. Face a ces situations problématiques, 'action militante
deI’époque (2008-2011) se concentrait sur I'action de rue. C’est donc
danslarue, avec une caméra, que mon enquéte acommencé, afin de
prendre ausérieux’action militante, d’accompagner ses orientations
stratégiques et de suivre ses développements pratiques. L'enquéte fil-
mique s’est donc posé la question des conséquences engendrées par
le choix de la mobilisation de rue par les militants, de méme qu’elle



acongu cetengagement dans une configuration ou des policiers, des
passants et des journalistes étaient coprésents a la fin des années
2000. Cette conception « conséquentialiste » (qui met ’'accent sur les
conséquences des actions) delacompréhension des phénomeénes est
empruntée a Dewey (1938b/1993).

La production d’images et leur analyse en sciences sociales
résultent autant d’un renouvellement des modalités d’approche de
laréalité dans ce domaine que delatransformation delaréalité. D’'une
part, les frontiéres des espaces publics se sont déplacées avecladigita-
lisation d’une partie dela vie sociale, c’est-a-dire la collecte et ladiffu-
sion massive de données sur Internet. C’est donc naturellement quun
chercheur peut souhaiter suivre et étudier des communautés, ici mili-
tantes, qui occupent a la fois des espaces géographiques concrets et
des espaces publics virtuels d’Internet remplis d’images, en partie
produites par les militants. Les questions de recherche se déplacent
avec les usages des personnes. Ensuite, 'évolution technique a éga-
lement ouvert la voie a de nouveaux champs d’investigation dans
le monde de la recherche. L'intérét de la production de matériaux
audiovisuels dans les sciences sociales a été documenté au moins
depuislafin des années 1970 (Albrecht, 1985; Gottdiener, 1979). Avec
la multiplication des caméras-vidéo légeres a des prix abordables et
des appareils mobiles, les méthodes visuelles sont devenues acces-
sibles. Ces derniéres années, elles sont a la mode. Pour autant, ces
méthodes ne sont toujours pas clairement définies et stabilisées. Peu
de travaux apportent des réponses précises sur 'usage de la caméra
etlalecture concréete desimages dans le cadre d’'une pratique ethno-
graphique rigoureuse.

Les recherches sur le visuel sont segmentées en aires de spécia-
lisation (histoire des images, anthropologie visuelle ou sociologie
visuelle) qui communiquent peu entre elles. Une petite partie de ces
chercheurs, plutot dans le monde anglophone, sont ouverts a I’expé-
rimentation et a la collaboration avec d’autres praticiens de I'image
(Grimshaw, 2005; Schneider & Pasqualino, 2014). Tout d’abord,

133



134

contrairement aux anthropologues classiques, commentant a I’in-
fini les films des principaux anthropologues-cinéastes des années
195021970 (au premier rang desquels Jean Rouch), ces chercheurs ne
font plusI’économie durécitdelarencontre entre I'ethnographe et ses
interlocuteurs. Ils ont engagé des réflexions critiques sur le dispositif
filmique, sa nature et son impact sur le terrain (Pourchez, 2015?). Ils
se réclament, sans toujours expliciter pourquoi, de ce que plusieurs
auteurs appellent le «tournant narratif» (Davis, 2002 ; Schwabenland,
2006; Clandinin, 2007), caractérisé par la reconnaissance de la pré-
sence du chercheur et des instruments dans la constitution de I’en-
quéte’. L'une des idées que ce tournant véhicule est que le chercheur
n’est pas un observateur extérieur, mais un acteur dont I’'observation
est elle-méme une action de participation. La prise en compte de cet
engagement abousculé lanotion d’objectivité des données visuelles.
Elle retrouve des questions déja posées par I’ethnographie sur le tra-
vail de co-production des films documentaires par I'enquéteur, et
au-dela par I'’équipe qui éventuellement I’entoure. Ce courant, sur-
tout développé dans le monde anglo-saxon (Taylor, 1996 ; Pink, 2003;
Basu, 2008), a remis en question le «film ethnographique» comme
genre et les canons objectivistes de la discipline de ’'anthropologie
visuelle.

Ce mouvement, minoritaire, suscite de nouvelles exigences et
considérations scéniques et esthétiques (Mghl, 2011) chez des cher-
cheursdontunebonne partie se positionne ala frontiere desartsetdes
sciencessociales (Wright & Schneider,2006;2010;2013%). Cette situa-
tion est une des conséquences du tournant ethnographique dans’art
contemporain des années 1990 (Foster, 1996 ; Rutten, Van Dienderen
& Soetaert, 2013). Certains anthropologues (Pink, 2001) et historiens
du cinéma (Nichols, 2010) décrivent les défis techniques et éthiques
que présente le dispositif documentaire. En résumant, on peut dire
que la tendance dans les publications produites par ce courant est
ala conceptualisation du processus créatif a I’'oeuvre dans ’écriture
filmique et de la nature des images produites®. Dans le méme temps,
en-deca et au-dela des débats concernant la production d’images, la



question de I’'analyse de séquences concretes, en vue de mieux com-
prendre des situations observées sur le terrain, reste un domaine en
friche. Le tournant narratif en est resté, dans beaucoup de cas, a un
questionnement méthodologique centré sur la question de la narra-
tion filmique. Il asouvent conduit a perdre de vue le travail d’enquéte
inhérent aux activités pratiques de cadrage ou de montage etaréduire
la question de 'engagement de I’ethnographe sur le terrain et dans
I’écriture acelledelamise enscéne ouenrécitde soi. En pratique, on
a d’un coté des chercheurs qui produisent des images’ et, de l'autre,
des chercheurs qui avancent des interprétations générales sur des
aspectsvisuelsdune culture donnée (Béraud, 2012). La caméra appa-
raitlargement sacralisée et le soubassement empirique peu évident®.
Les partisans de ce tournant narratif cherchent peu a augmenter le
savoir sur des situations réelles et a développer des méthodes rigou-
reuses, explicites et ancrées dansles pratiques (Pauwels, 2010;2011).
Le probleme qui obsede ces anthropologues cinéastes est celui du
regard, de 'acces au terrain et de la relation entre le chercheur et ses
interlocuteurs. Comme le souligne Piault (1992: 65) : « L'objectif n’est
plus en réalité de décrire des faits et des objets, mais de rendre pen-
sable la possibilité de toute relation. » Au contraire de ces études qui
se concentrentsurlarelation entre le chercheur etses interlocuteurs,
la perspective pragmatiste invite a préter attention aux méthodes et
aux instruments ordinaires de I'’enquéte. On peut appliquer a I'en-
quéte filmique la proposition de Dewey:

Les enquétes entrent dans toutes les sphéres de la vie et dans
tous les aspects de ces spheres. Dans le cours ordinaire de I’'exis-
tence, leshommes examinent. Ils font intellectuellement le tour
des choses, ils inferent et jugent aussi «naturellement» qu’ils
sément et moissonnent, produisent et échangent des marchan-
dises. En tant que mode de conduite, I'enquéte peut étre étudiée
aussi objectivement que le sont ces autres modes de comporte-
ment. Etant donné la facon intime et décisive par laquelle I'en-
quéte et ses conclusions entrent dans la direction de toutes les
affaires delavie, aucune étude de ses derniéres n’est concluante

135



136

si 'on n'observe pas la facon dont elles sont affectées par les
meéthodes et les instruments ordinaires de I’enquéte. (Dewey,
1938b/1993:166-167)

Toutes ces disciplines des arts visuels s’intéressent peu aux dis-
cussions récentes qui ont lieu dans les autres secteurs des sciences
sociales n’utilisant pas les images. Signe du cloisonnement des disci-
plines, I'anthropologie etla sociologie visuelles n’ont guére été trans-
formées par ce qui est nommeé, a partir de la fin des années 1990,
le «tournant pictural» (Mitchell, 1994) ou le «tournant iconique »
(Stiegler, 2008). En histoire de I'art et dans les études visuelles ces
termes renvoient a une approche des artefacts visuels qui a posé€ la
question du statut desimages. Ce mouvement fut en partie une réac-
tion au «tournant linguistique », logocentrique et iconophobe, et a
la thése de la médiation de 'expérience par le langage. Ce dernier
paradigme, en vogue dans les années 1980, donnait la priorité a la
teneur interprétative des images et a leur force ontologique. L'enjeu
du «tournant pictural » fut celui d’un intérét renouvelé pour les ques-
tionsde la présence, dela«situationnalité » et du statut existentiel des
objetset desimages. Ilinvitait a reconnaitre aux images une capacité
d’agir a chaque rencontre, en suscitant un nouveau regard. On les a
ainsi dotées d’agentivité dans des situations de réception - en trans-
férant ce questionnement de la littérature versles médias. En outre, le
«tournant pictural » élargit I'’é¢tude des objets visuels auximages non
artistiques, soital’ensemble des productions « non-fictionnelles », et
aux médias quiles véhiculent et augmentent les interprétations’. En
anthropologie et sociologie visuelles, il existe peu de tentatives de
donnerune assise empirique a cette idée de performance desimages,
en lien avec des activités ordinaires. Lapproche par I’expérience des
images est encore largement minoritaire dans la littérature.

Dans notre enquéte, 'objectif était, avec le dispositif filmique, de
montrer et comprendre les situations et leurs significations plutét que
de nous soucier de la forme pour la forme, de I'image pour I'image,
dudétail pourle détail. Le passage alacaméra n’est pas systématique



surleterrain:’enquéte filmique est ici partie prenante d'une enquéte
ethnographique «classique » (Corsaro, 1982). Cette derniere est sou-
vent «oubliée» par la plupart des ethnographes utilisant des tech-
niques audiovisuelles, qui ont détourné leur attention du terrain a
proprement parler (Mannay & Morgan, 2015). Dans ces études, on
peut tout de méme distinguer trois niveaux de 'expérience filmique
(qui sont rarement traités avec une forte exigence empirique et qui
ne sont presque jamais articulés ensemble) : 'expérience des per-
sonnes filmées, celle du chercheur-filmeur et celle des publics des
images. Quelques rares chercheurs combinent une enquéte de ter-
rain filmique et une réflexion sur 'expérience des images des commu-
nautés filmées. Jonathan Larcher (2018) est, par exemple, parti d’une
description d’interactions filmées dansun village tsigane du sud de la
Roumanie (presque toujours, alademande des familles et personnes
observées) pour s’intéresser aux modalités de la relation filmante et
aux usages négociés des technologies numériques avec ses interlo-
cuteurs sur le terrain. Il a documenté les expériences et les pratiques
vernaculaires desimages de sesinterlocuteurset!l’influence desima-
geries populaires roumaines (vues a la télévision et sur les réseaux
sociaux) sur ces expériences. Il a enfin mené une réflexion sur ’édu-
cation de sa propre attention par ses interlocuteurs, dans la construc-
tion méme de son objet de recherche. Ce rapprochement expérimen-
tal et conceptuel entre «enquéte scientifique » et «enquéte du sens
commun » releéve d’une perspective pragmatiste. Ces deux enquétes
se croisent et s’influencent mutuellement. On peut I’appliquer au
domaine de I’étude des images, pour lequel le constat de Dewey cor-
respond tout a fait:

(a) Lobjet etles procédés scientifiques naissent des problemes et
desméthodesdirects dusens commun, des utilisations etjouis-
sances pratiques et (b) réagissent sur ces derniers d’une facon
qui affine, étend et libére énormément le contenu et les moyens
dont dispose ce sens commun. La séparation et I'opposition de
I'objetdelascience et de celui dusens commun quand elles sont
considérées comme définitives engendrent des controverses

137



138

épistémologiques et métaphysiques qui encombrent toujours
le cours de la philosophie. Quand on se rend compte que I'ob-
jet de la science entretient une relation génétique et fonction-
nelle avec 'objet du sens commun, ces controverses n’ont plus
de raison d’étre. L'objet de la science est intermédiaire: il n’est
pas défini en soi. (Dewey, 1938b/1993: 127)

Du c6té des cinéastes, ’'attention de la philosophie de Dewey a
I’expérience du public dans Le public et ses problemes (1927/2010) a
enrevanche été décisive pourla pensée américaine du documentaire
dansles années 1930 (Kahana, 2008). John Grierson, réalisateur bri-
tannique qui fut le premier, selon la 1égende, a utiliser le substantif
«documentaire » dans les années 1930 et qui est reconnu comme le
«pere de I’école documentaire britannique » fut un autre grand lec-
teur de Dewey (Aitken, 1990). Grierson découvrit Dewey al’'Université
de Glasgow, puis dansles années 1924-1925 a I’'Université de Chicago
ou il avait connu Charles Merriam et Harold Gosnell. Il créa en 1930
le Documentary Film Movement, composé de réalisateurs cherchant
ainformer et éduquer les citoyens par le cinéma. Rapidement, cette
tache pédagogique allait étre annexée par le ministére de I'Informa-
tion, et devenir pendant la Seconde Guerre mondiale une espece
d’agence de propagande, la Crown Film Unit (Zéau, 2008; Swann,
1989). Dewey inspira également le réalisateur, historien, théoricien du
cinéma et participant au Documentary Film Movement, Basil Wright
(Gitlin, 2012). Scott MacDonald (2013) a, pour sa part, décrit la circu-
lation de la philosophie pragmatiste chez les documentaristes amé-
ricains de Harvard depuis la fin des années 1950. Cette diffusion a
été catalysée par des rencontres personnelles entre ces documenta-
ristes et le philosophe Stanley Cavell, par exemple, qui était membre
de la Harvard Society of Fellows de 1953 a 1956 et revint enseigner a
Harvard en 1963. Cavell inspira de grands noms comme I"anthropo-
logue et cinéaste Robert Gardner (dont le pere avait par ailleurs fondé
une école progressiste et parlait beaucoup de Dewey a la maison),
Alfred Guzetti et William Rothman, sur leur maniere de filmer et de
mettre au centre de leur préoccupation 'expérience vécue. D’autres



héritages directs de Dewey ont trait a des expérimentations sociales
avecet parlacaméra, commel’école expérimentale mixte Dartington
Experiment, créée en1925dansle Devon, en Angleterre, par Dorothy et
Leonard Elmhirst (Hilton, 2004). Dorothy, avant d’épouser Elmhirst,
était connue comme Dorothy Straight Whitney, la principale philan-
thrope du mouvement progressiste a New York, ou elle avait financé
The New Republic et la New School for Social Research. On pourrait
encore citer le collectif Kartemquin Films fondé en 1966 par des étu-
diants a Chicago afin de mener des enquétes sociales cinématogra-
phiques (Aufderheide, 2007). Le sujet des connexions entre la philo-
sophie pragmatiste etle cinéma documentaire mériterait une enquéte
historique fouillée, visuelle et sociologique...

Hors des disciplines spécialisées, I'image est utilisée dans les
recherches et les publications en sciences sociales depuis quelques
décennies, aprées avoir été longtemps reniée. Malgré les intentions
proclamées, I'attitude demeure cependant circonspecte vis-a-vis de
I'image et de 'expérimentation. L'usage des vidéos et des photogra-
phiesestsouvent limité a une fonction d’illustration (Conord, 2002).
Celles-ci servent a visualiser un discours plus qu’elles ne sont partie
prenante du corpus de matériaux, en étant travaillées comme des
sources de nouvelles hypothéses™. Danslessciences sociales quis’oc-
cupent d’observations en contexte réel, non-contr6lé (par I'expéri-
mentateur) et non-limité a des gestes techniques spécifiques, I'obser-
vation filmique demande encore a étre affinée en termes de méthodes
etd’explicitations desimages dans des publications. Dans ce secteur,
ou domine I'anthropologie visuelle, les questions d’épistémologie et
d’éthique retiennent plus I’attention des chercheurs que I'analyse
de la «fabrique » concréte des images, de leur circulation et de leur
réception. Les photographes ou les cinéastes devenus chercheurs ou
les chercheurs devenus producteurs d’images fournissent moins de
contributionsthéoriques, méthodologiques et techniquessurce qu’ils
font et leurs maniéres de le faire, que sur I'idée qu’ils s’en font et les
ambitions qu’ils nourrissent (Maresca, 2007).

139



140

Les enregistrements filmés sont, en revanche, largement utilisés
en situation expérimentale en laboratoire autant qu'en «situation
naturelle™». Des dispositifs de prise et d’analyse d’images filmiques
sont ainsi mis en place depuis la fin des années 1980 dans les cou-
rants ditsde «I’action située », chez les chercheurs venus de ’analyse
conversationnelle et de 'ethnométhodologie®™. L'image peut encore
étre un outil pour accéder aux commentaires par les personnes fil-
mées sur la signification de leurs activités — une démarche mise en
ceuvre par Aaron Cicourel des les années 1970 dans son ethnogra-
phiedesapprentissages scolaires®. Les résultats de tels dispositifs fil-
miques sont difficilement transposables a d’autres contextes et expé-
riences deterrain. Le probleme de lavalidité écologique des données
obtenues (autrement dit leur ressemblance avec les situations de vie
réelle) se pose deés qu’il s’agit de comprendre le monde des personnes
au-dela des actes recensés. Les enquétes empiriques privilégiant un
long engagement sur le terrain sont, quant a elles, confrontées a des
environnements, des relations et des histoires naturellement com-
plexes et multiples.

Enfin, lestechniques audiovisuelles sont peu utilisées et peu pro-
blématisées dans les études sur ’action collective, notamment en
Europe (Doerr & Teune, 2008). La vidéo a été employée dans I’étude
des mouvements sociaux aux Etats-Unis dans les années 1970, a une
époque oull’on manifesta en sociologie un intérét pour’image™. Une
démarche intéressante a partir des années1970 a été la photographie
sociologique dont Howard BecKker (1974 ; 1995) ou Douglas Harper
(1988; 2012) ont été des pionniers. L'image, fixe ou mobile, a ainsi
pu étre utilisée pour analyser des conduites de foule (Wohlstein &
McPhail, 1979; Schweingruber & McPhail, 1999) ou décrire les dyna-
miques de manifestation. Ils avaient en téte I'idée de dissiper «1’il-
lusion de I'unanimité» (Turner, 1965) attribuée traditionnellement
aux rassemblements. Ces études ont mis en évidence différentes
formes de rassemblements (marches, piquets, sit-ins, etc.) et dif-
férentes séquences typiques d’action (porter un drapeau, chan-
ter ou danser). John Lofland a rapidement proposé de recenser les



«formes élémentaires» du comportement collectif (Lofland, 1981;
1982; McPhail, 1991: 164-175). Cependant, les chercheurs n’allerent
pas au-dela de I'inventaire de formes d’action et d’'une analyse mor-
phologique. Apres ces expérimentations, I'image perdit de son inté-
rét (Lambelet, 2010; Philipps, 2012). Par exemple, le sociologue Jeff
Goodwin, qui, avec ses €éléves, filma des rassemblements dans les
années 1990, déclara que les rassemblements et leurs vidéos étaient
«ennuyeux®»...

Filmer est une pratique rare dans les sciences de I’action collec-
tive. Lapparentregain d’intérét pour les rassemblements de rue, apres
des décennies ou le sujet fut absent du champ de vision des sciences
des mobilisations (Soutrenon, 1998: 38), n’a pas mis au gotlit du jour
I'observation filmique. Quelques rares études ayant une exigence
ethnographique utilisent la vidéo: par exemple celle de Christophe
Traini (2010) sur les manifestations anti-corrida. Dans un domaine
connexe, celui de I'analyse de I'iconographie protestataire — a savoir
les documents visuels produits par les militants —, des auteurs com-
mencent aujourd’hui a utiliser des méthodes visuelles (Deze, 2013;
Doerr, Mattoni & Teune, 2013%). La place de I'analyse des images est
cependant marginale chez ceux qui étudient les mobilisations pro-
testataires (Cuny & Nez, 2013). Les choses changent cependant. Ces
travaux ramenaient auparavant lesimages aleur seule fonction illus-
trative ou documentaire; ils se bornaient a décrire rapidement les
images et a leur reconnaitre un sens symbolique (Philipps, 2012).
Aujourd’hui, on sent le désir de prendre en considération les images
de dénonciation et de revendication dans leurs contextes de produc-
tion et d’interprétation. Les études ne dépassent cependant guere
un examen formel des images. Rares sont les enquétes fournies (en
ligne et hors ligne) sur les conséquences pragmatiques de la publi-
cation, de la lecture et du partage d’images sur Internet. Pourtant,
le quotidien militant a été pour une large partie réinventé par ’'ap-
propriation des réseaux sociaux. Alors que des travaux, par exemple
ceux d’André Gunthert (2013; 2014) et de Dominique Cardon (2009;
2010), insistent sur le pouvoir d’Internet et de sa culture visuelle sur

141



142

les vies et la politique, peu d’études empiriques sur les images pro-
fanes et d’ethnographies des usages et des publics viennent corro-
borer ces affirmations.

UN DISPOSITIF D’ENQUﬁ:I'E FILMIQUE POUR
OBSERVER LES ACTIVITES REVENDICATIVES

Lorsquej’ai commencé a produire et analyser des images de rassem-
blements de rue, des difficultés de lecture des images (profanes, pro-
fessionnelles, scientifiques et les miennes) sont apparues en lien avec
les situations observées. Leur résolution est passée par un apprentis-
sage direct, en combinant a la fois une expérience d’observation fil-
mique et une réflexion sur les images produites par les participants
(militants, journalistes, chercheur), en leur compagnie. Tout le long
du travail d’enquéte et d’écriture, la confrontation de mes intuitions
aeulieu avecdifférents publics, dont une « communauté d’enquéte »
(Dewey, 1902; 1916), composée d’activistes et de cinéastes russes, a
Moscou, que je cotoyais également dans les lieux de vie, manifesta-
tions et réunions militantes. Au cours de I’enquéte, I’expérience des
rassemblements et le travail avec les images des actions revendica-
tives ont soulevé toutes sortes de questions. Lexploration a provoqué
des surprises et conduit a des découvertes inattendues”. Elle a fait
émerger des hypothéses par abduction, a force de recoupements entre
une multiplicité de situations d’action et de discussions sur I'expé-
rience qu’en avaient eues leurs participants. Et ces hypothéses ont
petitapetit été validées, dansle coursdel’enquéte, non seulement du
point de vue de la connaissance sociologique, mais aussi comme des
co-explications et co-interprétations avec les enquétés leur permet-
tant d’élucider, sinon de résoudre, leurs situations problématiques,
jusqu’a plus ample information ou jusqu’a preuve du contraire.

Dans un premier temps, I'enquéte a impliqué une démarche
exploratoire qui consiste a filmer de maniere prolongée des activi-
tésdansleur continuité et a réaliser un tournage plutét régulier. Dans
cette période de repérage, un premier travail fut celui de filmer des



situations manifestantes. Il s’agissait de porter une attention parti-
culieére aux interactions entre les manifestants, les policiers et les
passants qui s’arrétaient, aux émotions de ces personnes ainsi qu'aux
dynamiques spatiales et temporelles des situations. L'observation
filmique, parce qu’elle poursuit des objectifs propres et qu’elle est
confrontée ensituation a des questions pratiques qui demandent des
réponses opérationnelles, m’aengagé de maniere directe etincarnée
sur le terrain, au coeur méme des actions et des expériences. Ce type
d’engagement incarné dans les situations, la place que cet exercice
accorde al’intuition etal’expérimentation a eu des effets surla facon
de saisir, de décrire et de comprendre les activités militantes et leur
mise en image par les principaux intéressés. La présence aux événe-
ments que cet engagement dans les situations cultive a fait émerger
desquestions et aconduit a faire cristalliser des connaissances et des
catégories d’analyse qui ont innervé le travail. L'activité de la caméra
soumet les personnesetleschoses ades contraintes nouvelles. Enles
mettant al’épreuve, cette méthode expérimentale brise la fixité appa-
rente des phénomeénes et en découvre certaines propriétés.

Désledébutettoutaulongdel’enquéte,j’ai filmé avec une caméra
mobile les activités manifestantes et leur environnement. Le contexte
pertinent de ces actions n’était pas prédéfini a priori. Lenjeu de ce
type d’exploration est de pouvoir identifier au cours de I’action (pen-
dant le tournage) et a posteriori (a la lecture des images) les condi-
tions et les composantes des situations et des activités (Zouinar et
al., 2004). Il impliqua, dans mon cas, de mettre entre parenthéses
les hypothéses implicites issues de I’'observation directe et les expli-
cations fournies par les personnes (militants, intellectuels et per-
sonnes hors de ces milieux) quant a la faiblesse des mouvements
sociauxrusses. L'observation prolongée améne as’intéresser aux acti-
vitésréelles, celles qui sont de fait accomplies par les participantsala
situation, et non aux activités prescrites ou attendues. Pendant trois
ans, j’ai filmé ce que les manifestants faisaient réellement ensemble
dans les actions de rue. Les cadrages privilégiés incluaient des élé-
ments contextuels tels que les caractéristiques propres aux dispositifs

143



144

policiers, militants et urbains. La démarche exploratoire permet de
découvrirderriereles faits et gestes apparemment anodins un «entre-
lacement de contraintes et de choix» (De France, 1989). Cette straté-
gie del’exploration s’est attardée sur les phases répétitives et machi-
nales desrassemblements de rue, sur I'ordinaire de la manifestation.
Elle a permis d’étudier quelquessaillances del’activité manifestante:
son déroulement, ses milieux concrets, les relations entre les partici-
pants ainsi que leurs conduites stratégiques, affectives ou morales.
La démarche exploratoire aide a prendre en considération I'intrica-
tion et la contiguité de I’activité manifestante avec d’autres activi-
tés et modes de présences qui se nouent autour d’elle (la police des
foules, 'organisation et la stratégie médiatique des groupes, la copro-
duction dusensdel’action) ouenlien avec elle (1a police politique, la
vie urbaine). L’analyse par I'image a été la pourvoyeuse d’hypothéses
et de matériaux, moyennant un effort de compréhension par abduc-
tion de ce qui se passait sur le terrain®, a traverslafocale delacaméra
et le corps de la vidéaste. Le présent texte en est le fruit.

L'enquéte a compris différentes phases et de multiples sites.
Lethnographe pragmatiste est une actrice au milieu d’autres acteurs,
dontellesuit les activités sur différents sites, physiques et virtuels, les
expérimente en personne et avec des dispositifs variés d’observation,
de participation et de catégorisation (Cefai, 2010). Cette démarche
implique la «désacralisation » (Lallier, 2009) et la «domestication »
(Ganne, 2012) du dispositif technique. La pratique filmique a avant
tout été pour moi une occasion d’apprendre a observer et a montrer
des situations, en vue de les saisir et de les comprendre. Frederick
Wiseman a écrit: «Je filme pour observer®. » Filmer n’est pas une
activité passive, elle implique un effort de déchiffrage qui commence
desle moment du placement danslasceéne et se poursuitjusque dans
le montage et I'analyse des séquences filmiques. Les questions que
Wiseman dit se poser sans cesse au moment de filmer sont les sui-
vantes: « “Pourquoi?”, “Qu’est-ce qui se passe dans la séquence?”,
“Pourquoi cette personne demande une cigarette ?”, “Quelle estI'im-
plication d’un changementde ton?”, etc.?°.» Répondre a ces questions



exige d’aiguiser son sens de 'observation et de se livrer a un grand
nombre d’opérations d’évaluation en situation — par une sorte d’in-
tensification de I’expérience ordinaire. Le fait de filmer et de monter
les images oblige a observer attentivement: il faut pouvoir donner
aux situations lors du montage une forme concentrée et formalisée,
choisir les scenes les plus significatives, mettre en valeur. Avec I’'ap-
proche filmée, on est obligé de réfléchir en profondeur ala cohérence
des actions, préparer et anticiper la saisie des événements (Ganne,
2012). On est amené a étre beaucoup plus rigoureux dans la saisie de
qui fait quoi, ou et quand, comment, avec qui, pourquoi et pour quoi,
et avec quelles conséquences (Cefai, 2010).

L'observation filmique, parce qu’elle a des objectifs spécifiques
(produire desimages précises qui établissent un rapport aveclesinte-
ractions) et qu’elle est confrontée en situation a des questions pra-
tiques, transforme 'enquéteur et élargit ses capacités réflexives. Ou
se placer pour filmer ? Quelles sont les modalités de mon engagement
dans la situation? A quels moments suis-je en train de participer,
d’observer oude réfléchir ? Comment les enquétés me pergoivent-ils ?
En quoi ma présence change-t-elle ladonne ? De quelle facon rendre
compte de la situation ? Ce type d’observation filmique — une facon
spécifique de faire de I'ethnographie - invite I'’enquéteur a saisir les
dimensions pratiques des situations. Cette approche réflexive par la
vidéo est attentive a I'image produite, a celui qui filme, mais égale-
ment au processus méme de ’action filmée (Ruby, 1980; 2000). Elle
a des effets sur la facon de décrire et de comprendre les activités.
Le documentaire improvise sa position a mesure que surgit ’événe-
ment (Breton, 2004). Le travail interactionnel continu d’adéquation et
d’adaptation del’acte de filmer aux situations filmées développe chez
la vidéaste un sens pratique et une attention soutenue aux actions,
aux personnes et aux événements, dans I'instant et sur les lieux de
lasituation. La pratique filmique cultive des compétences situation-
nellescommel’accommodement al’environnement immeédiat et 'ap-
propriation de ses potentialités d’expérience. Elle repose surla capa-
cité a comprendre rapidement la situation, en deca méme de tout

145



146

raisonnement intellectuel, d’en évaluer 'ambiance ou I'atmosphére
(Thibaud, 2002; 2010) et d’en maitriser I'incertitude et 'ambiguité.

Les exigences de I'approche filmée — montrer plutdt que dire —
offrent aussi une sorte de mise en garde contre une maniere surplom-
bante, lourde et bavarde de parler des émotions. Elle appelle une
réflexion épistémologique innovante et féconde sur’étude des émo-
tions. L'émotion est a la base de I’activité mentale, de I’expérience et
doncdel’enquéte. Le caractere positif ou négatif de ’émotion va orien-
ter le jugement et I’action de la personne. Le sentir est un «vivre-im-
meédiat, non conceptuel » (Straus, 1935/2000: 423). Autrement dit, 'ex-
périence immédiate a une dimension de «valuation » affective-mo-
trice (Dewey, 1939/2011). Avant d’agir, ou méme d’instrumentaliser
les émotions comme des ressources stratégiques, on est affecté par
la situation: la compréhension de ce qui se passe s’appuie sur des
formes d’évaluation élémentaires (ibid.) qui ont une qualité sensible
et affective. L'émotion réalise un vrai travail de sélection et d’unifi-
cation des différentes parties de I'expérience (Dewey, 1934/2005). En
d’autrestermes, I’expérience affective, sensible et mobile du corpsde
I’enquétrice constitue les premiers matériaux du savoir. Le corps est
le «point-zéro de I’enquéte » (Cefai, 2003). Le sentir n’est cependant
pas qu'un mode du connaitre: il posséde une dimension pathique,
qui «définit le mode de participation du sujet au monde » (Straus,
1935/2000:9). Or, la pratique filmique élargit, si elle se fait réflexive,
lescompétences d’écoute, descriptives, explicatives et interprétatives
duchercheur. Elle transforme la compréhension des réalités. Elleaide
en effet & voir et a revoir physiquement, par I’épreuve, des aspects
situés et distribués des situations, tels que des regles, des comporte-
ments et des émotions. Dans ce cadre, 'approche filmique incite I’en-
quéteur ala précision empirique et aun affinement dela compréhen-
sion sensible de ce qui se passe. Lépreuve filmée permet de ressen-
tir les émotions des autres et d’instaurer une relation de connivence
avec les personnes. Cette forte réflexivité vis-a-vis des détails expres-
sifsmineurs desrelationssocialesles plusordinaires, lalectureriche
dessubtilités et dela complexité des expériences qu’elle permet offre



les moyens de prendre gofits aux situations et d’y avoir prise. Ce type
d’intelligence pratique (Merleau-Ponty, 1945), qui nourrit une espéce
de «connaissance tacite » (Polanyi, 1958/2012), procure davantage de
liberté dans I’action (Dewey, 1920/2014 : 200).

Partir des situations de co-présence, directement observables et
descriptibles (Garfinkel, 1967; Goffman, 1967), ne veut pas cepen-
dant dire s’y enfermer et s’interdire de comprendre ce qui se passe
en dehors d’elles, dans d’autres situations. C’est une erreur de com-
préhension commune de ce qu’est une approche par I’action située.
Pourtant, dans leurs activités, ici et maintenant, les militants ne
cessent de se référer a d’autres expériences du passé, ou de se proje-
ter vers des visions du futur, ils se coordonnent avec d’autres acteurs,
absents ou lointains, et ils ont une perception et une évaluation de
la facon dont leurs actions auront des conséquences. De ce point de
vue, notre démarche ne s’est pasenfermée dans un «situationnisme »
au sens strict. Elle a fait surgir, dans la démarche dynamique que
I’enquéte filmique permet, des éléments de régularité entre les acti-
vités situées et entre les organisations qui ont recours a I’action de
rue. Elle a montré I'importance des «habitudes collectives » (Dewey,
1922) dans 'organisation de ’action et de ses représentations. Les
croyances doivent étre comprises en observant leur rdle et leurs
conséquences pour le comportement en situation. L’habitude n’est
pas la regle, méme si c’est une tendance forte. Les actions ne sont
que vaguement déterminées. Elles sont inscrites dans les transac-
tions entre les membres d’un collectif en train de se faire et entre
ces membres et leur environnement en cours de transformation. Les
contextes d’interaction sont perpétuellement réévalués, redéfinis et
renégociés. Filmer permet un suivi situé de cette ouverture de l'ac-
tion. Nous avons vu lors de notre enquéte que le meeting, la forme
classique delamanifestation en Russie, qui consiste en un rassemble-
ment immobile entouré par des barrieres métalliques et auquel on a
accés parun détecteur de métaux, fait 'objet de nombreuses critiques
aMoscou, dans tous les groupes politiques. Le probléme de la forme
d’action « meeting», avant d’étre I'objet d’une critique politique, est

147



148

en grande partie «senti» (au sens de John Dewey, 1938b/1993: 132).
Le chercheur-cinéaste I'’éprouve.

La durée (assez) longue de I'’enquéte m’a permis de décrire des
emboitements de contextes beaucoup plus larges que ceux immé-
diatement observés et de repérer des transformations sur un temps
excédant celui des actions dans le court terme. La méthode géné-
tique (Dewey, 1925/2012) est une invitation a comprendre les proces-
sus de sédimentation d’arrangements situationnels dans des «dis-
positifs » urbains, administratifs, policiers, juridiques et aussi mili-
tants. Ces «dispositifs », qui survivent aux circonstances qui ont pré-
sidé a leur mise en place, offrent des appuis, des ressources et des
cadres aux actions de dénonciation et de revendication. Les cam-
pagnes publiques étudiées étaient prises dans des «trajectoires de
problemes publics » (un déplacement proposé par Cefai & Trom, 2001)
- en particulier autour des questions de I’arbitraire de la police, de
I'ultranationalisme et de la défense de I'’environnement. La lecture
de Lepublicet ses problémes de John Dewey (1927/2010) et de la socio-
logie des problémes sociaux m’a donné acces alalongue tradition de
sociologie des « problémes publics» (Cefai & Terzi, 2012 ; Gusfield,
1981/2009). Cette démarche a également permis de déterminer des
facteurs et opérations nécessaires pour qu'une situation vécue comme
inacceptable par des personnes devienne un « probléme public », soit
un enjeu de débat public qui finisse éventuellement par étre inscrit
sur I'agenda politique. Lors de 'enquéte et des trajectoires des trois
coalitions, on a purepérer que des chocs sont rentrés en relation avec
d’autres chocs, se sont répondus et excités réciproquement (Dewey,
1934/2005). On a retrouvé dans les campagnes, des caractéristiques,
des participants et des obstacles communs.

Une autre étape de I'expérience filmique s’est opérée lors de lalec-
ture répétée et de I'analyse d’images. Le dépouillement des bandes
vidéos s’est effectué a partir de mesimages et de celles d’autres parti-
cipants: militants, artistes, passants et journalistes. Elle s’est opérée
avec ou sans les sujets filmés. La démarche de lecture partagée



s’inspire de ce qui existe déja dans les nouvelles pratiques com-
municationnelles favorisées par les outils connectés et les réseaux
sociaux, en le complexifiant et en y ajoutant un tour réflexif. Elle
part du constat suivant: les photographies et les vidéos, associées
aux données échangées sur Internet, fournissent une grande quan-
tité d’indications (Gunthert, 2014), enregistrées et transmises avec
une autre densité pratique et sémantique qu'un message €écrit. Ces
images sont autant de signaux qui contribuent a entretenir des rela-
tions et servir des objectifs. Elles provoquent des conversations. En
retour, lesimages, objets de conversations dansles réseaux sociaux et
d’échanges peerto peer, acquierent une visibilité importante, captent
I'attention de publics plus ou moins concernés et se diffusent, suivant
des dynamiques de propagation virale — analogues aux contagions
publiques (Cefai, 2007:108-136) qui intéressaient les chercheurs sur
le «collective behavior» a Chicago, en premier lieu RobertE. Park et
Herbert Blumer, quiy voyaient un contrepoint de la figure deweyenne
du public. Ladémarche de lecture proposée se fonde sur une collecte
de ces images connectées et leur accompagnement dans les flux de
discussions sur le web.

Ceslectures permettent al’enquétrice de disposer de descriptions
détaillées des dispositifs policiers, urbains et militants des manifesta-
tions, de I'organisation séquentielle des activités qui les composent,
des émotions quiy sont exprimées et éprouvées (moyennant des pro-
cessus de réactivation ou d’abréaction), et de toutes sortes d’interac-
tions corporelles et verbales qui s’y jouent, y compris les subtilités et
les ambiguités du discours en acte et en situation (Durand & Sebag,
2015). L'utilisation de la caméra permet ainsi de documenter I’ac-
complissement pratique des manifestations et de les relier avec ce
que Charles Tilly appelait des «répertoires de protestation» (1986) —
sinon qu’ils sont ici ressaisis non seulement comme des ressources
stratégiques, mais comme des formes sensibles, qui contribuent a
«charpenter les interactions entre des activistes, leurs adversaires
et leurs interlocuteurs, leurs destinataires et leurs bénéficiaires», a
«distribuer des places, stipuler des enjeux de conflit, délimiter un

149



150

espace-temps d’action, désigner des participants ratifiés, bref, insti-
tuer une micro-aréne publique » (Cefai, 2007: 247-259, en part. 252-
253). Les répertoires de protestation peuvent étre analysés comme des
complexes d’habitudes collectives (Dewey, 1922 ; Mead, 1934/2005)
qui pré-orientent le flux des expériences et des activités, mais qui
doivent toujours étre réactivés par I'improvisation des acteurs en
situation. Ils fixent des « structures de 'expérience publique » (Quéré
& Terzi, 2015). Lanalyse des images avec divers interlocuteurs, cou-
plée a 'enquéte ethnographique, permet de passer du niveau de la
situation filmée a une analyse ancrée dans le dialogue entre ’expé-
rience del’ethnographe et ’'expérience des acteurs sous enquéte?. La
combinaison des approches permet d’analyser in situ et en contexte
des aspects peu visibles et enregistrables des situations: des petits
mondes de sens en train de se faire dans le vif de ’action, des liens
entre transactions, émotions, prise de décisions et engagement dans
labataille du point de vue des manifestants. Les images acquises avec
lacaméranaissent pour partie de la relation documentaire, cette rela-
tion ethnographique, singuliere, qui s’établit entre I’enquétrice qui
filme, les personnes qui sont filmées et leur environnement partagé.
Larelation documentaire induit a chaque fois des observations par-
ticipantes, sur un mode expérimental et elle est également un exer-
cice dialogique avec les acteurs — qui leur permet non seulement de
mieux comprendre ce qu’ils font, mais aussi de le communiquer. J'ai
pudécrireailleurs (Poupin, 2013;2015) ce que la pratique filmique fait
alengagementsur le terrain, commentelle transforme la compréhen-
sion de «ce qui se passe» dans les situations des co-enquéteurs que
deviennent I’ethnographe et ses partenaires et comment elle induit
desmanieres différentes d’étre ensemble, d’expériencer ensemble et
d’agir ensemble dans les espaces publics a Moscou. « Observation et
description sont d’emblée coopératives», par une forme de «socia-
lisme logique» qui se joue au cceur d’'une « communauté d’enqué-
teurs®». Larelation documentaire est une facon de mettre en ceuvre
un «pragmatisme ethnographique ».



FILMER L’ACTION POUR VOIR

«Mon but est d’arriver a écrire quelque chose sur
Iinconscient visible, c’est-a-dire ce que l'acteur ne peut
pasvoir sur le moment, mais qui est visible pour un tiers
ou unevidéo. »

Jack Katz, (2013%)

Entreprendre une observation filmique en situation des actions mani-
festantes a Moscou consiste a saisir comment les personnes parti-
cipent ensemble & une action revendicative. Il s’agit d’observer les
groupes manifestants, la facon dont ils partagent les espaces, s’en-
gagent dans des activités, prennent la parole, montrent leurs straté-
gies, ontdesrelations de pouvoir et entretiennent entre eux de « petits
arrangements». Ladocumentation imagée des actions de rue donne
une vision locale et située des activités a la hauteur des personnes.
Elle offre un ancrage concret au concept classique du «répertoire d’ac-
tion collective » (Tilly, 1986), en montrant comment celui-ci se réalise
dans l'ordre de I'interaction (Goffman, 1963/2013). Participer équi-
vaut a se partager des lieux et des moments, moyennant des inter-
ventions incarnées dans la situation?. Ce partage d’activités, réali-
sées pour certains, exclues pour d’autres, concerne les personnes qui
sont a un moment donné en situation de coprésence immédiate les
unes par rapport aux autres dans des rassemblements?.

Lexpérience filmique des rassemblements militants enseigne que
I’on ne peut pas résumer ladimension spatiale et sensible des actions
aunsimple usage stratégique, contrairement a ce que laissent penser
une bonne partie des études sur les mouvements sociaux. Dans ces
recherches, le «corps» est présenté comme une sorte de ressource
matérielle que les militants « mobiliseraient» et «géreraient», en le
transformant soit en image, soit en nombre?. L’'approche par les pra-
tiques permet de remettre en question le caractere réducteur et la
vision utilitariste du corps-ressource?. Les pratiques sont certes un
terrain de mise en représentation, de calculs stratégiques et de coups

151



152

tactiques dont décident les militants, et qui correspondent a autant
de résistances et d’adaptations conscientes a un systeme répressif.
Mais ces pratiques renvoient également a des comportements collec-
tifs, plus ou moins routiniers et irréfléchis, non réductibles a des res-
sources ou a des dispositions. Les personnes et les collectifs jouent
un éventail de partitions et d’improvisations dans les actions et dans
le quotidien militant. Les manifestants se livrent a différentes «cho-
régraphies protestataires» (Foster, 2003%), en fonction de la forme
de l'action et du contexte de la situation. Divers liens entre les per-
sonnes s’y tissent. Les collectifs militants se caractérisent parfois par
une véritable inter-corporéité comme dans une danse. Les collec-
tifs militants sont sensibles en chair dans le rassemblement, dans le
touche-touche du coude a coude, dans la synchronie des marches et
des chants, dans la joie festive d’étre en foule, dans I’esprit de corps
éprouvé dans ce type d’occasions (Cefai, 2007: 628). Les «chorégra-
phies protestataires» s’actualisent dans’action et se transmettent, de
maniére plus ou moins réflexive, entre générations et groupes mili-
tants. Elles font partie d’une culture organisationnelle qui ne cesse
de se reproduire, par la force des habitudes, et de se réinventer, par
lelibrejeu de I'improvisation collective. On peut avec la caméra s’at-
tacher, dansle détail, a I'accomplissement pratique de ces « commu-
nautés de pratiques» (Lave & Wenger, 1991; Quéré, 1991: 77).

La démarche filmique peut entre analysée soit du point de vue
du document final, c’est-a-dire le film comme ceuvre achevée, soit
de l'intérieur du processus de fabrication des images, en train de se
faire, dans la situation observée (Relieu, 1999: 54). Pendant le tour-
nage, chaque cadrage crée un rapport particulier aI’espace. Une eth-
nographie parl'image repose sur’engagement physique actif du cher-
cheur dans la spatialité de la situation. Elle engage tout le corps de
la vidéaste - ses yeux, ses mains et ses pieds, ses muscles et ses sens.
Christian Lallier (2009) soutient qu'un documentariste «filme avec
le ventre ». Toute perception s’inscrit dans une posture, un «schéma
corporel » et elle implique les «arcs intentionnels» qui lient le corps
de I'enquéteur a la situation dans laquelle il se meut et qu’il percoit



(Merleau-Ponty, 1945). D’un c6té, 'observation filmique est une tech-
nique du corps. La vidéaste doit étre capable de supporter la fatigue
liée alatenue prolongée delacaméra. Lacte de filmer correspond éga-
lementaun état de perception, auregard et al’écoute delavidéaste. Il
est une forme d’épreuve incarnée d’un « champ d’expérience » (Mead,
1934/2006). Lapproche filmée permet de développer des formes d’en-
gagement corporel inhabituelles avec les situations observées, des
personnes, des milieux et des événements?®. Elle bouleverse des habi-
tudes et en suscitant un trouble, elle invite a une forme d’intelligence
réflexive pour comprendre ce qui se passe (Dewey, 1922). Cette réflexi-
vité opereicien pratique eten situation. Les relations tissées dans les
situations filmées deviennent des lieux d’apprentissage par enquéte
et par expérimentation. Le retour réflexif sur cette expérience permet
de mettre en évidence des modalités assez peu balisées par la litté-
rature de I'action collective. Au cours des actions revendicatives, le
rythme rapide et la courte durée de ces situations irréversibles et
imprévisibles (notamment du coté des policiers) font que la prise de
décision doit étre rapide, en particulier pour les meneurs d’action
et les vidéastes. Ces derniers sont obligés d’étre a la fois mobiles et
vigilants s’ils veulent enregistrer les détails de la dynamique de I’ac-
tion. Au coeur de l'action, la démarche des vidéastes et des meneurs
est tres «instinctive », comme on le dit communément, et leur prise
dedécision «intuitive », sansle recours a un raisonnement conscient
(Coget, Haag & Bonnefous, 2009). Les émotions yjouent un réle parti-
culier. Lavidéaste vit une expérience proche des meneurs d’action et
des manifestants les plus actifs. Comme eux, elle combine «réflexion
sur l’action» et «réflexion dans I’action». L'approche filmée met a
I’épreuve des compétences cognitives et relationnelles tout en don-
nant matiére a réflexion sur ce processus d’action.

La caméra ne produit pas elle-méme une mise en représentation
d’unesituation (Lallier, 2011:106). Pour filmer les situations, la caméra
oblige lavidéaste asetenir au cceur du site manifestant, depuislequel
elle observe les interactions entre les participants. Et avant d’obser-
ver, la vidéaste est dans une situation d’immersion au milieu des

153



154

personnes filmées, dans un environnement concret, affectée par les
événementsdontelle estle témoin, tenue d’y réagir avant méme d’en
saisir le sens. La vidéaste pense continuellement - avec sa téte, son
ventre et sesjambes — durant ’'action et d'une maniere plus dévelop-
pée quelorsd’une observation statique. Il faut revenir du film comme
ouvrage achevé (opus operatum) a I'activité de filmer et a la dyna-
mique motrice, affective et sensible qui la constitue (comme modus
operandi: Schiitz, 1962). Dans ce sens, la caméra est une extraordi-
naire plaque sensible: non pas au sens ou elle «refléterait la réalité »,
mais ausensou elle enregistre un mouvement réflexif, accompli dans
les transactions du corps et de la situation - la définition de ’expé-
rience par Mead ou Dewey - par la médiation de la caméra. Le cadre
de la caméra correspond au regard de la vidéaste, celui qu’elle rend
sensible au public, indiquant par une série de tracesles places qu'elle
a occupées dans la situation observée. Le dispositif filmique oblige
donc le chercheur a un travail réflexif et dynamique in situ dans et
sur les situations. La caméra rend compte de 'engagement du cher-
cheur dans le processus de recherche et les relations avec les enqué-
tés (Pink, 2001: 87). J’ai toujours eu avec la caméra le souci de mul-
tiplier les points d’'observation, méme si le traitement des différents
participants (manifestants, policiers, journalistes, passants) est asy-
métrique et leur présence a 'image inégale. Par exemple, je n’ai pas
filmé tout ce que faisaient les policiers (notamment quand ils étaient
inactifs et a distance du site manifestant) par peur des représailles
pour mon matériel et ma sécurité. Les marges du possible sont étroites
danslesrassemblements de rue, en particulier dans les contextes de
répression policiere. Toute personne présente dans une manifesta-
tion est considérée comme participante.

Danslesrassemblements de rue en Russie, les participants savent
que les forces de l'ordre peuvent a tout moment disperser ’action
et que leurs réactions sont imprévisibles, arbitraires et brutales. Au
cours de ces situations extrémes, les conduites, y compris celle du
chercheur, sont pourla plupartirréfléchies. Lasélectivité dela percep-
tion est accentuée. Il est difficile alors d’observer dans les détails, de



réfléchir a ses questions de recherche et de prendre des notes. Il faut
parer au plus pressé, ne pas prendre trop de risques, rester réceptifa
ce qui se passe alentour, et ne pas étre absorbé («engrossed » au sens
de Goffman, 1963/2013) dans’activité de filmer. La caméra permet de
mémoriser des détails des situations. Dansle casdesactionsderue, le
rythme rapide et la courte durée de ces situations uniques et irréver-
sibles que sont les rassemblements d’une part, et la forte imprévisibi-
lité des coups (les « moves » de Goffman) d’autre part, obligent a étre
trés mobile et vigilant si I'on veut enregistrer les détails de la dyna-
miquedel’action. Il faut pouvoir courir avec les manifestants, s’ajuster
auxcomportements et anticiper les mouvements des forces del'ordre.
La caméra permet de saisir (en fait le force a chercher et a anticiper)
les détails de la situation intuitivement percgus in vivo comme des
ressources et des propriétés de I'action. C’est un aspect qui distingue
I’enquéte filmique de la méthode photographique: avec la vidéo, on
est obligé d’accompagner, avec un nombre limité de cadres, et donc
d’anticiper le mouvement des personnes alors qu’avec un appareil
photo, on peut accumuler des centaines d’images et construire une
histoire apres '’événement. Dans les situations, je cherchais a filmer
I’'actionentrain de se faire et a capter’ambiance de’événement. Les
images et les notations sur leur contexte de production nourrissent
un «journal de terrain visuel» (Conord, 2007). Les enregistrements
peuventservir non seulement a restituer lesactions, mais également
les moments plus discursifs, ol 'enquétrice est impliquée dans des
échanges. Comme il est difficile a la fois de parler a quelqu'un et de
savoir ce que l'on dit, 'enregistrement fournit une aide précieuse®.
Dans tous les cas, enregistrer permet de recueillir et d’observer des
comportements non-verbaux (Gottdiener, 1979) qui font sens incon-
sciemment dans I'interaction. La relecture des enregistrements les
fait émerger et ’'analyse vidéo est de ce point de vue un contrepoint
indispensable a la prise de notes manuelle sur le terrain.

Par la pratique et par I'observation différée des films, la vidéaste
devient sensible aux mouvements des personnes et aux détails de
I’action. Il est alors engagé dans un processus d’apprentissage des

155



156

éléments constitutifs de 'objet observé (Relieu, 1999: 81). Ces élé-
ments sont autant de faits considérés d’ordinaire comme des évi-
dences sensibles insignifiantes, des faits qui constituent pourtant
I’épaisseur de toute expérience. La pratique de la vidéo fait plus: elle
oblige la description scientifique a étre plus précise et plus réceptive
aladimensionsensible de I’action (Laplantine, 2007: 49). Et ces films
sont autant de ressources utilisables par d’autres chercheurs pour la
discussion et I’analyse des activités (Relieu, 1999: 70). On ouvre de
cette maniére une partie des coulisses de I'’enquéte. Le film, du fait de
la multiplicité des cadrages possibles d’une situation permise par la
caméra, permet d’attirer 'attention sur des expressions, des relations
et des facons d’étre, de dire et de faire ensemble, qui sont maitrisées
pratiquement dans le monde de la vie, mais difficiles a saisir avec des
mots. On contextualise les donnéesvisuelles: on reconstitue les confi-
gurations d’acteurs, les circonstances de production et de diffusion,
leslieux et les moments de I’action. Le visionnage répété des images
permetde se familiariser avec ces éléments. Les images peuvent étre
utilisées avec profit comme support d’entretien (Krebs, 1975%). Cette
technique facilite la communication entre enquéteur et enquétés:
on peut parler autour d’images de maniére plus libre et moins stres-
sante que dans un entretien classique (Pauwels, 2015). Les images
fixent 'attention et stimulent la mémoire des enquétés (Collier, 1967 :
48). Les propos échangés autour des images représentent une expé-
rience d’émotions partagées entre le chercheur et les enquétés. Ces
moments donnent acces a des éléments sensibles, d’ordinaire inob-
servables, des expériences des personnes. Pour bien s’y prendre et
entrer en relation, il m’a fallu dire a mes interlocuteurs ce que moi
aussi je pensais des images. Il n’est pas aisé de se déprendre de ce
qui semble constituer une démarche scientifique, qui implique sou-
ventde se couper de ses propres émotions. Lors des lectures répétées,
on est surpris du caractere polysémique et du pouvoir pragmatique
des images, qui déclenchent des enchainements de sens, des récits
riches et inattendus sur les activités et les situations. Chaque per-
sonne interrogée trouve du sens dans les images a partir de certains



indices, d’émotions, d’'une tonalité particuliére, de’atmosphere. Les
images sont appropriées de différentes manieres.

Les situations observées s’inscrivent dans le double horizon de
I’espace incarné de la coprésence et d’'un espace «extérieur» qui ne
peut étre réduit aux contributions et aux représentations des indi-
vidus dans les actions. Dans les situations, des éléments de I'envi-
ronnement de’action (espaces, objets, ambiances, lieux, personnes,
situations) sont amenés a changer, parfois de facon soudaine. Dans
nos cas, I'intervention de la police est par exemple souvent imprévi-
sible. Lacaméravidéo produit sous forme de bande-vidéo desimages
utiles pour prendre en compte ces déterminants situés de I’activité
manifestante et leurs contextes. Certaines données de I’'expérience
sont particulierement polysémiques et denses, elles se prétent dif-
ficilement a une description linguistique. Les lectures répétées de
vidéos permettent de revisiter les phénomenes et les expériences,
de les ré-expérimenter en imagination (ou par abréaction). En tant
qu’enquétrice, «insider multiple» (Deutsch, 1981), mes lectures ont
tiré parti, au cours del'enquéte, d’intenses interactions dans plusieurs
cercles de chercheurs, d’amis artistes, de militants et de personnes
n’appartenant pas a ces milieux, en Russie, en Ukraine et en France.
Le choix de me focaliser en particulier sur un nombre limité de ras-
semblements a permis d’en faire le tour et d’en explorer un grand
nombre de reliefs et de contrastes. Chaque lecture, partagée ou non,
délivre de nouveaux éléments (Erickson, 1992). Elle confirme la plu-
ralité des réceptions. Ces relectures forcent le chercheur a revoir et
réévaluer ses habitudes de perception (Kilpinen, 2009). La caméra
travaille I'ceil et I'oreille. Les explorations filmiques, au moment de
la saisie ou au moment du visionnage des images, exercent la sensi-
bilité du vidéaste. Elles lui apprennent a s’ouvrir et a faire faceal’'im-
prévu, a la surprise et a la spontanéité — autant de caractéristiques
deladynamique des actions collectives, qui sont centrales pour une
démarche pragmatiste, mais qui restent sous-traitées par la littéra-
ture consacrée aux mouvements sociaux (Snow & Moss, 2014).

157



158

Le parti pris méthodologique de I'’enquéte filmique n’est pas, on
le voit, d’analyser directement des discours, de révéler I’essence des
causes et des revendications et d’expliciter a la place des personnes
qui s’engagent leurs motifs et leurs fins. Il s’agit plutét de procéder
par étapes, la premiére étant d’étudier ce qui organise les actions
et les activités militantes dans des rassemblements. Les mots et les
actesne coincident pas toujours. Parmi les aspects situationnels étu-
diés, les films donnent de précieux renseignements sur les comporte-
ments, les émotions, sur le style adopté par les personnes dans leurs
prises de position et sur I’ethos des collectifs. Ces éléments ne sont
pas vraiment toujours accessibles a une observation immédiate. IIs
sont de plus difficilement racontables par les personnes a ’'aide du
langage ordinaire dans les entretiens (individuels et a plusieurs per-
sonnes®). Ces aspects témoignent du role spécifique des personnes,
delafacon dont elles se mettent en scéne, ensemble et de facon plu-
rielle, par rapport a un auditoire, dans ’'art dramatique et rhétorique
de la manifestation.

ENQUETER SUR LES USAGES
DES IMAGES ET D’INTERNET

Le moment de I'entretien est en fait un maillon d’une analyse plus
large du processus de réception et de fabrication de publics. Cette
analyse comporte trois niveaux®. Le premier est 'analyse desimages
en soi (choix de montage, écriture filmique). Le deuxieme est celui
des récepteurs des images, que je viens de décrire, niveau auquel on
aaccespar les entretiens. La troisiéme est le niveau intermédiaire de
I'auditoire, du «faire» public, que I'on étudie a travers des réactions
attestées, par une ethnographie en ligne (dans des blogs) et horsligne
(dansdesdiscussions informelles) des répertoires de réception (sans
quelesréactions aient été sollicitées par le chercheur, contrairement
aux entretiens). En outre, j’ai choisi, contrairement a la plupart des
études sur les publics médiatiques, qui appréhendent les publics en
tant que publics d’'un produit médiatique spécifique, de cerner les
producteurs et/ou les récepteurs d’'images dans un environnement



de médias multiples: ils s’engagent dans une écologie de relations
intriquées, aux intensités et temporalités variables.

L'expérience filmique a permis d’alimenter, depuis une pratique
de vidéaste, une recherche sur les images produites et diffusées par
desmilitants a Moscou, et de reconstruire leurs répertoires d’énoncia-
tioniconiques. Cette réflexion sur les traces d’actions que les caméras
produisent, sur le mode du compte-rendu autant que de la mémoire
et de 'imagination, a mis en évidence le contexte de production, de
circulation et de réception des images militantes dans les commu-
nautés étudiées et la place d’Internet qui les véhicule dans la stra-
tégie des organisations. La réflexion impulsée par 'observation fil-
mique s’est approfondie et a accompagné toutes les étapes de I’en-
quéte, jusqu’au moment de ’'analyse et de I’écriture. Le dépouille-
ment des bandes vidéos s’est effectué a partir de mes images et de
celles d’autres participants: militants, artistes, passants et journa-
listes. Il s’est opéré en présence ou en absence des sujets filmés. La
démarche de lecture partagée s’inspire de ce qui existe déja dans les
nouvelles pratiques communicationnelles favorisées par les outils
connectés et les réseaux sociaux, en le complexifiant et en y ajoutant
un tour réflexif. Elle part du constat suivant: les photographies et les
vidéos, associées aux données échangées sur Internet, fournissent
une grande quantité d’indications pratiques (Gunthert, 2014), enre-
gistrées et transmises avec une densité sémantique bien plus forte
queles messages écrits. Ces images sont autant de signaux qui contri-
buent a entretenir des relations d’association et a servir des objectifs
de dénonciation ou de revendication. Elles suscitent des conversa-
tions, elles provoquent des critiques. En retour, les images, intégrées
adesconversations danslesréseaux sociaux, acquierent une visibilité
importante, suivant une dynamique d’échange et de transfert, parfois
de propagation virale. La démarche de lecture proposée se fonde sur
une collecte de ces images connectées et de leur accompagnement
dans des conversations privées ou des dynamiques de publicisation.

159



160

L'observation filmique des actions de rue et ’'enquéte ethnogra-
phique ont pu mettre en évidence la force des événements a l'ori-
gine delacréation des coalitions, en partie liée a la production d’'une
multitude d’images intervenant dans les mises en récit de ces événe-
ments. Avec la digitalisation d’'une partie dela vie sociale, lesimages
sur le web font partie du quotidien des personnes qui s’engagent.
Une entrée par I'ordinaire doit donc aussi analyser ce que les per-
sonnes font sur Internet et avec Internet, les informations, les récits
etlesimages qu'elles diffusent et partagent ainsi que les discussions
qu’ellesy ménent dans différents formats - listes de diffusion, blogs,
pages Facebook, etc. Une bonne partie des prises d’information et
desdiscussions politiques trouve aujourd’hui leur place sur Internet:
ellesreprennent et relancent celles qui sont menées danslavie réelle.
L'expérience publique se forme dansdesinteractions de face a faceet
dans desespaces-temps virtuels. Ladynamique est analogue a ce que
Gabriel Tarde avait anticipé dans L'opinion et la foule (1901), avec son
double pas de communication: les sites web, qui ont pris le relais sur
la presse écrite, fournissent des nouvelles, des points de vue et des
analyses critiques, qui sont souvent médiatisés par des leaders d’opi-
nion (Katz & Lazarsfeld, 1955) qui captent I'information, éventuel-
lementlaremettent en forme etlaredistribuent sur leurs blogs ou sur
leurs réseaux et qui en bout de chaine, nourrissent les conversations
ordinaires. Sinon qu'aujourd’hui, le web est accessible a un grand
nombre d’acteurs, engagés ou non, organisés ou non, qui peuvent
mettre eux-mémes des contenus en ligne sur le web et sont autant
producteurs que diffuseurs, récepteurs et commentateurs; et queles
«boucles récursives » accélerent les effets de « propagation ondula-
toire» des conversations de Tarde, selon des «schémas d’influence
acéphales», segmentés et polycentrés, qui dans leur multiplicité, se
corroborent et se concurrencent (Cefai, 2008: 403-406), donnant
lieu autant aux raisonnements du public qu’aux conduites de foule
(paniques, rumeurs, etc.) ainsi que R. E. Park (1904/2007) I’avait ana-
lysé dés La foule et le public. Les conditions de formation d’un public
sont beaucoup plus compliquées que ce que décrivait Dewey dans Le
publicet ses problémes (1927/2010) : elles doivent prendre en compte la



médiation des « médiactivistes» (Cardon & Granjon, 2010) et le nou-
veau type d’usages sociotechniques que les réseaux sociaux et les
outils connectés ont configurés. Pour lesjeunes militants urbains qui
ne prennent pas le temps de mener des débats dans des réunions, des
rassemblements ou des rencontres informelles, les réseaux sociaux
représentent méme un des seuls lieux d’échanges et de débats poli-
tiques argumentés.

Une démarche méthodologique innovante a été proposée sur trois
niveaux. J’ai d’abord analysé les images (choix de montage, écriture
filmique) produites par les militants autour des actions des coali-
tions. Ensuite, j’ai mené des entretiens et des visionnages partagés
d’images auprées de publics variés pour comprendre comment ces
images étaient recues et comprises. Enfin, 'enquéte a porté sur I'audi-
toire en train de se faire, le devenir public, observé dans les échanges
et les débats occasionnés, en ligne et hors ligne, par la diffusion des
images sur 'Internet militant. Une ethnographie sur Internet et par
I'image demande des méthodes d’analyse rigoureuse. J’en ai pro-
posé quelques-unes, pour enrichir un secteur de recherche qui est
aujourd’huilargement expérimental et artisanal, passionnant et dif-
ficile. J’ai voulu comprendre les effets pratiques d’Internet dansla vie
politique. Cette démarche d’enquéte a permis de faire un pas de coté
par rapport aux discours passionnés, enthousiastes ou pessimistes,
que I'on entend sur la «démocratie numérique ». L'analyse contex-
tuelle de productions filmiques, des visionnages partagés avec les
enquétésetlesuividelacirculation socialisée du sens desimages pro-
duites, sur les scenes d’Internet et dans des conversations en copré-
sence, a permis de comprendre les conséquences que les images —
comme autant d’actions symboliques — produisaient sur des récep-
teurs, partie prenante de publics. Elle a montré comment cette dif-
fusion d’images nourrit des enquétes (militantes, judiciaires, jour-
nalistiques, scientifiques), et comment elle contribue a faconner les
groupes militants et I'action revendicative elle-méme.

161



162

L'enquéte a aussi décrit les procédures pour verrouiller I'émer-
gence dela critique sur des sujets polémiques tels que le patriotisme
et le culte de la force. Internet produit autant de désinformation et
de propagande que d’enquéte publique. Elle a aussi fait apparaitre
les nouvelles compétences militantes: la réalisation de films permet
d’acquérir unsavoir pratique qui transforme la capacité de lecture des
images des autres. Lenquéte a fait ressortir que la visibilité média-
tique en ligne faisait I’objet d’un fort investissement de la part des
militants. Tout rassemblement protestataire a Moscou donne lieu
a la réalisation de films et de photographies publiés sur Internet.
Selon les dires des militants, sans ces images, I’action n’existerait
pas. Leur expérience militante est tout entiere organisée autour de
cette fabrique d’images et de commentaires d’images. Cette quéte
de visibilité n’est pas particuliere a la Russie et elle est concomitante
d’une forte dépendance des mouvements sociaux vis-a-vis des médias
(Neveu, 2010). Dans le contexte d’'un régime autoritaire comme celui
de la Russie actuelle, 'Internet et les appareils numériques qui per-
mettent de capter des images offrent a ceux qui luttent de nouvelles
«opportunités médiatiques» (Gamson, 1998: 63). Comme ailleurs,
les militants peuvent aujourd’hui composer leurs propres récits
(Cammaerts, 2012) et les publier en dehors de leurs cercles. Les mili-
tants se sont adaptés a la révolution numérique: ils ont développé
leurs propres outils, stratégies et réseaux (Wolfson, 2014). Entre les
actions, qui ont une fonction de reconduction périodique de I’exis-
tence des groupes (Cefai, 2007: 523), les récits et les images rendent
sensibles des communautés imaginées et des identités publiques
(Neveu, 1999). Ils font exister 'opposition au régime. Ces récits ont
une véritable fonction fondatrice. Ils mettent en scéne un passé qui
n’est plus. IIs sont la «langue des opérations» : ils donnent «espace
auxactions» etilsouvrent «un théatre de légitimité aux actions effec-
tives» (De Certeau, 1980:174-179). Lenquéte a exploré les racines his-
toriques de cette croyance dans les medias, au sens pragmatiste du
terme, c’est-a-dire de la croyance comme habitude d’action et com-
prise a partir de ses conséquences pour le comportement en situa-
tion (Dewey, 1927-1928/1982).



Lenquéte a également montré que la mise en visibilité présente
desrisques: elle engage des poursuites judiciaires et policiéres. Une
autre conséquence performative de la priorité donnée aux médias
est que l'attitude naturelle de I’expérience revendicative consiste
devant toute situation problématique a organiser systématiquement
des actions de rue et des campagnes dans des formes « médiatique-
ment correctes». Les limites de I’action convenable du point de vue
des journalistes officiels sont vite atteintes: un léger débordement
du cadre manifestant transforme les manifestants en voyous et en
«extrémistes®». Celase faitau détriment d’autres activités militantes
qui pourraient étre orientées vers le débat, la politisation des discus-
sions, la participation ouverte et active et la consolidation interne des
mouvements. Les exigences «externes » liées au besoin d’asseoir une
réputation médiatique créent des tensions et des pressions éprou-
vantes sur les personnes et les mises en commun a I'intérieur des
groupes. Le type de publicité dont il est questionici dans1’action poli-
tique collective n’engage pas les militants a créer les conditions pour
que les voix personnelles puissent s’exprimer, étre entendues et cla-
rifiées collectivement dans des arenes publiques, celle par exemple
des réunions. L'important, disent les militants est, par la diffusion
de messages forts dans les médias, d’«éclairer la société sur des pro-
blemes» et d’«apporter unevision critique». On peut traduire lathéo-
rie du «public » développée par John Dewey (1927/2010) en une pro-
blématisation de ce mode de communication sociale et politique
largement répandu (en Russie comme ailleurs). Dans la perspective
pragmatiste, le « public» n’est pas un présuppose. Il est le processus
méme par lequel s’'opere la mise en commun, par un double travail
de composition avec des biens et des engagements locaux et per-
sonnels et de révision des croyances face aux circonstances chan-
geantes et aux apports des enquétes meneées par les personnes. Le
«public» est ala fois le résultat et le moteur de la transformation. On
peutchercher a analyser les criteres pratiques d’identification d’'une
expérience publique. On peut par exemple montrer comment et dans
quelle mesure les militants expérimentés jouent le jeu du « public»
ou produisent un commun d’un autre type — la rhétorique des biens

163



164

«civiques» etl’organisation de I’espace « public » ne sont bien siir par
pas les mémes aux Etats-Unis dans les années 1920 et en Russie au
tournant des années 2000-2010 et ces catégories de «civique» ou de
«public», qui font immédiatement sens pour nous, sonnent diffé-
remment aux oreilles des militants de Moscou ou Saint-Pétersbourg.

CONCLUSION

Lenquéte filmique présentée ici travaille a la fois a partir de situa-
tions de contact qu’elle enregistre in situ et de situations mises en
scene et en récit par des militants. Ainsi elle se place au cceur des
débats sur leurs activités de dénonciation et de revendication. Avec
la digitalisation d’une partie de la vie sociale, les nouvelles techno-
logies ont déplacé les frontiéres de I'espace public. Elles ont inten-
sifié la fabrication d’images par les acteurs eux-mémes, non seule-
ment en vue de produire des informations alternatives, mais aussi
a des fins d’auto-organisation de leur expérience personnelle et col-
lective (Cardon, 2009; Postill, 2012). Tout en prenant en compte ces
résultats, la proposition formulée dans cet article est d’examiner les
conditions dans lesquelles les images militantes sont produites et
de pister les conséquences qui en découlent. En pratique, la récep-
tion des images via Internet, images qui sont produites par un petit
nombre de militants, s’accompagne souvent d’une sorte de fascina-
tion del'image pour l'image. Cette fascination se révele étre souvent
un frein a 'argumentation politique et a la stratégie a long terme. Ce
point a donné lieu dans la these a de plus amples développements,
nécessaires a une époque ou il semble qu’il n’y ait plus d’extériorité
aladigitalisation de la vie, y compris politique. On entrevoit mal, en
tout cas en Russie, comment les mouvements pourraient y échap-
per. Ces évolutions sont un défi pour les sciences de I’action collec-
tive qui doivent désormais suivre et étudier des communautés qui
occupent a la fois des espaces géographiques ouverts (les lieux de
rassemblement, dans la rue), des lieux physiques fermés (réunions,
assemblées) et des espaces publics virtuels sur le web (Baker, 2011).
La pratique filmique et I’analyse des images aident a comprendre



les nouvelles configurations de ’action politique en «découplant »
le mode majeur, manifeste etionien, de I’agir revendicatif et le mode
mineur de la mise en circulation d’images. On peut voir une sorte de
révérence depuis cette enquéte empirique et historique al'oscillation
classique chez Paul Ricoeur entre un pdle herméneutique d’apparte-
nance au monde qui est 1a et un pdle critique, dans son découplage
méthodique de la mémoire et de I’histoire (2000).

D’une certaine maniére, derriere I'enquéte filmique ici présentée
se dessine en creux un programme pragmatiste, que I'on peut défi-
nir comme un art de I’évaluation des conséquences liées aux pro-
positions, aux décisions, et aux images. Si le film se constitue lui-
méme au cours de son élaboration comme une médiation collective,
lesrapportsentre le cinéaste, les personnes filmées et les spectateurs,
peuvent se transformer en réseau de connivences et en attaches com-
munautaires (Froger, 2004 :137). Ensuite, lesimages remplissent une
fonction mémorielle. Le fait de filmer des événements, de les mettre
en valeur participe ala sédimentation d’'une mémoire des luttes, des
personnes et des communautés. Lorsque le chercheur participe a
cet exercice, il produit également des documents et des éléments
essentiels de 'analyse du monde contemporain. Il crée de I’archive.
Il agit en enquétant. Ces films permettent d’armer les gens pris dans
leur effort de produire une vérité, de rétablir une information fiable
al’encontre de la propagande, de se battre pour qu’existe une espece
de publicité desluttes sociales a 'encontre des stratégies d’enferme-
mentetde répression. Il s’agit donc de controéler la représentation de
la protestation et de ne pas laisser champ libre a I’Etat et aux oppo-
sants: c’est une bataille pourl’existence collective et publique contre
la manipulation, le dénigrement et I'oubli. Tous les films réalisés par
les militants sont autant de traces visuelles a des événements et de
supports qui documentent des situations d’action de rue. L'enquéte,
en permettant de reconnaitre certaines réalités, peut étre un moyen
d’engendrer des conséquences. Comme dit John Dewey (1927/2010:
247) : «Ce n’est que lorsqu’il existe des signes ou des symboles des
activitésetdeleurs résultats que le flux [des événements] peut étre vu

165



166

comme du dehors, qu’il peut étre arrété afin d’étre considéré et estimé,
et qu’il peut étre controlé. » En constituant I'expérience (ici publique
etrevendicative) comme objet d’enquéte, I'analyse rend possible une
prise collective, réfléchie et délibérée sur les conditions et les proces-
sus de sa production (Quéré & Terzi, 2015). Lenquéte permet un tra-
vail de figuration de la politique dont les discours et les fantasmes
partisans peuvent faire I'’économie. Elle nous engage a repenser I'ave-
nement du politique et ses manifestations concretes.



BIBLIOGRAPHIE

AITKEN Ian (1990), Film and Reform : John Grierson and the Documentary Film
Movement, Londres, Routledge.

ALBRECHT Gary (1985), « Videotape Safaris: Entering the Field with Camera»,
Qualitative Sociology, 8, 4, p. 325-344.

AUFDERHEIDE Patricia (2007), Documentary Film : A Very Short Introduction,
Oxford, Oxford University Press.

BAKER Stéphanie-Alice (2011), « The Mediated Crowd : New Social Media and New
Forms of Rioting», Sociological Research Online, 16, 4. En ligne: [socresonline.
org.uk/16/4/21.html].

BASU Paul (2008), «Reframing Ethnographic Film», in T. Austin & M. De Jong
(eds), Rethinking Documentary, Maidenhead, Open University Press, p. 94-
106.

BECKER Howard (1974), « Photography and Sociology », Studies in Visual
Communication, 1,1, p. 3-26.

BECKER Howard (1995), « Visual Sociology, Documentary Photography, and
Photojournalism: It’s (Almost) all a Matter of Context», Visual Studies, 10, 1-2,
p. S-14.

BERAUD Thomas (2012), «Les mots de I'anthropologie visuelle », Cahiers
d’histoire. Revue d’histoire critique, 118, p. 169-182.

BRETON Stéphane (2004), «On parle a la télé: Considérations relatives a la
maniere de placer une caméra devant un sujet vivant», Esprit, 302, 2, p. 228-
236.

BRETON Stéphane (2012), «Le regard », in I. Thireau, J.-F.Schaub & O. Remaud
(eds), Faire des sciences sociales, vol. 2, Paris, Editions de I'EHESS, p. 225-254.

CAMMAERTS Bart (2012), «Protest Logics and the Mediation Opportunity
Structure », European Journal of Communication, 27, 2, p. 117-134.

CARDON Dominique (2009), « Vertus démocratiques de I'Internet», La vie des
idées. En ligne: [laviedesidees.fr/Vertus-democratiques-de-l-Internet.html].

CARDON Dominique (2010), « Pourquoi I'Internet n’a-t-il pas changé la
politique ?». En ligne: [internetactu.net/2010/10/07/dominique-cardon-
pourquoi-linternet-na-t-il-pas- change-la-politique/].

CARDON Dominique & Fabien GRANJON (2010), Médiactivistes, Paris, Presses de
Sciences Po.

CEFAI Daniel (2003), «Le corps point-zéro de I'enquéte », Postface de Lenquéte de
terrain en sciences sociales, Paris, La Découverte, p. 544-554.

CEFAI Daniel (2007), Pourquoi se mobilise-t-on ? Les théories de l'action collective,
Paris, La Découverte.

CEFAI Daniel (2008), « Enquéte autour d’un livre: Influence personnelle. Les
études en communication au Bureau de Columbia », Postface a E. Katz et
P. Lazarsfeld, Influence personnelle, Paris, Armand Colin, p. 329-418.

167



168

CEFAT Daniel (2010), «Un pragmatisme ethnographique. Lenquéte coopérative
et impliquée» et « Lexpérience ethnographique, I'enquéte et ses publics»,
in D.Cefai, P. Costey, E. Gardella, C. Gayet-Viaud, P. Gonzalez, E.Le Méner
& C.Terzi (eds), Lengagement ethnographique, Paris, Editions de 'EHESS,

p. 447-472 et p. 547-598.

CEFAI Daniel (2016), « Lenquéte ethnographique comme écriture, I’écriture
ethnographique comme enquéte », in I. Melliti (ed.), La fabrique du sens.
Ecrire en sciences sociales, Paris, Riveneuve Editions et Tunis, IRMC, p. 83-110.

CEFAI Daniel & Cédric TERZI (eds) (2012), Lexpérience des problémes publics,
Paris, Editions de ’EHESS («Raisons Pratiques », 22).

CEFAI Daniel & Danny TROM (eds) (2001), Les formes de L'action collective.
Mobilisations dans des arénes publiques, Paris, Editions de ’EHESS («Raisons
Pratiques», 12).

CHAUVIN Pierre-Marie et & Fabien REIX (2015), «Sociologies visuelles. Histoire et
pistes de recherche», Lannée sociologique, 65,1, p. 15-41.

CLIFFORD James & George MARCUS (eds) (1986), Writing Culture: the Poetics and
Politics of Ethnography : A School of American Research Advanced Seminar,
Berkeley & Los Angeles, University of California Press.

CLANDININ D. Jean (ed.) (2007), Handbook of Narrative Inquiry : Mapping a
Methodology, Thousand Oaks, Sage Publications.

CLOT Yves, FAITA Daniel, FERNANDEZ Gabriel & Livia SCHELLER (2000),
«Entretiens en auto-confrontation croisée : une méthode en clinique de
lactivité », Perspectives interdisciplinaires sur le travail et la santé, 2, 1. En
ligne: [journals.openedition.org/pistes/3833].

COGET Jean-Francois, HAAG Christophe & Annabel-Mauve BONNEFOUS,

(2009), «Le role de I’émotion dans la prise de décision intuitive: zoom sur les
réalisateurs-décideurs en période de tournage », M@n@gement, 12/2, p. 118-
141. En ligne: [management-aims.com/fichiers/publications/122Coget.pdf].

COLLIER John et & Malcolm COLLIER (1986), Visual Anthropology : Photography
as a Research Method, Albuquerque, University of New Mexico Press.

COLLINS Randall (2008), Violence : A Micro-Sociological Theory, Princeton,
Princeton University Press.

CONORD Sylvaine (2002), «Le choix de I'image en anthropologie: qu’est-
ce qu'une “bonne” photographie?», ethnographiques.org, 2. En ligne:
[ethnographiques.org/2002/Conord.html].

CONORD Sylvaine (2007), « Usages et fonctions de la photographie», Ethnologie
francaise, 37, 1, p. 11-22.

CORSARO William (1982), « Something Old and Something New: The Importance
of Prior Ethnography in the Collection and Analysis of Audiovisual Data»,
Sociological Methods & Research, 11, 2, p. 145-166.

CRAWFORD Peter Ian (1992), «Film as Discourse: The Invention of
Anthropological Realities », in P. Crawford & D. Turton (eds), Film as
Ethnography, Manchester, Manchester University Press, p. 66-82.



CUNY Cécile et & Héloise NEZ (2013), «La photographie et le film: des
instruments de pouvoir ambivalents », Participations, 7, 3, p. 7-46.

DAvVIS Joseph E. (2002), Stories of Change : Narrative and Social Movements, New
York, University of New York Press.

DE CERTEAU Michel (1980), L’invention du quotidien. Arts de faire, tome I, Paris,
10/18.

DE FRANCE Claudine (1989), Cinéma et anthropologie, Paris, Editions de la
Maison des Sciences de 'Homme.

DESCOMBES Vincent (1995), La denrée mentale, Paris, Editions de Minuit.

DEZE Alexandre (2013), « Pour une iconographie de la contestation», Cultures &
Conflits, 91/92, p. 13-29.

DEUTSCH Cynthia (1981), « The Behavioral Scientist: Insider and Outsider »,
Journal of Social Issues, 37, 2, p. 172-191.

DEWEY John (1902), The Child and the Curriculum, Chicago, The University of
Chicago Press.

DEWEY John (1916), Democracy and Education : An Introduction to the Philosophy
of Education, Londres, Macmillan.

DEWEY John (1920/2014), Reconstruction en philosophie, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1922), Human Nature and Conduct : An Introduction to Social
Psychology, New York, Henry Holt and Company.

DEWEY John (1925/2012), Expérience et nature, J. Zask & J.-P. Cometti (eds), Paris,
Gallimard.

DEWEY John (1927/2010), Le public et ses problemes, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1927-1928/1982), The Later Works : 1925-1953, volume 3, Carbondale,
Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1934/2005), Lart comme expérience, Tours, Farago.

DEWEY John (1938a), Experience and Education, New York, Macmillan.

DEWEY John (1938b/1993), Logique. Théorie de l'enquéte, Paris, Presses
Universitaires de France.

DEWEY John (1939/2011), La formation des valeurs, Paris, Gallimard.

DOBRY Michel (2007), «Ce dont sont faites les logiques de situation», in
P.Favre, O.Fillieule & F.Jobard (eds), Latelier du politiste. Théories, actions,
représentations, Paris, La Découverte, p. 119-148.

DOERR Nicole, MATTONI Alice & Simon TEUNE (eds) (2013), Advances in the
Visual Analysis of Social Movements, Bingley, Emerald Group Publishing
(«Research in Social Movements, Conflicts and Change », 35).

DOERR Nicole & Noa MILMAN (2014), « Working with Images», in D. Della Porta
(ed.), Methodological Practices in Social Movement Research, Oxford, Oxford
University Press.

DOERR Nicole & Simon TEUNE (2008), « Visual Codes in Movement. When the
Protest Imagery Hits the Establishment». En ligne [protestkuriosa.files.
wordpress.com/2008/05/doerr-teune.pdf].

169



170

DURAND Jean-Pierre & Joyce SEBAG (2015), «La sociologie filmique: écrire la
sociologie par le cinéma?», Lannée sociologique, 65, p. 71-96.

ERICKSON Frederick (1992), « Ethnographic Microanalysis of Interaction», in
M. LeCompte, M. D. Milroy & W. Preissle (eds), The Handbook of Qualitative
Research in Education, New York, Academic Press, p. 201-225.

FAVRET-SAADA Jeanne & Cyril ISNART (2008), «En marge du dossier sur
I’empathie en anthropologie. Entretien avec Jeanne Favret-Saada réalisé
par Cyril Isnart», Journal des anthropologues, Association francaise des
anthropologues, 114-115, p. 203-219.

FILLIEULE Olivier & Danielle TARTAKOWSKY (2008), La manifestation, Paris,
Presses de Sciences-Po.

FOSTER Hal (1996), « The Artist as Ethnographer », The Return of the Real : The
Avant-Garde at the End of the Century, Cambridge et Londres, October Book,
MIT Press, p. 171-203.

FOSTER Susan Leigh (2003), « Choreographies of Protest », Theatre Journal, 55, 3,
octobre, p. 395-412.

FROGER Marion (2004), «Don et image du don: esthétique documentaire et
communauté », Intermédialités : histoire et théorie des arts, des lettres et des
techniques, 4, p. 115-140.

GAMSON William (1998), «Social Movements and Cultural Change», in
M. G. Giugni, D.McAdam & C. Tilly (eds), From Contention to Democracy,
Maryland, Rowman & Littlefield Publishers, Maryland, p. 57-77.

GANNE Bernard (2012), «La sociologie au risque du film: une autre facon de
chercher, une autre facon de documenter », ethnographiques.org, 25. En
ligne: [ethnographiques.org/2012/Ganne].

GARFINKEL Harold (1967/1987), Recherches en ethnométhodologie, Paris, Presses
Universitaires de France.

GITLIN Daniella (2012), « To Experience Song of Ceylon », CineAction, 87, p. 28-33.

GOFFMAN Erving (1963/2013), Comment se conduire dans les lieux publics. Notes
sur lorganisation sociale des rassemblements, D. Cefai (ed.), Paris, Economica.

GOFFMAN Erving (1967), Interaction Ritual : Essays in Face to Face Behavior, New
York, Doubleday Anchor.

GOODWIN Charles (1981), Conversational Organization : Interaction Between
Speakers and Hearers, New York, Academic Press.

GOTTDIENER Mark (1979), «Field Research and Video Tape », Sociological
Inquiry, 49/4, p. 59- 66.

GRIMSHAW Anna (2005), «Eyeing the Field : New Horizons for Visual
Anthropology», in A.Grimshaw & A.Ravetz (eds), Vizualizing Anthropology :
Experimenting with Image-Based Ethnography, Chicago, The The University
of Chicago Press, p. 17-30.

GRIMSHAW Anna & Amanda RAVETZ (2009), Observational Cinema:
Anthropology, Film, and the Exploration of Social Life, Bloomington, Indiana
University Press.



GUNTHERT André (2013), «La culture du partage ou la revanche des foules», in
H. Le Crosnier (ed.), Culturenum. Jeunesse, culture et éducation dans la vague
numérique, Caen, C&F Editions, p. 163-175.

GUNTHERT André (2014), «’image conversationnelle », Etudes photographiques,
31. En ligne: [journals.openedition.org/etudesphotographiques/3387].

GUSFIELD Joseph (1981/2009), La culture des problemes publics. Lalcool au
volant : la production d’un ordre symbolique, D. Cefai (ed.), Paris, Economica.

HARPER, Douglas (1988), « Visual Sociology: Expanding Sociological Vision», The
American Sociologist, 19, 1, p. 54-70.

HARPER Douglas (2002), « Talking about Pictures: A Case for Photo Elicitation »,
Visual Studies, 17,1, p. 13-26.

HARPER Douglas (2012), Visual Sociology, Londres et New York, Routledge.

HEATH Christian, HINDMARSH Jon & Paul LUFF (2010), Video in Qualitative
Research, Londres, Sage Publications.

HILTON David Edward (2004), Film and the Dartington Experience, These pour le
doctorat en philosophie, Université de Plymouth.

JAMES William (1907 et 1909/1955), Pragmatism and Four Essays from Meaning
and Truth, Cleveland (Ohio), Meridian.

JOSCHKE Christian (2012), «A quoi sert I'iconographie politique ?», Perspective, 1,
p. 187-192.

JOSEPH Isaac (2007), Lathléte moral et l'enquéteur modeste, Paris, Economica.

KAHANA Jonathan (2008), Intelligence Work : The Politics of American
Documentary, New York, Columbia University Press.

KATZ Jack (1999), How Emotions Work ?, Chicago, The University of Chicago
Press.

KAtz Elihu & Paul LAZARSFELD (1955), Personal Influence : The Part Played by
People in the Flow of Mass Communications, New York, Free Press.

KILPINEN Erkki (2009), « The Habitual Conception of Action and Social Theory »,
Semiotica, 173, p. 99-128.

KNOBLAUCH Hubert & René TUMA (2011), « Videography. An interpretative
Approach to Video-recorded Micro-social Interaction », The Sage Handbook of
Visual Methods, Londres, Sage, p. 414-430.

KREBS Stephanie (1975), « The Film Elicitation Technique », in P. Hockings (ed.),
Principles of Visual Anthropology, The Hague, Mouton Publishers, p. 283-301.

LALLIER Christian (2009), Pour une anthropologie filmée des interactions sociales,
Paris, Editions des archives contemporaines.

LALLIER Christian (2011), «L'observation filmante. Une catégorie de 'enquéte
ethnographique», L’'Homme, 198-199, 2, p. 105-130.

LAMBELET Alexandre (2010), «Analyser les rassemblements au moyen de
photographies ou de films. Pistes et enjeux», ethnographiques.org, 21. En
ligne: [ethnographiques.org/2010/Lambelet].

LAPLANTINE Francois (2007), « Penser en images », Ethnologie francaise, XXXVII,
1, p. 47- 56.

7



172

LARCHER Jonathan (2018), Des arts filmiques en anthropologie. Enquéte,
expérience et écologie des images en tsiganie, These pour le doctorat en
anthropologie, Paris, Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales.

LAVE Jean & Etienne WENGER (1991), Situated Learning: Legitimate Peripheral
Participation, Cambridge, Cambridge University Press.

LOFLAND John (1981), « Collective Behavior: Elementary Forms», in
M. Rosenberg & R. Turner (eds), Social Psychology Today : Sociological
Perspectives. New York, Basic Books, p. 413-446.

LOFLAND John (1982), « Crowd Joys», Urban Life, 10, 4, p. 355-381.

MACDONALD Scott (2013), American Ethnographic Film and Personal
Documentary: The Cambridge Turn, Berkeley, University of California Press.

MACDOUGALL David (2006), The Corporeal Image : Film, Ethnography, and the
Senses, Princeton, Princeton University Press.

MANNAY Dawn & Melanie MORGAN (2015), « Doing Ethnography or Applying a
Qualitative Technique ? Reflections from the “Waiting Field” », Qualitative
Research, 15, 2, p. 166-182.

MARESCA Sylvain (2007), « Photographes et ethnologues», Ethnologie francaise,
37,1, p. 61- 67.

MCPHAIL Clark (1991), The Myth of the Madding Crowd, New York, Aldine de
Gruyter.

MEAD George Herbert (1934/2006), Lesprit, le soi et la société, D. Cefai & L. Quéré
(eds), Paris, Presses Universitaires de France.

MERLEAU-PONTY Maurice (1945), Phénoménologie de la perception, Paris,
Gallimard.

MITCHELL William J. Thomas (1994), Picture Theory : Essays on Verbal and Visual
Representation, Chicago, The University of Chicago Press.

M@HL Perle (2011), « Mise en scene, Knowledge and Participation: Considerations
of a Filming Anthropologist», Visual Anthropology, 24, p. 227-245.

MONDADA Lorenza (2007), « Enjeux des corpus d’oral en interaction: re-
temporaliser et re-situer le langage », Langage et société, 3, 121-122, p. 143-160.

MULLER Marion G. & Esra OZCAN (2007), « The Political Iconography of
Muhammad Cartoons: Understanding Cultural Conflict and Political Action»,
PS: Political Science and Politics, 40, 2, p. 287-291.

NEVEU Erik (1999), « Médias, mouvements sociaux, espaces publics», Réseaux, 17,
98, p. 17- 85.

NEVEU Erik (2010), « Médias et protestation collective », in E. Agrikoliansky,
I.Sommier & O.Fillieule (eds), Penser les mouvements sociaux, Paris, La
Découverte, Paris, p. 245- 264.

NICHOLS Bill (2010), Introduction to Documentary, Bloomington, Indiana
University Press.

PARK Robert E. (1904/2007), La foule et le public, Lyon, Parangon.



PATOUILLARD Victoire (1998), «Une colére politique. L'usage du corps dans une
situation exceptionnelle: le zap d’Act-up Paris», Sociétés contemporaines, 31,
juillet, p. 15-36.

PAUWELS Luc (2010), « Visual Sociology Reframed : An Analytical Synthesis and
Discussion of Visual Methods in Social and Cultural Research », Sociological
Methods & Research, 38/4, p. 545-581.

PAUWELS Luc (2011), «An Integrated Conceptual Framework for Visual Social
Research», in E.Margolis & L. Pauwels (eds), The Sage Handbook of Visual
Research Methods, Londres, Sage, p. 3-22.

PAUWELS Luc (2015), « “Participatory” Visual Research Revisited: A Critical-
constructive Assessment of Epistemological, Methodological and Social
Activist Tenets », Ethnography, 16,1, p. 95-117.

PAVSEK Christopher (2015), « Leviathan and the Experience of Sensory
Ethnography», Visual Anthropology Review, 31, 1, p. 4-11.

PEIRCE Charles (1978), Ecrits sur le signe, rassemblés, traduits et commentés par
G.Deledalle, Paris, Editions du Seuil.

PHILIPPS Axel (2012) « Visual Protest Material as Empirical Data», Visual
Communication, 11, 1, p. 3-21.

PHUT. N. (2008), «Shooting the Movement: Black Panther Party Photography
and African American Protest Traditions», Canadian Review of American
Studies, 38, 1, p. 165-189.

PIAULT Marc-Henri (1992), «Du colonialisme au partage », CinémAction, demain,
le cinéma ethnographique, 64, p. 58-65.

PINK Sarah (2001), Doing Visual Ethnography : Images, Media and Representation

in Research, Londres, Sage Publications.

PINK Sarah (2003), «Interdisciplinary Agendas in Visual Research: Re-situating
Visual Anthropology », Visual Studies, 18, 2, p. 179-192.

POLANYI Michael (1958/2012), Personal Knowledge : Towards a Post-critical
Philosophy, Chicago, The University of Chicago Press.

POUPIN Perrine (2013), « Quand les manifestants s’'emparent de la vidéo a
Moscou: communiquer ou faire participer? », Participations, 7, p. 73-96.

POUPIN Perrine (2015), «Filmer les actions protestataires a8 Moscou. Enquéter
depuis une pratique et relation documentaire», Anthrovision. VANEASA
Online Journal (Visual Anthropology Network of the European Association
of Social Anthropologists), 3, 2. En ligne: [journals.openedition.org/
anthrovision/1886].

POURCHEZ Laurence (2015), « Construction du regard anthropologique et
nouvelles technologies. Pour une anthropologie visuelle appliquée »,
Anthropologie et sociétés, 28/2, p. 83-100.

QUERE Louis (1991), «D’un modele épistémologique de la communication & un
modéle praxéologique », Réseaux, 9, 46-47, p. 69-90.

173



174

QUERE Louis & Cédric TERZI (2015), «Pour une sociologie pragmatiste de
I’expérience publique», SociologieS, («Pragmatisme et sciences sociales:
explorations, enquétes, expérimentations»). En ligne: [journals.openedition.
org/sociologies/4949].

RELIEU Marc (1999), « Du tableau statistique a I'image audiovisuelle. Lieux et
pratiques de la représentation en sciences sociales», Réseaux, 17, 94, p. 49-86.

RICEUR Paul (2000), La mémoire, I’histoire, l'oubli, Paris, Seuil.

ROUCH Jean (1979), «La caméra et les hommes», in C.De France (ed.), Pour une
anthropologie visuelle, Paris, Mouton Editeur et Editions de 'EHESS.

RUBY Jay (1980), « Exposing Yourself, Reflexivity, Film, and Anthropology »,
Semiotica, 3, p. 153-179.

RUBY Jay (2000), Picturing Culture : Explorations of Film and Anthropology,
Chicago, The University of Chicago Press.

RUSSELL Catherine (1999), Experimental Ethnography : The Work of Film in the
Age of Video, Durham, Duke University Press.

RUTTEN Kris, VAN DIENDEREN An & Ronald SOETAERT (2013), « Revisiting the
Ethnographic Turn in Contemporary Art», Critical Arts, 27, 5, p. 459-473.

SCHNEIDER Arnd & Caterina PASQUALINO (eds) (2014), Experimental Film and
Anthropology, Londres, Bloomsbury.

SCHUTZ Alfred (1962), Collected Papers. Vol.I: The Problem of Social Reality, La
Haye, Nijhoff.

SCHWABENLAND Christina (2006), Stories, Visions and Values in Voluntary
Organisations, Hampshire, Ashgate.

SCHWEINGRUBER David & Clark MCPHAIL (1999), « A Method for Systematically
Observing and Recording Collective Action », Sociological Methods and
Research, 27, 4, p. 451-498.

SIMEANT Johanna (2009), La gréve de la faim, Paris, Presses de Sciences Po.

SNOw David A. & Dana M. MOss (2014), «Protest on the Fly: Toward a Theory of
Spontaneity in the Dynamics of Protest and Social Movements», American
Sociological Review, 79, 6, p. 1122-1143.

SOULEZ Guillaume (2004), « “Nous sommes le public”. Apports de la rhétorique a
I'analyse des publics», Réseaux, 4, p. 113-141.

SOUTRENON Emmanuel (1998), « Le corps manifestant. La manifestation entre
expression et représentation », Sociétés contemporaines, 31, p. 37-58.

STAVO-DEBAUGE Joan (2012), «Des « “événements” difficiles a encaisser. Un
pragmatisme pessimiste», in D. Cefai & C. Terzi (eds), Lexpérience des
problémes publics, Paris, Editions de ’EHESS («Raisons pratiques», 22).

STIEGLER Bernd (2008), «“Iconic Turn” et réflexion sociétale», Trivium, 1, En
ligne [journals.openedition.org/trivium/308].

STRAUSS Erwin (1935/2000), Des sens des sens. Contribution a l'étude des
fondements de la psychologie, Grenoble, Jérdme Million.

SWANN Paul (1989), The British Documentary Film Movement 1926-1946,
Cambridge, Cambridge University Press.



TARDE Gabriel (1901), L'opinion et la foule, Paris, Alcan.

TAVORY Iddo & Stefan TIMMERMANS (2016), Abductive Analysis : Theorizing
Qualitative Research, Chicago, The University of Chicago Press.

TAYLOR Lucien (1996), «Iconophobia», Transition, 69, p. 64-88.

THEUREAU Jacques (2010), «Les entretiens d’autoconfrontation et de remise
en situation par les traces matérielles et le programme de recherche “cours
d’action”», Revue d’anthropologie des connaissances, 4, 2, p. 287-322.

THEVENOT Laurent (1995), « Laction en plan», Sociologie du travail, 37, 3, p. 411-
434.

THIBAUD Jean-Paul (2002), « L’horizon des ambiances urbaines »,
Communications, 73, p. 185-201.

THIBAUD Jean-Paul (2010), «La ville a I'épreuve des sens», in O.Coutard &
J.-P.Levy (eds), Ecologies urbaines : Etats des savoirs et perspectives, Paris,
Economica-Anthropos, p. 198-213.

TILLY Charles (1986), La France conteste, Paris, Fayard.

TRAINI Christophe (2010), « Dramaturgie des émotions, traces des sensibilités.
Observer et comprendre des manifestations anti-corrida», ethnographiques.
org, 21. En ligne [ethnographiques.org/2010/Traini].

TURNER Ralph (1965), « Collective Behavior», in R. Faris (ed.), Handbook of
Modern Sociology, Chicago, Rand-McNally, p. 382-425.

WOHLSTEIN Ronald & Clark MCPHAIL (1979), «Judging the Presence and Extent
of Collective Behavior from Film Records», Social Psychology Quarterly, 42,
p. 76-81.

WOLFSON Todd (2014), Digital Rebellion : The Birth of the Cyber Left, Urbana,
Chicago, Springfield, University of Illinois Press.

WRIGHT Christopher & Arnd SCHNEIDER (eds) (2006), Contemporary Art and
Anthropology, Oxford, Berg Publishers.

WRIGHT Christopher & Arnd SCHNEIDER (eds) (2010), Between Art and
Anthropology : Contemporary Ethnographic Practice, Oxford, Berg Publishers.

WRIGHT Christopher et & Arnd SCHNEIDER (eds) (2013), Anthropology and Art
Practice, Londres, Bloomsbury.

ZEAU Caroline (2008), « Cinéaste ou propagandiste ? John Grierson et “I'idée
documentaire”», 1895. Mille huit cent quatre-vingt-quinze, 55, p. 52-74.

ZOUINAR Moustapha, RELIEU Marc, SALEMBIER Pascal & Guillaume CALVET
(2004), «Observation et capture de données sur I'interaction multimodale
en mobilité», Actes des premiéres journées francophones Mobilité et ubiquité.
En ligne: [irit.fr/~Pascal.Salembier/PDF/ubiquite.pdf], consulté le 23/02/2015.

175



176

NOTES

1 Dans ce cas précis et rare, ces
événements ont contribué a produire
une expérience publique, une enquéte
et une mobilisation. La plupart du
temps, et le pragmatisme ne parvient
pas véritablement a le saisir, '’épreuve
du choc n’a pas cette issue positive

et productive. Le choc n’est pas
encaissé, il immobilise les personnes
(Stavo-Debauge, 2012). Les militants
ont I’habitude de travailler les chocs
d’une telle facon qu’ils sont en mesure
de les concevoir comme I'indication
d’un «probléme » qui attend une
réponse. Quand bien méme ils ne
regoivent pas souvent de réponses,

les militants inscrivent les chocs dans
une dynamique de valorisation.

2 Voir, par exemple, en France les
travaux de Lallier (2009) et Breton
(2012).

3 Ces idées sont déja présentes dans
les années 1980 dans les travaux
pionniers de Clifford Geertz et des
anthropologues rassemblés autour du
projet de Writing Culture (Clifford &
Marcus, 1986).

4 Il existe un riche terrain
d’ethnographie expérimentale
américain méconnu en France.
Pour une présentation de cette
démarche et de ses réalisations,
lire: Russell (1999) ; Schneider &
Pasqualino (2014).

5 Voir I'approche de Pink (2001) par
exemple.

6 Pour une appréciation critique,
d’un point de vue pragmatiste, de ce
tournant narratif, voir Cefai (2015).

7 Lasociologie visuelle en France
est caractérisée par une activité plus
pédagogique (formation au tournage,
aide a la production, a la diffusion

et a 'archivage) que de publication
scientifique (Chauvin & Reix, 2015).

8 Par exemple le centre de
recherche interdisciplinaire Sensory
Ethnography Lab (SEL) de I'Université
d’Harvard, qui croise arts visuels

et ethnographie, réalise des images
dont la valeur est plus sensorielle

et somatique qu’ethnographique.
Une de leurs productions, Leviathan
(2012, 87 min.), réalisé par les artistes
et anthropologues Lucien Castaing
et Véréna Paravel, est dépourvu de
toute mise en intrigue sociologique,
sinon a travers quelques incidentes
latouriennes sur la symétrie
humains/non-humains. Les marins
y apparaissent invisibles les uns aux
autres, transparents et sans histoires,
et a aucun moment nous n‘apprenons
quoi que ce soit sur le métier de
pécheur ou I’économie de la péche.
C’est une conception esthétisante du
documentaire qui I'emporte (Pavsek,
2015).

9 Pour une contribution
historiographique sur le tournant
pictural, voir Moxey (2008).



10 En France, quelques flots de la
recherche sur le travail constituent
une exception: dans des études
comme celles de Bernard Ganne,

par exemple, ou I'image est prise au
sérieux depuis les années 1980 jusqu’a
nos jours. Le Cahier n°8 de Langage

& Travail (1996) est consacré a la
présentation de ces travaux.

11 En sciences sociales, la dichotomie
entre approches en laboratoire et
approches in situ est de moins en
moins pertinente. La 1égereté, la
miniaturisation et la performance des
appareils d’enregistrement (caméras
vidéo, enregistreurs audio) ont rendu
possible leur utilisation hors les

murs du laboratoire. De nombreuses
recherches font des observations en
extérieur en utilisant des dispositifs
trés controlés et pointus.

12 On peut citer par exemple

les travaux de Charles Goodwin,
Christian Heath, Jane Mallett,
Harry Lomax, Lorenza Mondada
(2007) (pour une explicitation de la
méthode), et en France, Christian
Licoppe, Marc Relieu, Moustapha
Zouinar et Natalia La Valle.

13 Michael Von Cranach a

mis au point une méthode de
«confrontation», reprise dans les
années 1980 par Jacques Theureau
(2010) et Leonardo Pinsky, selon
laquelle les personnes filmées
commentent leurs actes en visionnant
les vidéos. Yves Clot I’a beaucoup
expérimentée dans la pratique de
«l’auto-confrontation croisée »
mise en ceuvre par le «clinique de

Pactivité». Dans un autre registre, la
lecture avec les personnes renvoie
également a la pratique de Jean
Rouch qui montrait pendant certains
tournages ses images aux personnes
qui y apparaissaient afin de mieux
filmer les situations. Il appela

cela I’«anthropologie partagée »,
«coopération observateur/observé »
ou «contre-don audio-visuel » (1979).
La vidéo-élicitation constitue tout
un pan de la recherche visuelle aux
Etats-Unis.

14 Les réflexions de Howard Becker
(1974 ;1995), dés les années 1970,
marquerent le début de la sociologie
visuelle.

15 Edward Lewine, « Making It
Work: Lines, Signs and Rallies Under
Scholarly Scrutiny », The New York
Times, 25 novembre 1999. En ligne:
[nytimes.com/1999/04/25/nyregion/
making-it-work-lines-signs-and-
rallies-under-scholarly-scrutiny.
html].

16 Quelques études sur les
mouvements sociaux sont apparues
ces dernieres années. Voir notamment
le numéro double 91/92 de Cultures
& Conflits, paru en automne 2013:
«Iconographies rebelles. Sociologie
des formes graphiques de la
contestation». Lire également les
travaux d’«iconographie politique »
de politistes et sociologues
anglophones: Miiller & Ozcan (2007)
(les auteurs retracent I’histoire

de cette démarche et décrivent sa
meéthodologie) ; Doerr & Teune
(2008) ; Doerr, Mattoni & Teune (eds)

177



178

(2013) ; Doerr & Milman (2014) ; Phu
(2008) ; Philipps (2012). Un projet
important d’iconographie politique
s’est, depuis le début des années 1990,
également développé en histoire de
I’art a Hambourg (Joschke, 2012).

17 La «sérendipité» est le terme le
plus utilisé, depuis R. K. Merton, pour
traduire cette aptitude a faire des
découvertes par accident.

18 Pour une explicitation peircienne
de la démarche abductive dans
I’enquéte de terrain, voir Tavory &
Timmermans (2016).

19 Dans Wiseman USA, documentaire
de Michel Gayraud (1986, 52’). Voir
Lallier (2011).

20 Daniel James, « An Interview
with Frederick Wiseman »,
Filmmalker, 10 janvier 2012. En ligne:
[filmmakermagazine.com/37042-an-
interview-with-frederick-wiseman].

21 Hubert Knoblauch et René
Tuma (2011) associent une analyse
d’images avec une ethnographie,
mais leur approche est au bout du
compte assez proche de celle de
I’ethnométhodologie: la démarche
ethnographique n’est utile pour eux
que pour mieux comprendre ce qui
se passe dans les (seules) situations
filmées.

22 Selon les expressions de
C.S.Peirce qu’avait reprises Isaac
Joseph (2007).

23 Bidet, Gayet-Viaud & Le Mener
(2013), «L’ethnographie en trois
dimensions. Entretien avec Jack
Katz», La vie des idées, traduit de
I’américain par Frédérique Chave.

24 Ce découpage du tissu de la
communauté des participants du
moment manifestant est a la fois
physique et sensible, politique et
esthétique.

25 Selon la définition du
rassemblement (gathering) d’Erving
Goffman (1963/2013).

26 Cette image du corps-ressource
est répandue dans les travaux sur les
mobilisations comme dans Siméant
(2009) et Patouillard (1998). Pour une
mise en perspective, lire Cefai (2007:
228-247).

27 On peut trouver une critique
précise et argumentée du causalisme
dansDescombes (1995).

28 Susan Leigh Foster, chercheuse

et danseuse, allie ses savoirs
chorégraphiques et académiques

et analyse, dans un article de 2003,
les mises en scene, plus ou moins
travaillées, de quelques performances
militantes non-violentes (un sit-in

en 1960, un die-in ’ACT-UP a la fin
des années 1980 et les manifestations
contre I’Organisation mondiale du
commerce au sommet de Seattle en
1999).

29 Cette conception est exposée
dans Grimshaw & Ravetz (2009),
MacDougall (2006).



30 Jeanne Favret-Saada raconte ainsi
que grace a des enregistrements audio
de désorcélement, elle a découvert,
avec Josée Contreras, des mécanismes
dont elle n’avait pas eu le moindre
soupgon sur le terrain (Favret-Saada &
Isnart, 2008).

31 Cette technique de confrontation
avec les images est appelée dans

les recherches américaines « photo-
elicitation» (Collier, 1967), ou «visual
elicitation». Un dispositif d’enquéte
utilisant des images est présenté dans
Clot, Faita, Fernandez & Scheller
(2000). De nombreux travaux en
sciences sociales ont été menés
grace a cette méthode. Pour une
présentation de celle-ci, voir Harper
(2002) et Pauwels (2010).

32 Lelangage ordinaire se préte bien
par contre a rendre compte d'un
«régime d’action en plan» (Thévenot,
1995: 3). Les personnes parlent alors
des résultats de l’action, de leurs
objectifs et de leurs stratégies. Il est
par contre rare qu'une personne
décrive ce qu’elle a fait en recourant
aun langage des «fins-en-vue»

ala facon de Dewey, qui rendrait
compte des conditions concrétes
dans lesquelles un sujet se donne des
orientations dans les situations.

33 Guillaume Soulez (2004) a proposé
cette distinction en trois niveaux.

34 Les «extrémistes», ces «ennemis
de I'intérieur » sont visés, en Russie,
par un dispositif 1égislatif « anti-
extrémiste » depuis 2002 (révisé en
2008).

179



PRAGMATISME,
PLURALISME
ET POLITIQUE

ETHIQUE SOCIALE,
POUVOIR-AVEC

ET SELF-GOVERNMENT
SELON MARY P. FOLLETT

DANIEL CEFAI



Mary P. Follett occupe une place originale dans le paysage
pragmatiste*. Aprées avoir étudié a Harvard, elle devient
pendant pres de vingt ans une figure civique de Boston

et une leader nationale du mouvement des centres
communautaires. Elle publie ensuite deux livres, The
New State (1918) et Creative Experience (1924), ou elle
développe une conception originale des processus d’auto-
création, d’auto-organisation et d’auto-développement
de I’expérience individuelle et collective, en contrepoint
d’une théorie de la démocratie. Cet article examine

les ancrages de cette vision de I'expérience dans une
psychologie des groupes qui emprunte au pragmatisme
de William James et Edwin B. Holt, et a 1a Gestalttheorie.
Follett en tire une conception originale de I’éthique
sociale, ici mise en regard de celles de Jane Addams,

Ella L. Cabot ou Charles H. Cooley. Au-dela, c’est une
conception radicale de I’action politique qu’elle déploie,
fondée sur la coopération et la communication du
pouvoir-avec, a I'encontre de la coercition du pouvoir-
sur. Follett défend une version forte de la démocratie
participative. Celle-ci passe par une critique de I'expertise
et de la représentation, par un projet d’autogouvernement
des citadins et des travailleurs et par la reconstruction
d’un Etat fédéral.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; MARY P. FOLLETT; EXPERIENCE CREATRICE;
COMMUNAUTE POLITIQUE; ETHIQUE SOCIALE; DEMOCRATIE
PARTICIPATIVE.

* Daniel Cefai est directeur d’études & 'EHESS-Paris et directeur du Centre
d’étude des mouvements sociaux (CEMS) [cefai@ehess.ft].

181



182

arler de «politique pragmatiste » & propos de Mary P. Follett a

quelque chose de provocateur. Follett faisait clairement partie

de la galaxie philosophique de Radcliffe et Harvard. Sa dette
ala philosophie pragmatiste de William James n’est pas mince. Elle
mettait 'accent sur la question de I’expérience, de I’action et de la
situation, avec un sens aigu de’écologie de la pensée et de lalogique
desesconséquences; et elle amieux que tout autre mis en ceuvre une
facon de penser processuelle, relationnelle et interactionnelle, qui
est passée dans ses conceptions du pouvoir, du droit et du gouver-
nement. Pourtant, elle avait une lecture dissidente des auteurs que
I’on qualifie de « pragmatistes » et dont elle ne cessait de vouloir se
démarquer. C’est cette originalité de Follett que nous voudrions ici
faire découvrir. Quel usage faisait-elle des auteurs identifiés comme
pragmatistes de son temps? Que leur prenait-elle et que leur repro-
chait-elle? Pourquoi, malgré elle, I'inscrire dans cet horizon - dont
elle semble exclue par de nombreux commentateurs'? Mais l'origi-
nalité de Follett ne se limite pas a cette relation ambigué et contra-
riée avec le pragmatisme. Elle réside surtout dans une puissance de
pensée qui la fait tenir aujourd’hui pour une pionniere du manage-
ment - 'étiquette qui lui est le plus souvent attribuée —, mais aussi
uneinspiratrice du féminisme, avec sa catégorie de « pouvoir-avec?»,
une philosophe de I’expérience originale, qui a inventé une solution
alternative au monisme et au pluralisme, et 'une des figures du mou-
vement progressiste ameéricain du début du xxe¢siecle les plusenthou-
siastes par son plaidoyer pour le self-government et sa critique de la
représentation et de I'expertise. Follett a ainsi proposé une lecture
absolument unique et visionnaire de I'autonomie politique. Une lec-
ture aux nombreuses tonalités pragmatistes.

Cette originalité n’a pas seulement germé dans les murs de I'uni-
versité (pour une excellente biographie de Follett : Tonn, 2003). Follett
arejoint en 1888 ’Annexe pour les Femmes de Harvard, qui devien-
dra plus tard le Radcliffe College, institution indépendante, déli-
vrant ses propres dipldomes a partir de 1894 et des titres de docteur a
partir de 1902. En ce temps de ségrégation de genre, elle y a suivi les

PRAGMATA, 2018-1:180-243



cours de Royce, James et Santayana, mais a étudié en premier lieu
I’histoire politique sous la direction d’Albert Bushnell Hart, soute-
nant sa these avec un mémoire intitulé The Speaker of the House of
Representatives (1896) aux Etats-Unis. Elle faisait partie de la méme
promotion que trois autres femmes remarquables: Anna Boyton
Thompson, sa professeure a I’école secondaire (Thayer Academy),
devenue une amie proche, qui enquétait sur Fichte sous la direction
de Royce (Thompson, 1895), Maud May Wood (Park), une suffragiste
bostonienne qui sera aux avant-postes du lobbying de I’Association
nationale pour le suffrage des femmes (National American Women
Suffrage Association) aupres du Congres en 1917-19 et qui dirigera la
Ligue des €électrices (League of Women Voters) apres la ratification
du19¢amendement en 1920, et Gertrude Stein, auteure de romans, de
théatre et de poésie, qui rejoindra Paris des 1903. Follett a eu une tout
autre carriere. Apres avoir enseigné I’histoire dans une école privée,
puis travaillé dans un cabinet de juristes, elle s’est engagée pendant
presdevingtans dans desorganisations communautaires de Boston,
occupant tous les postes depuis le travail de terrain dans le quartier
Roxbury etlafondation de Highland Union en 1902, qui s’occupaitde
jeunes adolescents, jusqu’a un poste de direction du mouvement des
centressociaux (social centers) pendant la Premiere Guerre mondiale.
Follett s’était impliquée dans cette aventure, en tant que membre du
Comité pour un usage élargi des batiments scolaires (Follett, 1912) au
sein delaLigue municipale des femmes (Women’s Municipal League)
de Boston. L'enjeu était d’occuper les batiments scolaires, ces lieux
publics, propriété municipale, hors des heures de fonctionnement,
les soirs et les fins de semaine, afin d’y organiser des discussions sur
les affaires publiques et des activités d’éducation et de loisir pour les
gens du quartier. C’est de cette expérience des centres sociaux que
Follett atiré une bonne part de ses interrogations sur I’organisation,
le leadership et le conflit. Quand elle écrit son second livre, The New
State (1919 ; [désormais noté NSJ), celui-ci n’est donc pas seulement
une spéculation de philosophe, mais il incorpore une longue trajec-
toire d’observation et de participation a des centres, des comités et
des bureaux tout au long de deux décennies.

183



184

Follett récidivera quelques années plus tard avec un autre livre,
puissant, tombé horsdes mémoiresuniversitaires, Creative Experience
(1924). Ce livre était le double de Social Discovery (1924) d’Eduard C.
Lindeman. Lesdeux auteurs s’étaient rencontrés aprés que Lindeman
avait publié Community (1921) et que, menacé par le Ku Klux Klan,
il dut quitter Greensboro en Caroline du Nord. Follett avait présenté
Lindeman a Dorothy Whitney Straight, 1a philanthrope sans qui The
New Republic et 1a New School for Social Research n’auraient pas vu
le jour. Straight avait accepté de financer une recherche conjointe
de Follett, Lindeman et Alfred D. Sheffield — un professeur de rhé-
torique a Wellesley, au civil, I'’époux d’Ada Eliot Sheffield, une pion-
niére du travail social, amie de Follett a Boston. Les trois partenaires
créerent une commission d’enquéte sur le conflit créateur (Committee
for the Study of The Constructive Nature of Conflict), installé dansles
bureaux de The New Republic, 421 West 21st Street a New York City.
Ils allaient développer une «relation de coopération » et apprendre a
penser ensemble, a travers leurs «fréquentes rencontres a Boston et
New York et leur échange continu de matériaux» (Lindeman, 1924:
v). Le Manifeste qu’ils devaient écrire ne verrait jamais le jour, mais
il en resterait ces deux livres. Social Discovery de Lindeman faisait le
tour des méthodes d’enquéte disponibles a I’époque, I'idée étant de
disposer d’'un Organon dela «nouvelle sociologie », mis au service de
I'intelligence collective des groupes sociaux. Dansla « Préface » (1924 :
v), il y écrivait un compliment a Follett: «Si, comme William James
avait I’habitude de l'affirmer, certains esprits agissent comme des
détonateurs sur d’autres esprits, je dois étre plus que vague dans mes
remerciements & Mary P. Follett.» The New State, continuait-il, a été
un «défi al’'atmosphere d’épuisement et de futilité de cette période »
eta«déclenché [en moi] de nouveaux espoirs et de nouvelles orienta-
tionsde recherche». Creative Experience (1924) de Follett développait
un soubassement philosophique des propositions de The New State.
Ses deux parties, « L'expérience comme processus d’auto-engendre-
ment et d’auto-renouvellement » et « Lattitude expérimentale vis-a-
vis de I’expérience », permettaient d’étendre la réflexion sur la par-
ticipation, la représentation, I’expertise et le droit. Le texte qui suit



vise adonner quelques reperes dans ce parcours et aen montrer I’an-
crage et la portée pragmatistes.

SITUATION TOTALE ET EXPERIENCE
CREATRICE

Le premier point, qui témoigne des attaches de Follett a I'univers
pragmatiste, est la place centrale du concept d’expérience dans son
ceuvre. Commencons par Creative Experience [désormais noté CE].
Follett y décrit le flux d’expérience dans les termes jamesiens d’'un
«courant de conscience » (James, 1890). Les sensations ne sauraient
étre prises comme des abstractions isolées, mais prennent sens dans
leur immersion dans ce flot continu, sans centre ni bordure, de sen-
sations qui s’écoulent les unes dans les autres pour former '« étoffe
de I’esprit». Ce courant de conscience n’est ni subjectif, ni objectif. Il
estincarné dansles réponses que donne un organisme a son environ-
nement et un environnement a un organisme. Ce serait illusoire de
recourir a I'introspection pour accéder a la vie psychique d’un indi-
vidu et comprendre ce qu’il ou elle veut faire. Follett était d’accord
sur ce point avec le psychologue de Harvard, Edwin B. Holt, qui avait
lui-méme endossé 'empirisme radical de James et proposé une nou-
velle formulation du behaviorisme. La conscience n’est pas une subs-
tance, mais une « fonction de I'environnement » (Holt, 1915:94 ; CE55)
etdesréponses de I'organisme a I’environnement. Cette fonction est
ce que Freud appelle le «désir» (wish) et Holt I'«intention » (purpose)
- Follett parle aussi de «volonté » (will)*. Nos désirs et nos intentions
ne sont pas seulement dans nos tétes et dans nos corps, mais ils sont
aussila dehors, «a propos de» (about) «quelque trait de I’environne-
ment» : ce sont des «cours d’action que le corps suit ou est préparé a
suivre en référence aux objets, relations ou événements de 'environ-
nement» (Holt, 1915: 99). Nous sommes conscients parce que nous
agissons dansdessituations et que ces conduites organisent une expé-
rience désirante et intentionnelle. Ces visées ne sont pas antagonistes
des croyances, des attitudes et des habitudes. Holt (1915: 61) citait
James - qui de fait citait Peirce: «[La pensée en mouvement a pour

185



186

seul motif concevable d’atteindre une croyance, soit une pensée au
repos. Ce n’est que lorsque notre pensée a propos d’un sujet a trouvé
sonrepos dans une croyance que lI’action sur le sujet peut commencer
résolument et sans probléme.] Les croyances sont, en bref, des regles
pour l’action, et la fonction de la pensée dans son ensemble est une
étape dansla production d’habitudes actives. » (James, 1902 ; Peirce,
1878:286). Quand nous agissons, notre expérience se met en mouve-
ment. Nous n’agissons pas parce que nous sommes poussés par un
instinct ou tirés par un objectif (CE 98), mais parce quune nouvelle
expérience se forme, dans une phase d’envol, jusqu’a ce qu’elle se sta-
bilise et retrouve une station de repos (James, 1890: I, 224-290). Le
champ d’expérience se déploie continiment dans la «réaction cir-
culaire» entre la configuration de nos habitudes et de nos attitudes
qui nous apprétent a I’action, orientent notre attention et unifient
notre perception, canalisent notre influx nerveux et stimulent nos
conduites musculaires, et la configuration des prises concretes qui
ordonnent la situation a notre entour. Mais cette configuration de
prises concrétes est elle-méme le produit de I’histoire de la forma-
tion de nos milieux de vie, avec leurs points d’appui et leurs modes
emploi, leurs incitations a sentir et se mouvoir et leurs guidages du
discours et de I’action. La situation totale — la Gesammtsituation —
intégre tous ces éléments. Ce qui en fait une Gestalt avec son unité
(einheit) propre, ce n’est pas qu’elle est plus (more, over), au sens quan-
titatif, que lasomme de ses éléments. Ce qui en fait une Gestalt, c’est
la «réaction circulaire» (CE: chap. III et IV) qui fait que mes activi-
tés sont une réponse a mes activités passées, aux activités des par-
tenaires avec qui nous interagissons et aux activités de I’environne-
ment quiréagit a mesactivités. L'intégration de la «structure» dema
«personnalité totale », de mon «organisme » et de ma «psyché»vade
pair avec la totalisation des différents «systéemes d’action » (CE 100)
qui les constituent. Inversement, la situation n’est pas un donné en
soi, mais elle se fait a travers les multiples activités, actions et inte-
ractionsdontelle estlelieu, I'objet et 'enjeu ainsi qu’a travers les per-
ceptions, réflexions et discours quila visent (CE 97). Définir une situa-
tion sociale, par exemple, ce n’est pas saisir un ensemble statique de



faits quiseraient1a, antérieurs et extérieurs aleur visée affective, per-
ceptive, pratique ou normative. Définir une situation sociale, ce n’est
pas non plus projeter des habitudes mentales ou des représentations
intellectuelles sur un chaos d’impressions subjectives, sans queue ni
téte. Ce n’est pas vérifier ou s’ajuster a des faits, ce n’est pas ordon-
ner par I’habitude ou I'entendement, c’est créer une nouvelle expé-
rience de la situation, inhérente aux processus d’émergence, d’inté-
gration et de totalisation de nouvelles configurations de sens - Follett
parle d’«unités-valeur », «unités-désir », « unités-intérét» (CE100) qui
recomposent aussi bien notre environnement social que le sens que
nous y trouvons et que nous lui donnons.

Lavolonté est ainsi une fonction de la «situation totale ». « Le sti-
mulusn’est paslacause et laréaction l'effet» (CE 60): « La cause et I'ef-
fetsontdes facons de décrire certains moments de la situation quand
nous séparons ces moments du processus dans son ensemble. » (CE
61). Pour comprendre lacomplexité d’une situation sociale, prise dans
son ensemble, il faut 'observer comme un processus de totalisation
(CE, ch. V), en d’autres termes comme une Gestaltung*. L'intention
qui donne son sens et sa direction a I’action ne se forme pas dans le
for intérieur de quelqu’un avant d’étre traduite dans des actes et des
faits. Elle émerge a travers le processus d’unification de la situation
sociale, tracant son chemin au cceur d’'une multiplicité de forces en
interaction qu’elle réussit a faire tenir ensemble, a combiner et ainté-
grer. Lintention estinhérente ala germination et au bourgeonnement
del'expérience créatrice. Follett développe ce concept de «situation
totale®» & partir de I’enquéte de son amie AdaE. Sheffield (1923) sur
I’étude de cas en travail social (CE 105). Elle nous dit que la situation
totale est une situation changeante (evolving situation) (CE 55). Elle
tire un exemple du monde du travail en invitant a ne pas dissocier la
psychédel’'employeur etla psyché du travailleur de «leur relation aux
faits» — des faits eux-mémes «aussi actifs que n’importe quelle autre
partie delasituation » (CE 68). Pour comprendre leurs intentions res-
pectives, il faut les ressaisir dynamiquement, dans leur mouvement
temporel. Le sens de la situation sociale se forme dans un processus

187



188

qui tient ensemble la configuration de leurs interactions et de leurs
discussions, leurs définitions respectives delasituation, les réactions
que leur opposent les objets, leurs opérations d’enquéte et d’expéri-
mentation, etle travail d’intégration de tous ces éléments en transac-
tion les uns avec les autres. Au bout du compte, «le stimulus devient
lasituation totale dontla conduite totale est une fonction» (CE 78-79).

Follett démantele I'idée d’un «ajustement fonctionnel» (CE 121)
- comme si organisme et environnement étaient deux entités exté-
rieures I'une a 'autre qu’il fallait relier aprés coup. Il faut selon elle
dépasser le circuit stimulus-réponse de behavioristes comme Watson,
mais aussi une vision spiritualiste qui ferait basculer I'analyse du coté
des états de conscience. Lexamen approfondi d’un autre exemple,
celuidesréactionsalacrise économique des associations patronales
et des syndicats ouvriers, lui permet de montrer comment ne pas
rechercher une cause matérielle (la réponse a la hausse des prix), ou
une raison mentale (I’expression du ressentiment contre le capital),
pour expliquer ces réactions (CE 80). Les réactions a la crise ne sont
ni subjectives, ni objectives, ou plutdt, elles sont les deux, indissolu-
blement. Elles doivent étre recadrées dans ’'ensemble des facteurs
en interaction qui font la situation totale et qui organisent les pers-
pectives des acteurs. Elles doivent aussi étre réinscrites dans I’his-
toire des relations de coopération et de conflit entre ces acteurs. La
situation totale englobe ainsi nos expériences actuelles - affective,
perceptive, personnelle, interactionnelle. Mais elle englobe aussi la
genése de nos expériences passées qui continuent d’étre opérantes
dansle présent: «Le soi ne peut étre dépouillé des intégrations de ses
expériences passées. » (CE153). Le processus de vie incorpore latrace
des relations entre une histoire de vie et un milieu de vie. Les «traits
de personnalité» d’un «sujet» ou la logique des faits «objectifs» ne
peuvent étre abstrait du proces de totalisation de cette unité intégrée
ou de cette «structure complexe» (CE 113) qu’est la situation totale.
Follett, dans un geste trés pragmatiste, invite a concevoir différem-
ment le sens des motivations, des désirs et des intentions en relation



au travail de leur sédimentation dans une histoire et en relation avec
I’environnement ot elles prennent place.

Nous ne choisissons pas nos objectifs en exercant notre «libre
arbitre», nous ne sommes pas contraints par la «logique implacable »
des faits. Notre volonté trouve sa source dans I'expérience concrete
de la situation totale ou elle trace son chemin. C’est cette interac-
tion qui développe nos intentions et organise, dans le méme mou-
vement, I’expérience des moyens, des valeurs et des fins de ’action.
«L’expérience est le poste dynamo [dynamo station] » : elle engendre
volonté, croyances et habitudes (CE 85). Elle est le « générateur [power-
house] de nos pensées, valeurs et idéaux» (CE 133). Il est impossible
de déconstruire 'expérience et de la reconstruire a partir de diffé-
rents facteurs de la situation comme s’ils étaient des éléments sépa-
rés. L'expérience est la situation totale qui se réfléchit a travers un
double mouvement de projection et de rétrospection. L'intention
croit a travers la ressaisie en une totalité significative de différentes
phases d’expérience qui se sont produites dans le passé et a travers
I'anticipation de phases d’expérience a venir, encore virtuelles, mais
qui se profilent déja dans le présent en cours. On pourrait dire que
I’expérience se fait et s’éprouve dans un processus d’auto-constitu-
tion. L'enquéte de Follett se focalise sur des processus d’auto-créa-
tion (self-creating) (CE 61, 75, 131), d’auto-organisation (self-organi-
zing) (CE 58), d’auto-engendrement (self-sustaining) (CE 3,90) et d’au-
to-maintenance (self-maintaining) (CE 58), d’auto-renouvellement
(self-renewing) (CE 153) et d’auto-développement (self-evolving) (CE
136, 153). On a la une caractéristique commune a toutes les pensées
pragmatistes, qui partagent une ontologie de '’émergence, de I'in-
vention et de la création. Des lors, le soi impliqué dans une situation
n’est pas une entité substantielle, mais la réflexion temporelle de I'ex-
périence par I’expérience. Il nait de la situation totale, en train de se
faire, comme processus de totalisation d’éléments s’enchevétrant et
s’entretissant les uns les autres, de facon analogue a ce que James
écrivait a propos du courant de conscience.

189



190

Ce qui vient en premier, selon Follett, est la mise en relation réci-
proque (reciprocal relating) des termes, une «activité-entre [acti-
vity-between]» (CE 64) dont procédent causes et effets, moyens et
fins, stimuli et réponses, passé et futur, mais aussiles qualités de sub-
jectivité et d’objectivité. L'expérience est un «entrejeu infini» (CE 141)
ou «l'auto-productivité (self-yielding) de la pensée et de 'action» ne
cesse deredéfinirles termes et de recomposer les relations de ce dont
nous faisons expérience. « La vie, avec son pouvoir créateur» «est un
art.» (Ibid.). Ce qui est vrai du champ de I'expérience sensible I’est
tout autant de I'expérience sociale des relations humaines®. Follett
explique ainsi que pour saisir ce qui fait le lien entre les membres
d’un groupe, on ne peut pas se satisfaire d'un schéma d’«agrégation
mécanique» (NS 25) : leurs idées se combinent et s’entremélent, se
répondent en se transformant mutuellement et finissent par engen-
drer une «idée composite». Le processus de groupe est moins une
«procession religieuse » qu'un «jeu de tennis» (NS 25) dans lequel
I’enchainement des actions et des réactions, coup apres coup, dessine
la configuration dujeu en mouvement, les positions réciproques des
joueurs, un certain style d’engagement en situation, I'intérét pour le
jeu et ses enjeux, tout comme elle amene les joueurs, si distinctes et
variées soient leurs raisons de jouer, a partager des problémes com-
muns. C’estlal’une des perspectives ouvertes par Follett. Elle se risque
aussi sur un autre chemin. Le processus de groupe (group-process)
peut étre compareé a «1’étoffe de I'expérience» (CE 303). De méme que
«les états mentaux sont des composés [compounds]» (James, 1890:
145) — ce en quoi Follett voyait une anticipation de la psychologie de
la Gestalt (CE 114) —, les processus de groupe sont des «composés »
de «myriades de relations de vie» (NS 297).

Follett élargit ce qu’elle alu dans Pluralistic Universe (James,1909)
aproposdela«composition delaconscience» ala «compositiondela
volontécommune’ » —jouant sur le plan dela constitution d’'une inten-
tionnalité collective et politique. Elle propose de résoudre I’équation
différentielle quirend possibleI'intégration de séries de transactions
entreles membres du groupe. Une interaction se déploie comme «Je,



plus ’entretissage-entre-vous-et-moi vous rencontrant, plus’entre-
tissage-entre-vous-et-moi, etc., etc. », et cejusqu’ala puissance n(CE
63). Que faut-il entendre par 1a? Sij’agis, je réponds a ma propre acti-
vité qui est déja en train de changer et cette réponse est partie pre-
nante du changement de mon activité —une relation réciproque entre
passéet présent. Dans le méme temps, je réagis a mon environnement
qui est en train de changer et qui réagit lui-méme a mon comporte-
ment qui répond aux conséquences des réactions de mon compor-
tement aux transformations de I'environnement — une relation réci-
proque entre organisme et environnement. Enfin, je ne suis pas seul
et je ne cesse de répondre aux attitudes et aux conduites des autres,
y compris aux réponses, effectives ou anticipées, qu’ils font a mes
réponses, auxquellesje répondrai a mon tour, dans une espece de croi-
sement (interbreeding) de nos actions qui produit un effet de miroir
(looking-glass effect) (Cooley, 1902: chap. V) sur moi-méme - une rela-
tion réciproque entre Ego and Alter.

Il faut tenir ensemble ce triple processus de mise en relation qui
compose la situation totale pour assister a I'’émergence d’une inten-
tion commune ou d’une volonté collective. Celle-ci n’existe pas en
soi. Elle résulte du processus d’intégration de «variables interdé-
pendantes»etd’ «influences réciproques», qui se fondent temporel-
lement les unes dans les autres, tout en étant organisées et orientées
par la visée qui procede d’elles. Cette conception anticipe des for-
mulations de la topologie psychologique de Kurt Lewin — €léve de
Stumpf et proche de Kohler et Wertheimer —, qui a des implications
fortes sur ce que nous appelons écologie humaine — une expression
que 'on ne rencontre pas chez Follett. Nos perceptions, actes, juge-
ments et pensées ne sont pas déterminés par leur environnement.
L'environnement se transforme tandis que différentes activités et les
expériences qui vont avec se combinent, s’interpénétrent et s'uni-
fient — ce processus étant lui-méme une réponse aux «conditions de
vie» qu’engendrent ces activités. C’est cela qu’il faut entendre par la
phrase: «Nous ne réagissons pas a 'environnement, mais a nos rela-
tions avecl’environnement. » Chaque relation incorpore les séries de

191



192

relations quil'ont précédée: cette accumulation et cet accroissement
d’expérience ne cessent de transformer ce qui est fait, celui qui fait
etl’acte de faire dans chaque situation. «La loi de la croissance orga-
niqueestlaloidel’intérét composé» (« The law of organic growth isthe
law of compound interest »), qui est 1a «loi des relations sociales » (CE
66). Cela signifie qu’il devient impossible de distinguer le condition-
nement externe de la constitution interne du comportement humain.
Le comportement est une fonction d’un environnement en trans-
formation; cet environnement se transforme, d’une part, en raison
des activités coopératives que mes partenaires et moi-méme entre-
tenons avec lui et qu’il entretient avec nous, d’autre part, a I’épreuve
d’un passé et d’'un futur qui jouent dans son présent et qui se réor-
ganisent a son épreuve. Quand on parle de «fonction de I'environ-
nement», il ne s’agit pas d’une fonction d’ajustement ou d’adapta-
tion de deux entités extérieures, mais d’une fonction de la relation
d’intégration entre conduite, interactions entre conduites et milieu
etd’intégration du présent, du passé et du futur (CE 71). Aujourd’hui,
on appellerait auto-poiesis ce processus dynamique fait d’'un enche-
vétrement de boucles récursives (en «feed-back » et en ce que I'on
pourrait qualifier de «feed-forth »).

Une conséquence immédiate de la position de Follett est que les
facteurs qui déterminent une situation ne sont si des causes déter-
minantes, ni des finalités abstraites, et que celle-ci ne se laisse pas
défaire en consciences subjectives ou en contraintes objectives. Ces
facteurs sont indissociables de la totalité fonctionnelle, dynamique
et concréte qu’ils composent tout comme ils en émergent. Le proces-
suscontinué d’intégration de cette totalité engendre besoins, propen-
sions, intéréts, motivations, autant que intentions, valeurs, idéaux et
objectifs. Elle fait émerger le jeu de places qui sont occupées par les
participants a la situation sociale et le systeme de complémentarité
entre leurs champs d’expérience et d’activité; elle fait aussi émerger
une «volonté» qui n’est pas celle de tel ou tel individu, qui n’est pas
I’effet de leur agrégation mécanique, mais se forme par I'intégration
de processus de groupe. Cette intégration, Follett la pense toujours a



partir d’une triade récurrente de Uinteraction, lU'unification et l'émer-
gence. Les personnes se font membres du groupe en s’associant,
coopérant et communiquant, en se posant de nouvelles questions et
en imaginant ensemble de nouvelles réponses, en réagissant a leurs
réactions aux stimuli de I’environnement dont leurs réactions font
partie. Ce faisant, ilsliberent une énergie qui devient collective et qui
vient donner sa dynamis ou sa potentia ala «volonté du peuple» (CE
86,130, 209, 266, 301) — une force vitale, agissante et efficace, qui ala
facon de I’entéléchie aristotélicienne, donne une forme et une fina-
lité a 1a vie du groupe comme auto-organisation collective, assure
son intégration créatrice a la situation totale et anime le groupe en
lui donnant un pouvoir d’agir de facon collective.

On retrouve chez Follett des points communs avec d’autres
auteurs: un principe d’émergence et de création de nouvelles pro-
priétés, dans des configurations en flux permanent, proche de ce
que décrivent James ou A.N. Whitehead® pour qui «la réalité est un
processus» (1929/1995) et que Follett croise a partir de son arrivée a
Harvard en 1924 ; un principe de totalisation de processus en inter-
dépendanceetinterrelation, al’encontre del’atomisme et de I’'assem-
blage mécaniques - un point que Jan Smuts (1926), avec sa passion
pourlabiologie, le transcendantalisme de Whitman et le romantisme
allemand, fixera avecle conceptde «holisme» (1926 : 86). On pourrait
encore recadrer la réflexion de Follett comme une philosophie de la
vie. L'activité synthétique, organisatrice et régulatrice des formes de
vie, quand elle atteint un certain degré de complexité, engendre de
nouvelles propriétés. Les formes supérieures ne résultent pas seule-
mentdel’addition des propriétés des formesinférieures. Lorganisme,
pris comme totalité vivante, qu’elle soit biologique, psychique (la per-
sonnalité) ousociale (le groupe et ’esprit), s’auto-organise en organi-
sant son milieu de vie et se transforme d’un point de vue qualitatif.
Follett semble redécouvrir la téléologie dynamique des « événements
vitaux», celle que Hans Driesch (1909/1921), par exemple, décrit a
partir de ses études sur le développement embryonnaire des oursins
ou des études de Herbst sur les homards. La biologie expérimentale

193



194

établit alors que les organismes se forment et se transforment de facon
autonome:1’énergie vitale est orientée par ses propres causes finales
et 'entéléchie réside de facon immanente dans la matiéere vivante.
Cette morphogénese est par ailleurs une épigénese: I’émergence de
formes n’est pas fixée une fois pour toutes par un germe originaire, ni
par une causalité écologique, elle se construit petit a petit, a travers
un processus progressif de différenciation et de complexification.
Notons en passant I'anticipation de ce que formalisera la cyber-
nétique en mettant en évidence des boucles de rétro-action et de pro-
action, au coeur du processus d’auto-organisation des histoires de
vie et des milieux de vie.

Ceschémad’analyse, sinous ne sur-interprétons pas, est transposé
par Follett en psychologie sociale. C’est ainsi que se forme une volonté
collective, avec des idées collectives et des sentiments collectifs (NS,
chap. 2 4 5). Est-ce que cela signifie que les individus sont assimilés
ou amalgamés dans cette totalité dans laquelle ils se surpassent et
se transmuent ? Donnent-ils naissance a un Super-Organisme dans
lequel ils seraient incorporés et dont ils deviendraient les organes,
la téte et les membres — engendrant une nouvelle entité, une corpo-
ration, plus réelle que ses membres? Ou al’opposé, cette volonté col-
lective n’est-elle qu’'uneillusion dont il faut se débarrasser, le résultat
de la conversion d’'un processus en substance, d’une fiction en réa-
lité, et d’'un déni d’existence aux individus qui sont la seule réalité?
La solution de la Gestalt permet d’éviter cette alternative classique.
Elle est holiste et téléologique, mais sans étre théologique ou auto-
cratique. «Que fait la totalité ? Elle n’est pas une Bienfaisance tran-
quille, qui veille avec bienveillance sur ses enfants affairés. Elle ne vit
pas par procuration dans ses “parties” pas plus qu’elle ne vivrait pour
elles. Les parties ne sont ni ses génitrices, ni sa progéniture. I n'y a
pas d’influence de la totalité sur les parties dans un sens mystique,
un peu vague, ni par la “rationalisation” d’un contrdle autocratique,
mais seulement par conduite circulaire.» (CE 101). Si quelque chose
comme un «groupe social » ou une « communauté politique » se forme,
ce n’est donc ni une simple catégorie auquel un rasoir d’Ockham,



allergique aux « nominaux», s’empresserait de faire un sort, ni un étre
substantiel, alafacon des «corporations » médiévales, qui aimantent
encore nombre de contemporains de Follett. C’est une organisation,
animée par une force vitale, orientée par une «volonté commune»,
qui n’est pas une «conscience collective» ou un «esprit de groupe »
(par ex. NS 21, CE 207 ou 243).

Bien sfir, cela pose le probleme des différences, des frictions et
des conflits entre les membres du groupe. Follett va alors puiser
dansl’interprétation de la psychanalyse que Holt adonnée dans The
Freudian Wish (1915°). L'intégration des désirs n’est pas simple a réa-
liser. Souvent, I'antagonisme des désirs conduit a une dissociation
des lignes de conduite et a la manifestation d’attitudes contradic-
toires, qui sont vécues comme un déchirement ou une dissociation
de soi. Parfois, I'un des désirs est réprimé, mais il menace toujours
de revenir a notre insu - ce que I’on appelle le retour du refoulé - a
moins qu’il ne continue d’opérer dans des conduites ambivalentes.
Mais quand lesdésirssontbien intégreés, ils cessent d’étre conflictuels
ou de se manifester par des symptomes involontaires: ils fusionnent
dansun nouveau désir qui les transcende sans pour autantlesannuler
ou les supprimer. Follett transfere cette conception dynamique de
la personnalité vers la totalité des processus de groupe. Elle affirme
que la formation d’une volonté collective pourrait se faire sans anta-
gonisme ni répression des désirs, des volontés, des perspectives ou
des croyances des individus. Selon le principe de composition (com-
poundness) des relations humaines, la nouvelle Gestalt engendrée
par le processus de groupe ne compte pas en plus de ses parties: «La
totalité est elle-méme une partie du processus dans son ensemble.
La totalité s’entretisse avec les parties, tandis que les parties s’entre-
tissent pour faire la totalité. » (CE 98-99). Le groupe est inclus dans la
réponse circulaire entre les individus qui lui «appartiennent », et les
individus sont partie prenante du groupe qui les intégre et les unifie.
Le groupe n’est pas un Super-Organisme qui absorbe les individus:
ilestdans chaque individu et dans chaque interaction entre les indi-
vidus et entre les individus et leur environnement. Cette conception

195



196

du processus de groupe a plusieurs conséquences, en théorie sociale,
bien siir, dans la facon de modéliser la vie collective, mais aussi dans
la facon dont des applications vont lui étre trouvées dans différents
domaines (travail social, organisation communautaire), et surtout
dans la théorie du pouvoir que Follett développe des The New State
et qu'elle redéployera par la suite dans une série de conférences.

SENTIMENTS MORAUX ET ETHIQUE SOCIALE

Follett est somme toute assez proche des autres auteurs pragma-
tistes, dont Dewey, encore qu’elle ne le cite presque jamais®™. Dans
«Community is a Process» (1919: 586), elle rejette une conception
statique du «test » : « Avec une idée vivante, la vérité doit étre créée. »
L'expérience n’est ni un processus d’ajustement a un environnement
qui résiste (CE chap. VI), ni un processus de vérification qui permet
de confronter des hypotheses avec des faits (CE chap. VII). Follett (CE
58-59, 61-63) propose ala place une compréhension de la «réaction cir-
culaire » qu’elleemprunte a Holt, et avantlui aun article sur le «cercle
réflexe» du physiologiste hollandais S. T. Bok. Elle ne se référe jamais
a larticle pourtant fondateur de Dewey, « The Reflex Arc Concept
in Psychology » (1896), qui intégrait déja conscience, stimulus et
réponse dans le méme processus, pas plus qu'aux articles de Mead,
danssonsillage, sur « The Definition of the Psychical » (1903), «Social
Psychology as a Counterpart to Physiological Psychology » (1909) ou
«The Social Self» (1913). Follett n’est pourtant pas tres éloignée, sous
certains aspects, del’école de psychologie de Chicago quand elle décrit
lafacon dontlacompréhension dusensde’action, de ses objectifs et
desesvaleursestindissociable de son déploiement temporel etde son
inscription écologique. Dewey, tout comme elle, rejetait une concep-
tion de la rationalité qui commence avec la représentation d’objec-
tifs a atteindre, avant de poursuivre avec un calcul d’efficacité ou de
rentabilité et de finir avec 'organisation de moyens disponibles pour
atteindre ces objectifs donnés d’avance; de laméme facon, il refusait
une compréhension formelle des valeurs qui les pose a priori, dans
I’'abstrait, comme des propositions universelles et décontextualisées,



avant de passer a une analyse de situation réduite & un ensemble
de faits, et de finir avec une tentative, souvent désespérée, de réa-
liser les valeurs dans les faits ou de rendre les faits conformes aux
valeurs... Dewey anticipait ainsi sur les théories de la forme (Koffka,
Wertheimer, Kohler) ou de 'organisme (Goldstein, von Weizsicker,
von Bertalanffy) autant que sur certaines hypothéses de psycholo-
giesociale deladynamique de groupe (Kurt Lewin). Il se référera lui-
méme, plus tard, au «terme technique de Gestalt» (dépourvu de sa
«rigide fixité» et en mettant I’«accent sur le partenaire humain»),
dans Knowing and the Known (1949/1989:247), pour décrire la fusion
desdifférents facteurs de lasituation. Ainsi décrit-il la situation, telle
quelle est vécue dans son unité et totalité de Gestalt, avant d’étre
démembrée moyennant les catégories de sujet et objet, sensible et
intelligible, cognitif et moral, pratique et théorique. « Les mots concer-
nement, affaire, soin, matiere, chose... fondent dans une unité indis-
soluble des sens qui, lorsqu’ils sont distingués, sont qualifiés d’émo-
tionnel, intellectuel, pratique - les deux premiers sens étant du reste
des traits marqués du dernier nommé. » (Ibid.).

Ilaurait été intéressant d’en savoir davantage del'opinion de Follett
sur Dewey et sur les autres pragmatistes de Chicago — et réciproque-
ment. Quelles ressemblances et quelles différences pourrait-on poin-
ter entre sa conception dela créativité, absolument originale, et celle
que promouvait le groupe rassemblé autour de Dewey? L'idée d’'une
«émergence des normes» — des meeurs, des lois et des institutions —
étaitexplicite chez Park, Mead et chez Dewey, lequel se fera le chantre
d’une «démocratie créatrice» (1939/1977). Ladjectif « créatrice » était
régulierementaccolé par ces auteurs aux substantifs: «intelligence »,
«action», «imagination», « pensée», «raison»... Joas (1993 et 1996) a
insisté surladimension relationnelle et processuelle de 'anthropolo-
gie développée par Mead et Dewey et de leur ontologie de lasociété et
delapolitique™ Follett formulait cependant un point de vue singulier
sur I’expérience créatrice, sur la formation du soi et sur le processus
social; elle disait son désaccord avec les réalistes proches de Holt et
les idéalistes proches de Green, les monistes proches de Royce et les

197



198

pluralistes proches de James, et elle en tirait des conséquences, qui
lui étaient propres, pour les définitions de la démocratie, du pouvoir
etdelaloi. Pour mieux comprendre sa perspective, il faut se rappeler
qu’elle était avant tout une Bostonienne, immergée dans la philoso-
phie de Harvard (pour un portrait: Kuklick, 1979). Elle se sentait une
dette forte vis-a-vis de William James et de Josiah Royce (Tonn, 2003:
120-122). En dialogue avec ses grandes amies, A. B. Thompson, spécia-
liste de Fichte (1895) et Ella Lyman Cabot (épouse de Richard Cabot
- Creative Experienceleur est dédié), qui étaient 'une comme l'autre
desétudiantes de Royce, Follett n’ajamais renonceé a trouver une solu-
tion de synthese entre monisme et pluralisme et entre empirisme
et idéalisme™. Dans une conférence donnée en 1899, « Wholeness in
Relation to Growth », E.L. Cabot (Kaag, 2008: 14) écrivait: «La tota-
lité est le processus en cours de création a travers la visée d’un objec-
tif.» Cabot rejetait une représentation de la totalité comme achevée
et parfaite. Elle recherchait une facon de combiner le processus de
totalisation avec I'idée de «croissance créatrice » et ce sans compro-
mettre la place des individus. En écho avec Royce® et a I'encontre de
James, elle maintenait un index a la totalité qui, selon elle, permet-
tait de penser la différence entre harmonie et dissonance - sa méta-
phore musicale —, sans pour autant perdre de vue la proposition roy-
cienne que «Many is the Absolute — ’Absolu est multiple». La réalisa-
tionde ’Absolu ne se fait qu’a travers la multiplicité des visées indivi-
duelles:le Vrai, le Beau et le Bien ne peuvent advenir sans cette ima-
gination créatrice et plurielle. Dieu se réalise en se diffractant dans
les actions vraies, belles et bonnes de ses créatures®. Le théme de la
critique de I'égoisme et de I'appel a la sympathie s’inscrit dans cette
perspective, et il circule de Everyday Ethics de Cabot (1906) et de la
Philosophy of Loyalty de Royce (1908) vers les textes de Follett. «Ce
n’est que parla sympathie que nous atteignonsla vérité », écrit Cabot
(1906:191), «ou si nous voulons étre plus précise, que nous réalisons
queleschosessont ce qu'elles sont, que nous les voyons et les sentons
comme réelles et non pas comme des ombres ou des masques ». Cette
proposition de Cabot est trés proche dans I’esprit du rejet par Follett
du «vieil individualisme » et du sentiment que la conception d’'un



ego séparé est une abstraction. « 'individu n’est pas une unité, mais
un centre de forces (a la fois centripétes et centrifuges) et en consé-
quence, lasociété n’est pas une collection d’unités, mais un complexe
d’énergiesradiantes et convergentes, qui se croisent et se recroisent. »
(NS75). Espritindividuel et esprit social émergent conjointement de
ce «flux derelations » et d’«interrelations entre parties». Follett ren-
voie ici au pluralisme de James décrivant I'individu comme «centre
auto-unifiant» (NS 76). L'esprit social n’est pas un organisme: il s'uni-
fie et s’oriente tandis que s’entre-tricotent les relations de «coordi-
nation, subordination, sur-ordination». Le rapport de I'individu a
la société n’est pas fonctionnel, au sens étroit ou le serait celui de la
cellule a I'organisme. Il « peut avoir des fonctions multiples et multi-
formes» (NS 77). Il peut se joindre a différents groupements, y occu-
per des places et y remplir des taches qui ne sont pas aussi prédé-
terminées que celles de la cellule. Il se distingue de I’abeille ou de
la fourmi qui remplissent des fonctions univoques et prédétermi-
nées dans des sociétés animales que 1’'on peut, elles, traiter comme
desSuper-Organismes. Le Soi humain, en revanche, est un carrefour
de relations d’interdépendance et d’interaction dont I'intégration a
une part d’'indétermination; et la société humaine est une organisa-
tion qui ne cesse de se réinventer a la différence de I'organisme bio-
logique qui tend a I'autoreproduction, comme un systeme homéo-
statique. La complexe intrication des relations sociales, embarquées
dansun processus d’auto-constitution, d’auto-réflexion et d’auto-cor-
rection, est ce qui permet d’«unifier la pensée» (NS: chap. IV) et de
projeter une «volonté collective » (NS: chap. V). Elle assure une forme
deliberté et de créativité auxindividus — une idée qui aura des consé-
quences fortes en théorie politique. Elle est aussi la condition de pos-
sibilité des sentiments moraux qui sont nécessairement des senti-
ments sociaux: égoisme, cruauté, lacheté, fainéantise, négligence,
préjugé sontdusaun «défaut d’imagination» (Cabot, 1906: chap. XIV,
p. 211), lui-méme imputé a un manque d’intégration sociale: ce défi-
citne peut étre dépassé que par 'imagination productrice du «sentir
et penser ensemble» (NS 47).

199



200

Le fait de «se sentir en sympathie avec» n’est donc pas le fruit
d’une projection d’états subjectifs sur une situation objective (I'em-
pathie pour autrui), ni ’'actualisation d’un sentiment chrétien de
pitié, miséricorde ou commisération (la charité pour son prochain).
La sympathie nait de I'implication dans ’agir ensemble de groupe-
ments sociaux. Elle nait de la réponse circulaire qui empétre les uns
aveclesautres et conduital’dmergence d’'une visée communeetal’in-
vention de solutions inédites. La sympathie provient de notre coopé-
ration avec d’autres créatures vivantes dans un milieu que nous par-
tageonsavecelles. Elle n’est pas «une contagion émotionnelle fondée
sur I'instinct grégaire » (NS 44 ou CE 84), mais s’éprouve dans le pro-
cessus d’«unification des sentiments, des affections, des désirs, des
aspirations». «Les émotions quejeressens quand je metiensal’écart
appartiennent aunego fantdome. C’est seulement du groupe que vient
l'authentique sentir avec [feeling with] — la vraie sympathie, la sym-
pathie vitale, juste et équilibrée. » (NS 44). Cabot (1906 :193) voit, elle
aussi, dans la sympathie «le pouvoir de nous rendre une situation
vivante en laréalisant telle qu’elle est » (i. e. une réalisation « vivace » et
«chaleureuse» dela «vérité », qui surpasse le « préjugé », ibid. :194) et,
ce faisant, le pouvoir de nous arracher a ce que Royce (1895:149-162)
appelle I'«illusion de I’égoisme ». La sympathie ne précede pas plus
le processus de groupe que lamisanthropie et elle est différente de ce
que 'on appelle I’altruisme. Le désir d’aider autrui, 'amour comme
le self-interest ne sont pas des instincts pré-donnés®. Ils naissent du
processus d’unification sociale et engagent une forme de créativité
collective. Les sentiments individuels et collectifs sont vécus dans
I'implication au coeur d’un réseau d’interdépendances et d’interac-
tions, et ils sont dérivés de la reconnaissance d’une société comme
un tout dont nous sommes les parties unifiées. Bienveillance, ten-
dresse, ferveur, pitié (NS 47) peuvent étre ressenties par desindividus
isolés, mais la sympathie, selon Follett, est ce qui tient ensemble les
membres d’un groupe. La sympathie est la communauté se sentant
elle-méme a travers les activités et les expériences de ses membres.
Simultanément a la capacité de comprendre les autres et de leur étre
attaché par la coopération et la communication - ce qui se traduit,



dans I’éthique quotidienne de Cabot (1906: 190), par la découverte
réciproque, la «croissance» del’intérét de 'un pour l'autre et le déve-
loppement d’une authentique interconnaissance —, lasympathie sou-
tient leur sens du soin, du droit et de la justice. Elle permet aux indi-
vidus d’étre autonomes —d’élargir et d’approfondir leur étre-soi (self-
hood) — et de se viser les uns les autres comme des étres autonomes
dans leur commune entre-appartenance.

D’une certaine facon, cette sympathie a une parenté avec la « soli-
darité sociale» chez les philosophes, sociologues et juristes fran-
¢ais (de Comte a Durkheim en passant par Fouillée, Gide, Duguit ou
Bourgeois). «Les lois morales qui s’'imposent a I'individu sont-elles
autre chose que les conditions générales de la société, et les condi-
tions de la société sont-elles autre chose que les lois plus générales
encore de la vie, soit physique, soit intellectuelle?» (Fouillée, 1879:
371 - Bourgeois reprend la phrase et y répond par 'affirmative dans
Solidarité, 1896). La question de la «pitié», de la «compassion» ou
de la «sympathie» revient du reste sous la plume de Durkheim en
contrepoint de celle de la «solidarité » ; tandis que le mot «solida-
rité», inversement, est utilisé a plusieurs reprises par Follett. Chez
elle, cette catégorie qualifie la «force des liens » dans le groupe (NS
96). Elle semble ne pas pouvoir se concrétiser dans un premier temps
hors de la participation a des petits groupes (NS 251). Elle fonde tout
pouvoir et tout droit, en particulier le sens de 'obligation et de la res-
ponsabilité (NS resp. 273 et 368). Et elle rend sensible a des biens com-
muns, faisant ainsi apparaitre la santé comme une «ressource natio-
nale» en temps de guerre (NS 80). Mais I’éthique sociale est décou-
verte chez Follett en relation a une psychologie sociale de I'interdé-
pendance et del’intention (au sens de purpose) collectives plutot qu'a
unesociologie del’'obligation morale. De ce point de vue, Follett serait
plus proche delasolidarité en actes que décrit Mauss (1923-24) avecla
dynamique concretedu don et du contre-don. L'impératif catégorique
de Kant n’est qu'un «chéque en blanc », écrit Follett: la vie du groupe
est ce qui donne un contenu alaloi universelle de Kant (NS 47). Pour
qu'une éthique sociale existe et s’incarne, il faut partir de ’énergie

201



202

vitale qui irrigue les relations et les échanges entre les membres de
lasociété, leur incessant give and take, le réseau d’intercommunica-
tion auquelils contribuent, le processus de coopération dont ils sont
partie prenante et lacommunauté d’épreuves qu’ils traversent et qui
les pousse a discuter, enquéter et expérimenter. L'éthique sociale est
un faitsocial, mais au sens ou elle doit sans cesse se faire et se refaire.
Cette conception de I’éthique sociale est largement partagée par les
progressistes de I'époque. Elle est centrale dans les textes de Mead
et de Dewey et va de pair avec leur réflexion sur la genese d’un Soi
social, de son ancrage écologique et de sa complexion historique -
soit, au-dela d’une «éthique psychologique », 1a prise en compte des
conditions sociales de son émergence et de saréalisation (des1’Ethics
de 1908 de Dewey et Tufts). Onlaretrouve chez Albion Small (1902), le
fondateur dudépartement de sociologie al’'Université de Chicago qui,
dans son essai sur la signification de la sociologie pour I’éthique, cite
«Interpretation of Savage Mind » de Dewey (1902:229) : « ajustement
deshabitudes aux fins, parle medium de la situation problématique,
instable ou incertaine, est la forme structurale sur laquelle I'intelli-
gence et I'émotion sont baties. Il demeure le schéma fondamental. »
Small relie cette dynamique, qu’il qualifie avec Lester F. Ward (1898:
182sq. et 236) de «télique» (du grec telesis et telikos), ala méthode de
résolution consciente de problémes. L'éthique sociale n’est pas seu-
lement le produit d’'une genese inconsciente de formes de valuation
morale dans les moeurs, les us et les coutumes, mais d’une intelli-
gence réflexive et collective qui pose la question du bien, du droit et
du juste, tout en organisant des moyens vers des fins et en guidant
ainsi les «forces conatives » qui nous traversent.

Ceprojetd’éthique sociale reste avant tout attaché au nom de Jane
Addams, qui partageait la «foi en la démocratie » de Follett dans son
livre, crucial dans I’histoire de la réforme sociale, Democracy and
Social Ethics (1902). Elle y parle du «code d’éthique sociale » que nous
suivons, dés lors que nous quittons une ligne de conduite individua-
liste pour nous concevoir comme les membres d’'une méme société,
etassumons les «obligations sociales » dont nous sommes débiteurs



les uns vis-a-vis des autres. Celles-ci «jaillissent de nos expériences
communes », aussi bien entre voisins qui se découvrent partager des
intéréts, deslieux et des moments en commun, qu’entre ouvriers qui
ceuvrent au bien commun de la production industrielle, avant d’étre
des instruments de profit pour le business man (Addams, 1902: 265).
Etre égoiste c’est échouer au test de moralité sociale et se replier sur
une expérience étriquée du self-interest, alors que dans une perspec-
tive d’éthique sociale, nous sommes transcendés par I’expérience élar-
gie et intensifiée du contact, de '’échange et de la discussion avec les
autres, et nous nous forgeons une expérience partagée de biens com-
muns a travers I'invention partagée de solutions aux problemes de
la vie quotidienne. Il faudrait entrer dans le détail pour pointer les
différences, maisles ressemblances ne manquent pas. Jane Addams
(1902) organise ainsi sa réflexion sur ’éthique sociale autour de six
couplesde «relations humaines » ; travailleuse sociale et bénéficiaire,
parent et fille adulte, employeur et serviteur dans la sphére domes-
tique, patron et travailleur dans la sphere industrielle, enseignant et
étudiant adulte, politicien et administré-électeur. Le code del’éthique
sociale, «ala fois croyance et pratique de la moralité sociale » (ibid. :
4), n’est pas toujours aisé a mettre en ceuvre. Addams parle ainsi de
«perplexité» face a des «situations complexes», en particulier des
situations ou est faite’épreuve dela différence de classe ou de culture.
Comment faire pour ne pas imposer un schéma d’expérience préé-
tabli a des personnes qui vivent dans un monde social ou les habitu-
des, les valeurs et les croyances sont autres? Comment éviter de se
conduire de facon insensible, autoritaire et dogmatique et accueillir
le pluralisme des usages et des meeurs, tout en parvenant a discuter
etatrouver desterrains d’entente morale, de facon raisonnable ? Mais
cetembarras, cette incertitude ou cette indécision dansle choix de ce
qui est bon, droit ou juste n’ont rien d’un doute intellectuel ou d’un
dilemme privé. Ils ont a voir avec le «développement rationnel de la
vie, de sorte que la force pour I’atteindre doit étre assurée par I'inté-
rét pourlavie méme ». Dans Newer Ideals of Peace (1907:10), Addams
ajoute que «les sentiments sociaux sont aussi aveugles que les senti-
ments égoistes et [qu’] ils doivent étre éclairés, disciplinés et orientés

203



204

par la connaissance la plus entiére». L'éthique sociale n’est pas une
donnée naturelle, si originaire soit la sympathie, mais elle est indis-
sociable d’une conception active de la démocratie, «qui nous four-
nit une régle de vie autant qu'un test de foi» (Addams, 1902: 6). Les
sentiments sociaux ne peuvent précéder ’activité collective des pro-
cessus sociaux (NS 45-46):ils semblent les présupposer alors mémes
qu’ils les engendrent. Et ce processus est éminemment politique.
C’est ce qui pousse Addams a se démarquer de la vision chrétienne
de la «non-résistance » de Tolstoi, trop exclusivement tournée vers
des valeurs spirituelles et condamnée a I'inefficacité face a un pou-
voir injuste mais déterminé. L’éthique sociale n’est pas affaire d’ins-
tincts préétablis, ni de principes transcendants: elle se fait dans un
processus de «recréation» et de «réajustement de valeurs morales »,
de «formation de nouveaux centres d’énergie spirituelle » (Addams,
1907: 8), elle se fait «en cultivant des habitudes pratiques» et en s’in-
carnantdans des milieux de vie collective. C’estainsi quAddams réin-
terprete les manifestations de soin, de bonté, de gentillesse, de soli-
darité et d’amitié - ce sont ses termes — qu’elle observe jusque chez
les plus démunis.

Follett estici proche d’Addams, tout comme de Mead ou Dewey, et
cemémesiladynamique de groupes, quelle aenvue, asasingularité.
Un autre auteur contemporain qui vient inévitablement a ’'esprit est
Charles H. Cooley. Lasympathie (Cooley, 1902: chap.IV) ainsi que nos
autres idéaux, valeurs et intéréts, ne sont pas donnés a I’avance par
une nature éternelle, mais ils sont ancrés dans les processus sociaux
delavie quotidienne. Ils s’acquiérent au cours du développement de
soi, a travers les épreuves d’une histoire de vie, et dépendent de nos
modes d’implication et d’engagement avec les autres. La nature de
la nature humaine (Faris, 1937) est sociale. La constitution sociale de
soi fait des personnes les « membres psychologiques d’un groupe».
Cooley affectionne la métaphore du «courant» (current ou streant)
de la vie, de I’émotion ou de la communication, de I’opinion ou de
la conscience sociale, dans lequel se dessinent les tourbillons de soi
et des autres. La constitution sociale de soi est aussi ce qui donne



I'impulsion a prendre partalavie delacommunauté, ase soucier des
autres et a endosser des responsabilités, tout comme elle nourrit la
capacité a agir et a réagir en conformité avec des moeurs ou par réfé-
rence a un sens moral. «Un esprit qui contemple de facon irrespon-
sable la situation peut-il étre suffisamment pris en elle pour évoluer
avec elle ?», demande Follett (CE 236). Tout en affirmant son origi-
nalité, elle n’est pas loin de Cooley quand elle explique qu’a la diffé-
rence de «1’école altruiste », son éthique n’est pas fondée sur le «sens
du devoir d’étres isolés les uns des autres», mais d’«individus inté-
grés, agissant comme un tout, développant des idées-tout [whole-
ideas] et travaillant pour des idéaux-tout [whole-ideals]» (NS 57). La
«méthode valide pour les sciences sociales » est de veiller a «I’émer-
gence de nouvelles totalités ou Gestalten », et c’est aussi celle qui nous
permet, tout en explorant de concert une situation, de discriminer
entre le bien etle mal, le droit et le tort, le juste et I'injuste, le 1égitime
etl’illégitime. Quand on parle d’éthique sociale, il n’est pas seulement
question de compassion pour des personnes en souffrance, rencon-
trées dans des situations de face a face, ou de sympathie appelant
des conduites d’entraide, de sollicitude et d’obligeance, de courtoi-
sie et de générosité, de bienveillance et d’équité, de bonté et de res-
ponsabilité... pour reprendre une liste de vertus morales examinées
par Ella L. Cabot. Il n’est pas non plus seulement question de trans-
férer la caritas chrétienne, cet amour de Dieu qui est aussi amour
du prochain comme créature de Dieu, vers les affaires humaines —
encore que ’éthique sociale tire trés clairement son origine, un peu
del’«éthique pratique » enseignée dansles facultés de théologie”, un
peu de I'«évangile social» d’'une «sociologie chrétienne» appliquée
aux problémessociaux, par réaction contre ladoctrine du laisser-faire
des darwinistes sociaux. Mais il est surtout question chez Follett de
discussion, d’enquéte et d’expérimentation afin de connaitre des acti-
vités sociales dans leur milieu, d’en évaluer les conséquences et de
prendre des mesures, si nécessaire, pour transformer le cours des
choses:la compassion et la charité peuvent étre des mobiles person-
nels, elles n’épuisent pas le sens de I’éthique sociale d’un point de
vue pragmatiste. Pour Follett, « nous aurons une meilleure chance de

205



206

résoudre nos problemes sociaux et politiques» (CE 101) si nous mai-
trisons les multiples facteurs impliqués dans une situation totale,
moyennant la formation d’une perspective commune entre ses par-
ticipants, par interpénétration, unification et émergence de leurs
désirs, intéréts et valeurs. Concrétement ce n’est pas seulement une
méthode d’intégration de nouvelles vues de I’esprit, idées ou idéaux
dont il s’agit: intégrer moralement des perspectives ne signifie pas
tant éprouver un sentiment d’amour, de solidarité ou de compassion
en son for intérieur que se donner les moyens de changer I’environ-
nement dans lequel ces différentes perspectives se sont déployées.

La pensée de Follett a une dimension écologique, méme si elle
n’utilise pas cette expression. Résoudre un probléeme n’est pas s’en
donnerune vue panoramique, dessiner une «image » qui « représente
laréalité » et changer le systeme de coordonnées dans nos tétes, mais
s’engager dans une «activité totale moyennant laquelle 'activité de
I'individu et I’activité de 'environnement s’entretissent constam-
ment» (CE 106). Cette activité totale, dans le cours de laquelle émer-
gent de nouvelles hypothéses et de nouvelles intuitions, est indisso-
ciablement de 'ordre de I’abduction scientifique de C.S. Peirce et de
la vision poétique de R.W. Emerson. Elle inclut un moment d’ima-
gination morale, civique et politique, a 'ceuvre dans nos activités de
discussion, d’enquéte et d’expérimentation en vue de refaconner la
situation totale. « L'imagination est le pouvoir d’étre dans tout ce que
nous touchons. C’est par 'imagination que nous comblons les vides
et que de fragments, nous faisons un tout.» (Cabot, 1906, chap. XIV:
205-206). Elle n’est pas de fantaisie (fancy), mais c’est une capacité
pratique (ibid. : 213) de re-schématiser I'’expérience — de recréer des
environnements et des habitudes. « La question sociale est une ques-
tion morale [sittliche Frage] », comme ’écrit T. Ziegler, et la solution a
cette question morale par ’éthique sociale engage un travail de 'ima-
gination. Cette expérience créatrice n’est pas seulementindividuelle:
elle requiert I'intelligence collective d'une communauté en proie a
et en prise sur des situations problématiques. L'éthique sociale s’in-
vente dans les synthéses cette imagination morale, dontla portée est



nécessairement civique et politique, al’ceuvre dans les processus d’en-
quéte et d’expérimentation de groupes en voie d’intégration™. C’est
l1a que se jouent sympathie et solidarité.

POUVOIR-AVEC OU POUVOIR-SUR?
DEMOCRATIE RADICALE
ET COMMUNAUTE POLITIQUE

La psychologie des groupes de Follett nourrit donc une éthique
sociale. Mais elle ne s’arréte pas la. Sa thése est politique au sens
fort du terme, et ’on ne peut la comprendre sans la resituer dans
I’ére progressiste. Rappelons que le débat sur I'organisation et le lea-
dership dans la communauté, sur leur rapport a 'opinion publique
et a l’action collective, et sur la création d’'une démocratie partici-
pative et représentative qui échappe aux vices de la confiscation de
pouvoir, dépassait largement les bornes des départements de philo-
sophie. Les débats sur 'émergence d’un nouvel Etat s’étaient multi-
pliésdepuisle début dusiecle etle mouvement progressiste, dans ses
multiples tendances, avait été agité par ces disputes, dont on retrouve
latrace dansles revues The New Republic, The Masses ou The Survey.
La critique de la souveraineté de I'’Etat et la controverse autour de sa
«personnalité Iégale » battaient leur plein en théorie du pouvoir et
du droit, a I’épreuve des recherches sur I’histoire des associations
et des corporations (Frederic W. Maitland ou Otto von Gierke) et des
interrogations politiques des pluralistes britanniques (Neville Figgis,
G.D.H. Cole ou Harold J. Laski). La question de la communauté était
au coeur des enquétes de sciences sociales, qu’il s’agisse des social
surveys moyennant lesquels des diagnostics étaient faits sur telle ou
telle communauté en vue de la réformer, ou des études de commu-
nauté qui commencaient a se multiplier en sociologie et en anthropo-
logie. Elle s’arc-boutait sur les recherches en psychologie sociale, en
pleine expansion, qui s’interrogeaient sur la nature de I’esprit social
(social mind) ou de l’esprit de groupe (group mind), des instincts et
desdésirssociaux, desattitudes et des habitudes sociales, et donc du
lien entre personnalité individuelle et personnalité sociale —un débat

207



208

dans lequel le pragmatisme de Mead et Dewey a été central (Karpf,
1932). La question de la communauté était aussi au centre des inter-
rogations sur le destin des petites communautés dans le processus
d’internationalisation des migrations, de '’économie et dela technolo-
gieetlaformation d’'une «grande société » ou d’'un «systéme-monde »
(Wallas, 1916 ; Thomas & Znaniecki, 1919; Dewey, 1927). Elle hantait
enfin la vie civique la plus concrete : si Robert MacIver (Community,
1917), encore a Aberdeen avant de rejoindre Toronto, puis en 1927,
Columbia University, tentait de dégager les «lois primaires du déve-
loppementdelacommunauté», E.C. Lindeman, dans The Community
(1921), décrivait le «k mouvement communautaire » avec ses exigences
de réforme en matiere de fiscalité, de l1égislation et de planification
urbaine, et ses demandes d’acceés a des biens et a des services publics
élémentaires. L'enjeu, pour Lindeman, mais aussi pour les nouveaux
défenseurs de ce type d’action, était de faire émerger de nouvelles
formes d’organisation et de leadership communautaire. La commu-
nauté devenait un motif d’inquiétude et un enjeu de mobilisation, un
probléme public et un mot d’ordre pour ’action réformiste.

Follett était emportée par le tourbillon de cette effervescence
démocratique. C’estbien ainsi qu’il faut lire les pages de The New State
ouelle propose uneversion radicale deladémocratie industrielle et de
ladémocratie de voisinage. Tenons-nous en a sa conception du quar-
tier (neighborhood). Pour les contemporains, comme Charles Ellwood
(1919), Follett n’était pasloin de développer une thése dela démocratie
ancrée dansla «revitalisation » de ce que Charles H. Cooley avait bap-
tisé, dans Social Organization (1909), les «groupes primaires ». Les res-
semblances sontindéniables:les groupes primaires sont pour Cooley
la «nurserie» des «idéaux primaires» de gentillesse et de loyauté,
d’amour et de liberté, de soin et de justice, vitaux pour la formation
d’un Nous dans lequel la démocratie prend ses appuis; et la capacité
réflexive de la conscience de soi est indissociable de la participation
aune«conscience publique» qui émerge del’«activité coopérative de
nombreux esprits» dans un «tout vital» (1909:10-11). Lacommunauté
de Follett, in the making, qui se donne des intéréts et des valeurs, des



lois et desinstitutions en commun, ne se confond cependant pasavec
lesgroupes primaires de Cooley - mémessi, al’évidence, elle doit s’an-
crer en eux. Les conseils de quartiers, les centres civiques et les comi-
tés d’entreprise ne relevent pas de lavie communautaire, uniquement
parce qu’ils trouveraient leur source dans le face a face de la vie quo-
tidienne oudansle fort degré d’interconnaissance de leurs membres.
Ce qui leur donne leur portée démocratique, c’est la capacité d’agir,
de penser, de juger, de décider collectivement qu’ils engendrent. La
réside leur dynamis ou leur potentia politique. Leur puissance de
fondation d’un nouvel Etat provient de ce qu’ils concentrent en eux
les processus d’interpénétration (interpenetrating), entre-imbrica-
tion (interlocking), entremélement (intermingling) ou entre-tissage
(interweaving) d’histoires de vies, individuelles ou collectives.

Ce processus de groupe, entendu comme processus vital, était
pour Follett a la racine de I'institution d’'une communauté civique
et politique. La politique de groupes s’appuie sur une psychologie
sociale. Les gens vivent dans des «groupes d’intérét vital», pour
reprendre une catégorie de Lindeman (1921: chap. 4*). Follett se lance
dans un morceau de bravoure jamesien quand elle décrit le «flot de
vie tumultueux et irrésistible » (NS 35) qui rassemble des voisins, les
associe dansdes faisceaux deliensd’interdépendance: « Ces franges
qui connectent ma vie avec la vie de tout autre étre humain dans le
monde sont les points d’entrée des forces centrales qui bouillonnent
en moi.» (NS 191). Le voisinage est 'unité vitale de la vie collective,
le lieu de la familiarité et de la confiance entre proches, la matrice
des associations volontaires, mais aussi des sociétés coopératives et
des mouvements municipaux. Cette plongée dans le «flot de vie»
nous libére de I’'isolement et nous fait «ressentir la joie de 'union»
(NS194). Notre rassemblement (getting-together) doit servir les « fins
élevées d’une grande vie» (great life)! Follett a une vision roman-
tique de la vie locale, plus intéressante, €crit-elle, que la vie cosmo-
polite (NS 195 et 345) : le quartier est le lieu ot des personnes de diffé-
rentsbackgrounds, intéréts, golits, et standards se rencontrent. Sur ce
point, elle rejoint certainement les pensionnaires des centres sociaux

209



210

(social settlements), sensibles a cette profusion de mondes migrants
dans leur bout de quartier comme a une promesse de démocratie —
en premier lieu, de «pluralisme culturel», pour reprendre I’expres-
sion forgée au cours de leurs discussions par Alain Locke et Horace
Kallen, eux aussi grandis dans I’écologie harvardienne. La «friction
des idées et des idéaux» entre différentes professions, langues, reli-
gions et cultures fait la richesse du quartier. Comme «groupe natu-
rel», ilmélange une «variété infinie » d’expériences. Les autres asso-
ciations, nous dit Follett, devraient trouver la leur signification, s’en-
trecroiser et se coordonner atravers les organisations de quartier (NS
200).

On ne peut plus comprendre de telles propositions si I'on ne se
rappelle pas I’état insurrectionnel dans lequel se trouvait une partie
du monde a la fin de la Grande Guerre, avec la création de soviets
en Russie, Allemagne et Hongrie, mais aussi avec une forte pous-
sée du mouvement ouvrier aux Etats-Unis. Le «travail organisé»
avait ralenti I'effort de guerre et les greves s’étaient multipliées en
1918-19 pour bloquer de nombreux secteurs économiques. Certaines
revendications portaient sur les salaires et horaires de travail, la plus
incroyable étant celle des policiers de Boston qui conduisit a une
vague d’insécurité dans la ville;; d’autres revendications, par contre,
exigeaient que se poursuive, ala fin de la guerre, le contrdle des pou-
voirs publics sur les mines et les trains, ou que soit davantage régulé
le commerce de produits agricoles. En contrecoup, une panique
rouge (Red Scare) balayait le pays, ce délire collectif qui ciblait I'in-
filtration des communistes allant souvent de pair avec un supréma-
cisme blanc et protestant contre les noirs, les asiatiques, les juifs, les
catholiques... L'agitation sociale était a son comble quand Follett écri-
vait The New State. De surcroit, alors méme qu’Isobel Briggs, sa com-
pagne, avait rejoint le Parti des femmes pour la paix (Woman’s Peace
Party) de Jane Addams, Follett avait fait le pari de la guerre (Tonn,
2003: 256-257). L'Association nationale des centres communau-
taires (National Community Centers Association), du comité exécu-
tifduquel elle était membre aux cotés de John Collier, Edward J. Ward



ou ClarenceA. Perry, avantd’en étre élue vice-présidente en avril 1916,
était devenue I'embryon du réseau de Conseils communautaires de
défense nationale (Community Councils of National Defense). Le
Conseil de défense nationale fédérait ainsi les Conseils communau-
taires, abaseterritoriale, chargés de coordonner et d’impulser I'effort
de guerre, de transmettre I'information a la base et d’en recueillir les
contributions volontaires, d’organiser les transports et les entreprises
agricoles et industrielles. Bien qu’il flit sponsorisé par le Conseil de
défense nationale, Follett voyait dans ce travail civique, auto-organisé
etautogouverné, qui canalisait '’énergie des civils dans le réseau des
centres communautaires sur tout le territoire, le noyau d’une «démo-
cratie populaire », «directe » ou « participative » (NS 247sq.). C’est cette
expérience encore vive qu’elle a a I’esprit quand elle écrit son vibrant
plaidoyer pour le «nouvel Etat». La mobilisation de temps de guerre
avait conduit a la création de toutes sortes d’agences, du niveau du
quartier a celui de'Etat fédéré, et dela al’échelle fédérale (The Annals
of the American Academy, 1919). En 1919, on pouvait encore y voir
le germe de la démocratie a venir. Aux élections présidentielles du
2 novembre 1920, destinées a remplacer le gouvernement Woodrow
Wilson, ladébandade du ticket démocrate James M. Cox-Franklin D.
Roosevelt face au républicain Warren G. Harding-Calvin Coolidge
scellerait la fin de ces espoirs progressistes.

Curieusement, une grande partie de la postérité n’a retenu de
Follett que sa conception du management. Follett est tenue pourl'une
despionnieres du « managementscientifique », une réputation qu’elle
s’estjustement acquise a travers uncycle de conférences sur les « fon-
dations psychologiques » du pouvoir dansles organisations, quelle a
données au milieu des années 1920, alademande du Bureau d’admi-
nistration du personnel (Bureau of Personnel Administration), une
agence de vente de services de conseil et de programmes d’éduca-
tion a des entreprises. La puissance invitante était Henry C. Metcalf,
le méme qui plus tard rassemblerait et éditerait les articles de Follett,
dont «Constructive Conflict», « The Giving of Orders», « Business as
an Integrative Unity » et « Power» (1925), dans un volume intitulé

PAY



212

Dynamic Administration (1942)*. Comment comprendre ce tour-
nant d’une vision incandescente de la démocratie a une activité de
conférence pour des businessmen ? Il faudrait ici rendre compte de
la désillusion qui a frappé toute la génération des progressistes dans
les années 1920, comprendre comment un capitalisme fordien, et
donc consumériste, soutenu par de nouvelles techniques média-
tiques a alors bouleversé la vie quotidienne, montrer comment la
rationalisation du travail par Taylor a été percue comme un progres
pour la démocratie industrielle et politique, pister les croisements
entre professionnalisation du travail social et de I'organisation com-
munautaire et adoption par nombre d’activistes progressistes de la
science des organisations et deladynamique de groupe. Le risque est,
achaque pas, de commettre des anachronismes et de juger les choix
des années 1920 avec des criteres contemporains. On se contentera
ici de recadrer la théorie du pouvoir de Follett par rapport a ses enga-
gements antérieurs — d’insister surla continuité plutot que surla rup-
ture. Follett, dans ses conférences, a revisité a plusieurs reprises la
topique du pouvoir qu’elle avait abordée dans sa critique du plura-
lisme et de la souveraineté (NS, chap. XXIX) ou dans son enquéte sur
les «conditions de validité » du pouvoir et «le probléeme du consen-
tement» (CE, chap. X). Notre hypotheése est qu’il faut lire et interpré-
ter ses écrits postérieurs dans le prolongement de ces deux livres.
Follett se meut désormais dans un nouvel environnement, le secteur
des «relations humaines» en entreprise, alors en pleine croissance.
Ses theses apparaissent comme une alternative aux recherches plus
directives de Frederick W. Taylor et d’Elton Mayo, ou plus tard de
ChesterI. Barnard?. Mais elle n’a pas renonceé a ses convictions: elle
lesatraduites pour qu’elles soient recevables par un nouveau milieu.

C’estdansce cadre qu’elle développele concept de « pouvoir-avec ».
Le probleme de Follett est de penser le pouvoir-avec en phase avec
sa conception de I’«expérience créatrice». Comment instituer une
démocratie industrielle qui réalise la puissance collective d’agir, de
penser et de discuter ensemble des travailleurs, des contremaitres,
desingénieurs, des managers et des propriétaires? « Danslesrelations



sociales, le pouvoir s’auto-développe de fagon centripéte» : il est la
résultante «inévitable » et «1égitime » du processus de vie (CE193). Le
pouvoir-avec est 'accomplissement de la capacité a I'auto-organisa-
tion, al'auto-détermination (CE192) et aI’auto-justification (CE 182).
Follett insiste a plusieurs reprises sur ce point. Elle est animée par
le désir d’éviter toute réification des activités de gestion et de direc-
tion. Le pouvoir-avec est anti-hiérarchique au sens ou il réprouve
les chaines de commandement du pouvoir-sur, imposées d’en haut.
Le self-government (CE 197f1.) est la «seule issue possible» (CE 204)
aux processus de résolution de problemes. Il doit étre un «proces-
sus créatif» (CE 209) qui se fonde sur la dynamique d’intégration
desmomentsd’interaction, d’unification et d’€émergence au cours du
travail d’exploration par des groupes des difficultés auxquelles ils se
confrontent. DansI’héritage delarévolution américaine, et plus avant
du Bill of Rights de 1689, I'idéal d’autogouvernement s’est perpétué
aux Etats-Unis. Il est au coeur du projet progressiste, qui vise a redon-
ner le pouvoir au peuple (the people) — non pas le Peuple a la volonté
souveraine de la Révolution francaise, qui reléverait d’'une forme
de monisme absolutiste, mais un peuple pluriel, dans les termes de
Dewey, le public. On pourrait ici évoquer Mead (1934 : 267) qui parle
del’'universalisation du « principe de self-government » et relie la capa-
cité d’autoréflexion de I’esprit social au pouvoir d'une communauté
d’exercer un controle sur ses propres meeurs, lois et institutions. On
pourrait encore reprendre la préface plus tardive de Dewey (1940,
LWi14:201-223) a la réédition des textes de Thomas Jefferson et I’'ap-
pel au self-government qui traverse son ceuvre politique. Follett n’est
pastréséloignée de cette source d’inspiration. Le processus de groupe
peutaccéder aune forme d’intelligence collective en mettant en place
des procédures d’action coopérative: le pouvoir-avec s’active quand
les membres d’une communauté génerent une volonté collective a
travers des opérations de discussion, d’enquéte et d’expérimentation
collective. Le pouvoir-avec «s’auto-développe» (CE, 227), de méme
que laloi «s’auto-crée depuis les activités quotidiennes» (CE 257).

213



214

Follett oppose doncle pouvoir-avec (ou « pouvoir co-actif») et pou-
voir-sur(ou « pouvoir coercitif») (CE 187). Le pouvoir-avec se joue dans
une action coopérative, qui conduit a un échange, une fécondation
réciproque et une intégration réussie des perspectives entre parte-
nairesetalaformation d’unevolonté, d’une pensée et d’'un sentiment
qui leur soit communs?. Cet effort de synthese permet au groupe de
retrouver prise sur son environnement - ce en quoi Follett voit un ali-
gnement sur la «loi de la situation». En exercant son pouvoir-avec,
le groupe se fait en faconnant son milieu de vie. La relation d’in-
teraction ou de conversation (Auseinandersetzung, au sens de Kurt
Goldstein, 1934/1952: 95) qu’il entretient avec lui-méme et avec ce
milieu redevient harmonieuse. Le probleme du pouvoir-avec n’est pas
celui de ’'adaptation ou de I'ajustement, de I’équilibre entre intéréts,
du compromis ou de I'arbitrage, du rapport de force. Follett reprend
saconceptiondel’intégration de’'expérience pour renverser les hypo-
théses tenues pour allant de soi sur I’'autorité et le commandement.
«Quand différents intéréts se rencontrent, ils n’ont pas besoin de s'op-
poser, mais seulement de se confronterles uns aux autres. La confron-
tation des intéréts peut résulter enl’'un oul’autre de quatre éléments:
1. soumission volontaire d’un camp; 2. conflit et victoire d’'un camp
sur l'autre; 3. compromis; 4. intégration.» (CE 156). Le pouvoir-avec
comme intégration est un processus créatif qui fait découvrir etinven-
ter en méme temps des solutions qui satisfont les différentes parties
prenantes, augmententleur confiance réciproque, leur sens delares-
ponsabilité pour la situation partagée et leur sens de I'engagement
vers des objectifscommuns. « L'intégration peut étre comprise comme
un ajustement qualitatif, le compromis comme un ajustement quan-
titatif. Dans le premier cas se produit un changement dans les idées
etlestendancesaagir, dansle second cas, on n’aqu’un pur marchan-
dage entre des droits de passage opposés.» (CE 163). La conception
du pouvoir-avec est aux antipodes des visions du pouvoir comme
un jeu a somme nulle, ol ce que gagnent les uns est perdu pour les
autres —laversion la plus commune du pouvoir comme domination;
elleestaussi distincte desjeux d’interaction stratégique dont tousles
partenaires sortent gagnants (win-win deal) — si le gain ne va pas de



pair avec un changement de perspective de leur part. Follett déplie
ici Pargument développé dans «La communauté est un processus»
(1919) ot elle opposait le compromis, relevant d’un équilibre quanti-
tatif entre intéréts, désirs et points de vue préétablis, aladynamique
qualitative d’intégration des perspectives, des croyances et des sen-
timents dans une nouvelle totalité. Le pouvoir-avec se fait a travers
une activité d’association, de coopération et de communication qui
«S’entre-tricote continiment avec des valeurs individuelles » et qui
changeles parties quilacomposent tout en reconstruisant la situation
dans son ensemble. La théorie de I’expérience et de I’action, propo-
sée par la psychologie de 1a forme, holiste et fonctionnelle, est appli-
quée alapolitique. Le pouvoir-avec engendre de la capacité collective.

Follett (comme Dewey ou Arendt plus tard) redécouvre le sens que
Cicéron donnait ala potestas in populo : « Cum potestas in populo auc-
toritas in senatu sit. » (« Tandis que le pouvoir réside dans le peuple,
lautorité siége au sénat.») Mais selon Follett, cette autorité du sénat
n’est ni extérieure ni supérieure au pouvoir du peuple: elleen estune
émanation, elle exprime sa volonté collective. Follett refuse de réi-
fier cette volonté collective: c’est la fusion des différents flux de vie
et courants de conscience, sans que leur singularité soit abolie, qui
projette I'intention collective du pouvoir-avec. La dynamique d’uni-
fication et de totalisation du processus de groupe est une «interac-
tion incessante de I'Un et du Multiple » (1919: 582). Les personnes
travaillent ensemble, se rassemblent autour d’une situation problé-
matique, se débrouillent avec, en discutant, enquétant, expérimen-
tant, recherchent des solutions et ce faisant, se donnent un horizon
commun aleurs expériences et actions. Ellesacquierent un pouvoir de
maitriser lasituation et le font parfois en désignant des représentants
ou en convoquant des experts, mais cela ne signifie pas pour autant
qu’elles se démettent de leurs droits et renoncent a leurs libertés pour
s’abandonner a la volonté souveraine d’'un Léviathan. Elles conti-
nuent d’agir ensemble, comme un groupe et en méme temps, elles
restent des individus différents les uns des autres. E Pluribus Unum,
Ex Unum Pluribus. Lindeman (1933: 193) détectait les origines de la

215



216

«théorie intégrationniste de la politique » dans le livre-clef de 1’ere
progressiste, Promise of American Life (1909) de Herbert Croly, lui-
méme débiteur des débats sur le fédéralisme des Founding Fathers.
Il faisaitlelien entre’ontologie pluraliste héritée de James, ladémo-
cratie progressiste défendue par The New Republic et 1a conception
fédéraliste de la démocratie — et ce en dépit du fait que I’héritage
de Jefferson était sans doute mieux défendu par Woodrow Wilson
(1913) que par Croly lui-méme, qui en 1909 plaidait pour la solution
hamiltonienne d’un gouvernement national fort. L'appariement de
James et de Jefferson trouvait sans doute sa meilleure expression
dans la phrase de Follett : « L'expérience créatrice est un développe-
ment fédéraliste.» (« Creative experience is a federalistic growth. »)
(CE 101). Quelles sont les conséquences politiques de cette proposi-
tion? Ou plutdt, comment cette position philosophique se réverbeére-
t-elle danslaconception de I’Etat de Follett ? Quelle forme d’unité-plu-
ralité invente-t-elle pour échapper a I’«univers-bloc» du monisme
et au monde en haillons du pluralisme? A quoi ressemblerait son
nouvel Etat?

UN ETAT COOPERATIF ET FEDERAL :
AU-DELA DU MONISME ET DU PLURALISME

«Regarde, Royce, on te photographie! Je dis: “Maudit soit’absolu!” »,
s’exclamait James en plaisantant, alors que sa fille Peggy tirait deux
photosdesdeuxamisaChocorua, New Hampshire, en septembre 1903
(James, 1920:135). Follett faisait partie de cette génération de jeunes
gens brillants qui avaient suivi les cours de James a 'Université de
Harvard et qui tous excelleront dans leur domaine - si'on veut égre-
ner quelques noms: G. Stanley Hall, George Santayana, W.E.B.Du
Bois, Theodore Roosevelt, Ralph Barton Perry, Morris Raphael Cohen,
C.I. Lewis, Boris Sidis, Mary Whiton Calkins, Gertrude Stein, Horace
Kallen, Alain Locke, Walter Lippmann. Follett était aussi 1'’éléve et
amie d’Anna B. Thompson, une étudiante de Royce, et avait hérité de
ce dernier une forme d’idéalisme. On trouve dans son texte des pro-
positions dialectiques du type: « Chaque homme est I’Etat  chaque



moment, que ce soit dans le labeur quotidien ou dans I'interaction
sociale, et donc I’Etat lui-méme, conduisant la vie de myriade de
membres, s’exprime aussi authentiquement dans son assemblée
supréme que dans le plus humble de ses citoyens.» (NS 12). Chaque
citoyen est I'Etat et ’Etat incarne tous les citoyens. « La grande force
cosmique au cceur del’humanité joue dansle groupe comme son éner-
gie créatrice» (NS 342), ou «rejoindre nos pairs [dans la vie associa-
tive] revient a laisser les vents du Paradis souffler sur nous» et nous
ouvrir aux «forces de la vie» (NS 191)...

Cette aspiration hégélienne a la totalité n’est pas une croyance
dans «I’absolutisme de I’Etat prussien» (NS 267%). Follett se sentait
proche delalecture de Hegel par Thomas H. Green (1895) et Bernard
Bosanquet (1899) (NS 163 et 267%%). Ce dernier, dans The Philosophical
Theory of the State (1899: ix), se proposait déja d’«appliquer les
conceptions de la psychologie récente a la théorie de la coercition
d’Etat et de la Volonté Réelle ou Générale et d’expliciter la relation
de la Philosophie Sociale a la Psychologie Sociologique ». Il achevait
sonlivre, moyennant un commentaire de Rousseau et Hegel, par une
analyse de I’Etat comme exercice de cette volonté générale, ancrée
dansl’organisation de «groupements mentaux et sociaux», et par des
remarques sur les institutions comme «idées éthiques » et le quartier
comme «élément de ’esprit social ». Follett se défendait d’étre une
émule de Rousseau (contre la critique de Laski, 1919a) et de Hegel
(dans une lettre du 31 janvier 1920 a H. A. Overstreet, reproduite in
Cohen, 1971: 167-169, elle hésitait a accepter la proposition d’intro-
duction de Lord Haldane pour I’édition anglaise de The New State, au
prétexte qu’il était un «hégélien affirmé »). Elle écrivait pourtant que
I'expérience démocratique est celle de chaque existence finie se trans-
cendant vers les autres existences et au-dela, vers le Tout. « Ladémo-
cratie est un esprit infiniment englobant. Nous avons un instinct®
pour ladémocratie parce que nous avons un instinct pour la totalité;
etnous n’'atteignons la totalité qu’a travers des relations réciproques,
quis’étendent al’infini. » (NS 157). Le probleme de la démocratie est de
trouver une « forme de gouvernement qui soit appropriée a la nature

217



218

humaine», qui exprime la multiplicité des processus de groupe et qui
«développelavolonté du peuple» (NS159-160). Ladémocratie est plus
qu'une forme de gouvernement: elle est une «force spirituelle » qui,
en associant les personnes, fait advenir la «vie communautaire qui
est la vraie théophanie» (NS 161)! «La Grande Guerre a été le Grand
Appel a ’humanité et '’humanité répond. » Follett parlait encore de
«nouvelle foi» et de « Grande Renaissance ». Outre le vent révolution-
naire qui soufflait en Europe et I’enthousiasme de refonder la poli-
tique qui, malgré les conflits entre pacifistes et bellicistes, régnait
alors au sein du mouvement progressiste, ce sentiment euphorique
chez Follett peut s’expliquer d’une part par son expérience person-
nelle du mouvement des centres civiques, qu’elle avait accompagné
savie d’adulte durant, dont elle était devenue une leader nationale, et
qui, alafaveur de I'effort de guerre, était apparu comme un embryon
de démocratie alternative a la démocratie officielle. Il peut s’expli-
quer d’autre part par le formidable espoir qu'avaient suscité les dis-
cussions autour de la Société des Nations — on en trouve également
un écho chez Dewey, Mead et les autres pragmatistes, et en premier
lieu chez Walter Lippmann, qui était responsable de la recherche au
sein de The Inquiry, le groupe mis en place par Woodrow Wilson en
septembre 1917, a 'origine de la rédaction des Quatorze Points du
Traité de Versailles, avant qu’il ne désavoue la Conférence de Paris
et ne s’y oppose pendant 1’été 1918. La Ligue des Nations, c’était en
quelque sorte la promesse d’une fédération mondiale qui applique
le principe E Pluribus Unum a1’échelle de ’'humanité tout entiere.

Mais le sentiment euphorique de Follett n’était pas seulement
dii aux circonstances. Il était enraciné dans sa conception du pou-
voir. Son «hégélianisme authentique», écrivait-elle, était partagé
par les pluralistes politiques qui avaient renoncé a la «souveraineté
collective» et avaient maintenu une «souveraineté distributive» —
mais a une condition, celle de ne pas réintroduire par la bande, au
nom du pluralisme, la doctrine médiévale des guildes et des corpo-
rations (NS 267). Comment combiner 1'Un et le Multiple (NS 272%)?
Commentdépasser 'antinomie entre monisme et pluralisme? Quelle



voie tracer entre ’Absolu fini de Royce et le monde effiloché de James
(Follett, 1919: 584) ? Follett commence par appeler James a la res-
cousse. «Quand James a découvert que les “toute-forme” [all-form]
et les “chaque-forme” [each-form] ne sont pas incompatibles, il a
découvert le secret du fédéralisme.» (NS 2657). James, dans le livre
posthume, édité par H.Kallen, Some Problems of Philosophy (1911:
chap VII et VIII), posait la question: «La réalité existe-t-elle sur un
mode distributif ou collectif ? Dans la forme des chaque-s et des cha-
cun-s[eaches, everys, anys, eithers] ? Ou seulement dansla forme d’un
tout [all ou whole]?» (Ibid. : 114). Pour Follett, 1a loi de composition
de la conscience est analogue a la loi de composition du groupe. Ce
serait une erreur d’opposer’Un et le Multiple (the One and the Many).
Mais elle procéde différemment de James, pour qui «le monde tient
ensemble de proche en proche [from next to next]» et est «rempli
de visées partielles, d’histoires partielles» «qui courent en parallele
I'une de l'autre » (ibid. : 131). Follett, tout en renongant a la cohésion
forte de I'idéalisme absolu, continue d’aspirer a une uni-totalité en
mouvement al’épreuve de laquelle le « proche en proche » s’ordonne
et se finalise: les visées et les histoires ne courent pas seulement en
parallele, elles se surpassent dans leur «ascension» (NS 266) vers la
réalisation d’une volonté collective. «[Les pluralistes politiques], dis-
ciples avoués de James, ne porteront-ils pas leur apostolat un pas
plus avant? Ne partagent-ils pas avec James le désir d'un monde qui
ne tombe pas en pieces “disjointes” ? N’aspirent-ils pas a “une valeur
plus élevée que cette espéce de réalité distribuée, effilochée et fluente,
dans laquelle nous, étres finis, sommes plongés [a présent]” » (ibid.)
- sous-entendu, dont nous pourrions nous extirper pour accéder a
plus de plénitude?

D’une certaine facon, Follett partageait cette lecture de James
avec Laski, qui s’en inspirait dans sa critique de la théocratie poli-
tique — mais qui ne rejoignait pas Follett et son désir d’unification
(voir «Sovereignty of the State », 1916). Horace Kallen, dans William
James and Henri Bergson (1914 : 22 ou 35), avait mis en avant le carac-
tere démocratique et pluraliste de I'empirisme radical, tout comme,

219



220

du reste, celui du nouveau réalisme d’Edwin Holt. Les positions de
James avaient a vrai dire varié entre les Principles (1890: 1, 226), ou
il affirmait: «Isolement absolu, pluralisme irréductible, telle est la
loi», et Pluralistic Universe (1909 :258-259) ot il décrivait les franges
qui connectent les expériences et les font passer les unes dans les
autres, ou les Essays in Radical Empiricism (1912/2005; et Garreta &
Girel,2005) ouil «replongeait » les « prépositions, copules et conjonc-
tions» dans le courant de conscience. Il y a continuité du courant de
conscience sans que celui-ci ne soit fragmenté et tombe en piéces,
et sans que le «multivers» auquel il nous donne acces soit transfor-
mable en une «uni-totalité ». Les communautés humaines sont ainsi
des processus en flux permanent et si elles sont hétérogenes, en ce
qu’elles ne procédent pas du méme Esprit, delaméme Nature, Culture
ou Histoire, toutes sortes de « connexions » et de « transitions » les font
tenir ensemble, en confluence les unes dans les autres. James parle
de coalescence et de compenetration des états de conscience, ala dif-
férence de «’'empirisme bugaboo» (James, 1909: 326) qui «débite I'ex-
périence en sensations atomistes » (Madelrieux, 2006 ; 2008), inca-
pables de s’unir les unes les autres tant qu’elles n’ont pas été subsu-
mées sous une catégorie ou sous une régle de I’entendement. Follett
avait bien stir lu I'échange a distance entre Royce dans Philosophy
of Loyalty (1908: 315-323), critiquant la vérité selon James et James
dans A Pluralistic Universe (1909: 341) : «La Vérité avec un Grand V
estun “probléme capital”; les vérités en détail sont de “pauvres rési-
dus” [poor scraps], des succes chancelants [crumbling successes]. »
Le monde de I'expérience se fait dans des tenir-ensemble qui s’en-
chainent, se fondent et s’unissent, différemment du type d’«unionde
conflux total » du «chacun dans tout et tout en chacun» du monisme
(James, 1909:358). On asouvent fait le lien entre cette philosophie du
multivers et le sens de la démocratie de James, attaché a la défense
deslibertésindividuelles et hostile a toute forme de nationalisme ou
d’impérialisme (Livingston, 2016 ; Bush, 2017). Pour Follett, il en allait
de méme quand elle insistait sur une communauté faite de multiples
«processus créateurs» (CE231), entrelacés dans desréseaux de coopé-
ration et de communication qui les transforment réciproquement



et qui les intégrent dans la vie collective : malgré son pas de danse
entre monisme et pluralisme, il n’y avait rien de monolithique dans
sa vision de la cité.

Politiquement, Follett était proche d’'une forme de pluralisme poli-
tique (Stears, 2002: 146-152; Smith, 1964). Elle citait les socialistes
de la guilde, Ernest Barker, JohnN. Figgis ou Harold Laski comme
«ouvrantlavoie a une nouvelle conception du politique» (NS 262). Un
Etat pluraliste reconnait I’existence de différents groupes nationaux,
formations culturelles et dénominations religieuses. LAmérique
«n’est pas seulement une nation, mais une nation foisonnante de
nations»,commel’écrivait Walt Whitman dans sa « Préface » au poéme
Feuilles d’herbe (1855%). Mais Follett renversait aussitot I'argument
avecune critique de la perspective pluraliste qui échouait, selon elle,
aréconcilier, selon le voeu de James, le «collectif » et le « distributif».
Le «pluralisme distributif», écrivait-elle, est souvent fasciné par la
doctrine des corporations, auxquelles Gierke ou Maitland accordaient
une «personnalité réelle ». C’était 1a une réponse erronée qui occul-
taitle probleme de «découvrir une espece de fédéralisme quilaissera
les parties vivre pleinement dans le tout, le tout vivre pleinement
dansles parties» (NS 264). Follett affirmait que les pluralistes ont mis
en discussion, avec raison, la question de la pluralité des sources de
contrdle politique et de sanction 1égale, mais qu’il leur manque ce
moment du «processus psychologique» d’interpénétration, d’uni-
fication et d’émergence, bref d’intégration par ot une véritable sou-
veraineté est créée. La «nouvelle psychologie», qui rendait compte
des processus de groupe, était donc ce qui permettrait de refonder la
politique — sans pour autant perdre le sens de la nouveauté (novelty) si
cheraJames —, et permettait de tracer une voie mélioriste entre opti-
misme et pessimisme. Follett était du coté de James: nos expériences
et nos actions prennent place dans un plurivers inachevé et indéter-
miné. En méme temps, le nouvel Etat, en tant que self-government,
ne serait rien sans cette puissance d’agir d’'une volonté collective,
devenue consciente d’elle-méme et nourrie des réseaux entrelacés,

221



222

les uns avec les autres, des individus et des groupes. Ce nouvel Etat
conservait une aura discretement hégélienne.

Follett prenait alors pour cible spécifique la théorie de la sou-
veraineté de Léon Duguit (NS 273-282%). Sans doute Duguit était-il
conscientde cetteinterdépendance sociale qui fait que «noussommes
membres 1’'un de I'autre» (Laski, 1921: xvii) et qui est au fondement
du code moral et du code légal. L'Etat doit émaner de la «solidarité
sociale» et contribuer a sa réalisation par la satisfaction de «besoins
sociaux» : il n’est rien sans cette assise. Follett critiquait le déni par
Duguitdelaréalité dela « personnalité » de I’Etat au nom de son posi-
tivisme juridique et son refus de 1'idée de «souveraineté » qui « vou-
draitdirelavolontéirresponsable etillimitée de ceux quil’exercent»,
alors méme qu’ils sont bridés par leur soumission a la régle de droit
etdela, alasolidarité sociale®. Sa critique d’'une métaphysique poli-
tique était sans doute fondée pour I'Etat actuel et rejoignait les théses
des pluralistes comme des pragmatistes. Mais, pour Follett, lavolonté
collective était une réalité, non pas comme quelque chose de trans-
cendant, antérieur et extérieur aux membres de lacommunauté, mais
comme une dynamique téléologique sans cesse recréée a travers les
syntheses de la vie collective. Et c’est 1a aussi que se fondait la souve-
raineté de I’Etat, qui n’était pas celle de Bodin - «la puissance abso-
lue et perpétuelle d'une République » —, mais qui incarnait et expri-
mait le pouvoir du peuple en exercice. A la place de la justification
quasi-théologique de la raison d’Etat, Follett refondait 'autorité et la
légitimité du droit et du pouvoir dans sa psychologie sociale.

La question de comment diviser et décentraliser la souveraineté
n’a alors plus de sens pour Follett. Comment pourrait-on démem-
brer le pouvoir? A la différence du raisonnement libéral, qui se pro-
pose de mettre en place un systeme de séparation, d’équilibrage et
de contrdle entre centres de pouvoir, Follett, qui dans sa thése avait
proposé une fusion des pouvoirs exécutif et 1égislatif, maintenait que
I'Un, s’il ne vient pas avant le Multiple et s’il ne se tient pas au-dessus
du Multiple, lui est co-constitutif. La méme «force vitale», qui unit



le groupe et le «groupe de groupe» que 'on appelle ’Etat, engendre
une volonté collective, une et indivisible, et pourtant plurielle et dis-
tribuée. La «myriade de différences» (NS 286) du Multiple se fond en
untoutsans perdre sa qualité de pluralité. La conception deladémo-
cratie participative de Follett, élargie du lieu de résidence au lieu de
travail, est sous-tendue par cette ontologie politique. L'intégration
progressive des groupes territoriaux et professionnels, capables de
déceler, diagnostiquer et résoudre des problémes sociaux, proches de
lavie des gens, et capables de batir une architecture de regles légales
et d’institutions politiques, qui reste ancrée dans ce processus d’in-
tégration, est ce qui fait I’Etat. Dans cette perspective, le projet fonc-
tionnaliste d’un «Etat-service» au lieu d’un «Etat-souverain» (NS
294) transforme le sens de I’Etat: il est «créé » pour les «services effec-
tifs» qu’il fournit «a ses membres et a la communauté mondiale » et
«testé» sur ce critére. Mais pas question de faire de cet Etat la résul-
tante de conflits et de compromis d’intéréts entre groupements ter-
ritoriaux et professionnels (NS, chap. XXXIII). Contre une théorie de
la représentation corporatiste, Follett rappelle que I'«individu réel
[true] » est'unité politique a prendre en compte. Encore une fois, non
pas'individu abstrait du droit naturel ou de la théorie économique,
mais la personne concrete, qui «appartient », participe et se réfere a
de nombreux processus de groupe concrets et développe de multiples
loyautés —une proposition congruente avec les sociologies contempo-
raines de Cooley, Mead, Park ou Thomas. « Lessence deladémocratie
est 'expression de chaque humain dans sa nature multiple» : 1a per-
sonne concréete n’est pas enfermeée dans tel ou tel groupe, elle est «un
lien vivant d’un groupe vivant», «elle n’estjamais enchassée dansles
maillages [embedded in the meshes]» (NS 295) d’un «réseau de rela-
tions» (NS7o0u128), elle est un champ de potentialités de développe-
ment de processus vitaux. Follett est proche d’une conception asso-
ciationniste ou coopérativiste de la vie civique et politique, comme
«source vivante » du pouvoir-avec dansl’action conjointe. Démocratie
signifie «construction coopérative » (CE 226) et la matrice philoso-
phique de la croyance dans le fédéralisme est le « principe de com-
position» de James, «a reconnaitre et incarner dans nos méthodes

223



224

politiques» (NS 297). Celui-ci doit étre opérant dans la vie des petits
groupes primaires, dans 1’édification d’'une organisation étatique et
dans la formation d’'une communauté mondiale — dont la Société
des nations serait une prémisse. « Nous, chaque femme et chaque
homme, aujourd’hui, devons créer d’abord nos petits groupes, puis,
par composition avec les autres groupes, remonter d’étape en étape,
jusqualapparition de I’Etat fédéral » (NS 265) et, de 1, a1’« Etat mon-
dial» (NS 344).

Ceprincipe de composition se décline en deux lois fondamentales
delapolitique de groupes. Selon une loi d’interpénétration, opposée
al’amalgame des gens dans une foule (NS 23, 35), la véritable souve-
raineté est engendrée dans le processus de groupe, résultant de I'in-
terpénétration des expériences et des actions de ses membres (NS
296, 318). Selon une loi des multiples, opposée a la réification libé-
rale des individus, les personnes, avec leurs personnalités, inté-
réts, croyances, droits et obligations, sont partie prenante de mul-
tiples processus de groupe (NS 296). A I'encontre des tentatives de
division et de distribution de la souveraineté, Follett veut unifier et
intégrer les groupes et les Etats. Il n’y a pas de division de la sou-
veraineté entre le gouvernement fédéral et les Etats fédérés. «Les
Etats-Unis n’ignorent pas les Etats, ils ne les équilibrent pas ni ne
les transcendent, mais ils sont les Etats dans leur capacité unifiée. »
(NS 299). Une fois encore, vouloir fractionner le pouvoir serait une
facon négative dele penser, aulieu d’en prendre en compte les poten-
tialités. Le gouvernement fédéral incarne cette capacité collective
du pouvoir-avec, qui s’auto-fonde et qui s’auto-développe (Follett,
1925/1942: 89). L’agir ensemble integre par réaction circulaire le tout
et les parties en faisant du tout une partie des parties. Ce qui est vrai
pour le monde de la politique est vrai pour le monde de I’entreprise.
«Nombre d’écrivains sur le gouvernement disent que le pouvoir de
I’Etat devrait étre divisé entre différents groupes, ou transféré d’'un
groupe al’autre ou accordé a des nations plus petites. Par conséquent,
il est paru naturel pour beaucoup d’économistes d’écrire que dans ce
qu’ils appellent la “démocratie industrielle”, le pouvoir actuellement



détenu par les propriétaires et les dirigeants devrait étre partagé par
les travailleurs. » (Ibid., 89). Mais la encore, selon Follett, le « partage
du pouvoir» n’est pas affaire de concession de droits, de représenta-
tion des gouvernés, de consentement aux décisions ou de compro-
mis d’intéréts, mais d’«autorité fonctionnelle » et de « responsabilité
plurielle». Le pouvoir ne se donne ni ne se prend, ne se négocie ni ne
se divise: il se crée a travers une méthode de discussion et de coopé-
ration, d’intégration des expériences et des connaissances, d’engen-
drement de méthodes et d’objectifs communs. Et le pouvoir se fait
sur une base territoriale (quartier) et fonctionnelle (entreprise) (en
déphasage avec Laski (1919b: 570), qui ne retient qu'une coordination
fonctionnelle), encore que I'articulation entre les deux principes de
fédération ne soit pas explicitée par Follett.

«L’Etat n’accumule de pouvoir moral qu’a travers l’activité spiri-
tuelle de ses citoyens. Iln’y a pas d’Etat sinon & travers moi. Lintense
opposition de James aux idéalistes a pour raison leur affirmation que
I’absolu est, a toujours €t€ et sera a jamais. La contribution du prag-
matisme est que nous devons élaborer [work out] I’'absolu. Vous vous
enivrez, clame James!L'absolu n’est réel que pour autant que vous le
faites réel, et faites advenir toutes ses potentialités sous une forme
concrete, tangible. De laméme facon, nous n’avons pas d’Etat jusqu’a
cequenousle fassions. Tel est 'enseignement de la nouvelle psycho-
logie. » (NS 334). Les citoyens se font citoyens en faisant’Etat dans la
dynamique incessante des interrelations entre eux, entre eux et les
situations auxquellesils se confrontent et entre eux et les problémes
dont ils discutent. Cet Etat n’est pas un absolu - en quoi Follett, sui-
vant James, rejoint les nombreuses critiques de la souveraineté de
I’Etat par Bourne, Laski, ou Dewey qui, avant Le public et ses problémes
(1927), avait remis en cause le «dogme de la souveraineté de ’Etat»
(Dewey, 1920: 202). La totalité que nous appelons I’Etat est faite par
lesactions humaines. LEtat est un ensemble émergent d’institutions
qui ne devraientjamais s'émanciper du monde immanent dont elles
sont la créature. Les machines partisanes et les bureaucraties gou-
vernementales dénaturent cet enracinement de la politique dans la

225



226

société. Follett, par sa critique de I’expertise et de la représentation,
se défait de la réification de I’Etat et de I'illusion de sa nécessité et de
son universalité. Elle accomplit une opération analogue a celled’'une
théologie progressiste qui renoncerait a 'omnipotence et 'omni-
science de Dieu pour le faire naitre des actes des humains. « Nous
sommes progressistes en politique comme la nouvelle école de philo-
sophie I’est en religion : de méme qu’ils disent que ce n’est pas seule-
ment par la priére et la communion que nous ne faisons qu'un avec
Dieu, mais en accomplissant les actions de Dieu a tout moment, de
méme ne faisons nous qu’un avec I’Etat en actualisant I'Etat latent &
chaque instant dans nos vies. De méme que Dieu n’apparait qu’a tra-
vers nous, de méme I’Etat ne se rend-il visible qu’a travers ’homme
politique. » (NS 335). Nous devons faire’Etat, nous sommes ’Etat. « La
citoyenneté n’est pas un privilege, un droit ou un devoir, mais une acti-
vité qui doit étre sans cesse exercée. » Cette vision de la citoyenneté,
enracinée dansla«vieactuelle » (Duguit cité dans NS 278), émergente
denosancrages dansles milieux et les réseaux de vie collective, estce
qui soutient un «véritable Etat» (true: NS 245, 303, 344, ou real: NS
253,286, ougenuine: NS 324). L'Etat ne crée pas le pouvoir, ne le coor-
donne pas, ne le controdle pas, ne le représente pas — Follett critique
de ce point de vue la «représentation fonctionnelle » de G. D.H. Cole
(1917 et 1920, commenté in CE 243-250). L'Etat ne fait que reconnaitre
une énergie créatrice qui fuse de la participation directe des citoyens,
eux-mémes animés par la «volonté de vouloir la volonté commune »
(the will to will the common will: NS 49) — et sans doute une volonté
d’y croire (James, 1896). Follett est incroyablement radicale au point
que I'on se demande par moments comment mettre en pratique ce
refus de toute organisation, distribution ou délégation du pouvoir.
Elle qualifie pourtant, dans The New State, cette « nouvelle politique »
de «politique pratique» (practical politics), destinée a maintenir et
perpétuer lesidéauxjeffersoniens d’auto-détermination a travers I'au-
to-gouvernementetl’auto-législation. Maisla chose se comprend:la
reconstruction philosophique de Follett, si élaborée soit-elle, est aussi
pour elle une facon de penser I’expérience des centres sociaux, qui
s’était intensifiée pendant la guerre et qui continuait de faire vivre



I’espritdes town meetings. Le pragmatisme de Follett n’était pas seule-
mentun pragmatisme dansleslivres, c’était aussi, et avant tout, pour
paraphraser Roscoe Pound, un pragmatisme dans l’action.

Il faudra, danscette ligne, ailleurs, reprendre la critique sévére par
Follettdelareprésentation et del’expertise qui découle de sa concep-
tion du pouvoir-avec et examiner sa conception d’un «droit auto-créa-
teur»etd’une «jurisprudence pragmatique », proche du réalismejuri-
dique.Ilfaudratenter de cernerlelien entre ses positions théoriques,
sa réflexion sur ses propres expériences d’activiste et de profession-
nelle et la description des cas concrets qui parsément son travail, et
ce que feront par la suite un certain nombre d’activistes en travail
social ou organisation communautaire de leur lecture de Dewey et
Follett. Enfin, il faudra mieux comprendre comment elle a basculé
de cette phase de défense d’une conception radicale de la démocra-
tie a la derniére phase de sa vie, du milieu des années 1920 a sa dis-
parition en 1933, dédiée a donner des conférences sur la psychologie
dumanagement et sur la rationalisation du travail. Mais la contribu-
tion de Follett a une politique pragmatiste ne doit plus étre ignorée.

227



228

BIBLIOGRAPHIE

ADDAMS Jane (1902), Democracy and Social Ethics, New York, Macmillan.

ADDAMS Jane (1907), Newer Ideals of Peace, New York, Macmillan.

ALLPORT Gordon W. (1923), « The Leipzig Congress of Psychology », The American
Journal of Psychology, 34, 4, p. 612-615.

ALLPORT Gordon W. (1924), «Review of Creative Experience», Journal of
Abnormal and Social Psychology, 19, p. 426-428.

BENDER Thomas (1978), Community and Social Change in America, Baltimore et
Londres, The Johns Hopkins University Press.

BOSANQUET Bernard (1899), The Philosophical Theory of the State, Londres et
New York, Macmillan.

BOSANQUET Bernard (1919), «Review of The New State», Mind, p. 370-371.

BURNS Cecil Delisle (1923), The Contact Between Minds : A Metaphysical
Hypothesis, Londres, Macmillan.

BUSH Stephen S. (2017), William James on Democratic Individuality, Cambridge,
Cambridge University Press.

CABOT Ella Lyman (1907), Everyday Ethics, New York, H. Holt and Company.

COHEN Avrum 1. (1971), Mary Parker Follett : Spokesman for Democracy,
Philosopher for Social Group Work, 1918-1933, Ph.D. Tulane University.

COLE George Douglas Howard(1917), Self-Government in Industry, Londres,
G. Bell.

COLE George Douglas Howard (1920), Social Theory, New York, Frederick A.
Stokes Company.

COOLEY Charles H. (1902), Human Nature and the Social Order, New York,
Charles Scribner’s Sons.

COOLEY Charles H. (1909), Social Organization : A Study of the Larger Mind, New
York, Charles Scribner’s Sons.

CROLY Herbert (1909), Promise of American Life, New York, Macmillan.

DEWEY John (1896), « The Reflex Arc Concept in Psychology », Psychological
Review, 3, p. 357-370.

DEWEY John (1902), «Interpretation of Savage Mind », Psychological Review, 9,
p. 217-230.

DEWEY John (1915), German Philosophy and Politics, New York, Henry Holt.

DEWEY John (1916), Democracy and Education, New York, Macmillan.

DEWEY John (1920/2014), Reconstruction en philosophie, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1923-1924), «Social Institutions and the Study of Morals», Middle
Works, vol. 15, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University
Press, p. 230-373.

DEWEY John (1927/2010), Le public et ses problemes, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1939/1977), «Creative Democracy: The Task Before Us», Later
Works (1925-1953), vol. 14, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.



DEWEY John (1940), « Presenting Thomas Jefferson », Later Works (1925-1953),
vol. 14, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press,
p.201-223.

DEWEY John & Arthur F. BENTLEY (1949/1989), Knowing and the Known, in Later
Worlks 1925-1953, vol. 16, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, University of Illinois
Press.

DEWEY John & Horace Meyer KALLEN (1941), The Bertrand Russell Case, New
York, The Viking Press.

DEWEY John & James Hayden TUFTS (1908/1932), Ethics, New York, H. Holt and
Company.

DORRIEN Gary (2009), Social Ethics in the Making : Interpreting an American
Tradition, Malden, MA, Oxford, Wiley-Blackwell.

DRIESCH Hans (1909/1921), La philosophie de l'organisme, Paris, Marcel Riviere.

DUGUIT Léon (1921), Law in the Modern State, Londres, George Allen & Unwin.

DUGUIT Léon (1922), Souveraineté et liberté : Lecons faites a I’'Université Colombia
(New York) en 1920-1921, Paris, Alcan.

DUGUIT Léon (1923/2008), Le pragmatisme juridique. Conférences prononcées a
Madrid, Lisbonne & Coimbra 1923, S. Gilbert (ed.), Paris, La Mémoire du droit.

ELLWOOD Charles A. (1919), «Review of The New State», American Journal of
Sociology, 25,1, p. 97-99.

EMMET Dorothy (1932), Whitehead’s Philosophy of Organism, Londres,
Macmillan.

EMMET Dorothy (1953-54), « The Concept of Power : The Presidential Address »,
Proceedings of the Aristotelian Society, New Series, 54, p. 1-26.

FARIS Ellsworth (1937), The Nature of Human Nature and Other Essays in Social
Psychology, New York et Londres, McGraw-Hill Book Company.

FOLLETT Mary P. (1896), The Speaker of the House of Representatives, New York,
Longmans, Green.

FOLLETT Mary P. (1912), «Report of the East Boston Centre by Committee
on Extended Use of School Buildings 1911-1912», Bulletin : The Women’s
Municipal League of Boston, May, p. 5-12.

FOLLETT Mary P. (1918), The New State : Group Organisation, the Solution of
Popular Government, New York, Longmans, Green and Co (NS) (nouvelle
édition, Philadelphie, Pennsylvania University Press, 1998).

FOLLETT Mary P. (1919), « Community is a Process», The Philosophical Review, 28,
6, p. 576-588.

FOLLETT Mary P. (1924), Creative Experience, New York, Longmans, Green and
Co (CE).

FOLLETT Mary P. (1925/1942), « Power », in Dynamic Administration : The
Collected Papers of Mary Parker Follett, H.C. Metcalf & L. Urwick (eds), New
York, Harper & Row, p. 72-95.

229



230

FOLLETT Mary P. (1942), Dynamic Administration : The Collected Papers of Mary
Parker Follett, H.C. Metcalf & L. Urwick (eds), New York, Harper & Brothers
Publishers.

FOUILLEE Alfred (1879), « Lhistoire naturelle des sociétés humaines ou
animales», Revue des Deux Mondes, 3¢ période, vol. 34, p. 370-405.

GARRETA Guillaume & Mathias GIREL (1912/2005), « Empirisme, version
radicale», in W. James, Essais dempirisme radical, Marseille, Agone, p. 7-32.

GIREL Mathias (2006), «Relations internes et relations spatiales: James, Bradley
et Green», Archives de philosophie, 69, 3, p. 395-414.

GOLDSTEIN Kurt (1934/1952), La structure de l'organisme, Paris, Gallimard.

GREEN T. H. (1895), Lectures on the Principles of Political Obligation, Londres,
Longmans, Green, and Co.

GREENGARTEN 1. M. (1981), Thomas Hill Green and the Development of Liberal-
Democratic Thought, Toronto, University of Toronto Press.

HALDANE Viscount (1920), «Introduction» a M. P.Follett, The New State, New
York, Longmans, Green and Co, p. V-XXv.

HALDANE Viscount (1926), Human Experience: A Study of Its Structure, New
York, E.P. Dutton & Co.

HAYDON Eustace A. (1919), « The Theological Trend of Pragmatism», The
American Journal of Theology, 23, 4, p. 401-416.

HOBHOUSE Leonard T. (1918), The Metaphysical Theory of the State, Londres,
George Allen & Unwin et New York, Macmillan.

HoLT Edwin B. (1914), The Concept of Consciousness, Londres, George Allen et
New York, Macmillan.

HoLT Edwin B. (1915), The Freudian Wish and Its Place in Ethics, New YorK,
Henry Holt.

HoLT Edwin B. (1931), Animal Drive and the Learning Process : An Essay Toward
Radical Empiricism, New York, Henry Holt.

HoLT Edwin B., PERRY Ralph B., MARVIN Walter T., MONTAGUE WilliamP.,
PITKIN Walter B. & Edward G. SPAULDING (1912), The New Realism :
Cooperative Studies in Philosophy, New York, Macmillan.

JAMES William (1890), Principles of Psychology, Londres, Macmillan and Co, 2 vol.

JAMES William (1902), The Varieties of Religious Experience: A Study in Human
Nature, Londres et Bombay, Longmans, Green & Co.

JAMES William (1909), A Pluralistic Universe: Hibbert Lectures at Manchester
College on the Present Situation in Philosophy, New York, Longmans, Green
and Co.

JAMES William (1911), Some Problems of Philosophy : A Beginning of an
Introduction to Philosophy, Londres, Longmans, Green, and Co.

JAMES William (1912), Essays in Radical Empiricism, New York, Longmans, Green
and Co.

JAMES Henvry (fils) (ed.) (1920), The Letters of William James, vol. 11, Boston, The
Atlantic Monthly Press.



KAAG John J. (2008), « Women and Forgotten Movements in American
Philosophy: The Work of Ella Lyman Cabot and Mary Parker», Transactions of
the Charles S. Peirce Society, 44, 1, p. 134-157.

KAAG John J. (2011), Idealism, Pragmatism, and Feminism : The Philosophy of Ella
Lyman Cabot, Lanham, Rowman & Littlefield Pub.

KALLEN Horace M. (1914), William James and Henri Bergson : A Study in
Contrasting Theories of Life, Chicago, The University of Chicago Press.

KALLEN Horace (1915), « Democracy versus the Melting-Pot: A Study of American
Nationality: Part I», The Nation, Feb. 18, p. 190-194 et «Part II», Feb. 25, p. 217-
220.

KARPF Fay Berger (1932), American Social Psychology, New York et Londres,
McGraw-Hill Book Company.

KOFFKA Kurt (1922), « Perception, An Introduction to the Gestalt-Theorie», The
Psychological Bulletin, October, 19, 10, p. 531-585.

KOFFKA Kurt (1924), The Growth of the Mind : An Introduction to Child Psychology,
Londres, K.Paul, Trench, Trubner & Co, New York, Harcourt, Brace & Co.

KOHLER Wolfgang (1929), Gestalt Psychology, New York, H. Liveright.

KLOPPENBERG James T. (1986), Uncertain Victory: Social Democracy and
Progressivism in European and American Thought, 1870-1920, Oxford, Oxford
University Press.

KUKLICK Bruce (1979), The Rise of American Philosophy : Cambridge,
Massachusetts 1860-1930, New Haven, Yale University Press.

KROPOTKINE Pierre (1906), L’Entraide : Un facteur de I'évolution, trad.
L.Guieysse-Bréal, Paris, Hachette.

LASKI Harold J. (1916), « The Sovereignty of the State », Journal of Philosophy, 13,

4, p. 85-97.

LASKI Harold J. (1919a), «Review of The New State», New Republic, 8 février 1919,
p. 61-62.

LASKI Harold J. (1919b), « The Pluralistic State», The Philosophical Review, 28, 6,
p. S62-575.

LASKI Harold J. (1919¢), «Note: A Reply to Walter Lippmann’s Review of Laski’s
Authority », 31 mai, p. 149-150.

LASKI Harold J. (1921), The Foundations of Sovereignty, and Other Essays, New
York, Harcourt, Brace and Company.

LASKI Harold J. (1932), «La conception de I’Etat de Léon Duguit», Archives de
philosophie du droit et de sociologie juridique, p. 121-134.

LINDEMAN Eduard C. (1921), The Community : An Introduction to the Study of
Community Leadership and Organization, New York, Association Press.

LINDEMAN Eduard C. (1924), Social Discovery : An Approach to the Study of
Functional Groups, New York, Republic Publishing.

LINDEMAN Eduard C. (1933), Social Education, New York, New Republic.

LIPPMANN Walter, (1919), «Review of Laski’s Authority in the Modern State», The
New Republic, 31 Mai, p. 149.

231



232

LIVINGSTON Alexander (2016), Damn Great Empires! William James and the
Politics of Pragmatism, New York, Oxford University Press.

MACIVER Robert (1917), Community : A Sociological Study, Londres, Macmillan.

MADELRIEUX Stéphane (2006), «Pluralisme anglais et pluralisme américain:
Bertrand Russell et William James», Archives de philosophie, 69, 3, p. 375-393.

MADELRIEUX Stéphane (2008), William James. Lattitude empiriste, Paris, Presses
Universitaires de France.

MALON Benoit (1885/2007), La morale sociale. Morale socialiste et politique
réformiste, Lormont, Le Bord de I'Eau.

MANSBRIDGE Jane (1993), « Feminism and Democratic Community», Nomos, 35,
p. 339-395.

MAURICE Frederick D. (1872), Social Morality : Twenty-One Lectures Delivered in
the University of Cambridge, Cambridge, Cambridge University Press.

MAUSS Marcel (1923-24), «Essai sur le don», Lannée sociologique, seconde série,
tome I.

MEAD George H. (1903), « The Definition of the Psychical », Decennial
Publications of the University of Chicago, First Series, vol.III, Chicago, The
University of Chicago Press, p. 77-112.

MEAD George H. (1909), «Social Psychology as Counterpart to Physiological
Psychology », Psychological Bulletin, 6, p. 401-408.

MEAD George H. (1913), «The Social Self», Journal of Philosophy, Psychology and
Scientific Methods, 10, p. 374-380.

MEAD George H. (1930), «Cooley’s Contribution to American Social Thought »,
American Journal of Sociology, 35, 5, p. 693-706.

MEAD George H. (1934/2015), Mind, Self, and Society, Chicago, University of
Chicago Press.

MORRIS Charles W. (1927), « The Total-Situation Theory of Ethics », International
Journal of Ethics 37, p. 258-268.

OVERSTREET Harry A. (1914), «God as the Common Will», Hibbert Journal, 13, 1,
p. 155-174.

PEIRCE Charles S. (1878), «How to Make our Ideas Clear », Popular Science
Monthly, janvier, vol. XII, p. 286-302.

POTTS David B. (1965), «Social Ethics at Harvard, 1881-1931», in Paul Buck (ed.),
Social Sciences at Harvard, 1860-1920, Cambridge, Harvard University Press.

ROSENTHAL Victor & Yves-MarieVISETTI (2003), Kéhler, Paris, Les Belles Lettres.

ROYCE Josiah (1895), The Religious Aspect of Philosophy : A Critique of the Bases of
Conduct and of Faith, Boston et New York, Houghton Mifflin Company.

ROYCE Josiah (1901), The World and the Individual, New York, The Macmillan
Company, vol. 1: The Four Historical Conceptions of Being, vol. 2: Nature,
Man, and the Moral Order.

ROYCE Josiah (1908), The Philosophy of Loyalty, New York, H. Holt and Company.

ROYCE Josiah (1912), The Sources of Religious Insight, New York, Charles
Scribner’s Sons.



SHEFFIELD Ada E. (1923), « What is the Case Worker Really Doing?», The Journal
of Social Forces, 1, 4, p. 362-366.

SMALL Albion (1902), « The Significance of Sociology for Ethics», in The
Decennial Publications of the University of Chicago, vol. IV, Chicago, The
University of Chicago Press, p. 113-149.

SMALL Albion (1909), The Cameralists, New York, Burt Franklin.

SMITH David G. (1964), « Pragmatism and the Group Theory of Politics», The
American Political Science Review, 58, 3, p. 600-610.

SMUTS Jan (1926), Holism and Evolution, Londres, Macmillan.

STEARS Marc (2002), Progressives, Pluralists and the Problems of the State,
Oxford, Oxford University Press.

TEAD Ordway & Henry C. METCALF (1920), Personnel Administration : Its
Principles and Practice, New York, McGraw-Hill Book Company.

THOMAS William I. & Florian ZNANIECKI (1919/1998), Le paysan polonais, Paris,
Nathan.

THOMPSON Anna Boyton (1895/2009), The Unity of Fichte’s Doctrine Knowledge,
Ithaca, Cornell University Library.

TOLMAN Edward C. (1932), Purposive Behavior in Animals and Men, New YorK,
Century.

TONN Joan C. (2003), Mary P. Follett : Creating Democracy, Transforming
Management, New Haven, CT, Yale University Press.

THRASHER Frederic M. (1927), The Gang. A Study of 1,313 Gangs in Chicago,
Chicago, The University of Chicago Press.

THRASHER Frederic M. (1928), « The Study of the Total Situation», The Journal of

Educational Sociology, 1, 8, p. 477-490.

WALLAS Graham (1916), The Great Society, New York, The Macmillan Company.

WARD Lester F. (1898), Outlines of Sociology, New York, The Macmillan Company.

WHITE Morton (1943), The Origin of Dewey’s Instrumentalism, New York,
Columbia University Press.

WHITEHEAD Alfred N. (1925), Science and the Modern World : Lowell Lectures,
New York, The Macmillan Co.

WHITEHEAD Alfred N. (1929/1995), Proces et réalité. Essais de cosmologie, Paris,
Gallimard.

WHITMAN Walt (1855), Leaves of Grass, Brooklyn, NY, W. Whitman.

WILSON Woodrow (1913), The New Freedom : A Call for the Emancipation of the
Generous Energies of a People, Garden City, NY et Toronto, Doubleday, Page
and Company.

WooD Arthur E. (1926), « The Social Philosophy of Mary P. Follett», Journal of
Social Forces, 4, p. 759-769.

ZIEGLER Theobald (1891), Die Soziale Frage: Eine Sittliche Frage, Strasbourg
(5¢édition 1895).

233



234

NOTES

1 Elle est par exemple absente de la
Pragmatism Cybrary, mise en place
par John Shook: [pragmatism.org/
index.htm].

2 Lacatégorie de «pouvoir-avec»

a été reprise par le mouvement
féministe. On peut la mettre en
regard de la définition par Hannah
Arendt de «la capacité humaine

non seulement d’agir, mais d’agir

de concert» (1969: 44), pensée
comme une forme de pouvoir sans
violence ou sans domination. Jane
Mansbridge (1993) est 'une des rares
qui identifie clairement Follett dans
cette généalogie féministe, avec

son concept de « pouvoir-avec» par
«intégration» comme «persuasion
fondée sur des intéréts communs ».
Elle avait été précédée par Dorothy
Emmet (1953), qui avait suivi les cours
de Whitehead en 1928-30 a Radcliffe
College et écrit en 1932 un livre

sur sa philosophie de I'organisme.
Follett peut étre tenue pour une des
théoriciennes les plus puissantes de
I'empowerment, et pourtant parmi les
moins citées.

3 Holt a formé Edward C. Tolman
qui a lui-méme étudié avec James
et Hugo Miinsterberg, mais disait
également beaucoup devoir a
Koffka et Lewin. Il a développé un
behaviorisme intentionnel (1932). 11
était proche de Robert Yerkes qui,
outre son soutien a I'eugénisme,
était un pionnier de la recherche
sur les conduites intelligentes et
sociales chez les primates, et de Ralph

Barton Perry, qui éditera les Essays in
Radical Empiricism de James (1912).
Holt et Perry ainsi que W.T. Marvin,
W.P. Montague, W. B. Pitkin et

E.G. Spaulding ont cosigné le
manifeste du «nouveau réalisme» :
The New Realism : Cooperative Studies
in Philosophy, New York, Macmillan,
1912 - la version du coopérativisme
vue depuis Harvard. Follett admirait
Holt. Elle avait acces a ses manuscrits
non-publiés (CE 54 et 59, sur le
«réflexe circulaire »). Autant qu'aux
visions novatrices des psychologues
de la forme (pour une présentation:
Rosenthal & Visetti, 2003), elle se
sentait débitrice a ses conceptions
du processus organisationnel, de
I’expérience intentionnelle et du
désir intégré (CE 115) ainsi qu’a ses
tentatives de fonder une nouvelle
éthique. Elle lui aurait envoyé une
copie de « Community is a Process »,
en signe de reconnaissance (Tonn,
2003: 318).

4 Le concept de Gestalt apparait
quarante fois dans Creative
Experience. Le chapitre V lui

est consacré. Son ami Eduard C.
Lindeman, qui relit le manuscrit du
livre, écrit a Follett: «Ma chambre
était tellement ensanglantée hier soir
que j’ai eu du mal a me coucher. J’ai
massacré 23 Gestalts!» (Tonn, 2003:
356). Follett a lu le long texte sur la
perception de Kurt Koffka, traduit
dans The Psychological Bulletin en
1922. Elle mentionne les expériences
de Wolfgang Kohler avec des poules
et des chimpanzés. Elle remercie



GordonW. Allport, qui lui a donné

a lire le manuscrit de son compte-
rendu de «The Leipzig Congress

of Psychology » (1923) et a échangé
une correspondance avec elle (CE
92). Allport, étudiant a Harvard
depuis 1915, puis instructeur en

1924 avec un cours sur les aspects
psychologiques et sociaux de la
personnalité, avait suivi le dernier
cours de Miinsterberg et grace a une
Sheldon Traveling Fellowship, il avait
étudié la psychologie de la Gestalt a
Berlin et Hambourg. Follett marque
cependant sa différence par rapport
aux Gestaltistes en disant que leur
attention focalisée sur les qualités
d’«unicité et surplus [moreness]»
«décourage I'intérét pour la fabrique
du tout» (CE 103). La configuration
perceptive est fondée sur la proximité
et la ressemblance des percepts et sur
la cloture et la simplicité des figures
qu’ils combinent. Mais la lecture

en termes de «lois d’organisation »
(Allport, 1923) de la psychologie de la
Gestalt vaut selon Wertheimer autant
pour la saisie de formes perceptives
que pour la résolution de situations
problématiques.

5 Follett doit avoir emprunté cette
notion a Holt (1915: 99) qui parle de
«situation totale comprenant a la fois
l'organisme et l'environnement ». Sans
rentrer dans les détails, cette notion
avait déja été utilisée par Elton Mayo,
avant qu’il n’arrivat en 1926 a Harvard,
d’ou il ménera son enquéte sur les
Hawthorne Works. 11 avait intitulé
une conférence «Total Situation in
Health and Psychoneurosis» (mai
1923) : il pronera par la suite une

«psychologie de la situation totale »,
au fondement d’une «psychologie

du management». Mais on croise
aussi cette notion a 'occasion sous

la plume de Dewey ou de James, par
exemple dans les Varieties of Religious
Experience (James, 1902: 120), a
propos des «ames souffrantes» :
«Plus le patinage est joyeux, plus le
soleil est chaud et étincelant, le jour
durant, et les feux de joie écarlates,

la nuit tombée, plus poignante se

fait la tristesse dans laquelle se

donne le sens de la situation totale. »
Frederic M. Thrasher, qui avait

fait sa these sur The Gang (1927) a
I’'Université de Chicago, y recourra
également comme a un concept
thématique dans son enquéte sur

un club de garcons & New York

«The Study of the Total Situation »
(1928). Thrasher peut du reste I'avoir
empruntée a CharlesW. Morris qui,
dans «The Total-Situation Theory

of Ethics» (1927), proposait une
analyse des attitudes et des conduites
morales fondée sur une psychologie
fonctionnelle: une situation morale
est «une situation totale spécifique »,
problématique parce que des actes du
«soi non-social» y sont en conflit avec
des sanctions sociales ou que les actes
du soi social impliquent un conflit
avec d’autres phases de soi ou avec les
autres.

6 Le choix de la catégorie de
«relations humaines» n’est pas di

au hasard. La discipline des Human
Relations commence a émerger

au milieu des années 1920 et va
s’institutionnaliser a I'Université dans
les années 1930, en étant en premier



236

lieu attachée aux recherches d’Elton
Mayo, Fritz Roethlisberger et William
Dickson a la Western Electric de
Cicero, Illinois.

7 Il faudrait comparer
systématiquement la notion de
«group mind» dans les écrits de
James et de Follett. « Nous parlons de
I’“esprit de I'’époque” et du “sentiment
populaire” et de bien des manieres,
nous hypostasions I’“opinion
publique”. Mais nous savons que

tout cela ne releve que du discours
symbolique et ne révons jamais que
Pesprit, le sentiment ou 'opinion, etc.,
constituent une conscience, autre
que et en plus de celle de la pluralité
d’individus que les mots “époque”,
“peuple” ou “public” dénotent. Les
esprits privés ne s’agglomérent pas en
un esprit de composition supérieure.
C’est depuis toujours la bataille
invincible des spiritualistes contre les
associationnistes en psychologie. »
(James, 1890: 160).

8 Follett (1925/1942:120) saluera
ailleurs la critique de I'expertise de
Whitehead (1925), ainsi que sa prise en
compte des totalités culturelles (elle
cite aussi Malinowski, voir Follett,
1927/1942: 173) et sa description de
I'«émergence » des valeurs et de leur
«entrejeu» (ibid., 185).

9 EdwinB. Holt, The Freudian Wish
and Its Place in Ethics, New York,
Henry Holt 1915, précédé par The
Concept of Consciousness, London,
George Allen et New York, Macmillan,
1914 et suivi, vingt ans plus tard,

par un livre sur I'apprentissage qui

revendique son lien a I'empirisme
radical de James: Animal Drive
and the Learning Process : An Essay
Toward Radical Empiricism, New
York, Henry Holt, 1931.

10 Follett mentionne a peine Dewey
dans «The Psychology of Control »
(1927/1942: 174) pour critiquer la
«non-continuité» de 'intervention
du public dans le gouvernement:
elle propose a la place un «co-
fonctionnement » de toutes les
parties d'une collectivité et refuse de
distinguer la vie de travail et de loisir
de la vie politique. Follett n’aimait
pas Dewey. Tonn rapporte dans sa
biographie (2003: 376-377) une lettre
de Follett au Vicomte R. B. Haldane,
philosophe et politique anglais

qui avait rédigé 'introduction a
I’édition anglaise de The New State,
et lu Creative Experience avant sa
publication [lettre que nous n’avons
pu consulter directement] : «Nos
jeunes hommes ont avalé la totalité de
Dewey de la facon la plus déplorable!
[...] Je n’arrive pas & comprendre sa
vogue en Amérique!», ajoutant avec
une certaine exaspération: «[...]

il n’a rien d’original (je n’ai jamais
trouvé une seule idée chez Dewey) »
et félicitant Haldane pour sa critique
de Experience and Nature de Dewey
(mais aussi des behavioristes et

des néo-réalistes) dans Human
Experience (1926). Dewey, en retour,
n’ajamais discuté le travail de Follett.
Les références a The New State
n’apparaissent que dans les notes au
syllabus «Social Institutions and the
Study of Morals » (1923-1924 - MW 15),
dans lequel Dewey définit le groupe



a travers ses caractéristiques sociales
de «communication, participation,
partage, interpénétration entre
significations », en renvoyant a son
Democracy and Education (1916 : 94-
100) et a une ribambelle d’auteurs
Spencer, McKenzie, Windelband,
Tarde, Baldwin, Cooley, Giddings,
Maclver, ainsi que Follett. Elle
apparait encore a propos du sujet
des «Social Structures and Organs

- Political and Legal » (1923-1924 -
MW 15: 272) et dans I’édition révisée
de I’Ethics a propos de « Morals and
Social Problems » (Dewey & Tufts,
1932: 376). Aucune référence a
Creative Experience n’est enregistrée.

11 A voir la férocité de la critique de
Cooley par Mead (1930), son rejet de la
vision dépassée du groupe primaire,
de la «communauté américaine » et
de «I’Evangile de Jésus», sa lecture de
Human Nature and the Social Order
(Cooley, 1902) comme un «admirable
traité d’éthique plutot qu'une analyse
scientifique de la situation», et sa
condamnation de I’idéalisme de la
conception de Cooley de 'interaction
sociale et de I’esprit social a I'encontre
du behaviorisme de « Thomas, Park,
Burgess et Faris», on imagine la
critique qu’il aurait pu adresser a
Follett!

12 Sur les débats entre empirisme
et idéalisme dans le mouvement
progressiste, voir les travaux de
JamesT. Kloppenberg (1986) et
l'ouvrage classique de Morton
White (1943) sur la «révolte contre
le formalisme ». Sur les débats

contemporains sur le monisme et le
pluralisme, voir Laski (1916).

13 Royce venait juste de donner

les Gifford lectures a I'Université
d’Edinburgh (1899), ot il recherchait
un sens de I’étre qui ne soit pas un
«Absolu stérile [barren], qui dévore
les individus», et ou il se démarquait
du rationalisme critique, du réalisme
et du mysticisme pour proposer sa
propre voie — voir The World and the
Individual (1901) qui reprend ces
conférences. Royce s’interroge dans
les conférences IX et X du premier
volume sur les thémes « Universalité
et unité» et sur «Individualité et
liberté », et il rajoute a ses conférences
un long essai, intitulé « The One,

the Many and the Infinite» ; dans

la conférence VIII du volume 2,
consacrée a « The Moral Order »,

on peut lire: « UAbsolu n’est pas

Un seulement, mais infiniment
complexe, de sorte que son unité

est I'unité de nombreuses Volontés,
chacune d’entre elles trouvant son
expression dans une vie individuelle,
tandis que ces vies, comme vies

de divers Soi, ont une dimension

de liberté: chacune d’entre elles,
quoique déterminée sous maints
aspects, est toujours a sa propre
mesure un déterminant du reste. »
(Royce, 1901, vol. 2: 335-336). Follett
était imprégnée de cette ontologie et
de cette éthique.

14 Lunité de ’Eglise visible était un
«idéal inatteignable et indésirable »
pour Royce (1912: 294), qui affirmait,
en suivant James sur ce point, la

pluralité des personnalités, des
237



238

pouvoirs et des dons des fideles qui
composent I'Eglise. On pourrait
encore citer un futur ami de Follett,
HarryA. Overstreet (1914), «God as
the Common Will » ou le directeur du
département de religion comparée a
I’Université de Chicago, A. Eustache
Haydon, « The Theological Trend

of Pragmatism» (1919: 409) : «La
“Volonté Commune” des humains,
en tant qu’ils sont entrelacés [woven
with] dans I'immense [far-reaching)
réseau de I’expérience, porte en elle
l'objectif [purpose] idéal et élevé de
beauté, de mutualité et d’amour, qui
est toujours en exces sur l'actuel, et
toujours en train de s’actualiser. »

15 Follett (NS 45) cite, pour s’en
démarquer, en les mettant en vis-
a-vis, Bentham et Comte, Bentham
pour son «désir de bonheur
individuel », foncierement égoiste,
mais qui s’avere une force sociale en
ce qu’il pousse a vouloir le bonheur
d’autrui, Comte qui fait de I'amour
un sentiment aussi «naturel » que
Iintérét égoiste. Et elle ne les cite
pas, mais Follett se distingue du coup
des darwinistes sociaux, héritiers
de Spencer tout comme de leurs
critiques, en téte de liste Pierre
Kropotkine dont L’Entraide: Un
facteur de I'évolution (Mutual Aid

en anglais, 1906). Kropotkine est
cité par Dewey et Tufts dans Ethics
(2¢ édition, 1932: 39) au moment ol
ils montrent que I'industrie, I’art et
la guerre ne sont pas seulement des
agences d’intelligence collective,
mais contribuent au « fondement
social de la moralité». Créer, travailler
ou batailler ensemble requiert un

processus de coopération autour

de fins communes, et la formation
d’un «intérét mutuel [qui] signifie
sympathie» ; I'entraide, qui fait naitre
un «standard social et un sentiment
social» rend les groupes plus forts
dans la lutte pour la survie.

16 Cecil Delisle Burns, dont le
Contact Between Minds (1923) était
largement lu et cité a I'époque, écrit
que cette société, qui n’a « pas d’unité
plus élevée ou plus substantielle que
ses membres » (ibid., 115), n’est autre
que le «contact des esprits », vécu a
travers un «plaisir partagé» (joint
enjoyment) et indissociable d’une
«conscience collective» et d’'une
«conation de groupe» (ibid., 40 et 69).
«La sympathie colore la coopération
et la communication. Elle est le “ton”
de la vie mentale du groupe. » (Ibid.,
70). Et les valeurs de vérité, de bonté
et de beauté sont profondément
enracinées dans cette vie sociale.

17 William James aurait soufflé

la catégorie d’«éthique sociale »
aloreille de son ami Francis
Greenwood Peabody. Celui-ci
enseignait depuis 1881 le cours de
«Practical Ethics» a la Divinity School
de Harvard, rebaptisé au cours du
temps « The Ethics of the Social
Question» ou « The Practical Ethics of
Social Reforms», avant de se stabiliser
en 1905 en «Social Ethics Seminaries »
(Dorrien, 2009: 19). Notons qu’a
Chicago, il existait en 1898 un

cours de «Psychology and Social
Ethics» que donnait W. I. Thomas.
Auparavant, F.D. Maurice (Université
de Cambridge) publiait une Social



Morality (1872), Theobald Ziegler
(Université de Strasbourg) Die soziale
Frage: Eine sittliche Frage (1891) ou
Benoit Malon, La morale sociale (avec
une introduction de Jaurés, 1¢ édition
1885, réédité en 2007 par Philippe
Chanial). A cette époque balbutiait
en France le débat sur science des
moeurs, éthique et sociologie.

18 Pour faire le lien avec une histoire
institutionnelle, Follett s’implique
en 1919 avec Ada Eliot Sheffield

dans un projet de «graduate school
de sociologie appliquée » pour les
étudiants de Radcliffe College,
destiné a assurer une meilleure
formation en travail social et en
organisation communautaire.
Richard C. Cabot est nommé en 1920
alachaire du département d’éthique
sociale de Harvard (Potts, 1965) et en
1926-27, il co-organise avec Follett un
séminaire de «Social Ethics» (Tonn,
2003: 428), auquel participent Roscoe
Pound, William Hocking, Ralph
Perry, Alfred N. Whitehead, Harold D.
Lasswell, Lawrence Henderson et
Elton Mayo. Mais ce département
d’éthique sociale sera finalement
absorbé par celui de sociologie, apres
l'arrivée de Pitrim Sorokin a Harvard
en 1930.

19 Lindeman (1921: 26-27) en donne
la description suivante: «La vie

d’un individu est le plus affectée

par le groupe dans lequel se passe
I’essentiel de sa vie » et qui lui procure
un «sens plein d’appartenance ».

«Le fonctionnement social d’'une
communauté est accompli par et a
travers ces groupes d’intérét vital. »

Selon Lindeman, la «division des
loyautés» et le «conflit entre intéréts»
se produit souvent dans une société
complexe, mais «'individu trouve

au bout du compte son expression la
plus vitale dans un seul groupe». Et

il énumere, a coté de la famille et du
quartier, le groupe de compagnons
dejeu, I’école ou I’église, les
groupements de travail ou de service.

20 Metcalf avait connu Follett alors
qu’il travaillait sous sa responsabilité
au comité exécutif du Bureau des
placements (Vocation Bureau)

a Boston (Tonn, 2003: 391-392).
Metcalf avait organisé des cours

de management pour le Bureau

des industries de guerre (War
Industries Board) et publié, avec
Ordway Tead, I'un des premiers
manuels de management: Personnel
Administration : Its Principles and
Practice (1920).

21 Follett recherche de nouvelles
facons de faire la démocratie
industrielle et politique (NS 49,

119, 171, 325; CE xii). Elle développe
un point de vue original, qui aura
une postérité dans les disciplines
de «sociologie industrielle » et de
«relations humaines». Longtemps,
militants et universitaires
s’opposeront sur leur perception
des relations entre travail et capital
et des stratégies des organisations
syndicales: les uns seront attentifs
aux situations de conflit, comme
source de revendication de droits
et de croissance de 'ordre social,
les autres, comme Follett, seront
opposés au recours au conflit

239



240

ouvert et proneront la recherche de
dynamiques de coopération entre
les différents intéréts en présence, a
l'usine comme a la ville.

22 On pourrait citer les remarques
d’E.C. Lindeman, « Power Over versus
Power With », in Social Discovery
(1924: 327 ff.) et I'exemple de
«Cooperation in Tobacco », The New
Republic, September 6, 1922: «Dans
une communauté, les coopérateurs,
les intermédiaires et un petit groupe
de citoyens concernés ont accepté
d’éviter le conflit et les perturbations
de la communauté qui s’en seraient
suivies, en travaillant a un plan par
ou quelques-uns des intermédiaires
étaient pris en charge par la
coopérative, le contrdle des entrepots
équitablement réparti, et le probléme
résolu tout en conservant les intéréts
en conflit.» Cette «intégration
partielle» a diminué les motifs du
conflit et engendré une nouvelle
forme de coopération.

23 Pour une opposition au «principe
collectiviste» et a I’«absolutisme

des dirigeants» en Allemagne, voir
The Cameralists, New York, Burt
Franklin (1909: 16), par Albion Small,
le fondateur du département de
sociologie a I’'Université de Chicago:
«Le fait marquant a propos de la
théorie civique des Caméralistes était
leur postulat fondamental de la valeur
supréme des intéréts collectifs, ou en
d’autres termes, de la subordination
des intéréts de 'individu aux

intéréts de la communauté. L'Etat
absolu, dont le Caméralisme faisait
la théorie, recourait a des moyens

et des méthodes qui sont exclues de
I'interrogation sur les démocraties. »
Et bien sfir, John Dewey (1915),
German Philosophy and Politics,

ol l'on retrouve I'opposition entre
un a priorisme absolutiste et une
philosophie expérimentale; et

L.T. Hobhouse, (1918: 134-136),
pour qui le culte du «faux dieu»
étatique avait conduit aux positions
de Heinrich von Treischke et aux
abominations de la Grande Guerre.
Laski (1916), écrit des choses
similaires.

24 Follett a été exposée a I'idéalisme
britannique lors d’un séjour a
Newnham College & Cambridge, UK,
en 1890-91, ou elle a suivi les cours
d’Henry Sidgwick (Tonn, 2003:

chap. 6; et 119-120). Elle mentionne a
plusieurs reprises Thomas Hill Green
et Bernard Bosanquet (NS 163, 172,
267). Bosanquet avait déclaré que The
New State était «le plus sain et le plus
brillant des travaux récents de théorie
politique » (Haldane, 1920: v). Green
était membre de I’'Oxford Liberal
Association. Ses étudiants étaient a
lorigine de la création de Toynbee
Hall, le premier social settlement, et
de la London Ethical Society. Pendant
le Reform Act de 1867, il avait défendu
de facon radicale I'acces a la capacité
politique et le droit de vote de tous
hommes sans distinction de revenu.
Green, dont on sait 'importance

qu’il a eue dans la formation du

jeune Dewey a Johns HopKkins,
décrivait comment « nous nous
entre-appartenons dans la vie une de
I’humanité organique » et comment
«un Dieu immanent se réalise dans le



monde a travers I'idée de perfection
humaine». Il était partisan d’une
espece de libéralisme social - I'Etat
doit favoriser des environnements
économiques, politiques et sociaux
ou les individus aient les meilleures
chances de se réaliser conformément
aleur conscience - et d’'un mixte

de libéralisme politique et de

justice sociale - I’Etat, au-dela de

la protection des droits et libertés
privés et publics, doit ceuvrer au
bien commun - pauvreté, santé et
éducation. Voir Greengarten (1981) et
Richter (1983).

25 L’aspiration a participer a des
communautés démocratiques n’est
pas vraiment un «instinct» constitutif
de la «nature humaine», comme
Follett semble le dire, en contredisant
d’autres passages de son livre. Ou
alors, c’est une espece d’«instinct
social», ou les impulsions qui
poussent a la quéte de la totalité et a
la transcendance de soi vers le groupe
sont toujours déja socialisées. On est
la dans le méme type de paradoxe de
I’émergence que 'on rencontre quand
on parle de continuité entre nature
animale et nature humaine.

26 On pourrait ici évoquer I’échange
entre W. Lippmann (1919) et H. Laski
(1919c) dans The New Republic, le
premier affirmant qu'un véritable
Etat fédéral est impossible, 'Ame
humaine n’étant pas fédérale, tandis
que le second ripostait que les
loyautés des individus étaient faites
de «faisceaux de traits d’'union»
(bundles of hyphens) et que du fait
de cette multiplicité psychique,

dont le corrélat est la pluralité des
engagements associatifs, 'Etat ne
peut étre organisé que sur un modele
fédéral.

27 Follett (NS 266-267) donne une
interprétation hégélienne de la
«composition de la conscience » de
James: «L’'ame de I’hégélianisme est
sa totale relativité, et ceci est 'essence
de la composition de la conscience.
De méme que pour James, les parties
reliées et leurs relations apparaissent
simultanément et avec une égale
réalité, de méme dans la totale
relativité de Hegel, les membres de
I’Etat, dans leur juste relation les uns
aux autres, apparaissent ensemble,
dans leurs différents degrés de réalité,
comme une totale relativité dans son
ensemble - jamais séparés, jamais en
guerre contre le vrai Soi, le Tout. »

28 «Here is not merely a nation

but a teeming nation of nations »,

in W. Whitman, Leaves of Grass,
1855. On ne peut pas ne pas citer ici
Horace Kallen, un autre étudiant

de James et I'un des fondateurs du
«pluralisme culturel », qui plus tard,
éditerait avec Dewey The Bertrand
Russell Case (1941). Kallen percevait
PAmérique comme une «symphonie
de civilisations ». Filant la métaphore
orchestrale, il rajoutait que «chaque
type d’instrument a son timbre et

sa tonalité spécifiques, fondés dans
sa forme et substance. Et chaque
type a un théme et une mélodie qui
lui sont propres dans la symphonie
en son ensemble. De méme pour la
société, chaque groupe ethnique est
Pinstrument naturel, son esprit et sa

241



242

culture en sont le théme et la mélodie,
et ’harmonie, les dissonances et

les désaccords entre eux tous font

la symphonie des civilisations... le
spectre et la variété des harmonies
peuvent devenir plus étendus, plus
riches et plus beaux.» (Kallen, 1915,

I1: 220).

29 Les travaux sur le droit public de
Duguit seraient bientot accessibles
aux Etats-Unis dans la traduction

par Frida et Harold Laski de Law in
the Modern State (Londres, Allen &
Unwin, 1921). Laski avait publié un
commentaire de Duguit en 1917 et

il en publiera un autre en francais

en 1932. Follett relie la notion de
solidarité a ’héritage du droit romain,
mais ne semble pas voir le lien avec la
doctrine solidariste de Léon Bourgois
ou la sociologie d’Emile Durkheim -
soit une matrice juridique et politique
de la république autre que celle des
Etats-Unis.

30 Duguit, qui donne des cours a
Columbia, deux ans plus tard, sur le
sujet «Sovereignty and Freedom »
(publié en frangais a Paris, chez
Alcan, 1922), avait une vue plus
complexe sur le sujet. D’'un point de
vue pragmatiste, il est intéressant de
voir qu’il cite William James (1922:
70) a propos de sa réflexion sur la
«souveraineté comme volonté », c’est-
a-dire «énergie idéo-motrice ». « Toute
volonté est énergie a I’état potentiel » :
«quand une cause extérieure
intervient, I’énergie passe a I’état
d’acte, et le mouvement s’accomplit. »
Ce processus met également en jeu
une «cause interne », une «image-

déclic» qui opére comme le motif

ou le but de I'acte volontaire - je
peux boire pour étancher ma soif ou
pour rechercher 'ivresse. En termes
politiques, «la souveraineté est une
volonté qui a ce caracteére a elle propre
et a elle seulement de ne jamais se
déterminer que par elle-méme. Le
motif qui seul peut déterminer la
volonté souveraine a agir est un motif
qu’elle tire d’elle-méme. » (Ibid.: 75).
Lavolonté du souverain, qui a «ce
pouvoir de n’étre jamais obligé a agir
ou a agir dans tel sens que s’il le veut
et parce qu’il le veut », est «exclusive »,
«une, indivisible et inaliénable »
(ibid.: 78-79). Elle oblige les sujets du
souverain. Quelle est l'origine et le
principe d’une telle souveraineté, qui
engendre de la violence a 'extérieur
et de l'absolutisme a I'intérieur ? Une
fois abandonnée la théorie de la loi
supranaturelle ou providentielle
(omnis potestas a Deo), la souveraineté
ne peut étre localisée que dans la
Nation. La Nation est une «personne
morale», dotée de conscience et de
volonté, transcendant les individus
qui la composent (ibid.: 91-92).

Pour Duguit, elle est «une vérité
d’ordre religieux, un article de

foi», un «dogme » réciproque de la
souveraineté par la grace de Dieu
(ibid.: 97-98). Duguit écarte alors les
«sophismes » de Rousseau, auxquels
il fait remonter «toutes les doctrines
de dictature et de tyrannie, depuis
les doctrines jacobines de 1793
jusqu’aux doctrines bolchevistes

de 1920 » (ibid.: 135). Et c’est sur le
fondement de cette critique de la
souveraineté comme volonté que
Duguit développe sa «conception



solidariste » de la «liberté-devoir» ou
«liberté fonction sociale» (ibid.: 142)
alaplace de la «liberté-droit», et de
I’«interdépendance sociale » a 1a place
du contrat et du commandement
entre individus et entre Etats (sur la
Ligue des Nations: ibid.: 116 sq.). On
n’évoquera pas ici la querelle entre
Léon Duguit (Coimbra, 1923, repris
dans Le pragmatisme juridique, 2008)
et Frangois Gény (préface au Traité de
droit constitutionnel, 3¢ édition).

243






TRADUCTIONS



«RECONSTRUIRE
LA COMMUNAUTE »
A LERE
PROGRESSISTE

LES MULTIPLES
CONTEXTES DE

LA POLITIQUE DES
GROUPES

DE MARY P. FOLLETT

DANIEL CEFAI



En préambule a la traduction du texte « Community is a
Process» (1919) de Mary P. Follett, différents sens du mot
«communauté », a I’ére progressiste, sont ici examinés™*:
celui du diagnostic de la crise de la communauté; celui
de la tentative, par 'action directe de 'organisation
communautaire, d’en retrouver I'intelligence et le
contrdle; celui de I’énigme philosophique, sociologique et
juridique de la personnalité collective des communautés;
celui, enfin, des critiques adressées a The New State de
Follett (1918), qui touchent au manque de réalisme de sa
description de la vie des communautés locales et de son
évaluation de leur capacité au self-government, en relation
al’Etat. Uambition de ce texte est ainsi d’éclairer les
multiples contextes d’expérience dans lesquels s’inscrit
I’enquéte pragmatiste sur «la communauté », des années
1890 ala fin des années 1920. Il invite a ne pas commettre
d’anachronisme dans la compréhension du sens des
articles publiés par The New Republic, des recherches en
sociologie, travail social et organisation communautaire,
et des écrits plus théoriques comme ceux de Jane
Addams, Harold Laski, Robert E. Park ou John Dewey.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; MARY P. FOLLETT; ERE PROGRESSISTE;
COMMUNAUTE POLITIQUE; SELF-GOVERNMENT ; POLITIQUE DES
GROUPES.

* Daniel Cefai est directeur d’études & 'EHESS-Paris et directeur du Centre
d’étude des mouvements sociaux (CEMS) [cefai@ehess.fr].

247



248

ommunity is a Process » a été écrit par Mary P. Follett
(( c dans la foulée de The New State (1918). L’article a été

publié en novembre 1919 dans un numéro de The
Philosophical Review (vol. 28, n° 6), édité par Wilbur M. Urban. Il a
été présenté al’'oral le mois suivant, en décembre 1919, au congres de
I’American Philosophical Association, a Ithaca, New York'. Le débat,
quibattait son plein aprés-guerre, portait surle sensa donner au mot
«communauté ». Cette catégorie de sens commun, dont 'usage reste
jusqu’a aujourd’hui le plus fréquent dans I’expérience ordinaire des
citoyens américains, commencait alors a poser probleme. De quelle
communauté s’agissait-il? Souvent, on entendait que lacommunauté
renvoyait a la vision des petites républiques de Thomas Jefferson,
«I’invention la plus sage », selon lui, « pour le parfait exercice et pourla
préservation duself-government». Une « République de républiques »,
avec une gradation des autorités et des fonctions et un systéme de
poids et de contrepoids, qui protégeaient de la tyrannie ou du des-
potisme. C’est 1a I'un des mythes fondateurs de la démocratie amé-
ricaine (Marienstras, 1975). «Il y a deux sujets que je revendiquerai le
droitde promouvoir aussi longtemps que j’en auraile souffle », écrivait
Jefferson a son ami Joseph C. Cabell en 1814, «I’éducation publique
et la subdivision des comtés en circonscriptions locales [wards]. Je
considére que la continuité du gouvernement républicain est ferme-
ment suspendue a ces deux crochets. » (Jefferson, 1814/2010:176-177).
Mais ces communautés, rurales en majorité, subvenant en partie a
une économie autarcique, fortement homogenes d’un point de vue
culturel et ménageant un degré élevé d’interconnaissance entre leurs
membres, connaissaient a la fin du X1x¢siecle un véritable boulever-
sement. La sociologie peut étre interprétée comme une tentative de
déchiffrer les conséquences de la révolution urbaine et industrielle
sur la vie de ces communautés, de décrire les étapes de leur histoire
naturelle, la désagrégation du caractére organique de leur anatomie
etdeleur physiologie sociales et lacomplexité des problémes s’offrant
a leur intelligence, leur volonté et leur action collectives. Pourtant,
I’idéal des town meetings, qui remontait a la création des colonies
puritaines, s’était transféré avec un certain succes vers les villes, tout

PRAGMATA, 2018-1: 246-301



au moins celles de la Nouvelle Angleterre et du Midwest ol vivaient
desélites et des classes moyennes gagnées aux idéaux réformateurs.
Le désir de self-government y était puissant —il le sera encore en 1940
quand Dewey écrira sa présentation des écrits de Jefferson. Et il était
trés directement lié aux multiples expérimentations d’organisation
delavie collective a I’échelle locale.

Quand Follett évoquait I’'idéal de la communauté urbaine, cen-
trée sur le quartier, et de la communauté fonctionnelle, centrée sur
letravail, ces termes renvoyaient a des expériences encore vives dans
les milieux progressistes. « Le mot communauté est sur toutes les
levres et il y a indubitablement un enthousiasme populaire pour
I'idée de communauté; mais celle-ci a beaucoup de connotations et
presque personne ne l'utilise comme un terme exact qui décrive une
unité déterminée de la vie sociale.» (Sanderson, 1919: 84). Dwight
Sanderson, qui était alors sur le point de finir une thése de socio-
logie a Chicago sur The Rural Community (1921/1932), pose la ques-
tion du référent du mot «communauté». S’agit-il de la « plus petite
unité géographique d’association organisée des activités humaines»,
distincte de la famille ? Quels criteres doivent étre retenus, ceux de
I’ancrage territorial, de I'autarcie économique, de 'autonomie poli-
tique? Linterconnaissance dansles groupes primaires est-elle un cri-
tére décisif ou peut-on imaginer des communautés médiatisées par
des relations secondaires? La vie commune passe-t-elle par le par-
tage d’'usages et de coutumes, d’une histoire, d’un droit, d’'une langue
ou d’une religion — et de ces institutions sociales que sont le maga-
sin général, I’église et I’école ? Ou est-elle d’ordre politique en ce que
le commun se fait dans une activité d’auto-institution de modes de
vivre-ensemble - les limites de lacommunauté étant alors celles des
personnes, des choses et des biens engagés dans cette activité d’au-
to-institution ? Lacommunauté réelle, étudiée par’écologie humaine
ouressaisie depuis son histoire naturelle, coincide-t-elle avecla com-
munauté idéale, visée par les réformateurs ? Quadvient-il de la com-
munauté quand elle devient plus « complexe », plus peuplée, avec une
forte division du travail, traversée par des réseaux de transport et de

249



250

communication, insérée dans une agglomération de communautés
qui mutualisent certains services entre elles — Sanderson (1920 : 426)
prend I'exemple de lacommunauté de Sherwood, Comté de Cayuga,
dansI’Etat de New York? Qu’en est-il alors de la politique communau-
taire (community politics), que certains auteurs, proches de la galaxie
pragmatiste, qualifiaient de « politique de groupes » (group politics?)?

Pour mieux comprendre les différents sens du mot «commu-
nauté» autour de 1919, plusieurs fils vont étre ici suivis: celui du dia-
gnostic de la crise de la communauté et de la transformation de sa
conception;celuidelatentative, parl’action directe de'organisation
communautaire, d’en retrouver I'intelligence et le contrdle ; celui de
I’énigme philosophique, sociologique et juridique de l1a personnalité
collective des communautés, groupes ou associations; celui, enfin,
des critiques adressées a The New State de Follett, qui touchent au
manque de réalisme de sa description de la vie des communautés
locales et de son évaluation de leur capacité au self-government, en
relation 4 'Etat. Lambition de ce texte est ainsi d’éclairer les multi-
ples contextes d’expérience dans lesquels s’inscrit 1a réflexion sur la
communauté qui anime de nombreux auteurs, en particulier pragma-
tistes, des années 1890 ala fin des années 1920. Il invite a ne pas com-
mettre d’'anachronisme dans la compréhension du sens des articles
publiés par The New Republic, des recherches en sociologie, travail
social et organisation communautaire, et des écrits plus théoriques
comme ceux de Jane Addams ou Harold Laski, Mary P. Follett ou John
Dewey.

LA CRISEDE LA COMMUNAUTE:
DIAGNOSTICS ET DEPASSEMENTS

La communauté restait donc, a '’époque ou écrivait Follett, le cadre
de la réflexion et de I’'action pour tous les citoyens américains. Sa
définition ne manquait pas d’ambiguités. En général, elle était sup-
posée impliquer le partage d’'un espace géographique et donc la
densité des interactions sur un territoire donné, ce qui permettait la



mise en commun des problemes, de leur définition et de leur solu-
tion. Si cela était encore vrai pour les communautés du Country Life
Movement, qui cherchaient asauvegarder des styles de vie ruraux tout
enintroduisant une dose de modernisation technologique et écono-
mique, la chose devenait déja plus compliquée en ville. On peut s’en
convaincre, alire les descriptions, remarquables d’honnéteté, que fait
Jane Addams (1910) des difficultés de 'implantation de Hull House
dans le Near West Side, des remarques que I'on pourrait facilement
transposer a la «communauté de Roxbury», dans le sud de Boston,
ou exercait Follett. Celle-ci continuait, pourtant, de poursuivre I'idéal
d’une démocratie directe, de voisinage ou de proximité, d'une « poli-
tique vivante» (living politics), ancrée dans les liens de fidélité (faith-
fulness) et de loyauté (loyalty) au quartier, en lieu et place de «I’al-
légeance aux partis». L'organisation de groupe donne «une unité
vivante, faite dela pulsation des coeurs et des esprits et des jugements
d’expérience de femmes et d’hommes vivants». Une telle organisa-
tion est capable de «croissance ininterrompue». « Etquand lavigne de
lavie, qui pousse ses racines dans tous les petits rassemblements de
deux ou trois personnes, se sera implantée dansle voisinage, le soin et
le dévouement [faithful care], ’'attention assidue [sedulous watching]
etle secours chaleureux [loving ministration] feront leur apparition.
Ils deviendront la facon naturelle de vivre.» (Follett, The New State,
1918 - désormais NS:243). Follett estime que «la politique de groupes
est faite du matériau méme de lavie». Cela ne signifie cependant pas
qu’ilexiste un «instinct de groupe » (Follett, Creative Experience, 1924
- désormais CE: 183). Les communautés sont des «organisations de
pouvoir» auxquelles nous sommes attachés parce que nous y trou-
vons une forme d’intégration et de satisfaction de nos désirs et, sans
doute, une place dans le monde et une facon de voir et de vivre le
monde. La politique de groupes est une politique de l'expérience quo-
tidienne. Les communautés ne valent qu’en ce qu’elles operent une
synthese de nos besoins et de nos impulsions, de nos intéréts et de
nos perspectives, et ménagent ainsi, au-dela de la capacité collec-
tive a vivre-ensemble, une capacité collective a bien vivre ensemble:
«Notre bonheur, notre sens d’exister, est directement dépendant de

251



252

notre association [joining] avec les autres. Nous sommes perdus, en
exil, en prison, jusqu’a ce que nous ressentions la joie de I'union.»
(NS 194). La politique n’est pas seulement une affaire de contrainte
par I'intérét ou le devoir, elle est aussi une politique de la vie et une
affaire de passion collective (NS 186).

Cette vision enthousiaste était encore audible a ’époque. La
Grande Guerre, si elle avait déchiré les progressistes entre bellicistes
et pacifistes, avait aussi redonné de I'intensité a la vie locale, a tra-
vers la création de la National Community Center Association en
1916 (Cefai, 2018). En méme temps, cet age d’or de la participation
civique était déja entré dans une phase de transformation en1919. La
circonscription administrative et électorale (ward), dont Jefferson
(1816) disait que chaque individu y est un «partageur» (sharer) et
«sentqu’il estun participant au gouvernement des affaires, non seu-
lement a une élection un jour par an, mais chaque jour », était sur le
point de perdre la vitalité qu'elle avait eue pendant deux décennies.
Les bouts de quartier étaient souvent en pleine expansion, accueil-
lant une population de migrants, relativement mélangés en termes
de nationalité, de langue et de religion, plus soucieux de survivre
que de se battre pour un quartier ou ils se trouvaient par la force des
choses, difficiles a arracher au saloon pour les hommes et a la rue
pourlesenfants. Robert E. Park, comme bien d’autres, était convaincu
de la nécessité de faire de la communauté locale le lieu d’un «voisi-
nage responsable» (responsible neighborliness) (Baltzell, 1968%). Tout
en réaffirmant les limites du savoir réflexif pour contréler le déve-
loppement naturel des communautés humaines, il était conscient
del'importance de la communauté locale comme «habitat naturel »
pour les gangs et, inspiré par Cooley et le playground movement, de
la nécessité, pour lutter contre eux, d’utiliser les aires de jeu comme
lieu d’association primaire en relation aux autres agences de sociali-
sation (Park, 1925b). Mais il savait aussi que ces « petites communau-
tés au cceur de la métropole», sans histoire (non-descript), parfois
méme sans charme — Bohemia, Little Sicily, et plus encore les zones
de meublésde Chicago (Park, 1929) - étaient traversées par les mémes



forcessociales quelasociété plus générale et ouvertes ala modernisa-
tion industrielle et urbaine des modes de vie. Park (1925a: 675) décri-
vait’«impulsion romantique » qui poussait les uns vers les dancings
et les clubs de jazz, les autres vers la mission religieuse ou la révo-
lution politique, et d’autres encore vers ’'aventure des sports méca-
niques, automobile et aviation... La civilisation de masse, qui allait
fabriquer des bataillons de producteurs et de consommateurs, était
en route, et elle offrait de nouveaux types de plaisirs, qui concurren-
caient 'ennui de la vie routiniere des petites communautés!

L’attachement au quartier pouvait donc se survivre, notamment
dans les colonies de migrants, mais il n’allait pas nécessairement de
pair avec le désir de 'aménager pour apporter plus de bien-étre a la
communauté, et moins encore avec le désir de faire de cette commu-
nauté un acteur politique. De ce point de vue, Jane Addams, dans
Democracy and Social Ethics (1902), était infiniment plus lucide et
moins lyrique que Follett a propos des raisons de passer a I’engage-
ment civique. Tout en défendant la réforme sociale, elle constatait
que Iélite réformatrice se concentrait sur les méthodes du gouver-
nement municipal et travaillait a « corriger lamachinerie politique » :
eninvestissant la réforme de ’'administration, «ils parlent de I’assai-
nissement de la politique et écrivent sur celle-ci comme s’il s’agis-
sait d’'une chose isolée de la vie quotidienne» (ibid. : 222). Al'opposé,
les aldermen*, si corrompus soient-ils, propriétaires en général du
saloon et d’une maison de jeu (ibid. : 251) et bénéficiant de leur col-
lusion avec le crime organisé, connaissaient le terrain comme leur
poche.Ils étaient capables de percevoir et d’exprimer les désirs et les
besoins deleurs administrés, entretenaient avec eux desrelations de
familiarité et d’attention, d’obligation, de gentillesse et de générosité
- siintéressées fussent-elles. Ils leur distribuaient des dindes et des
cadeaux a Noél, ils participaient aux mariages et aux enterrements,
ilsleur fournissaient des emplois publics (jusqu’a 2 600 emplois pour
un ward de 50 000 habitants, selon Addams, ibid. : 234 — qui nous
apprend que les Irlandais étaient payés 4 dollars par jour dans les
bureaux, les Italiens 1,5 dollar pour nettoyer les rues! Ibid. : 259) et

253



254

ilslesaidaient a résoudre les problemes de la vie quotidienne (y com-
pris a payer leur caution quand ils étaient arrétés pour de menues
infractions - ibid. : 231). Sans doute, les réformateurs sociaux pou-
vaient dénoncer les pratiques de pot-de-vin et le clientélisme a la
vue courte, au point de passer pour des « monomaniaques» (ibid. :
265) ; sans doute pouvaient-ils faire le lien entre la fievre typhoide, la
souillure des aliments et la pollution de I’eau, faute de tout-a-1’égout
etde canal de drainage, de pasteurisation du lait et de ramassage des
ordures (ibid. : 260), mais les habitants les plus démunis et les moins
éduqués n’avaient pas d’autre alternative que d’«obéir aux ordres du
boss politique ou mourir de faim» (ibid. : 261).

Ce qu’écrivait Addams n’est paradoxalement pas trés éloigné de
ce que pensait Follett. Il fallait sans doute «mettre en avant les exi-
gences du public ou trouver un fondement moral a I'action» au lieu
de prendre la corruption pour un mal nécessaire (ibid. : 265) - ce
qui pour Follett signifiait endosser les condamnations de Lincoln
Steffens dans The Shame of the Cities (1904), suivre I’exemple de son
mentor Albert B. Hart, trés investi dans la Massachusetts Society for
Promoting Good Citizenship, et enseigner aux jeunes Irlandais du
club de débat de Highland Union (semblable au Hull House Men’s
Club) lesarguments sur les méfaits des machines politiques (Addams,
«The Value of Social Clubs»,1910: 342-370). En méme temps, le mora-
lisme n’était pas de mise. Son expérience de terrain dansle Ward 17 a
Roxbury avait appris a Follett I'importance des services sociaux mis
en place par le Tammany Club de James Curley, le maire de la ville
de 1914 4 1919, et qui le serait encore pour trois autres mandatures:
«Tammany est bati sur le travail local le plus intime : aucune famille,
aucun enfant n’estinconnu del’organisation [...] les votes ne sont pas
toujours achetés sans fard: on trouve un boulot aufils, on aide le pere
a surmonter la maladie, 1a mére épuisée est envoyée a la campagne
pour se remettre. » (NS 223). La politique idéale poursuivait un projet
de self-government, mais la politique quotidienne était aussi affaire
d’assurance et deretraite, d’'emploi et d’hdpital, de piscine ou de gym-
nase (Addams1902:267) - ce que les politistes H. Gosnell, H. Zink ou



J. T.Salter décriraient plus tard. La puissance des identifications eth-
niques et deséchanges d’affection, de nouvelles et de services contri-
buait a faire la 1égitimité des représentants politiques. Follett, tout
comme Addams, n’avaient aucune naiveté a ce propos.

Les nouveaux leaders, que Follett et Addams appelaient de leurs
veeux, devaient étre capables d’un tel travail de terrain: « Nous ne
réformerons jamais la politique américaine par le haut.» «Le gou-
vernement est un contact social.» (NS 202). Pour I'une et 'autre, le
contactsocial requérait uneinterconnaissance al’¢chelle du quartier.
La principale difficulté de cette vision politique était que les échelles
pertinentes de lavie collective commencaient a sérieusement débor-
derlesgroupes primaires avec leurs relations «d’association et de coo-
pération en face aface», d’«identification mutuelle » et de «sympathie
naturelle» (Cooley, 1909: 23). Cooley (1918: 7) prenait pour exemple
«une petite communauté, intimement soudée, a la facon d’un clan
primitif ou d’une coloniejuive dans un village russe », laquelle «aune
vie collective [corporatelife] dont le caractere personnel est semblable
a celui de la famille ». La plupart des associations volontaires ten-
daient, par contre, a étre « spécialisées » et «impersonnelles ». Cooley
poursuivait: « Le citoyen ordinaire de nosjours rejoint une douzaine
d’organisations, sinon plus, pour le profit, pour la culture, pour la phi-
lanthropie, ou a savoir quoi encore, organisations dans lesquellesil ne
met qu'un fragment de soi-méme et pour lesquelles il ne se sent pas
de véritable responsabilité. » (Ibid.). On ala une proposition qui était
partagée par les autres auteurs pragmatistes, James et Mead en pre-
mierlieu, et quile sera plustard par les sociologues interactionnistes.
L’'intégration en un Soi de la fédération des personnalités multiples
est de plus en plus problématique, de méme que I’est de plus en plus
I'intégration des communautés devie. L'idéal d’unification affective
etmorale, de «fusion des personnalités» dans ’harmonie et la géné-
rosité, et de formation d’un Nous de fraternité ou de camaraderie se
retrouve sans doute dans les «groupes de l'aire de jeu, de la famille
et du voisinage » (Cooley, 1909: chap. III et IV). Mais il est de plus en
plus difficile a réaliser des lors que I'on s’éloigne des micro-milieux

255



256

de sociabilité et de socialisation des groupes primaires, et, diagnos-
tic de Cooley, il est de plus en plus compromis dans la ville moderne.

Cesentimentde perte était général. La multiplicité des initiatives,
des mobilisations et des expérimentations en matiére d’organisation
communautaire visait a le conjurer. Le probléme majeur étaitla trans-
formation des villes au croisement de plusieurs processus sociaux.
L'internationalisation des migrations faisait arriver continiment
des flux d’'immigrants, d’'une ampleur et d’une diversité sans précé-
dent dans I'histoire de ’humanité — la premiére sociologie d’enver-
gure étant celle du Paysan polonais de WilliamI. Thomas et Florian
Znaniecki (1919) qui, la méme année que The New State, décrivait
les conséquences de la désorganisation personnelle et sociale, liées
alatransplantation des «groupes primaires paysans» de la Pologne
vers Chicago et aux processus d’ajustement, d’accommodement et
d’assimilation qui s’ensuivaient. Du coup, de nouveaux équilibres
démographiques se mettaient en place aux Etats-Unis, boulever-
sant'ordre des relations entre groupes sociaux et raciaux, occasion-
nant de forts mouvements nativistes et racistes, antisémites et anti-
catholiques, comme le Ku Klux Klan, en pleine renaissance a partir
de1915. Des «communautés métropolitaines » se formaient, intégrant
autrement les centres urbains et leurs périphéries, dans des proces-
sus écologiques engendrant une nouvelle distribution des popula-
tions, une nouvelle morphologie des villes et une nouvelle cartogra-
phie des productions, des circulations et des consommations de mar-
chandises (McKenzie, 1933). Le train et I'automobile facilitaient le
développement de zones périurbaines et les banlieues, rassemblées
autour de leur centre commercial, commencaient a faire leur appa-
rition. La révolution des technologies, des communications et des
transports connaissait une accélération aprées la Grande Guerre et
allait de pair avec une transformation tayloriste et fordienne de I’éco-
nomie, I’émergence de grandes organisations industrielles et admi-
nistratives ainsi qu'un remaniement des techniques d’information,
de publicité et de propagande. Le monde était en train de changer
a grande vitesse. Et pour beaucoup, non sans raison, 'imagerie de



la communauté défendue par une frange du mouvement progres-
siste était déja dépassée. Les choses étaient indéniablement plus
compliquées qu'un simple retour aux town meetings de la Nouvelle
Angleterre®, dont I’harmonie cachait du reste souvent des pratiques
d’intolérance religieuse et de contrainte sociale.

Cesinquiétudes étaient sensibles a propos du devenir del’opinion
publique. Selon Follett, 'opinion publique, en intégrantla capacité a
lacompréhension commune, devait devenir «la force directrice de la
totalité vivante » et s’incarner dans le «nouvel Etat » (NS 217-219). Les
neighborhood groups, en fondant des communautés locales, étaient
destinés a engendrer une «véritable opinion publique» (NS 222 sq.).
Le risque était, dans le cas contraire, d’ouvrir la porte a des formes
de communautés peu désirables! Jesse Steiner, un étudiant de Park,
voyait dans la montée du Ku Klux Klan le résultat d’'une «imprégna-
tion» ou d’une «infection» de la vie communautaire par I’«esprit de
la foule» ; et il craignait que la « publicité organisée» (Steiner, 1923:
223), contrblée par des agences au «personnel rémunéré » et pre-
nant la forme d’une «propagande » (Lasswell, 1927), n’obscurcit le
jugement du public. Ici, la communauté devait prendre la figure du
public, opposée a celle de la foule et de la secte (Tarde, 1899; Park,
1904/2007). De fagon congruente, mais distincte, Follett mettait en
avant le lien entre organisation démocratique de la communauté et
procédures dediscussion, d’enquéte et d’expérimentation, mais sans
thématiser le concept de « public », un mot qu’elle utilisait exclusive-
ment comme adjectif. La communauté dont elle parlait ressemblait
pourtant comme deux gouttes d’eau a un public (Mattson, 1998), tel
qu’on le retrouvait chez Park ou chez Dewey. Sil'on suit pas a pas The
New State,lacommunauté de Follett est hospitaliére aux étrangers et
aux minorités (NS209), elle accepte la pluralité des moeurs et des opi-
nions etapprécie le «brassage des expériences et desidéaux » (NS196).
Elle reconnait les conflits, tout en espérant leur intégration, mais cette
intégration n’a rien de grégaire, elle se veut une libre association de
différences (NS 38). La communauté mise encore sur I'invention par
expérimentation et surlacoopération (NS 356) et sur 'enquéte (NS169)

257



258

pour identifier et résoudre les problemes, plutdt que sur le préjugé
ou sur la tradition. Et elle croit dans le pouvoir de la libre discussion
(NS 97 et 209-214). On pourrait ici citer la plaisanterie de Woodrow
Wilson dans The New Freedom : «La politique pathologique doit subir
le méme traitement que la tuberculose de nos jours — I’exposition au
plein air de toutesles personnes qui en souffrent.» (Wilson, 1913:113).
La communauté doit régler ses probléemes dans la lumiére crue du
public. Si elle fuit le «jeu public» de la discussion ouverte et refuse
de soumettre au jugement de ses membres, elle risque d’étre « priva-
tisée» ou «tenue au secret» par des «conseils de tuteurs» (boards of
guardians) (ibid.). Dans laméme veine, Follett est convaincue que la
confiscation du pouvoir conduit a la manipulation de la «foule dis-
persée» par la presse (NS 153-154) et a la perpétuation de la corrup-
tion de la «machine politique» (NS 152 ou 177). Bref, la communauté
n’existe qu’en se faisant communauté, dans ’agir-ensemble, le pen-
ser-ensemble et le discuter-ensemble de ses membres — des intuitions
que Follett développera plus tard dans Creative Experience (1924). Ni
étatiste, ni libérale, ni pluraliste, ni moniste: on peut difficilement
taxer une telle perspective de « communautarisme », comme le feront
Jeffrey Lustig (1982) ou Jean Quandt (1970) dans le cadre de leur cri-
tique du «fétiche de la petite ville ». Cette perspective anticipait, par
contre, le projet de démocratie participative qui connaitra un regain
dans les années 1960 (Wilson, 1968 ; ou Baltzell, 1968).

Mais cette communauté politique se mettait a avoir des contours
troubles et a perdre les repéres d’elle-méme: son «éclipse » prenaitla
figure du «public fantdme » (Lippmann, 1925/2008), et laissait place
libre au gouvernement de la foule et a I'’émergence de masses ano-
nymes etirrationnelles (Park,1904/2007). Aux «associations commu-
nautaires» d’une «cité organique », emplie de fraternité et de compas-
sion, se substituait le «flux impersonnel» de la vie urbaine (Wiebe,
1967:170). Le diagnostic était celui d’'une crise morale, de la montée
d’un «mépris cynique pour toute loyauté », d’un utilitarisme étriqué
et d’'un individualisme irrationnel (Royce, 1908), et de la perte de la
«foi démocratique » (Croly, 1909), ébranlée par I'appat du gain et par



une concurrence sans frein. Dans ce processus, I’«opinion sociale »
(Thomas & Znaniecki, 1919: 145-150) qui cimentait les communau-
tés traditionnelles s’érodait inexorablement: « La communauté est
tellement floue et faible qu’elle ne nous donne aucune idée du pou-
voir de régulation des conduites que le groupe local avait autrefois. »
(Ibid.). Ladifficulté était que les nouvelles formes de coopération, qui
croissaient dansles «communautés fédérées » (opposées par Snedden
(1923), aux «communautés associées» du passé), ne suffisaient pas
a remplacer la cohésion sociale et morale des villages polonais ou
mexicains. Lopinion publique, comme forme de conscience réflexive
de communautés capables de s’autogouverner, ne se substituait pas
pleinement al’«opinion sociale ». De surcroit, elle s’avérait extréme-
ment vulnérable. Pendant la guerre, 'opinion était devenue la cible
de nouvelles méthodes de propagande, désormais perfectionnées
par des agences de relations publiques, de publicité commerciale et
de manipulation politique. Le concept pragmatiste de « stéréotypes »,
forgé par Walter Lippmann (1922: 80 sq.), a partir de la philosophie
de l’expérience de James et de Dewey, était destiné a rendre compte
des mécanismes de ce nouveau régime de controle des esprits. Follett
déplorait elle aussila disparition de I’opinion publique des organisa-
tions partisanes et des organes législatifs (NS 219). Elle proposait de se
battre contre ce tropisme vers une politique de foules ou de troupeaux
(NS chap. XII, « The Crowd Fallacy») en revitalisant la vie démocra-
tique, ce qui ne pouvait selon elle se faire a travers les seules procé-
dures des primaires présidentielles, du rappel (recall), de I'initiative
ouduréférendum (NS 78 et 176-181), récemment instituées. Plus radi-
calement, la vie démocratique devait prendre racine dans une « poli-
tique pratique » (practical politics), qui déploie, pas a pas, une authen-
tique «conscience collective » et « volonté populaire ». Follett comme
beaucoup de progressistes de cette époque, se méfiait de la démo-
cratie représentative et de sa mise en scéne d’une opinion publique
issue du scrutin. Un tel agrégat numeérique n’avait rien a voir avec
une démocratie vivante! Dans The Social Center (1913), Edward Ward,
un collegue de Follett dans le mouvement des centres communau-
taires, écrivait que le peuple en tant que corps électoral n’a aucune

259



260

conscience delui-méme, « pas plus que les cellules coordonnées d’une
feuillede choun’ont conscience deleurunité. Le peuple n’est pas une
grosse béte. Le peuple est un gros légume. » (Ward, 1913: 69). Ce n’est
quelorsqu’ils se mettent a «s’organiser consciemment pour délibérer
surdes questions publiques» que les électeurs et administrés font de
lapolitique. « Le terme “politique” est un des synonymes pour le mot
“public”.» (Ibid.). Le public est donc une communauté politique. Il
n’est pas simplement un groupe d’intérét ou un groupe de pression.
Et Ward de décrire la fédération d’associations de voisinage qui pro-
gressivement composent le corps politique unifié (one body-politic)
(ibid. : 70). Si I'on va jusqu’au bout du raisonnement, la politique de
groupes se doit d’étre une politique de publics.

Une deuxieme facon de prendre acte delatransformation del’'idée
de communauté, alI’époque ot écrit Follett, se jouait dans la prise en
compte de ce que ’on appellerait aujourd’hui le processus de mon-
dialisation. De nouvelles hypotheses étaient forgées sur la nature des
communautés émergentes a I’échelle internationale. La représenta-
tion d’une « Grande Société », ce titre du best-seller de Graham Wallas
(1914), enréponse ala Preface to Politics de Lippmann (1913), devenait
un lieu commun. Une «communauté mondiale » était en train de se
former, intégrée pour certains par '’économie, comme les livres de
John A. Hobson (1902) sur I'impérialisme ou de Rudolf Hilferding sur
le capital financier (1910) I’'avaient déja établi. Pour d’autres, préva-
laient les flux de migration internationale, entre ’'Europe ou I’Asie et
les Etats-Unis et leurs conséquences sociales et culturelles (Thomas
& Znaniecki, 1919) ou encore, les processus d’innovation, d’accumu-
lation et de diffusion de la technologie, en particulier les moyens de
transport et de communication (Ogburn, 1922). Ce processus de mon-
dialisation pouvaitdonner lieu a toutes sortes de processus de compé-
tition territoriale et d’é¢change commercial, de domination coloniale
etdeguerreimpériale, de transferts asymétriques d’habitudes de voir,
de dire et de faire, de métissages biologiques, de symbioses sociales
et de compromis politiques, de déplacements et de ségrégations de
populations et de conflits culturels, religieux et raciaux. C’est ce que



I’écologie humaine entendait par la formation d’'une « communauté
mondiale » (world-community) (Park & Burgess, 1921) — une vision
sans commune mesure avec celle de Follett. Accéléré par la Grande
Guerre, qualifiée de Guerre mondiale, ce processus de mondialisa-
tion donnait naissance a une ligue d’Etats, continuant d’entretenir
lesunsaveclesautres desrapports de Realpolitik entre entités souve-
raines; mais dansle méme mouvement, cette dynamique concurren-
tielle et conflictuelle engendrait de nouvelles collectivités — en parti-
culier des réseaux de circulation et de communication internationale,
qui transformaient I’extension de la vie publique. Park et McKenzie
y étaient sensibles, et Dewey n’écrivait-il pas qu’il fallait trouver de
nouvelles formes de combinaison entre la Grande Communauté et
les communautés locales: « Une communauté doit toujours rester
une affaire de relation en face a face. La Grande Communauté, au
sens d’une intercommunication libre et entiére, est concevable. Mais
elle ne peut jamais détenir toutes les qualités propres a une com-
munauté locale. Elle accomplira son travail final en réordonnant les
relations et en enrichissant I’expérience des associations locales. »
(Dewey, 1927/2010). Une chose était cependant certaine aux yeux de
Dewey: « A moins que la vie des communautés locales ne soit restau-
rée, le public ne peut pas résoudre de facon adéquate son probleme
le plus urgent: se trouver et s’identifier lui-méme. » (Ibid.).

Cette vision n’était pas tres présente chez Follett, méme si elle ne
pouvait qu’étre sensible a I'idée de Grande Société de Wallas, dont
elle connaissait le travail et qu’elle avait failli rencontrer en 1919, par
I’entremise de Lippmann, alors que la New School I’avait fait venir
de Londres pour donner un cours (Tonn, 2003: 315). Lord Haldane
se référait a la Grande Société dans son «Introduction» (1920) et I'il-
lustrait par les efforts transnationaux de I'Industrial Workers of the
World ou de la Young Men Christian Association. Follett, fidéle ason
parti-pris pluraliste, s’inquiétait de «’accroissement des similarités »
entre élites, artistes ou travailleurs par-dela la planete, et contre ce
«cosmopolitisme» de I’égalisation et de 'uniformisation, proposait
un «internationalisme » qui reconnaisse les différences entre nations

261



262

(NS 345). Dans satentative de définir une « communauté des nations »
(NS 353-358), elle aurait pu se rappeler les remarques de William
James sur une «certaine cécité» qui frappe les «étres humains» «eu
égard aux sentiments des créatures et des peuples différents de nous-
mémes» (James, 1899:229). Ce souci du pluralisme de James a I’en-
contre de I'esprit de conquéte, d’invasion et de soumission par les
empires — en premier lieu, américain — était par exemple au coeur
delacritique de la politique impérialiste de Theodore Roosevelt par
Albert B. Hart. Follett devait aussi, sans doute, se reconnaitre dans
le dernier livre de Josiah Royce, qui enquétait sur la formation d’un
sentiment de concernement a 1’échelle internationale tout en don-
nant un nouveausens au patriotisme. Royce a peine disparu, saveuve
laissait paraitre une série d’essais, écrits la derniere année de sa vie,
The Hope of the Great Community (1916). Il y évoquait une commu-
nauté internationale, de compassion et de devoir, une community of
mankind (ibid. : 31) aux «intéréts unifiés» a I'’encontre des «intéréts
desnationsindividuelles». Le torpillage par un sous-marin allemand
du paquebot Lusitania le 7 mai 1915, conduisant a 1a mort de 1198
personnes, avait ébranlé Royce comme une bonne part de 'opinion
publique aux Etats-Unis. Il s’exclamait : « Notre devoir est d’étre et de
rester les opposants moraux, de facon franche, a I’actuelle politique
allemande et al’Etat allemand, aussi longtemps qu’il poursuivra cette
politique et cette guerre. Auservice de ’humanité, nous nous devons
nonseulement une sympathie sans faille lesuns aux autres, mais nous
la devons a tous les alliés, ennemis de ’Allemagne. » (Ibid. : 10-11).

Sympathie, «soutien moral», «assistance financiére»: les
Américains ne peuvent rester neutres, «ils doivent prendre parti»
(ibid. : 12), non pas par «haine», mais par «aspiration et préoccu-
pation pour I’humanité blessée » (ibid. : 20). Sans doute la vision de
Royce était-elle habitée par une imagerie chrétienne, lanécessité dela
lutte contre le « Triomphe de Satan » (ibid. : 26) et ’'appel ala «charité »
qu’évoquait Paul dans sa lettre aux Corinthiens (ibid. : 34). La cari-
tas, cette vertu qui unit une communauté habitée par 'Esprit Saint
et rassemble ses membres comme les membres d’'un méme corps



dans la symbolique chrétienne, préfigure le sentiment du social qui
s’éprouve danslacompassion et lasolidarité des sociétés sécularisées.
Mais chez Follett, ce n’est pas ce sentiment naturel, mi-humain mi-di-
vin, inhérent & appartenance au corps mystique de I’Eglise, qui lie
les membres des communautés humaines, mais I’attachement aux
groupes d’intérét vital, aux voisins et collégues, et aux institutions
locales (entreprises, églises et écoles en premier lieu) — un lien forgé
dans les épreuves de biens désirables ou de maux détestables pour
la communauté, traversées en commun par les membres fideles et
loyaux aleur communauté (ce qui n’était somme toute pastres éloigné
de la conception de I’Eglise de Royce). Ce qui faisait tenir ensemble
les communautés locales, devrait jouer également pour la commu-
nauté nationale (NS chap. XXVII: « From Neighborhood to Nation ») et
pour lacommunauté internationale (NS XXXV : « The World State »).

LA NAISSANCE DE L'ORGANISATION
COMMUNAUTAIRE : LES CENTRES SOCIAUX

Lacommunauté semble n’étrejamais autant un theme de réflexion et
d’action qu’au moment ou I'on est en train de la perdre. La profusion
d’organisations communautaires au début du xxe siecle est directe-
ment liée au diagnostic de détérioration ou de déperdition de la vie
collective - le méme diagnostic que faisaient les sociologues et les
anthropologues: réforme sociale et science sociale sont, de ce point
de vue, jumelles. La communauté traverse une crise marquée par de
nombreux phénomeénes que lI’on percevait al’¢poque comme « patho-
logiques», de la question sociale, avec ses problémes de pauvreté,
d’exploitation des travailleurs et de conflit syndical, a 1a «désorga-
nisation sociale », avec le jeu et ’alcoolisme, la prostitution et le sui-
cide, le racisme, la délinquance juvénile et le crime organisé, dans
leur collusion avec la corruption du business et de la politique. Des
enquétes sociales (social surveys) sous le signe de I’«action commu-
nautaire » étaient menées par des progressistes, I'un des plus fameux
étant celui de Springfield (Harrison, 1916), financé par la Russell Sage
Foundation, en vue de formuler des diagnostics sur I’état social et

263



264

moral des communautés rurales et urbaines. Cette démarche allait
bient6t trouver un prolongement dans le domaine des études de com-
munauté (community studies), au nombre exponentiel en sociologie
eten anthropologie - Middletown des Lynd date de 1929, Tepoztldn de
Redfield de1930 - et, avant elles, les enquétes sur des « communautés
locales» (local communities), en particulier a Chicago et 4 New York.
Guidées par le probleme de ladésorganisation et de la réorganisation
dansle procés de modernisation, ces études rendront compte, petita
petit, de la déliaison des solidarités et des moralités communales et
de la substitution de nouvelles identités et cultures «urbaines» aux
folk cultures (Redfield, 1941). On noterale contraste saisissant entre la
description de la mosaique de communautés locales comme autant
d’«aires naturelles » — colonies de migrants, quartiers résidentiels
ou districts fonctionnels — par Park en 1915 et le constat de formes de
liens plus «contractuelles, impersonnelles, superficielles, éphémeres
et segmentées» par Wirth (1938) — poursuivant pourtant en cela un
diagnostic parallele de Park, dans la ligne de Simmel, sur le tempé-
rament blasé des citadins (sur la double vision de Park, entre «ville »
et «communauté », voir Goist, 1971: 47).

En pratique, le probléme était de refaire de la communauté.
Eduard C. Lindeman, dans The Community (1921), décrivait le « mou-
vement communautaire» qui revendiquait la mise en place de l1égis-
lations locales (home-rule) en matiére de gouvernement munici-
pal (taxation, zonage) et exigeait le développement de la « propriété
publique» (ownership) de certains biens comme’eau, le gaz et ’élec-
tricité. Les officiers du public devaient créer des aires de jeu, assurer le
ramassage d’ordures, développer les services de transports, batir des
routes et creuser des égouts. Lindeman, proche de Follett au début
des années 1920, évoquait rapidement les différentes mobilisations
del’époque. Etil s’interrogeait sur les facons de guider le développe-
ment communautaire en recourant aux églises ou d’intensifier la pla-
nification urbaine en suivant les expérimentations exemplaires du
Social Unit de Cincinnati ou du réseau de conseils communautaires
de New York. En 1919, ce mouvement communautaire avait déja une



longue histoire derriere lui. On peut s’en faire une idée au début du
siecle enlisant leslivres de Charles Zueblin, président de ’American
League for Civic Improvement, qui fédérait toutes les associations
de réforme municipale. Dans American Municipal Progress (1902),
Zueblin décrivait la série des équipements de transport et assainis-
sement, d’éducation et de divertissement nécessaires pour «satis-
faire les besoins communautaires [communal wants]» (1902: 6). Dans
A Decade of Civic Development (1905), il était question de «renais-
sance civique» et d’é¢mergence d’'une «nouvelle conception dela res-
ponsabilité et de I’action publiques» : 1a participation du public aux
affaires de la cité avait conduit a «refaconner la communauté amé-
ricaine» (ibid. : 2-3 et 11). Au cceur de cette révolution, ce n’était pas
seulementle flux d’argent investi par des élites philanthropiques qui
était mis en avant, lequel avait permis de faire exister des théatres et
desbibliothéques, des parcs et desboulevards, des écoles et des hopi-
taux, mais ladynamique de formation de nouveaux citoyens, croyant
dans le «pouvoir de la coopération» et dédiés a «1’éducation popu-
laire, ’'organisation industrielle, l1a réforme municipale et le progres
civique» (ibid. : 5¢).

Un des chapitres du livre de Zueblin (1905: 83-102) était consacré
alamétropole de Boston. Follett y avait été aI’'avant-garde du mouve-
ment des centres sociaux (social centers). Elle y avait mis au point des
méthodes d’accompagnement, d’enseignement et de divertissement
pour des «jeunes travailleurs de 14 a 21 ans ». Elle décrit les débuts de
I'expérimentation dans un numeéro de The Playground (Follett,1913a).
Cescentressociaux, installés dansles batiments des écoles publiques,
étaient non seulement des lieux de loisir pour des orchestres, des
troupes de théatre ou de danse, des clubs athlétiques ou des clubs de
couture. Ils abritaient aussi un Bureau d’orientation, de placement
et de suivi professionnel. Ils étaient congus comme une extension
du systeme éducatif — que I'on pense a 'importance de I’éducation
pour adultes (adult education) pour les pragmatistes (Follett, 1913b).
Ils étaient en outre des lieux autogérés par un comité et des repré-
sentants de chaque club - cette dimension de self-government étant

265



266

cruciale pour Follett. En plus du travail manuel (imprimerie, menui-
serie, vannerie, mécanique, etc.) (Tonn, 2003: 158), ceux-ci y appre-
naientlacommunity civics — une espece d’éducation morale et civique.
Onleurenseignait a devenir de bons citoyens, a disposer de connais-
sances élémentaires sur’économie et sur le « processus de gouverne-
ment», a se repérer parmi les «agences sociales, volontaires ou gou-
vernementales» et & assumer leurs «obligations civiques» (au lieu
de fréquenter les gangs, de trainer dans les saloons et, a terme, de
finir en maison de correction). On peut avoir une idée de ce type de
préoccupations a Boston en lisant le Civic Reader for New Americans
(1908), dont les premieres pages consistaient en un «credo civique »
(civic creed) inspiré de celui écrit par Mary McDowell & I'University
Settlementa Chicago; ouen découvrantles Conseils municipaux des
adolescents (Junior City Councils) (Tonn, 2003: 168-171), créés par
Follett avec le soutien du City History Club, ou les éleves reprodui-
saient une municipalité en miniature, élisaient leurs représentants et
exercaient des fonctions exécutives, législatives ou judiciaires. On a
souventvudans les centres communautaires les ancétres des centres
de loisirs, mais ils avaient aussi une fonction de maison des associa-
tions et au-dela, d’agences civiques de «développement de I'organi-
sation et de la conscience du quartier» (NS 366).

Follett était, en 1916, devenue une leader nationale du réseau de
centres communautaires, intégré dans un Conseil de défense natio-
nale au service de l'effort de guerre. L'impulsion de ce mouvement
venait de comités de citoyens décidés a employer les batiments des
écoles, en dehors des horaires de classe, a des fins d’éducation et de
loisir, pour les petits et les grands, mais aussi de discussion publique
des affaires du quartier. Toutes sortes de brochures étaient publiées
al’époque pour faire connaitre I’état de I'art sur le «développement
communautaire » et les technologies inventées pour le concevoir et
le contrOler. La communauté n’était plus donnée en nature: il fallait
imaginer des méthodes d’investigation et de mesure pour en maitri-
ser les différents parametres, et sur cette base, des techniques d’or-
ganisation et de coordination qui permettent de la revitaliser et de



se confronter aux nouveaux enjeux de la vie industrielle, urbaine et
internationale. Al’échellelocale, lacommunauté se développait grace
alintelligence collective d’'un certain nombre d’organes civiques - les
églises, les commissions civiques, les bureaux de recherche munici-
pale etles clubs de femmes, les social settlements ou les college settle-
ments, les centres communautaires et les instituts communautaires,
les bureaux de I’éducation, les conseils des affaires municipales et
les forums de discussion publique, les Extensions de I'Université, le
YMCA et le YWCA, la Croix Rouge, les clubs de meres et les associa-
tions de parents (NS 206). De telles listes se recoupent d’un ouvrage
al’autre tout comme se recroisent les multiples types d’activités dont
la communauté est le sujet et I’'objet : le travail communautaire, I’'or-
ganisation communautaire, le service communautaire, la santé com-
munautaire et le loisir communautaire. Des conglomérats d’organi-
sations progressistes semblaient pendant les deux premieres décen-
nies des années 1900 pouvoir prendre en main la gestion de la ques-
tion sociale, la coordination des services communautaires, larévolu-
tion del’éducation et duloisir, la bataille des femmes pourla citoyen-
neté etl’activité de toutes sortes de comités civiques, auxquels partici-
paientnombre de notables des grandes villes, mus par une impulsion
philanthropique autant que par une sorte de patriotisme municipal.
Cela allait de pair avec des préoccupations tres fortes pour I'’embel-
lissement des villes, la participation a des coopératives de consom-
mateurs, 'américanisation desimmigrants, la création d’aires dejeu,
le perfectionnement de I’école ou le traitement de la délinquance
(Steiner, 1922). Certaines innovations, totalement oubliées, apparais-
saient également a cette époque. Signalons-en deux, en passant. Le
«drame communautaire », une espéce d’«art coopératif», se recom-
mandant de George Brandes, I'ap6tre du «radicalisme culturel », et de
John Dewey, se présentait comme le «rituel de la religion démocra-
tique: plastique, en devenir, ludique, créatif|...] lareligion sociale du
seul commandement du Christ: neighborliness » (MacKaye, 1917 : 11).
Une autre innovation, directement liée au « magistere » de Dewey et
de Follett, conduira aux premiéres expériences systématiques d’or-
ganisation deladiscussion publique au sein de congrés, de syndicats

267



268

ou d’associations (sur la conference method: Cefai, a paraitre) : 'en-
jeu était de faire advenir, par 1a mise en place de dispositifs que 'on
qualifiera, plus tard, de dynamique de groupe, des formes de démo-
cratie expérimentale, coopérative et délibérative.

Maisle pointle plus marquant estla place que gagne alors le projet
d’organisation communautaire. Celui-ci peut étre vu comme une
excroissance de I'institutionnalisation et de la professionnalisation
du travail social, mais il reste en 1919, pour beaucoup de praticiens,
indissociable d’un projet d’éthique sociale et de politique radicale.
Community organization: le terme apparait progressivement dans
les années 1900 dans les Proceedings of the National Conference of
Social Work — un indicateur siir de sa popularisation’. Il est I’abou-
tissement de ce que I'on appelait le « mouvement communautaire »
qui s’opposait a I'option du laisser-faire en politique et affirmait la
possibilité d’orienter I’évolution sociale par la connaissance des lois
des situations sociales et par le contréle des forces et des processus
sociaux®. On décrivait souvent, a I'’époque, le «développement de la
conscience de groupe» (Bodenhafer, 1920-21) ou de la «solidarité de
groupe» (Steiner, 1922), a I’encontre de I'individualisme, comme le
produit d’une «expérience » de «socialisation» (en premier lieu, de
I’économie: Bodenhafer, 1920: 282). On se mettait & considérer les
problémes sociaux comme naissant de conséquences imprévues des
actions et de conflits d’intéréts entre groupes (Small, 1905: 495) et
comme étant susceptibles d’étre pris en charge par la pensée et ’ac-
tion communautaires — la naissance de la sociologie, avec le jalon
fortde Dynamic Sociology de Lester F. Ward (1883), allant de pair avec
cette visée de contrdle social de la communauté et de maitrise des
problémessociaux. Le travail social et 'organisation communautaire
étaient vus comme la mise en ceuvre d’une intelligence collective,
armée des méthodes scientifiques d’enquéte, de raisonnement, de
discussion etd’expérimentation. Les theses de Dewey, Mead et Follett
se retrouvent, parfois au mot pres, dans cette littérature. Sans qu’il
soit toujours possible d’évaluer si le pragmatisme était au bout du
compte une espéece d’idéologie du mouvement progressiste, ou dans



quelle mesure ce dernier avait trouvé ses outils de réflexion dans la
philosophie pragmatiste.

Mais de quelle communauté s’agit-il alors ? Il s’agit non pas d’'une
communauté au sens des modes d’association d’Ancien Régime,
ni méme de I'idyllique petite ville qui hante les community stu-
dies (Douglass, 1919), mais d’'une communauté comme « processus
de groupe», dans le langage de Follett ou de Lindeman ou comme
«public en train de se faire», dans le langage de Park et de Dewey.
La communauté de voisinage, écrit Robert A. Woods (1914), est une
unité suffisamment petite pour étre facilement intelligible et adminis-
trable. Elle est concevable concréetement comme une «arene publique
vitale pour la majorité des hommes, pour presque toutes les femmes
et pour tousles enfants» (1914 :579). Mais elle est aussi «assez grande
pour inclure par essence tous les problémes de la ville, de la nation
et de ’Etat», pour ouvrir ses habitants a «la variété des intéréts et
des attachements extra-familiaux » et pour ne pas se clore sur elle-
méme (ibid. : 578). 1l s’agit d’un «groupe social» ol le «sentiment
collectif», en particulier le «respect» du collectif pour le collectif est
encore bruissant d’une «variété d’émotions qui n'ont pas €té généra-
lisées et abstraites, qui font du quartier «un drame plein d’initiative
et d’aventure » (ibid. : 580). «Le quartier est la forme la plus satisfai-
sante et la plus éclairante de ’'extension sociale de la personnalité,
et du complexe entrelacement et entrejeu des personnalités; il est
I'unité sociale qui par la claire détermination de ses contours, I'in-
tégrité de sa vie organique, ses réactions a fleur de peau, peut étre
comparée avec justesse avec le fonctionnement de I’esprit social. »
(Ibid. : 580). On notera I’élan affectif vers cette imagerie du quartier
que partageait Follett! Woods avait passé six mois a Toynbee Hall,
en 1890, et fréquenté les clubs de quartier de travailleurs (borough
workingmen’s clubs) de Londres. De retour, il avait créé en 1895 le
South End House a Boston (Woods, 1923) et présidé une fédération
de social settlements — dix, d’abord, dans le South End, puis vingt-
huit, rassemblés dans le Boston Social Union. Woods pronait le réta-
blissement des paroisses (1912) et la création de guildes de quartier

269



270

(neighborhood guilds), et il s’était mis en quéte d’une résolution des
problémes sociaux alI’échelle du quartier. « La science de la commu-
nauté a besoin deslaboratoires du voisinage comme I'une de ses prin-
cipales ressources.» (Woods, 1914 : 582). Les problémes sociaux aux-
quels les communautés de quartier sont confrontées sont un «défia
I’enquéte scientifique », une «occasion pour une étude expérimen-
tale et pragmatique des relations humaines» (ibid. : 582). L'échelle de
la communauté locale est parfois la plus appropriée pour tester des
solutions et trouver des remedes aux problémes de santé, d’orienta-
tion professionnelle ou d’organisation des loisirs. On croit entendre
unappeldutypede «smallis beautiful » : en matiere de maintien d’'une
hygiene publique, d’accés au marché du travail ou de contréle du
divertissementdesjeunes, le quartier, comme «cercle d’accointances
de voisinage» (ibid. : 585), matrice de «contacts directs, continus et
intensifs » et de «dissémination de connaissances pratiques» (ibid. :
583), serait le plus siir garant. Le quartier doit étre investi comme le
milieu qui permet de protéger les jeunes filles de tentations immo-
rales, de se battre pour la réforme de I’école et du logement, de lutter
par des mesures sanitaires et médicales contre la mortalité infantile,
de prendre soin des personnes les plus vulnérables et de faire émer-
ger une «capacité communautaire » (communal capacity) (ibid. : 587).
Woods voit aussi dans le quartier le lieu ou «unifier les citoyens bien
intentionnés autour de programmes de bien-étre public » et ol1 ceuvrer
al’américanisation des migrants, en faisant «émerger un réseau de
liens [plexus of ties] qui traverse progressivement les clivages reli-
gieux et raciaux» (ibid. : 586).

La communauté est donc un groupe de voisins qui cohabitent au
jour le jour et partagent par la force des choses une expérience com-
mune; et elle est une collectivité promise a 'autonomie politique a
travers des formes d’auto-organisation. D’autres avaient une vision
plus «moderniste » delacommunauté planifiée de banlieue, comme
Clarence Perry, un vieux militant de la cause des centres communau-
taires (Perry, 1921), mais qui en parallele, était devenu I'un des pro-
moteurs du Neighborhood Unit, une conception de la planification



urbaine alternative au mouvementdes cités-jardins. Perry, qui pren-
drapartau célebre Regional Survey of New York (1929),1’'une des bibles
de l'urbanisme américain, financée par la Russell Sage Foundation,
révaitl’avenir a travers la création de communautés artificielles, par-
faitement équipées et fonctionnelles, mais qui soient aussi les foyers
d’un civisme renouvelé. Habitant lui-méme a Forest Hills Garden,
dans le Queens, qui était a I’époque I'un des hauts lieux de ces expé-
rimentations urbaines, Perry (1926) décrivait ainsi, en parallele,
cette utopie qui réalise les réves d’embellissement de la ville (City
Beautiful). Imaginez une banlieue chic, le nec plus ultra a I'’époque
delamodernité:un aménagement paysager, des allées d’arbres et de
vastesterrainsdejeux, des «rues en bon état, proprement éclairées et
policées», des shopping centers, des écoles et des églises accessibles,
et la garantie de n’étre pas importuné par des «industries déplai-
santes, aux structures inesthétiques». Rajoutez-y un dense réseau
associatif, qui contribue a la reconstruction de la vie civile et de la
sociabilité locale a travers le plaisir des fétes, des arts et des sports:
du Gun Club au Golfer’s Association, du Choral Club a la Women’s
Guild, du Garden Players a la Celebrations Association. Mettez enfin
au sommet de I’édifice un centre de pilotage — un syndicat de copro-
priété — qui détienne le pouvoir légal de voter des plans pour de nou-
veaux batiments, s’occupe de maintenir 'entretien des rues et des
parcs, fixelereglementintérieur de lacommunauté et prenne les déci-
sions pour le maintien de I'ordre public. On a la un modele alternatif
de communauté. Perry relevait toutefois, en passant, quune «sélec-
tion automatique » se faisait et que ces quartiers concentraient des
classes moyennes aisées, qui partageaient l’attrait pour les commo-
dités des communautés planifiées — le «désir d’'une nouvelle expé-
rience, comme Thomas la nommerait», faite de décoration, design
et fitness. Vivre a Forest Hills Garden requérait un certain statut éco-
nomique qui y donne acces matériellement: les communautés pla-
nifiées concernaient un tout petit monde, pas trés inclusifd’un point
de vue social et racial.

271



272

Mais quel que soit le modele de communauté — bas quartiers du
South Boston, du Lower East Side a New York ou du Near West Side a
Chicago, ou beaux quartiers et banlieues chics - 'organisation com-
munautaire est supposée remplir une fonction de revitalisation de
la démocratie américaine, de «dynamo pour une plus grande effica-
cité» et de «rempart contre ladomination d’un boss ou d’une classe »
(Rainwater,1920:2). La caractéristique-clef de 'organisation commu-
nautaire est qu’elle est une institution autonome, «auto-supportée
et auto-gouvernée» (Collier, 1919). Collier voit par exemple dans les
«conseils communautaires» (ibid. : 470), au tournant de 1919, la ver-
sion modernisée des town-meetings. Au lieu d’abandonner aux inté-
réts lucratifs du marché le loisir et I'’éducation, 'organisation com-
munautaire se bat pour des activités qui doivent étre contrblées par
le public et qui offrent des occasions d’engagement civique. Elle ajoui
del’«intensification de 'impulsion sociale » pendant la guerre et cette
socialisation de la vie collective a été une expérimentation réussie,
engageantdivers groupes d’intérét, géographiques et professionnels,
dans une activité coopérative. Le langage de John Collier (1914), I'un
desgrands avocats dela «planification urbaine duloisir » et dela pro-
fessionnalisation des travailleurs communautaires (community wor-
kers), secrétaire du People’s Institute a New York et plus tard, com-
missaire au Bureau des Affaires Indiennes du New Deal, était sensi-
blement le méme que celui de Follett. Ce langage était proche de celui
de Woods (1914 : 590), qui aspirait a une «synthése ascendante » des
«associations volontaires», «du quartier jusqu’a la nation ». Il rejoi-
gnait celui de Woodrow Wilson (1911), alors gouverneur du New Jersey,
quiappelaitdans The American City, un magazine mensuel dédié aux
«problemes municipaux»etal’«amélioration civique », ala multipli-
cation des «organisations civiques » contre la ségrégation de classe et
derace. On ne résiste pas au plaisir de le citer extensivement - ce qui
estaussiune fagon de faire comprendre que certains themes, quel'on
impute a distance a une philosophie pragmatiste de lacommunauté
(Follett) ou du public (Dewey), sont indissociablement ceux de la poli-
tique progressiste de I'époque. «Il ne peut y avoir de vie réelle dans
une communauté aussi longtemps que ses parties sont ségréguées et



séparées: c’est laméme chose que sivous démembriezles organes du
corps humain et attendiez qu’ils produisent de la vie. La vraie défi-
nition de lacommunauté est un corps d’humains qui ont des choses
en commun, qui sont conscients qu’ils ont des choses en commun,
qui évaluent ces choses communes d’un seul point de vue, a savoir le
pointde vue del’intérét général. Une chose telle que lacommunauté
est donc impensable a moins d’'une communication étroite: il doit y
avoir uneinterrelation vitale entre ses parties, il doit y avoir une libre
interaction, une fusion, une coordination, il doit y avoir un contact
qui constituera I'union elle-méme avant que ne circule un sang sain
dans ses veines. » (Wilson, 1911: 266).

La communauté est un processus, dit encore Wilson (ibid. : 267-
268), qui engendre des «sentiments communs » — les passions de la
sympathie, de la justice, de ’échange équitable et du non-égoisme
qui «contrdlent nos actions» plus encore que notre esprit. Elle est
un processus d’«échange de points de vue» qui «exclut les incom-
préhensions, les animosités, les rivalités ». Elle «ouvre les esprits les
unssur les autres ». Elle « fait découvrir un avis commun et un intérét
commun», et elle concentre les énergies dispersées dans une volonté
commune (ibid.). De cette vitalité commune résulte I’organisation
communautaire. Elle est autonome. Elle «renoue avec le génie créa-
teur et constructif du peuple américain®». L'organisation commu-
nautaire mise sur la communauté, comme fabrique de publics de
citoyens, plut6t que sur le marché, comme fabrique de foules de
consommateurs. Elle a enfin une dimension institutionnelle: elle
vient nourrir le gouvernement municipal et plus largement les poli-
tiques publiques. Follett, comme Addams, Dewey ou Mead, a tou-
jours été trés impliquée dans des organisations que I'on qualifie-
rait aujourd’hui de non-gouvernementales, tentant de déterminer
des problémes publics (de 1égislation industrielle, de secours et de
réforme — Charities and Corrections —, de travail social et d’expé-
rimentation scolaire). Mais ces organisations étaient aussi au ser-
vice de la mise au point de nouvelles formes d’intervention 1égale,
assistancielle, pédagogique, politique, dont nombre ont été reprises

273



274

par les institutions publiques et ont gagné une envergure nationale.
Eduard C. Lindeman (1923) voyait ainsi une complémentarité entre
I'«activité créatrice » des petits groupes engagés dans un processus
d’auto-organisation — dont il mettait en valeurla dimension politique
d’aspiration a I’auto-gouvernement et de quéte de liberté et de bon-
heur (ibid. : 85) — et I’activité de canalisation par le gouvernement
de cette force d’invention de nouvelles «relations humaines» et de
nouveaux «services sociaux». Selon Luther Gulick (1923), qui était
alépoque directeur du National Institute of Public Administration
a New York, et qui, dans les années 1930, participera avec Charles
Merriam et Louis Brownlow a la refonte de I'administration fédérale
deRoosevelt, «les organisations volontaires promeuvent un meilleur
gouvernement et une meilleure citoyenneté » ; en retour le gouver-
nement « harmonise le processus communautaire avec le processus
politique». Par exemple, un «département officiel » assume la gestion
des aires de jeux pour les enfants, apres que des «groupes commu-
nautaires » les ont concues, expérimentées et «organisées volontai-
rement» (ibid.). Ladministration publique doit étre réceptive et per-
méable aux innovations de la vie communautaire. Selon Lindeman,
plus normatif que descriptif, en phase avec Follett, ce «recouvre-
ment» ne devait pas abolir le travail de fond des «groupes d’inté-
rétvital » (1921: 26) — entendez, des associations volontaires ancrées
dans la vie commune. L'organisation communautaire perdrait son
amesielleétait entierementinstitutionnalisée: elle doit maintenira
saracine un effort collectif, de la part de membres de groupes natu-
rels, afin de « provoquer une interrelation et une collaboration des
forcessocialesdelavie communautaire » (Steiner, 1922:18). Les com-
munautés de voisinage et les communautés professionnelles, que
Follett appelait de ses voeux, pouvaient coopérer avec les directions
d’entreprise et les administrations municipales, mais elles devaient
continuer de se nourrir de 'impulsion de I’action des citoyens, a l’en-
contre du contrdle des villes par les machines des partis politiques
et des firmes par un certain autoritarisme managérial. L’Etat réelle-
ment existant récupere, finance, standardise, réglemente, développe



et généralise les innovations civiques, mais il ne peut et ne doit s’y
substituer.

UNITE ET PLURALITE, REALITE ET FICTION:
LE PROCESSUS, AU-DELA DES ANTINOMIES

C’est dans cet enchevétrement de contextes d’expérience, ici brossé
agrands traits, que se posait en 1919 le probleme de la communauté,
avec sa double face de communauté en danger de désorganisation et
dedémembrement, et de communauté en voie de reconstruction etde
revitalisation. Mais le probléme se posait aussi dans un autre registre,
philosophique, sociologique etjuridique. Dansla série d’articles ras-
semblés dans The Philosophical Review, Wilbur M. Urban définissait
ainsil’enjeudeladiscussion: «Quelle est cette chose, société ou com-
munauté? Quelle est sa forme et quelle est sa matiere ? Est-elle faite
ou croit-elle? Ou alors est-elle partiellement une croissance [orga-
nique], partiellement une construction [artificielle] ? Jusqu’a quelles
limites peut-onla modifier? S’agit-il d’'une collection, d’un organisme
ou d’une personne ? Quel est I'ultime élément: 'individu, le groupe
ou la société? Qu’en est-il de la communitas communitatis qu’est
I’Etat? Quelle est sa relation aux autres groupes ou communautés?
L’Etatest-il omnipotent et omni-compétent ou simplement un groupe
parmi d’autres également souverains ?» (Urban, 1919: 547).

Cette question est récurrente dans I’histoire intellectuelle et
politique des Etats-Unis. Nous avons vu qu’elle I’était en particulier
en ce moment de crise, qui était aussi le moment de fondation des
sciences sociales, ou un certain nombre d’auteurs nord-américains
s’interrogeaient surla nature de ce que 'on appelle la «société» oula
«communauté». Ils le faisaient, a I’évidence, par référence aux pro-
blématiques de la Gemeinschaft et de la Gesellschaft de F.Ténnies
(1887/2010), mais aussi en retravaillant les problématiques du contrat
et du statut de Sir H.J.S. Maine, dans Ancient Law (1861) et dans
Village Communities in the East and West (1871). Ils le faisaient en
relisant les Lumiéres écossaises, A.Smith et A. Ferguson pour une

275



276

généalogie delasociété civile, Comte et Durkheim, aussi, Weber pour
sathéorie de lamodernisation, mais surtout Simmel, 'auteur le plus
cité des vingt premieres années de ’American Journal of Sociology -
«Wie ist Gesellschaft mdglich?» allait étre une question fondamen-
tale pour penser I’émergence de ’'ordre social. Bien sfir, ils étaient
nourris de la lecture de Darwin et Spencer et nombre d’entre eux
s’inscrivaient dans cet héritage évolutionniste, relu tantdt pour jus-
tifier le laisser-faire, tant6t pour fonder une politique coopérative;
et ils s’interrogeaient, en termes écologiques, sur les continuités et
les discontinuités dans le développement des communautés ani-
males aux sociétés humaines. D’autres étaient plus sensibles a I’hé-
ritage de Herder, revu par Lazarus, Steinthal et Wundt - et I'on peut
présumer que la compréhension des «rural communities» ou des
«folk societies » (Redfield, 1941), avec pour caractéristiques centrales
la transmission orale entre générations d’une culture non-écrite et
la reproduction d’un systéme de statuts fixés par la tradition, était
imprégnée de cette vision organiciste. D’autres, enfin, tentaient de
déchiffrer les figures émergentes de la « volonté commune » (comnion
will) oudel’«esprit public » (public spirit), en rupture avec les formes
plus traditionnelles de communauté, en reproduisant les enquétes
empiriques des proches de Booth ou de Le Play, ou en mettant la lit-
térature de G.Le Bon, de G.Tarde et de S. Sighele sur la psychologie
des foules au service d’'une compréhension du public et de la démo-
cratie (Park, 1904/2007%).

Mais une source cruciale de réflexion, déterminante pour les
contemporains de Follett, était la littérature sur les églises, les uni-
versités etles corporations d’Ernst Troeltsch, de Frederic W. Maitland
et de Otto Gierke (1868-73/1990 et 1900). C’est 1a qu’ils rencontraient
lathéorie, centrale, de la Genossenschaft (Gierke, 1873), que 'on peut
traduire par «association» ou «coopérative» — Maitland proposait
fellowship, pour éviter les équivoques de partnership, de company et
de society, dans son introduction aux Political Theories of the Middle
Age de Gierke (1900). Tonnies en avait dérivé sa propre compréhen-
sion de I'ordre communautaire (gemeinschaftliche Ordnung), qui se



prolonge dans une «attitude communautaire» vis-a-vis des «com-
muns» (Allemende). 1l faudrait retracer la genése de ces notions et leur
reprise par la conception de la corporation comme personne collec-
tive (Gesammtperson) dotée d'une volonté collective (Gesammtwille)
(Gierke). Il faudrait encore identifier, comme les historiens I’ont fait
depuis, les multiples emprunts au droit romain et au droit canon pour
asseoir I'autorité des Etats, parfois & ambition impériale, par rapport
aune Eglise traitée comme Gemeinwesen, Polity ou Commonwealth.
Une autre stratégie d’enquéte serait de comprendre comment la
koinonia politiké d’Aristote est devenue societas civilis chez Cicéron,
puis a subi de nombreuses torsions de sens, devenant communica-
tio politica ou civilis communitas dans la traduction en latin de la
Politique (1260) par Willem van Moerbeke, a la cour de FrédéricIl, et
anouveau societas civilis (1438) sous la plume de Leonardo Bruni, au
moment de I'dmergence de ’humanisme civique. La communauté
s’est mise non seulement aincarner le bien commun, dans sa version
thomiste (summum bonum), mais a nourrir la chose publique (res
publica), alors que Florence était campée comme une politeia, une
cité républicaine. Ce clignotement entre le «ccommun » et le « public »
se retrouve sous la plume des pragmatistes, plus largement des pro-
gressistes américains, qui parlent tantdét de communauté, tantot de
public, pour nommer la dynamique démocratique. La communauté
devient politique quand elle s’integre en faisant émerger une volonté
collective, ordonnée au bien public; le public est une espece de com-
munauté, qui se fait politique dans la discussion, 'enquéte et I'expé-
rimentation. The New State de Follett et The Public and Its Problems
de Dewey en sont les deux meilleurs exemples.

Plus spécifiquement, il faudrait suivre dans le détail I'impact des
travaux allemands dans leur réception en Angleterre d’abord, aux
Etats-Unis ensuite, examiner comment les notions de souveraineté
populaire, de représentation et de personnalité ont été retravaillées
par la théorie politique ou juridique, se demander comment le pas-
sage del’idée d’organisme a celle d’organisation a pu avoir des échos
en économie et en sociologie, ou encore comment une théorie du

277



278

droit naturel et du droit positif, et des droits respectifs du Peuple, de
I’Eglise et de la Couronne, a pu se développer. Et bien entendu, exa-
miner quelles conséquences tout cela a pu avoir en politique™. Sil’on
excepte les travaux des historiens, des juristes et des théologiens,
nombre des thémes d’enquéte et de réflexion présents chez Gierke
sont passés a la trappe. Mais le probléme de I'incorporation de la
«personnalité collective» (NS 283, 287) et de la personnalité morale
etlégale (Maitland, 1905) a continué de hanter lalittérature™. La com-
munauté (ou la société, ou le groupe) est-elle un étre réel ou imagi-
naire, naturel ou fictif ? A-t-elle un corps, une téte et des membres?
A-t-elleune conscience, une affectivité et une volonté ? Et surtout: de
qui tient-elle son existence — de 'Etat ou de ses membres ? Comment
une corporation, un trust, une société, une université, un syndicat, un
comté, une ville ou une commune viennent-ils a existence (voir par
exemple I'enquéte de Maitland (1898) sur les townships et boroughs,
en particulier d’Oxford et de Cambridge) ? Qui en fait partie et qui
en est exclu? Quels sont ses intéréts et comment les déterminer en
droit? Qui est habilité ou autorisé a la représenter ? Selon quels prin-
cipesjustifier cette représentation, selon quelles procédures désigner
cesreprésentants? Quels sont les droits et les privileges qui sont dus
ala communauté en tant que telle, a ses membres et a ses représen-
tants, et quels sont les devoirs et les obligations qui leur incombent ?
Lacommunauté a-t-elle une responsabilité civile et pénale ? Peut-elle
prendre desengagements moraux et légaux ? Peut-elle subir des torts
ou se rendre coupable d’infractions ou de crimes? Ce point était dis-
cuté par Ernst Freund, a propos, par exemple, dela théorie desactions
ultravires, soit des abus de pouvoir (1897, §36-38), que Laski exami-
nera également (1916a: 409-413). L'argument clef était que I'on ne
peutrefuser la « personnalité collective » aux organes gouvernemen-
tauxouaux entreprises économiques, déslors que leur sontimputées
des fautes pour mauvaise gestion, obstruction, négligence, impru-
dence, et, parfois, intention de nuire. Comment, en effet, les traiter
comme les auteurs de certains actes qualifiés de délictuels ou crimi-
nels, etdoncleur attribuer une responsabilité, sans les traiter comme
des «personnes» ? Ce sont tous ces points qui étaient en jeu dans la



question de la « personnalité des associations» et de la « personna-
lité de I’Etat» et, au bout du compte, la constitution morale et 1égale
de I’édifice civil et politique.

Cette littérature arrivait aux Etats-Unis a travers les chercheurs
qui avaient étudié en Allemagne ou en Angleterre. Follett avait
elle-méme séjourné en 1890-91 2 Newnham, Cambridge, dont elle
disait que c’était «le jalon et le tournant le plus important dans sa
vie» (Tonn, 2003: 61). Elle avait suivi le cours d’«histoire de théorie
politique » (Tonn, 2003: 63) de Henry Sidgwick, qui avait été ’étu-
diantde Thomas H. Green et dont I'enseignement avait compté pour
Maitland. Follett avait une connaissance de premiére main de la lit-
térature britannique et avait continué de lire tant les socialistes que
les pluralistes, J. N. Figgis, d’abord, puis Ernest Baker, enfin H. LasKki,
et G.D.H. Cole et S.G. Hobson. Nul doute que cela avait marqué sa
conception de la communauté. Mais la position de Follett se vou-
lait originale. Elle mettait un point d’honneur a se démarquer des
théses monistes et pluralistes. Elle rejetait les monistes, et épousait
les critiques, communes a I'’époque, de I’absolutisme de la concep-
tion de la souveraineté, qui fixe a priori I'unité de I’Etat, ainsi que
son extériorité et sa supériorité a la société. Elle refusait avec véhé-
mence cette vision d’'un Léviathan auquel tous les droits et tous les
pouvoirs auraient été dévolus et qui aurait absorbé ou englouti tous
ses membres et tous ses organes (NS 311). LEtat devait étre démys-
tifié comme grand corps englobant, accordant un droit d’exister, de
subir et d’agir aux personnes individuelles et collectives. Follett sui-
vait Cole (1914-15:157) quand celui-ci traitait I'Etat comme un «com-
plexe d’associations organisées », incarnant une « volonté organisée »
- une association d’associations et donc une association comme les
autres, comme d’autres auteurs pragmatistes, Bourne ou Dewey, le
répéteraient! Il y a ainsi autant de politique dans un club de base-
ball que dansla Couronne britannique, écrivait encore Laski en 1915.
Quand Follett parlait de ’«école pluraliste », c’était en termes élo-
gieux comme dela «théorie du politique, a présent disponible, la plus
intéressante, la plus provocatrice et la plus importante» (NS 263).

279



280

Mais malgré ses fortes affinités avec la vue d’'une myriade de groupes
intermédiaires qui insérent les individus dans une multiplicité de
liens communautaires, tout en les protégeant des abus de pouvoir
d’un Etat trop envahissant, elle reprochait aux pluralistes, Gierke et
Maitland en premier lieu, de n’avoir pas compris la doctrine de I’Etat
et du droit de Hegel — dans sa version propre qui croisait idéalisme
britannique et pragmatisme jamesien! Et elle leur en voulait d’avoir
pris pour argent comptant la théorie des corporations médiévales.
Dans un mouvement inverse et simultané, Follett, pourtant proche
de T. H. Green et Bernard Bosanquet, ne se reconnaissait pas entie-
rement dans la these de ’Etat hégélien, méme revisitée par le libéra-
lisme britannique, quoiqu’elle en retint la dynamique d’intégration,
d’unification et de totalisation. Dans cette perspective, 'Etat 1égitime,
celui auquel les citoyens sont liés par une « obéissance loyale et habi-
tuelle », n’est plus alors un monstre souverain, mais I’organisation
du «complexe d’institutions de la société politique » (Green, 1895:
§93 et §114) - «institutions considérées comme des idées éthiques »
(Bosanquet, 1899: chap. XI). L'Etat, malgré les apparences d’arbitraire,
de punition et de coercition, reste I'instrument de réalisation de la
liberté (ibid. : 287 sq.). Il n’est pas le régne de la force, mais I’'accom-
plissementde lavolonté générale, il n’est pas I'imposition de la «cupi-
dité et ambition» de quelques-uns, mais la réalisation, sans doute
encore partielle, del’«idée du bien commun». Curieusement, comme
Bosanquet le faisait remarquer dans une note sur un article de Cole
(1915-16) sur le «conflit des obligations sociales», les convergences
entre ce libéralisme hégélien et le pluralisme politique étaient sans
doute plus nombreuses que la mise en scene de leurs oppositions ne
le laissait entendre (Hsiao, 1927).

Follett cherchaitune voie de synthése entre réalisme etidéalisme
etentre monisme et pluralisme. «Il est possible pour les membres du
groupe de développer une conscience unifiée, une idée commune,
une volonté collective, [il est possible] pour le multiple de devenir
réellement un, non pas en un sens mystique, mais comme un fait
réel [actual fact].» (NS 283). Cette réalisation n’est pas l’effet d’'un



«contrat» ou d’'une «convention » entre individus (NS 124), elle n’est
pas davantage le fait d’'une «coutume » ou d’une «culture », mais elle
résulte du processus d’intégration d’'une volonté, d’'un sentiment et
d’uneidentité de groupe. C’est dans ce processus d’intégration que se
forgela «réelle personnalité » (NS 283) des groupes; et I’Etat lui-méme
est le produit de ce processus d’intégration de groupe a groupe, qui,
selon Follett, se conjoignent et s'interpénétrent dans des syntheses
créatrices, et qui, ce faisant, coproduisent leurs propres institutions
et choisissent leurs propres représentants, posent leurs propres lois
et prennent leurs propres décisions. La communauté n’est donc pas
un nom fictif pour une collection de personnes, et si elle est «un orga-
nisme vivant et une personne réelle, avec un corps et des membres et
une volonté qui lui est propre » (Maitland, in Gierke, 1900 : xxvi), elle
nel’est pas alafacon des communautés médiévales, corporations ou
universités. Follett refuse d’attribuer au groupe une nature substan-
tielle, tout comme elle refuse d’en faire une «fiction 1égale » (NS 123).
En approfondissantl’interrogation surla formation d’une volonté de
groupe (group-will) (NS 265-270), elle fait de I'autonomie du self-go-
vernment un processus, et non pas la qualité essentielle de groupes
préformés. Les communautés ne sont pas données a I’avance: elles
se font, se disent et se pensent; elles agissent comme des entités por-
teusesd’unité etd’identité dansla mesure ot elless’unifient et s’iden-
tifient a travers les activités — les leurs et celles des autres commu-
nautés — dont elles se révélent le sujet et 'objet. Elles sont des étres
capables de s’auto-organiser et de s’auto-réfléchir comme soi-méme,
atraversleuractivité collective. C’est a travers un tel processus d’inté-
gration — de composition des intéréts et des passions, des croyances
et des aspirations, des idées et des volontés, que Follett compare a
la «combinaison de conscience» de William James (1890; ou 1909:
Lecture V) —, que les groupes acquiérent une «réelle personnalité ».
Sans doute est-ce sur ce point qu’elle se rapproche et se distingue le
plus de Dewey, quand il écrit dans Democracy and Education (1916:
5-7) qu’«il y a plus qu’un lien verbal entre les mots commun, com-
munauté et communication. Les humains vivent en communauté
en vertu des choses qu’ils ont en commun; et la communication est

281



282

lavoie parlaquelleilsen viennent a détenir des choses en commun. »
Une «communauté» (terme interchangeable avec «société» dans
I’extrait cité) est formée par ses membres qui « vivent ensemble », se
conjoignent dans des actions pour faire des choses en commun et
ont une «compréhension commune» de leurs finalités et de leurs
objectifs, moyennant un processus de communication. A cette défi-
nition, Mead rajoute une analyse de la médiation du processus de
communication par des symboles, significatifs ou non, et une éco-
logie de la «conventionnalisation» — un terme souvent utilisé dans
la sociologie de Chicago pour désigner I'’émergence de normes — et
une écologie de I'institutionnalisation (1934/2006: § 32-34). La forma-
tion d’«ensembles organisés de réponses communes » d’'un groupe a
son environnement engendre des conventions et des institutions et
ces médiations sont cruciales dans le tenir-ensemble, le sentir-en-
semble, I'agir-ensemble et le juger-ensemble qui font une commu-
nauté. On a bien 1a un «processus de groupe», qui se rapproche de
ce que propose Follett quand elle fonde son analyse sur la «discus-
sion» et la «coopération», mais qui s’en €loigne quand elle articule
sa lecture dans un langage jamesien, retravaillé plus tard a travers
une théorie de la Gestalt.

La position de Follett n’était peut-étre pas si différente qu'elle le
croyait de celle de Laski, quand il faisait explicitement référence a
James dans « The Personality of Associations» (1915-16), ou encore,
quand il s’ouvrait a des théses expérimentalistes, inspirées de Dewey,
allant jusqu’a dire sa sympathie, dans les Studies in the Problem of
Sovereignty, pour une «théorie pragmatiste de I’Etat» (Laski, 1917:
18, 20 et 23). Laski proposait de fonder les droits sur I'expérience et
la 1égitimité sur I'expérimentation®. Pour Follett, 1a personnalité de
I’Etat n’est pas localisée dans des tribunaux, des cabinets ou des par-
lements (NS 310), elle n’est pas créée par des actes constitutionnels ou
juridiques. La «réelle personnalité » de 'Etat est sans cesse en train de
se concrétiser, de se transformer et de se régénérer dans le « proces-
sus de groupe » et dans le « processus de groupement des groupes » —
avec peut-étre chez Follett une tendance a sous-estimer la force des



habitudes collectives qui s’auto-perpétuent a travers les activités com-
munautaires et qui restreignent singulierement le champ des possi-
bilités d’expérience et d’action. Cette sous-estimation était liée a la
méfiance de Follett pour la force des institutions de loi, de savoir et
de pouvoir deslors quelles sautonomisent de la « volonté populaire ».
Linstitutionnalisation de médiations est traitée comme une espece
de réification et d’aliénation et Follett ne semble pas concevoir qu’il
puisse en sortir quelque chose de bon, de droit ou de juste. Son idéal
est celui d’une démocratie aussi directe et spontanée que possible, un
peucomme un état de révolution permanente. Elle tend dansle méme
mouvement a affirmer une coincidence del’'individu et delacommu-
nauté, de la liberté et de la loi, de la volonté et de I'institution, 1a o
I’'on attendrait plutdt une analyse des limites et des contraintes, des
tensions et des frictions, et au bout du compte, une vision un peu plus
réaliste de la capacité d’agir en commun. Ce qui fait la vigueur de la
vision d’'une démocratie urbaine et industrielle de Follett est aussi ce
quien faitlafaiblesse. Le processus communautaire supposé engen-
drerla «nouvelle démocratie » mériterait d’étre scruté de plus pres. Si
les exemples concrets choisis par Follett sont toujours parlants, n’en
exclut-elle pas d’autres qui témoigneraient de la complexité de I’ad-
ministration des conflits ? La découverte de « communs » autour des-
quels le plus grand nombre pourrait s’entendre ne requiert-elle pas
I’exercice dela force de 'opinion ou du droit contre d’autres intéréts,
du marché et de I’Etat, qui leur restent contraires? Pourquoi ne pas
compter parmi les dynamiques politiques, en contrepoint du « pou-
voir-avec», 'obtention du consentement des gouvernés, le compro-
mis comme jeu de concessions mutuelles, ’'assentiment de facade
hors de tout accord ou I'obéissance pure et simple a des processus
decommandement (Lindeman, 1933: 63) ? N’a-t-on pas la différentes
facons de «faire communauté »,imbriquées les unes dansles autres?
Pour Follett, I’Etat ne doit pas planer au-dessus des groupes réels,
il doit résulter du processus de leur intégration. L’Etat ne peut étre
le produit de ’arbitrage entre intéréts et opinions multiples par un
Etat représentatif, ni de la collectivisation des institutions ou de la
nationalisation des entreprises par un Etat socialiste. Il ne peut étre

283



284

que celui de la réappropriation par les différents participants a la
vie des quartiers et des entreprises d’'un pouvoir de contrdle coopé-
ratif. Et I'utopie s’élargirait a 'espoir de fondation d’un «Etat mon-
dial» (NS: chap. XXXV). La Société des Nations ne peut étre régie par
une Realpolitik, faite d’équilibres de rapports de force et de straté-
gies d’alliance et de partenariat entre Etats souverains, tout comme
elle ne peut consister en la création d’un Super-Etat qui se subor-
donne tous les Etats-nations et leur impose sa loi. Elle doit étre une
véritable fédération régie par «laloi d’interprétation et d*unification
des différences» (NS 344) — une communauté de communautés de
communautés. Pourquoi, cependant, tout en maintenant cet idéal,
ne pas imaginer des communautés en conflit autour de problemes
et travaillant a les définir et a les résoudre, moyennant toutes sortes
dedisputes?Pourquoi ces communautés ne se donneraient-elles pas
une représentation politique, des mécanismes de régulation et des
regles de droit pour pacifier et exprimer ces conflits? Et pourquoi
ne garantiraient-elles pas toutes sortes de droits et les libertés pri-
vées et publiques de s’associer, de communiquer, de s’organiser, de
critique et de défendre son point de vue ? Mais cela nous porterait
vers un autre modéle de démocratie que celui de Follett, un modele
de démocratie qui accueillerait le conflit en son sein, renoncerait a
I’exercice direct et continu du pouvoir du peuple et introduirait des
médiations symboliques, 1égales et institutionnelles pour assurer la
pérennisation d’un ordre commun et public...

LA SALVE DES CRITIQUES ADRESSEES
A THE NEW STATE

De fait, la publication de The New State s’est attiré de nom-
breuses critiques. D’abord, au cours du débat dans les colonnes
de The Philosophical Review, poursuivi au congres de ’American
Philosophical Association. Ce débat prend place au sortir dela Grande
Guerre, dans une situation de crise économique et politique, ou1 une
vague d’inquiétude amene a relancer I'interrogation sur la crise de
la communauté et de I’Etat. «La vie & I'intérieur de la communauté



et les relations entre les communautés sont devenues étrangement
difficiles et insatisfaisantes. La communauté que nous avons connue
devient rapidement méconnaissable. L’Etat n’est plus I’Etat comme
nous I'entendions, mais tend a se dissoudre dans des conventions,
desconférences, dessyndicats de travailleurs et des bureaux de conci-
liation.» (Urban, 1919: 547). Ce que 'on appelle rétrospectivement
I’ere progressiste, dont on date I’émergence avec la fin de la période
de prospérité du Gilded Age, apres la panique de 1893 et la dépres-
sion qui s’en est suivie, a été une période de turbulences, d’enquétes
sociales etjournalistiques, de revendications syndicales et féministes,
deremise en cause del'ordre racial, de coopérativisme agricole et d’as-
sociationnisme urbain, de critique de I'inefficacité et de la corrup-
tion, d’expérimentation civique et de modernisation institutionnelle.
Un moment d’émergence des sciences sociales, de bataille contre les
grands trusts et de critique des machines politiques, de foi dans les
méthodes scientifiques pour réformer le gouvernement municipal, et,
bientot, I'Etat fédéral, mais aussi de résistance par des mouvements
sociaux et d’aspiration a la démocratie directe. On ne peut pas com-
prendre Follett, ni en général les theses politiques du pragmatisme,
celles de Park, Mead et Dewey en premier lieu, sans les resituer dans
cette dynamique progressiste, avec son mélange d’inventivité sociale
et politique. En contrepoint des primaires électorales, initiatives et
référendums, déja mentionnés, toutes sortes de procédures de réor-
ganisation administrative et d’aménagement urbain avaient été mises
en place... avec, en contrepoint, les actions concrétes menées sur le
terrain par des citoyens engagés, soutenus par des fondations philan-
thropiques. La question du « public », telle que posée par Dewey dans
Lepublic et ses problémes (1927/2010), arrivait a vrai dire a la fin de ce
cycle, juste avant la crise de 1929. Mais ’on peut faire remonter ce cycle
d’interrogation sur I’Etat & The Promise of American Life d’Herbert
Croly (1909), si 'on veut un marqueur fort — avant lui, a la masse de
littérature réformiste et aux travaux plus universitaires de politistes
comme Charles Merriam, ou d’historiens comme Charles A. Beard et
AlbertB. Hart, aprés lui, aux écrits progressistes qui ont pris place a
partir de 1914, autour de The New Republic, avec Walter Lippmann,

285



286

Walter Weyl, Randolph Bourne et bien siir, Follett. Follett est souvent
minorée, sinon oubliée dans cette série, et ceux quis’intéressent aelle
comme pionniere du management ignorent totalement le contexte
de ses écrits. Sa conception de la communauté comme processus a
pourtant suscité un fort intérét en son temps, dans des milieux intel-
lectuels tres divers — des philosophes de profession aux juristes réa-
listes, des psychologues du travail aux sociologues de la vie commu-
nautaire. Soninvitation a prendre part ala table-ronde organisée par
Wilbur M. Urban était un indéniable signe de reconnaissance.

A cette table-ronde, Wilbur M. Urban allait défendre ce qu’il pré-
sentait comme I’«orthodoxie philosophique » sur la «nature de la
communauté » (1919:547-561). Il y passait en revue un certain nombre
de théses sur I'analogie de la communauté avec un organisme bio-
logique et sur sa représentation comme un super-individu doté de
conscience de soi; et il y évoquait les critiques de I’Etat supra-indi-
viduel comme «entité métaphysique ou étre vivant placé au-dessus
desindividus» - une « monstruosité rationnelle » selon certains (ibid. :
551-552). Urban tentait de défendre une vision plus mesurée de I'Etat,
dont la suprématie, la raison et I’autorité peuvent étre affirmées et
valorisées — il prenait pour exemple la « République une et indivi-
sible» des Francais, pourtant béte noire des pluralistes — sans que
la démocratie bascule pour autant en une autocratie. Urban défen-
dait, sinon ’'omnipotence d’un point de vue Iégal, en tout cas 'omni-
compétence, d’'un point de vue éthique, de I'Etat, «son autorité finale
en certaines choses qui concernent tous les éléments de la commu-
nauté» (ibid. : 556). L'Etat n’est pas un mal en soi et il faut se donner
les criteres de distinction entre différentes espéces d’Etat, plutot que
tous les condamner en bloc. L'Etat peut étre le défenseur du bien
commun, méme si «sa compétence éthique ne signifie pas infailli-
bilité éthique » (ibid. : 558). Aprés avoir cité Dewey, pour sa méfiance
des «formules abstraites » et son appel a laisser croitre «les théories
depuislavie des gensensociété telle qu'elle est effectivement vécue »,
Urban rejoignaitla foi de Bosanquet en un élément « mystique », pré-
sentdans’esprit delasociété ou dans1’Ame de'’Etat (soul of thestate).



On a qualifié ailleurs cette thése d’«idéalisme axiologique» : en bon
philosophe catholique, Urban tentait de faire converger son plaidoyer
pour I’Etat et sa croyance en des finalités normatives transcendantes.

Bien entendu, cette thése prenait de front le pluralisme et notam-
ment, celui de Harold J. Laski, qui, dans un article devenu classique,
«The Pluralist State » (1919b:562-575), s’attaquait a la fiction moniste
del’Etatet proposait de remplacer la structure hiérarchique de I'Etat
par une forme de coordination pluraliste. Laski, fidele a lui-méme,
rejetait la souveraineté comme «plénitude du pouvoir» (plenitudo
potestatis) héritée du droit canon. N’avait-il pas parlé ailleurs, non
sans exagération, du Parlement britannique comme «délié des lois »
(legibus solutus), sinon des lois de la nature (Laski, 1916a: 425) ? La
«théocratie politique » de Bodin, Hobbes, Rousseau ou Hegel fétichise
et sacralise ’Etat. Dante, écrit-il dans « The Sovereignty of the State »
(1916b), voulait faire croire que I'Un souverain (maxime unum)incar-
nerait le souverain bien (maxime bonum) (Dante, 1311/2014). Laski 'y
voyait une forme de domination absolutiste. Cet Etat, qui n’estjamais
qu’une «association territoriale » ou une «association d’associations »,
qui s’est auto-déclarée «obligatoire » et qui ne cesse de croitre et de
s'imposer a toutes les autres communautés, au prix d’une « constante
dégradation de la liberté» (1919b: 571). Laski avait a I’esprit la liberté
des syndicats, mais aussi des églises (ibid. : 564) — un point auquel
les pluralistes britanniques étaient attachés. La guerre anticléri-
cale d’Emile Combes (Hirst, 1989: 116) contre les congrégations reli-
gieuses passait pour un signe de tyrannie dela Troisiéme République,
que Figgis fustigeait comme le « Grand Léviathan ». Et Laski réaffir-
mait une fois de plus la réalité des associations comme devant étre
«auto-suffisantes» et «autogouvernées». Dans « The Personality of
Associations » (1916a:425), il faisait du reste référence ala critique de
I'idéalisme moniste par William James, dans The Pluralistic Universe
(1909), de facon, somme toute, proche de Follett. « Le monde plura-
liste, dit James, est une république fédérale plutot quun empire ou
un royaume. » (Ibid. : 321). Laski suivait cette ligne pragmatiste en ne
souscrivant & aucune fondation du politique, en reconnaissant une

287



288

pluralité de biens et en raisonnant en termes de polyarchie. Toutes
sortes de groupes «défient la suprématie de I’Etat». «IIs sont, peut-
étre, une partie de I’Etat a travers leurs relations avec lui; mais ils ne
forment pas une unité en lui. Ils refusent laréduction a I’'unité. L'Etat
est distributif et non pas collectif, selon I'expression de James. Les
humains lui appartiennent, mais ils appartiennent aussi a d’autres
groupes etla possibilité d’une concurrence entre loyautés est toujours
ouverte.» (Laski, 1916a: 425). Follett aurait le méme point de départ
que Laski dans salecture de James. Mais elle développerait une stra-
tégie de dépassement dans la guerre de positions entre monisme et
pluralisme qui, a Harvard, avait cristallisé dans les échanges entre
James et Royce. Le pluralisme, oui mais... ’Etat, non mais... mais
quoi?... plutdt une synthése créatrice au-dela de la dialectique de
I’'Un et du Multiple.

Reste que I'argument clef contre le pluralisme, a savoir le péril a
laisser les associations agir sans limite, porte également contre Follett.
Le pluralisme sans «régulation d’'une autorité étatique» peut s’avé-
rer aussi dangereux que le monisme d’un Etat en situation de mono-
pole absolu. Lors deladiscussion de décembre 1919, Morris R. Cohen
(City College of New York) soutiendrait la critique des « fantdmes com-
munautaires» (communal ghosts) de Laski, mais non sans mettre en
garde, en cas d’extinction de I’Etat, contre les risques de tyrannie des
petites communautés, livrées a elles-mémes - tyrannie qu'elles pour-
raient exercer les unes sur les autres et sur les individus. Plus tard,
Laski dirait s’étre libéré du charme de la vision de Gierke et Maitland
enlisant ce texte de Cohen, et sevré dela «sanctification des groupes»
qui avait étélasienne pendant quelques années. Il s’était alors ralli€¢ a
la critique des risques d’oppression, inhérents a la concession d’une
liberté totale aux groupes religieux telle que la concevait Figgis. Plus
caustique, ThomasP. Bailey (1919: 227) écrivait une longue recen-
sion ou il s’inquiétait des risques des «approches “jaunes” du sensa-
tionnalisme» de la presse et des «épanchements “rouges” du radi-
calisme fanatique ». Tout en saluant I’humanité du livre de Follett,
il disait craindre que son exagération et sa suremphase ne la fissent



basculer verslafrangejaune duspectre «chromatique », et son amour
du «Groupe Salvateur » (Saving Group) vers la bande rouge - le croi-
sement produisant un halo orange, d’«atmosphere mystique »,
d’«intempérance» rhétorique et de «zéle propagandiste»! Cette
critique de I'exaltation politique, qui voyait dans la «politique des
groupes» un nouveau culte, était récurrente chez plusieurs critiques,
qui repéraient chez Follett une «note d’extase religieuse» (McBain,
1919) sinon un élan vers une «doctrine mystique » (Clutton-Brock,
1919). Le Groupe ou la Communauté étaient investis d’une capacité
de rédemption des maux de la politique. Pour d’autres, par contre,
onavaitla«unretour delaphilosophie sur terre » et une reconnexion
des idées abstraites «avec les conduites ordinaires des hommes et
des femmes en société» (Overstreet, 1919a: 582). Le Groupe ou la
Communauté étaient le lieu d’une restauration des vertus de solida-
rité et de loyauté, entamées par la modernité et le lieu du ré-enraci-
nementdanslaviesociale delavraie souveraineté, ala place de cette
«plaisanterie piteuse et usée jusqu’a la corde » que paraissait étre la
souveraineté dansleslivres de droit ou dansles brochures politiques,
comme I’écrivait Arthur Bentley (1908: 264). Au-dela de ces diver-
gences d’appréciation, les critiques d’un risque de dérive particu-
lariste des petites communautés méritent d’étre examinées de plus
pres. Elles visaient autant les pluralistes que Follett — sans doute'une
des toutes premiéres a forger la catégorie de « pluralisme politique »,
qu’elle discute extensivement dans cinq chapitres de The New State
(chap. XXVIII a XXXII).

Une premiére question posée par les contemporains est: « De quel
groupe parle-t-on?» Tous les groupes sont-ils capables d’abriter et
d’engendrer le processus communautaire que décrit Follett? Victor
Yarros (1921) se demande si les groupements de voisins de ladémocra-
tiede quartier et dansles groupements professionnels de ladémocra-
tie d’entreprise suffisent a couvrir tous les types de liens associatifs.
Si les problémes de sécurité ou de propreté, de pédagogie ou d’équi-
pement, de gestion ou d’organisation peuvent étre, en partie, pris
en charge a cette échelle, il y a toute une gamme de points qui lui

289



290

échappent et qui ne peuvent que relever d’autres juridictions: ’assu-
rance sociale, la propriété étatique, la justice fiscale ou la paix inter-
nationale peuvent-elles étre prises en charge par une politique des
groupes? Ne faut-il pasimaginer des organismes d’enquéte, de régu-
lation, de délibération et de décision plus complexes que ceux pro-
posés par Follett ? Et I’espéce de représentation réduite au mandat
impératif qui semble se dessiner sous sa plume permet-elle de gou-
verner des sociétés complexes?

Ensuite, tousles groupes sont-ils capables de discussion publique
et d’intelligence collective ? Peut-on faire des associations profes-
sionnelles d’avocats ou de médecins des groupes embarqués dans
le type de quéte d’intégration pronée par Follett? Les associations
religieuses, les instituts d’art, les colleges universitaires, les entre-
prises abutlucratif peuvent-ils étre mis sur un plan d’égalité avec les
syndicats de travailleurs dans divers domaines d’activité, les loges
de francs-macons ou des groupements de sociabilité et de socialisa-
tion comme les ligues de bowling, les clubs de bridge ou les ordres
fraternels, Aigles ou Elans ? Et argument classique, quid des associa-
tions pour qui le bien commun est exclusif, liberticide, anti-plura-
liste et anti-égalitaire — criminels organisés, suprématistes raciaux,
nativistes du Klan ou évangéliques fondamentalistes? Est-ce que
ce ne sont pas des groupements d’intérét vital comme les autres?
Peut-on miser sur I’élan vital pour résorber ce type d’organisations
anti-démocratiques? Que faire quand le «commun » est «anti-pu-
blic» (une expression absente de cette littérature) ou «anti-social »
(Follett, a propos de Roscoe Pound sur les usages anti-sociaux de la
propriété, NS 126; Dewey et Tufts, 1932: 214, 254 ou 454 ; Ward, 1913:
72;0uMead, 1934 :303-307) et qu'une petite communauté, une entre-
prise, un parti, un club ou un gang, est prét a «délibérément sacri-
fier le bien-étre des autres» ? Le lien que présuppose Follett entre
élanvital, bien commun et raison publique ne mériterait-il pas d’étre
réarticulé?



Dans une veine similaire, Dwight Sanderson (1919: 88) demande
alors: qui sont et que font les «organisations communautaires» ? Le
modele des community centers n’était apres tout pas le seul et toutes
sortes d’associations et d’institutions émergeaient alors qui se récla-
maient de la communauté. Sanderson repérait déja leur tentation
de prendre les moyens pour des fins — a une époque ou la science
des organisations était balbutiante et commencait a peine a décrire
lesphénomenes de bureaucratisation. Sans doute, ces organisations
communautaires étaient-elles portées a s'unir et a travers un effort
coopératif et délibératif, a se conjoindre dans «une unité collective
plus large que le quartier» (NS 249) et a former des réseaux ou des
conglomérats d’organisations (Sanderson, 1919: 93). Mais souvent,
les membres de ces organisations s’avéraient leur étre plus loyaux
quaux « communautés» elles-mémes; les organisations finissaient
par faconner la « communauté » dont ils s’occupaient en fonction de
leurs objectifs; et elles se montraient «autocentrées et conflictuelles
plutot que dévouées au bien de la communauté» (ibid.). Sanderson
cite Follett a de multiples reprises et accepte I'idée que «la commu-
nauté est I’école commune de la démocratie », mais il décrit déja, de
facon tres réaliste, les divergences entre les diverses organisations sur
la définition du bien commun, sur les meilleurs moyens d’y parve-
nirousurlesacteurslégitimés a s’y engager. Tout en saluant les bud-
gets, fonds ou caisses communautaires (community chests), produits
visibles de la solidarité, il ne pouvait pas ne pas s’'inquiéter du risque
de bureaucratisation, pointé a I'’époque par Ostrogorski, Michels ou
Weber.

Dureste, le mode d’intégration de ces organisations communau-
taires devait-il se faire spontanément, sur un mode conseilliste et
fédéral, de la base vers le haut - et renoncer a toute transcendance
légale ouinstitutionnelle ? Une coopération avec les institutions éta-
tiques n’était-elle pasimaginable et souhaitable ? On pouvait prendre
pour sources d’inspiration en 1919 I'expérience d’intégration des
conseils communautaires par le Conseil de défense nationale ou plus
tard, dansles «communautés rurales», le soutien du Département de

291



292

I’Agriculture aux County Land Use Committees (& coté des Farm and
Home Bureaus, des 4-H Clubs, des Farmer’s Unions, des Scouts et des
Granges, etc.). De fait, on peut créditer Follett d’un certain bon sens
politique, en pratique, et imaginer que ses positions, comme celles
despluralistes, étaient beaucoup moins arrétées qu’iln’y parait. Cole,
Laski et Tawney n’excluaient pas toute «autorité de régulation » et
les années qui ont suivi la publication de The New State ont vu fleu-
rir une série de débats, a ce propos, au sein du parti travailliste en
Grande-Bretagne (Stears, 2002), non sans écho aux Etats-Unis (voir
Tead, 1921, un ami de Follett). L'une des craintes était de voir la qua-
lité et la quantité de la production s’effondrer, et donc le niveau de
vie des sociétés industrielles régresser, en raison des greves a répé-
tition. Dans les années 1920, I'idée d’un «service social » allait faire
son chemin, postulant I'existence d’'un intérét commun et d’«atta-
chements sentimentaux» entre membres de la communauté natio-
nale. Laski en viendrait, dans A Grammar of Politics (1925), a recon-
naitre la nécessité d’'une médiation et d’une régulation des intéréts
d’une communauté plurielle. La tache de contrdle du pouvoir indus-
triel (ibid. : 109) ne pouvait étre confiée qu’a I’Etat, également chargé
du chomage, de I’éducation et du logement. Au bout du compte, le
mouvement associatif ou coopératif devait «satisfaire a toutes les exi-
gences d’'un minimum civique de droits » dont I’Etat était le garant, et
I’Etat devait en retour «développer des énergies créatrices a des fins
sociales», ménager une «équité dansladistribution» et une «décence
de I'existence», enfin, assurer une «voix effective dans les décisions
collectives» (Laski, 1922: 9 et 15).

On voit la qu'au-dela du caractere bien trempé et parfois de la
tonalité radicale des écrits, au sortir de la Grande Guerre, les ques-
tions posées étaient déja celles qui traverseraientle siécle sur le fonc-
tionnement des organisations communautaires et sur le rapport de
I’Etatalasociété civile, surladose de planification nécessaire et surla
capacité descitoyens a prendre les affaires publiques en main. Follett
elle-méme, passé la fievre de 1919, défendrait dans «Individualism
in a Planned Society» (1932/1942) des formules de «planification



collective » qui soient coopératives, non-coercitives, qui ne soient
pas imposées d’en haut par un Bureau de Planification Nationale et
quine «menacent paslaliberté individuelle». Mais en 1919, elle devait
encore batailler pour lever les malentendus. Elle répondait a Cohen,
qui l'avait attaquée assez violemment dans sa communication et a
Urban, qui ne comprenait pas quelle plus-value il y avait a parler de
communauté «inter-individuelle » plutot que «supra-individuelle ».
Elle devait aussi avoir a I’esprit la recension par Laski dans The New
Republic (1919: 61-62) qui I’avait assez injustement accusée de res-
taurer 'Etat comme «représentant supréme de la communauté » et
semblait vouloir rabattre sa position sur celle de Rousseau. Enfin,
elle dialoguait avec James H. Tufts, un proche de Mead et de Dewey
al’Université de Chicago, qui larejoignait sur plusieurs points: com-
mentassurer le self-government entre « faux individualisme » et «col-
lectivisme de la foule ou du troupeau» (Tufts, 1919: 374) ? Comment
fonderunevraie démocratie, le régime du pouvoir du peuple, opposé
aceque Harry Overstreet (1919b: 814) qualifiait de régime du pouvoir
de la foule (crowdocracy) ? Comment passer d’un «travail extensif»
d’élargissement quantitatif du suffrage a un «travail intensif» (NS
257) de production d’'une «démocratie unifiée» ? Comment conju-
guer raison publique et opinion publique, «un sujet qui est a présent
aussi peu sous le contrdle de I'intelligence que 1’éclair ne I’était avant
I’expérience de Franklin » (Tufts, 1919: 376) ?

Tufts (1919b: 589-597) déplacait les termes du débat en affirmant
par ailleurs que «le contréle sur nos vies [...] est bien plus écono-
mique que politique ou religieux » : le pouvoir économique commande
désormais au destin delacommunauté etlarevendication d’une poli-
tique de groupes, sans redistribution du pouvoir économique et sans
contrble destravailleursdansl’agriculture ouI'industrie, serait vaine.
Ce point est tout a fait intéressant, de la part d’un proche de Dewey.
Follett était encore sur cette ligne dans The New State, que I’on peut
lire comme une apologie de la démocratie industrielle. Mais avec ses
proprestorsions. Elley discutait un rapport du parti travailliste de 1917
(NS 120-121) et semblait approuver les mesures proposées, comme

293



294

I'instauration d’un salaire minimum national, le controle démocra-
tique de I'industrie par nationalisation, la révolution de la finance
nationale et I'utilisation de la plus-value pour le bien commun. Mais
plus loin (NS 324-330), elle présentait sa conception du self-govern-
ment delacommunauté comme dépassement des conflits de classe:
les programmes de mesures économiques qui sont retenus au terme
d’une discussion ne sont ni au service des individus, ni au service
d’une classe, écrivait-elle, mais du bien commun. Une volonté col-
lective pourrait se former au-dela des clivages d’intérét et de perspec-
tive en une nouvelle synthése — en vertu de sa conception du « conflit
créateur ». Tufts avait une vision moins irénique: il pensait que le
gouvernement était de moins en moins politique et de plus en plus
controlé par des «experts industriels » au service des grands trusts,
que l'on retrouvait par exemple dans les commissions au Congres.
Selon lui, la communauté locale était de moins en moins maitresse
de son destin, dans sa dépendance aux grandes propriétés agricoles
dans les campagnes ou aux entreprises de production, distribution,
mine ou transport. « Objectifs économiques et pouvoirs économiques
jouent un réle toujours plus grand dans la vie de la communauté. »
(Tufts,1919b:594). L’économie opérait directement dansla vie — tra-
vail, logement, consommation... — ou par des voies plus détournées,
comme 'aménagement du territoire, la politique de redistribution
fiscale ou la politique de loisir et d’éducation. Les intéréts des tra-
vailleurs et ceux des capitalistes n’étaient pas aisément conciliables.
En outre, ’aspiration & un «Etat unifié» de Follett risquait de patir
dela«souveraineté pratique » des groupes professionnels: « Les syn-
dicats souffrent en interne d’un systeme représentatif ou gouverne-
ment centralisé, aussi obsolete que ceux de I’Etat politique. » (Tufts,
1919: 376). La solution de I'intégration fédérale dont réve Follett ne
pouvait que se heurter a de puissants intéréts constitués — ce dont
rend compte sa critique, a plusieurs reprises, de la machine syndi-
cale mise en place par Samuel Gompers... La lutte de classes n’était
peut-étre pas si facilement dépassable que le courant des «relations
humaines» le croyait!



Tufts, que 'on ne pouvait soupconner de manquer de sympathie
pour le mouvement progressiste, indiquait son scepticisme sur un
autre point:la possibilité de mettre en place des dispositifs de démo-
cratie directe dans des communautés territoriales qui ne sont plus
«petites et homogenes» — un «probleme non-résolu» — et celle de
développer une «conscience de groupe » surlabase du quartier,d’une
part, en raison de la mobilité géographique des habitants, qui démé-
nagent «tous les ans sinon tous les mois », d’autre part, en raison de
leur distribution territoriale, qui réalise souvent une forme de ségré-
gation entre classes sociales. Si les communautés professionnelles
constituent de trop puissants groupes d’intérét, les communau-
tés territoriales tendent, a I'inverse, a ne pas exister comme entités
conscientes d’elles-mémes. Tufts n’était pas le seul a adresser cette
critique a Follett. Harvey W. Zorbaugh, dans The Gold Coast and the
Slum (1929:221), 'un deslivres classiques de la sociologie de Chicago
des années 1920, se référait a la «conception mystique et idéalisée
de la communauté» de Miss Follett dans The New State (1918), en
I’associant a la conclusion du livre de Eduard C. Lindeman sur The
Community (1921), « A Twentieth Confession of Faith ». Il en appelait
aurecoursal@cologie humaine et ala psychologie sociale pour mieux
comprendre la nature de la communauté concrete et ses métamor-
phosesliées au processus d’urbanisation et d’industrialisation. Dans
lalignedeR.E.Park, Zorbaugh proposait d’enquéter empiriquement
sur«commentelle agit, met en place des standards, définitdesbutset
desfins, fait avancer les choses» ; et d’analyser «quel a été 'effet dela
croissance delaville surlavie deszoneslocales, ce quiachangé dans
lacommunauté avec ’'advenue de la cité industrielle ». Le chapitre XI
finissait par une description de la désarticulation de la «continuité
physique» delaville et dela recomposition du « corps commun d’ex-
périence » (1929:250) autour de la division du travail plutot que de la
distribution dans I’'espace. La communauté locale s’est décomposée
en «éléments divergents d’expérience, standards et valeurs diver-
gents, définitions divergentes des situations sociales». Elle a trans-
formé «les voisins en étrangers», dont une bonne part vit dans des
meublés ou des hotels. «Le résultat est la dissolution de la solidarité

295



296

sociale et de I'opinion publique. Les relations intimes, en face a face,
dansles zones locales ont été remplacées par des contacts occasion-
nels, éphémeéres et désintéressés. » (Ibid. : 251). L'individuation et I'iso-
lement font que «les groupes locaux n’agissent pas, ils ne peuvent
pas agir». Le diagnostic de la sociologie semble sans appel. Grace
Coyle, qui était déja une leader du travail social aux Etats-Unis, tenait
des propos similaires sur «le caractére mécanique etimpersonnel de
beaucoup de nos activités quotidiennes», sur le déclin des relations
de voisinage et I'’émergence des organisations formelles. « Méme les
tentatives les plus vigoureuses de faire du quartier I'unité politique
(NS216-217) ne sont pas pleinement convaincantes. » (Coyle, 1930:10).
La plupart du temps, écrivait-elle, ces groupes «tiennent ensemble
par leur intérét pour le baseball, la cuisine, la sociabilité, I’éduca-
tion parentale, mais I’espace, en termes de quartier, n’est pas perti-
nent pour eux». «Iln’yapasd’intéréts communs d’importance parmi
les habitants d’un bloc urbain, analogues a ceux qui existent pour le
méme nombre de gens d’une petite ville. Tenter de les créer ou de les
stimuler revient seulement a pratiquer la respiration artificielle sur
une forme moribonde d’organisation sociale. » (Ibid. : 11). Reste que la
question du recours aux « études de communauté » pour le travail des
«agences sociales », une fois renoncé a I'idéal d’autogouvernement,
continuera d’étre posée (Burgess, 1930; Bowman, 1930) ; et qu’ulté-
rieurement, le dépassement du travail communautaire par la fon-
dation de I'Industrial Areas Foundation dans le quartier des Back of
the Yards a Chicago, a I'initiative de Saul Alinsky (1941), ancien étu-
diant de Burgess et collaborateur du Chicago Area Project, remettra
la question du pouvoir communautaire a 'ordre du jour.

Le 9 février 1910, le maire de Boston, John F. Fitzgerald (le grand-
pere maternel de John F. Kennedy) et ses conseillers visitaient East
Boston et participaient a des réunions publiques avec plus de 400 per-
sonnes, certaines desquelles avaient appelé a I'ouverture des écoles
publiques et a I'utilisation des bains scolaires par les habitants du
quartier... Un centre social serait bientot ouvert dans ce quartier au
printemps 1911. Follett s’y référe dans The New State (NS 207-208)



en relation au «town-meeting d’East Boston» et a la « République de
Charlestown » (Charlestown Commonwealth), de I’'autre coté de la
riviére. Cette expérience avait été défendue par EllaL. Cabot, une
amie proche de Follett qui s’était appuyée sur elle pour réfléchir a
I'institution d’'un «quartier intégré et responsable» : «J’appelle a la
tenue de réunions réguliéres de petits groupes de voisins comme la
nouvelle méthode en politique.» (NS 207). L'enjeu n’était pas de créer
des organisations en vue de simplement obtenir des bains-douches
oudesairesdejeu—-onapprend ainsi que le Gymnase municipal offre
74 douches et qu’une seule aire de jeu se trouve dans la zone la plus
congestionnée (Remer, 1926: 99) —, mais de faire émerger un «esprit
flexible et coopératif», une «conscience du quartier», une forme de
conscience publique al’échellelocale. Alice W. Remer — qui avait par-
ticipé a un concours primé par une donation de LouisD. Brandeis a
I’Association nationale des centres communautaires — décrivait en
1926 1’état du quartier. Son organisation n’est passimple alavuedela
marqueterie sociale, ethnique et religieuse quiy prédomine, avec une
population de natifs, a forte composante irlandaise, de seconde géné-
ration, et un tiers d’Italiens, pour beaucoup nés a I’étranger, vivant
danslapartie industrielle et commercante du quartier, sans compter
des petites colonies juives, portugaises, et anglaises. Surtout, Remer
rendait compte des activités multiples du centre - le cinéma et la
danse qui rapportent de I'argent, le Club des femmes, la société musi-
cale et 'orchestre, la classe de vannerie, le Club Beatrice de travail
social pour les Italiens, le Junior City Council organisé parle YMCA,
les groupes de Scouts et d’athlétisme. Mais ce dynamisme collectif,
cet «esprit coopératif», accrus par les activités des groupes d’améri-
canisation etdel’association PTA parents-€léves, ne pouvaient dissi-
muler le fractionnement des habitants selon deslignes d’ancienneté
dans le quartier, de conflit politique, d’origine nationale ou d’appar-
tenancereligieuse. On s’arrétera sur ce constat: East Boston, en 1926,
était loin de la communauté unifiée et active dont révait Follett en
1919. Pas plus que la petite collectivité de 3000 habitants de Hopeville,
dansle Massachussetts, décrite par John Daniels (1920: 419), en quéte
d’une «organisation communautaire auto-mobile [automotive] », et

297



298

ce quelles que soient la vitalité du town meetinglocal et 1a puissance
del’'unionsacrée facealaguerre! Et pasdavantage que Harlem, NYC,
déja rongée par le consumeérisme, et bientdt précipitée dans la Crise
de 29 (Mattson, 1995), ou que Chicago, ou John Landesco (1932) fai-
sait le constat de I’échec des community projects et des institutions
sociales, éducatives et religieuses dans les quartiers tenus par le crime
organisé.

Tous ces débats sont une invitation & mieux comprendre le projet
dedémocratie progressiste — participative, coopérative et fédéraliste -
quianimait Follett. Ils permettent au lecteur, a travers ce balisage des
usages théoriques et empiriques du mot «communauté », de mieux
situerlelieu etle moment spécifiques de sathése surla « communauté
comme processus». IIs aident a resituer les interrogations philoso-
phiques des pragmatistes en relation a l’activisme municipal ou asso-
ciatif de leurs contemporains, en particulier a I’émergence des orga-
nisations communautaires. Ils donnent enfin accés a quelques-unes
des expériences, enquétes et expérimentations auxquelles Follett se
référait et a celles, non moins nombreuses, qui venaient contrecar-
rer son désir d’autonomie politique.



NOTES

1 On a une trace de la préparation
de cette conférence dans la these
d’Avrum Cohen (1971: 162-164).
Follett écrit a Harry Overstreet

(20 septembre 1919), qui deviendra
un fervent ami, pour le remercier de
l’avoir fait inviter et lui demander
d’évaluer son article avant qu’elle ne
I’envoie: «Si vous pensez qu’il n’est
pas a la hauteur de I'occasion et que
cela n’est pas réparable, je vous prie
de le dire franchement, et je peux
tomber malade ou perdre le papier
ou commettre un suicide - ce qu’il
faudra pour sauver votre réputation!»
Cette lettre est intéressante. Follett
y affirme: «Je suis une hégélienne
convaincue [out and out Hegelian],
mais chaque jour, je vois plus
clairement 'unité de I'idéalisme et
du réalisme fondée sur la recherche
biologique la plus récente.» Elle

y écrit aussi qu’elle a renoncé a
enseigner, ol que ce soit, et veut se
consacrer a «une série de recherches
sur les groupes». On y apprend enfin
que l'article a fondu de 15000 a 5 000
mots, ce qui expliquerait peut-étre le
caractére elliptique de certaines de
ses propositions.

2 Une expression que Follett n’utilise
a vrai dire qu’une fois dans The New
State (NS) (1918: 243)... Dans un
article intéressant, « Pragmatism

and the Group Theory of Politics»,
David G. Smith (1964) brassait large,
en incluant Follett, Mayo et Homans,
Bentley, Dewey et Truman, comme
«usant d’'un langage similaire,
partageant nombre d’intéréts et

d’objectifs et s’entendant sur leur
approche philosophique». Suivant
Morton White, il écrivait que

«le pragmatisme était aussi une
révolte contre le formalisme, une
reformulation des abstractions de
la forme et de la procédure dans les
termes du processus » (Smith, 1964 :
601). Certaines convergences sont
frappantes sur le traitement de la
formation des intéréts au sein des
processus de « publicisation » (Dewey),
de «gouvernement» (Bentley) ou de
«groupe » (Follett). La dynamique
d’association, de coopération et de
communication est ce qui, chez

ces trois auteurs, sous-tend la vie
collective et I'émergence de la vie
politique. Mais les différences entre
eux sont bien plus nombreuses que
ne semble le croire Smith, et plus
encore, si l’'on fait entrer en lice Mayo,
Homans et Truman, dont le lien
avec le pragmatisme est plus ténu et
problématique encore!

3 «Notre probleme est d’encourager
les humains a rechercher Dieu dans
leur propre village et a repérer les
problémes sociaux dans leur propre
voisinage. » (Park, 1925a: 72). Par
ailleurs, en 1922, Park avait écrit une
recension tres positive du manuel de
Howard C. Hill (1922), Community Life
and Civic Problems, Boston, Ginn & Co.

4 Le Conseil municipal (City Council)
de Chicago compte cinquante
aldermen, élus, qui représentent
chacun sa circonscription (ward) :

ce Board of Aldermen est la véritable



300

instance exécutive et 1égislative de la
ville.

5 Pour se faire une idée du mode
d’organisation des town meetings,
des procédures d’élection ou

de nomination des «officiers
municipaux» et des différents
domaines dans lesquels ils doivent
intervenir, voir The Town Meeting
par Austin DeWolf (1890). Voir aussi
Coleman (1915).

6 On pourra consulter les
communications aux différents
Congres pour le «bon gouvernement »
(good government) a partir des

années 1890, le magazine Municipal
Journal and Engineer, les différents
pamphlets publiés par la Ligue
municipale nationale (National
Municipal League) (par exemple:
Horace E. Deming (1901), A Municipal
Program ou le livre de synthése de
D.F. Wilcox (1904), The American
City).

7 «Le quartier ne peut plus étre
ignoré, que ce soit par le politicien
ou par le travailleur social. Ses
potentialités sont considérables et
les mouvements pour le bien-étre
humain [human welfare] doivent
ceuvrer depuis lui comme vers lui,
par lui et pour lui. Le processus par
ou le quartier doit étre construit est
désigné par le terme “organisation
communautaire” [community
organization]. Lorganisation des
gens eux-mémes est connue comme
I’“association communautaire”
[community association] ; le lieu
des réunions et des multiples

activités le “centre communautaire”
[community center], tandis que ses
formes singuliéres d’expression sont
qualifiées de “forum communautaire”
[community forum] et de “conseil
communautaire” [community
council].» (Rainwater, 1920: 2).

8 Daniel T. Rodgers, dans Atlantic
Crossings (1998: 52) souligne le

peu de précision qu’il y a a parler

de mouvement « progressiste» ou
«réformateur» avant la Premiere
Guerre mondiale, que ce soit en
Europe ou aux Etats-Unis. Les
étiquettes pour désigner les pionniers
de la «politique sociale » étaient

aussi variées que les sensibilités
politiques. Les progressistes
pouvaient se qualifier et étre qualifiés
de socialistes, libéraux ou radicaux
aux Etats-Unis. En Allemagne, une
myriade de partis et d’associations

se réclamaient de la réforme sociale.
En France, on croisait des anarcho-
syndicalistes, des réformateurs
sociaux, des interventionnistes en
économie sociale, des solidaristes

ou des radicaux. En Angleterre, des
socialistes chrétiens, des Fabiens

et des collectivistes, des nouveaux
libéraux ou des nouveaux radicaux.
Si 'on devait identifier un élément
partagé par ces mouvements, tres
divers et concurrents les uns des
autres, on pourrait citer la découverte
de biens «sociaux», «communs» ou
«publics», a I'’encontre du laisser-
faire économique et politique et la
conviction que I’action humaine, bien
informée et formée a la réflexion,
pouvait infléchir le devenir des



situations sociales vers plus de justice,
de liberté ou d’égalité.

9 En passant, Woodrow Wilson
impute cette capacité d’organisation
au génie germanique des «races
teutoniques», dont le tempérament et
le gouvernement anglais ont hérité, et
semble croire que les «races latines »
en sont dépourvues, Francais au
Québec ou Espagnols en Californie...

10 Pour se convaincre de la richesse
de ces sources, il suffit de consulter la
bibliographie de I'Introduction to the
Science of Sociology de Robert E. Park
et Ernest W. Burgess (1921).

1 Et au-dela de cette époque,
puisque la question des «droits

des groupes» est au cceur de la
réflexion sur le pluriculturalisme et le
multiculturalisme. Pour une histoire
de la reprise britannique des idées

de personnalité des associations

et de personnalité de I’Etat dans le
pluralisme politique de Maitland,
Figgis, Barker, Cole et Laski, voir Hirst
(1989) et Runciman (1997) ; et Stears
(2002), sur les enjeux politiques de
cette réception pour les réformistes
britanniques et américains. Aux
Etats-Unis, le débat avait déja émergé
en droit, avant méme la traduction

de Gierke par Maitland, avec le livre
The Legal Nature of Corporations
d’Ernst Freund (1897), juif allemand
qui avait étudié a Berlin et Heidelberg
avant de rejoindre Chicago, ou il allait
travailler étroitement avec les réseaux
réformistes et contribuer a la création
de la Law School de I'Université de
Chicago en 1902.

12 Parmi les pragmatistes, outre
Follett, on se contentera de faire
référence a ’essai de Dewey sur «The
Historic Background of Corporate
Legal Personality » (1926) comme
prélude a des questions posées par
Le public et ses problémes (1927) et &
la nécessité de recadrer son concept
de «public» par rapport a I'ensemble
de ces débats, auxquels Dewey a
participé trés tot, avec sa discussion
du Popular Governement de Sir Henry
Maine (Dewey, 1888) ou sa critique
de la théorie de la souveraineté
d’Austin (Dewey, 1894). On pourrait
aussi rappeler la critique de 'opinion
publique comme «Super-Ame»
(Oversoul) par Lippmann dans Public
Opinion (1922:197 et 228-229).

13 Pour une lecture critique par un
contemporain de cette reprise de
James par Laski, William Y. Elliott
«Pragmatic Politics » (1924) ; mais
surtout Pemberton (1998), sur James
et le jeune Laski.

301



LA COMMUNAUTE
EST UN PROCESSUS

MARY P. FOLLETT



La traduction de ce texte difficile nous est parue
intéressante a plusieurs égards. Tout d’abord, MaryP.
Follett reste une auteure peu lue en France, dont le
rapport au pragmatisme de Harvard est a 1a foi manifeste
et tourmenté. Elle recherche une synthése qui dépasse
les theses des réalistes proches d’Edwin B. Holt et des
idéalistes proches de T. H. Green, des monistes proches
de Josiah Royce et des pluralistes proches de William
James. Cela la conduit a une conception radicale de
I’autoconstitution de la communauté comme processus
d’intégration des perspectives, sentiments, intéréts,
désirs et intentions de ses membres — membres qui eux-
mémes se constituent et se transforment au coeur de cette
dynamique collective. Il en découle une these forte sur
I’émergence — processuelle et participative, coopérative et
fédérative — de la personnalité collective et de la volonté
collective des groupes sociaux, depuis les communautés
de quartier jusqu’a la Société des nations. La poursuite
du bien commun est rapportée aux activités collectives
de communautés en train de se faire, en réponse a

des problemes qui se posent a leurs membres et qu’ils
s’efforcent de résoudre.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME ; MARY P. FOLLETT; COMMUNAUTE; ERE
PROGRESSISTE; PSYCHOLOGIE DE GROUPE; MONISME ET
PLURALISME.

303



304

a communauté est un processus’. Il est impossible de sures-

timer 'importance de ce principe fondamental de sociolo-

gie. La science physique, centrée sur ’étude de la fonction,
est aujourd’hui une enquéte sur des processus. La psychologie freu-
dienne, engagée dans I’étude du désir, est, elle aussi, une enquéte
sur des processus; elle pointe vers de nouvelles définitions de la per-
sonnalité, de I'intention, de la volonté, de la liberté. Si nous étudions
la communauté comme un processus, nous pourrons a notre tour
rejoindre ces nouvelles définitions.

Carlacommunauté est un processus créatif. Elle est un processus
créatif parce qu’elle est un processus d’intégration. La psychologie
freudienne, telle que Edwin Holt?I’a interprétée et développée, pré-
sente le processus d’intégration qui se joue dans I'individu. La per-
sonnalité est produite moyennant I'intégration des désirs, et donc
descoursd’action quel’organisme se donne a réaliser. Lessence dela
psychologie freudienne est que deux cours d’action ne s’excluent pas
mutuellement: ils ne se «suppriment» pas I’'un I'autre. Holt montre
clairement que I'intégration ne signifie pas absorber, fondre, fusion-
ner ou se réconcilier dans le sens que I'on dit hégélien. Le pouvoir
créatif de I'individu n’apparait pas quand un désir domine tous les
autres, mais quand tousles désirs s'unissent en une totalité fonction-
nelle (working whole).

Nous constatons le méme processus en étudiant le groupe. Le
groupe est le principal processus de vie. Lexemple le plus familier
d’intégration dans le processus social est celui d’une rencontre de
deux ou trois personnes, en vue de s’entendre sur un cours d’action:
quand elles se quittent, elles repartent avec un objectif (purpose) et
une volonté (will), dont aucune d’entre elles n’aurait pu se réclamer en
arrivant alaréunion, mais qui résultent de I'entremélement de leurs
volontés et de leurs objectifs. Ce véritable processus social ne se fait ni
par absorption ni par compromis. Beaucoup de pluralistes politiques
croient que nous ne pouvons pas atteindre I'unité sans absorption.
Comme ils éprouvent une aversion naturelle pour cette derniére, ils

PRAGMATA, 2018-1: 302-329



abandonnent I’'idée d’'unité et sont renvoyés alI'idée d’équilibre et de
compromis en tant que loi del’association. Mais quiconque pense que
I’équilibre et le compromis sont le secret de la coopération échoue a
comprendre le processus social, dansla mesure ou il échoue a cueillir
les fruits de la recherche la plus récente en psychologie. Notre étude
delapsychologie des individus comme des groupes nous montre un
individu en évolution. Mais ceux qui plaident pour le compromis
continuent devoir'individu comme une Ding-an-sich?. Sile soi était
un produit fini, alorsla seule voie pour obtenir une volonté commune
serait le compromis. Mais la vérité est que le soi est toujours en flux
et qu’il se tisse a partir de ses relations.

Par ailleurs, la psychologie freudienne a décrit ce compromis
comme une forme de répression*. Et de méme que les freudiens
nous montrent qu’une impulsion «réprimée » signera plus tard notre
perte, de méme constatons-nous a maintes reprises que ce qui a été
«réprimé», dans les compromis de la politique ou dans les conflits
du travail, refait surface, tét ou tard, pour engendrer encore plus de
résultats désastreux. Je voudrais appliquer la définition freudienne
delasanté psychique des humains aux groupes sociaux. Apres nous
avoir montré que ladissociation du complexe neuronal signifie la dis-
sociation de la personnalité, Freud définit la personne saine d’esprit
comme celle dont la personnalité n’est pas divisée, du fait qu’elle n’en-
tretient pasen soide désir contrarié ou refoulé. On pourrait de méme
concevoir que le groupe industriel sain n’a pas souffert de «répres-
sion» et que niles ouvriers nil’employeur n’ont eu a faire de compro-
mis. La nation saine ne serait ainsi pas fondée sur les arrangements
et les échanges de faveurs entre politiciens; et dans une saine Ligue
des Nations, aucune nation n’aurait a «sacrifier» sa souveraineté,
mais toutes gagneraient alasouveraineté conjointe la plus complete.
La répression, qui est le mal de la psychologie freudienne, est tout
autant le mal de la constitution actuelle de notre société, d’un point
de vue politique, industriel et international.

305



306

Quelle est donc la loi de la communauté? Notre observation
des groupes sociaux, ainsi que la biologie et la psychologie, nous
enseignent que lacommunauté se fait dans ce brassage qui suscite le
pouvoir créatif. Qu’est-ce qui est créé ? Personnalité, objectif, volonté,
loyauté. Pour comprendre ce point, nous devons étudier les groupes
réels. Par exemple, on discute beaucoup de la question de la person-
nalité delacommunauté. Un livre d’éthique récent énumére des argu-
ments pour et contre. Il n’y aqu’un seul moyen de le savoir. Mon idée
del’éthiqueestlasuivante. On enferme trois personnes dans une piece
eton les observe par le trou de serrure. Si un groupe se forme et réus-
sit a développer une volonté commune, alors ce groupe est une per-
sonne «réelle». Cessons de parler de personnalité en éthique ou de
souveraineté en science politique, et commencons a étudier le groupe.
Laou se rencontre une authentique volonté commune, se rencontre
une personne «réelle» ; et 1a ou vous avez une volonté commune et
une véritable personnalité, vous avez du pouvoir, de I'autorité et de
la souveraineté.

Dés lors que la communauté comme processus a accouché d’'une
volonté et d’une personnalité, la liberté apparait a son tour. Selon
Holt, I'individu est libre pour autant qu’il inteégre ses désirs et ses
impulsions. Si ce n’est pas le cas, son activité sera a jamais frustrée
par cette part de soi qui est restée «dissociée». Un individu manque
deliberté exactement dansla méme proportion ot il manque d’unité.

Le méme processus prend place avec un groupe de deux, par
exemple un couple de personnes qui vivent ensemble. Elles doivent
se présenter au monde a travers leurs prises de décision conjointes.
Le processus de formation de ces décisions par interpénétration de
leurs pensées, de leurs désirs, de leurs sentiments, de leurs volontés,
transfere le centre de la conscience du Je solitaire au Je du groupe
(group-I). La décision qui en résulte est celle d'un soi a deux (two-
Self). 1l en va de méme avec un soi a trois, un soi a plusieurs, peut-
étre méme un soi-village. Notre conception de la liberté dépend du
lieu o1 nous placons le centre de la conscience.



Laliberté, cependant, est supposée étre, pour beaucoup, le dernier
bastion quidansl’individun’a pas cédé aux contacts, cette forteresse
inexpugnable qui ne cédera jamais aux contacts. Ces gens encourent
legrave danger de pénétrer unjour dansleur SaintdesSaintsetden’y
trouver que du vide. Je dois a chaque instant faire advenir ma liberté
en produisant a nouveau une totalisation delasituation dontles pré-
ceptes, parce qu’ils relévent des processus d’intégration auxquels je
contribue, représentent mon individualité a ce moment-la. Laloi de
la psychologie moderne est, en un mot, I'accomplissement ou la réa-
lisation. Nous réalisons notre ame, nous accomplissons notre liberté.

Lorsque nous concevons la communauté comime un processus,
nous reconnaissons alors que la liberté et la loi doivent apparaitre
simultanément. Elles vont de pair. J’inteégre les tendances opposées
dans ma propre nature et en résultent le pouvoir, la liberté et 1a loi.
Exprimer la personnalité et vivre sous l'autorité que je suis en train
de créer, c’est étre libre. De la biologie ou de la psychologie sociale,
nous apprenons une lecon: les humains adviennent a la conscience
de soi comme liberté dans la forme de la loi. La loi est I'entéléchie
de laliberté. Les formes du gouvernement ou de I'industrie doivent
exprimer cette vérité psychologique.

J’ai dit que la communauté crée. Elle crée de la personnalité, du
pouvoir, delaliberté. Elle crée aussi, continliment, des intentions vers
des objectifs. Il n’y a pas de conception plus funeste et désastreuse
parmi celles qui nous dominent que la conception des fins statiques.
Lapsychologie freudienne saisit 'objectif comme partie prenante du
processus. Grace a I'intégration des réflexes moteurs et des stimuli
externes, nous obtenons une réponse ou un comportement spéci-
fique, qui vise un objectif. Lobjet de référence dans’environnement
n’est pas la fin visée par le comportement, mais 1'un de ses consti-
tuants. De la méme facon, nous voyons que lorsque, dans le groupe
social, nousintégronsla pensée et ’'action manifeste, I'objectifest un
élément constitutif du processus. Si, dans la psychologie freudienne,
I’'objectif sur le point d’étre réalisé est déja incorporé dans l'attitude

307



308

motrice de’'appareil neuromusculaire, dansle processus social, 'ob-
jectif est partie prenante de I’activité d’intégration. L'objectif n’est
pas quelque chose a I'extérieur, un objet de contemplation que nous
nous serions figuré a ’'avance et vers lequel nous serions en train de
nous mouvoir. Rien ne va autant transformer I’économie et la poli-
tique, le droit et I'’éthique, que cette nouvelle conception de ’'objec-
tif, qui implique une compléte réévaluation de la notion de moyens
et de fins. Beaucoup de ceux qui élaborent des plans de reconstruc-
tion pensent aux fins en termes statiques. Mais vous ne pouvezjamais
attraper un objectif! Mettez du sel sur la queue d’un objectif euro-
péen, aujourd’hui, en 1919, si vous le pouvez! Les moyens et les fins
sefont, littéralement, les unsles autres. Un systéme construit autour
d’un objectif est mort avant méme d’étre nés.

La conception de la communauté comme processus affecte
matériellement notre idée de la loyauté et du choix. Ceux qui nous
enjoignent de choisir I’objet de notre loyauté, I'idéaliste qui nous
invite a embrasser lacommunauté universelle ou le réaliste politique®
qui nous conseille plutdt de rejoindre le groupe le plus « proche »,
commettent la méme erreur: I'individu est tenu en dehors du pro-
cessus. Selon de nombreux pluralistes, I'individu se tient hors des
groupes et lesregarde del'extérieur: cetindividu, qui semble particu-
lierement sacré’, est un mythe. L'erreur du pluralisme n’est pas dans
son pluralisme, mais dans le fait qu’il se fonde sur un individu qui
n’existe pas. Mais Royce, qui n’était pas un pluraliste (!), nous aurait
fait «choisir» une cause alaquelle étre loyal. La vie est pourtant trico-
tée de facon plus serrée. C’estla complexité de la vie que les monistes
etles pluralistes semblent ne pas reconnaitre. Pour un homme, déci-
der entre son syndicat et ’Etat est tout simplement impossible, parce
quau moment ou la décision doit étre prise, il est déja trop tard. Je
fais partie de I'objectif du syndicat, le Je qui décide est en partie un
Je-syndicat. Quand les pluralistes disent que I'individu doit choisir
entre son groupe et son Etat, ils réduisent le processus social & une
mécanique simpliste qui ne peut étre trouvée nulle part dans la vie
réelle. Je suis siire, par exemple, que sije devais voter successivement



dansuneréunion de mon syndicat aujourd’hui et demain a une élec-
tion de I’Etat, dans certains cas, ces deux votes pourraient étre oppo-
sés I'un a l'autre. Quelle est la raison de cette contradiction, si vous
étes prét a concéder que ce n’est pas une dépravation morale de ma
part?Les groupes ont-ils tort ? Ou est-ce la relation du groupe a ’Etat
qu’il faut remettre en cause ? La relation au groupe et la relation a
I’Etat ne sont-elles pas encore synthétisées ? Et s’il en va ainsi, quelles
formes de gouvernement et quelles formes d’association tendraient
a réaliser cette synthése ? On ne peut répondre a ces questions sans
une recherche plus approfondie sur le groupe.

Concluons sur cette question du choix. Ma loyauté ne se porte ni
sur des «totalités » imaginaires, ni sur des «totalités» électives, mais
elle est partie intégrante de cette activité de totalisation, qui me crée
dans le méme temps. De surcroit, recourir a I'idée de choix suppose
qu’il y aurait une «bonne» voie ou une «mauvaise » voie a suivre.
Freud, en nous enseignant le pouvoir d’intégration de nos désirs,
nousatransportés au-dela de cette régle simpliste de morale, de cette
éthique improductive.

Laméme erreur est commise par les pluralistes. Ils placent I'indi-
vidu en dehors du processus quand ils avancent que «la plus grande
contribution qu’un citoyen puisse faire a I'Etat est sans aucun doute
de permettre a son esprit de s’exercer librement sur ses problemes ».
Mais il me semble que la plus grande contribution qu’un citoyen
puisse faire & I'Etat, c’est d’apprendre & penser de facon créatrice,
soit d’apprendre a joindre sa pensée a celle des autres citoyens afin
de prendre en charge des problemes de facon productive. Si la res-
ponsabilité de chacun d’entre nous se limitait a I'apport d’un petit
fragment de verre de jolie couleur, cela n’engendrerait rien de plus
qu'une communauté kaléidoscopique.

L’individualiste dit: «Sois fidele a toi-méme. » Les philosophes,
plus profonds, ont toujours dit: « Connais-toi toi-méme », ce qui porte
le processus une étape plusloin en soulevant de nouvelles questions:

309



310

Quest-ce que le soi? Quelles intégrations le Je a-t-il accomplies? Je
veux bien dire que I'individu est le juge final, mais qui est 'individu ?
Mon individualité se trouve 1a ol se trouve mon centre de conscience.
C’esttoujoursdepuis ce centre de conscience, ou qu’il se situe, que nos
jugements seront émis; mais plus sa circonférence sera ample, plus
nos jugements auront une chance d’étre vrais. Cette proposition est
aussi importante pour I’éthique que pour la science politique. Alors
que la psychologie moderne de I'instinct nous parle du besoin d’ex-
pression de soi, le psychologue de groupe rétorque aussitot: «Quel
est le soi que je suis censé exprimer ?»

Un homme se développe a mesure que sa volonté se développe.
L’individualité d’un homme s’arréte la ou s’arréte son pouvoir de
volonté collective. S’il ne peut étendre sa volonté au-dela de son syn-
dicat, alors nous devrons écrire sur sa pierre tombale: « Ci-git un syn-
dicaliste.» Si sa volonté ne peut dépasser les bornes de son église,
alors c’est qu’il est un homme d’église. Lame du processus est tou-
jours I'individu, mais I'individu s’é¢vade des formes qu’il a adoptées.
Le soi n’est pas pour autant un soi indocile et volage qui migre de
groupe en groupe et s’affranchit de tous les liens pour faire cavalier
seul et porter desjugements de 'extérieur. Mais le soi n’est pas davan-
tage un magistrat méthodique porté au respect de 1’'ordre, de 1'or-
ganisation ou de la hiérarchie, qui s’éléverait d’'un groupe inférieur
versun groupe supeérieur, et ainsi de suite, jusqu’arejoindre le groupe
«le plus élevé ». La vie n’est pas une pyramide. L'individu s’échappe
toujours, et il s’échappe toujours parce qu’il se nourrit de relations
et qu’il est toujours en quéte de nouvelles relations, dans ’entrejeu
incessantde 'Un et du Multiple par ou ceux-ci se faconnent constam-
ment l'un l'autre.

Létude de la communauté en tant que processus élimine la
hiérarchie, car elle nous améne a nous installer dans le qualitatif
plutot que dans le quantitatif. Une grande partie de ’objection plu-
raliste a I’Etat est due aux mots qui lui sont souvent appliqués par
les monistes: I’Etat serait «supérieur» ou «supréme », I’Etat serait



«au-dela etau-dessus». Nous devons nous débarrasser de cette facon
quantitative de penser et de parler.

L’activité d’unification transforme ses qualités a chaque instant. La
durée® ne s’épuise pas en elle-méme, mais s’enroule dans une nouvelle
durée, encore et encore, de telle sorte que ces qualités s’interpénetrent
etachaque moment engendrent une nouvelle totalité. L'activité d uni-
fication ne cesse de transformer qualitativement cette totalité en lui
intégrant de nouvelles qualités. Nous devons inventer une langue qui
nous permette de décrire ce changement qualitatifen continu. Ceux
qui parlent de hiérarchie traitent du quantitatif plutét que du quali-
tatif: ils sautent de la chose en train de se faire a la chose faite; et ils
mesurent quantitativement les résultats du principe d’unification.

Mais que font par ailleurs les pluralistes de leurs groupes? Ces
groupes sont les simples créatures du processus d’unification et,
comme tels, ils sont impuissants face a 'Etat. Quand nous compre-
nons le principe d’unification que nous enseignent la psychologie la
plus récente et la philosophie la plus ancienne, nous n’avons plus de
raison de craindre ’Etat ou de déifier ’Etat. L'Etat, comme Etat, n’est
pas «l’objet supréme de mon allégeance ». Ma loyauté ne va jamais
alachose, a un «fait» (a « made »). C’est au Processus méme d’unifi-
cation et de totalisation que je fais allégeance et dédie chacune des
activités de ma vie.

Nous retrouvons alors cette erreur de la hiérarchie dans 1’éthique
autant que dans la philosophie politique. Nous entendons beau-
coup parler 1a aussi de loyautés en conflit, et tandis que le pluraliste
se contente de les laisser se combattre ou s’équilibrer, d’autres nous
disent, une idée également répugnante, que nous devons abandon-
nerlaloyauté la plus étroite pour une loyauté plus étendue, que nous
devons sacrifier le devoir inférieur pour un devoir supérieur. Mais
I’homme quia quitté sa famille pour rejoindre la Grande Guerre n’a pas
pour autant «renoncé » a son allégeance a sa famille: il s’est uni a elle
danslaplénitude delaréponse qu’iladonnée alanouvelle demande.

m



312

Quant aux partisans les plus ardents de la Société des Nations, ils
n‘ont pas I'intention d’abandonner leur nation si des divergences se
déclarent entre nation et Société: ils aspirent a trouver la véritable
intégration entre elles.

C’est en partie, je le sais, une question d’accent. Un noble pas-
sage dans un livre récent nous montre Martin Luther, debout sur la
ScalaSanta, se détournant de I'Eglise romaine. Je suis suffisamment
bergsonienne pour comprendre comment Martin Luther aincorporé
toutelarichesse etlaforce de’Eglise catholique romaine jusqu’a étre
capable d’avoir la foi dans le salut de soi. Il était impossible que cette
durée se perde, elle se reprend, s’enroule encore et encore sur elle-
méme, dans un processus de création continuée. L'impossibilité abso-
lue pour Martin Luther de se détourner de ’Eglise catholique romaine
est pour moil'une des splendides vérités de la vie.

Pour récapituler ce point sur la hiérarchie: il n’y a pas d’au-des-
sus et d’en-dessous. Nous ne pouvons pas schématiser les humains
comme des objets dans I’espace. L'étude de la communauté comme
processus ne nous conduira pas, je crois, a la découverte d’un esprit
supra-individuel, mais d’un esprit inter-individuel, ce qui est entie-
rement différent.

Si I’étude de la communauté comme processus pouvait amener
les monistes a abandonner la notion de hiérarchie, elle pourrait ins-
pirer aux pluralistes une autre conception de I'unité. Les pluralistes
parlent tout le temps de «réduction a I'unité ». Pour beaucoup de plu-
ralistes, cette unité qu’ils rejettent est synonyme d’identité, d'unifor-
mité et d’immobilité. Ceci est vrai d’une unité statique, mais pas de
I'unité dynamique que j'essaie de pointer. L'exigence d’unité n’a pas
le sens d’une réduction ou d’une simplification. Elle renvoie au désir
d’embrasser toujours plus. Elle est une quéte, une aspiration. Pour ce
pluralisme rassembleur, concu spirituellement et non pas matérielle-
ment, ce n’est paslaréduction al’'unité quiestenjeu, maisl’expansion
vers I'unité. Le processus d’expansion et le processus d’unification



sontuneseule et méme chose: le processussocial. Les mémes événe-
ments ont créé un Etat tchécoslovaque et la Société des Nations. Ce ne
sont pas des[faits] concomitants, ils ne sont pas cause ou effet'un de
l'autre, ce sont des activités complétement liéesl’'une al’autre, comme
un processus, dans le mouvement de I'histoire du monde. Ceci aune
signification capitale. Notre alternative ne se joue pas entre ’Absolu
achevé de Royce et le monde effiloché de James. Nous créons l'au-
dela que nous visons et cet au-dela et I’expérience en franges ne sont
que des moments du processus d’unification.

Le pluraliste préfére la pomme quand elle pourrit. Il regarde alors
les pépins éparpillés et s’exclame: « Ceci estla Vie, ceci est1a Vérité!»
Mais beaucoup voient au-dela de la pomme pourrissante, la disper-
sion de ses graines, la croissance de pousses fraiches, les fertilisa-
tions croisées, jusqu’a la création d’un nouveau tout. Si, d’autre part,
certains des monistes ont tenté de pétrifier le fruit «fini» (comme
dansla conception de I’Etat absolu), la vie ne les ajamais laissés aller
jusqu’au bout.

Remplacer I'unité par notre conception de I'unification pourrait
aider a rapprocher les monistes et les pluralistes. L'unification spon-
tanée est la réalité de ’'humanité. Mais cette unification spontanée
n’est-elle pas déja ce a quoiles pluralistes exhortent par leur plaidoyer
pour les groupes? Et cette unification spontanée n’est-elle pas non
plus au cceur du véritable monisme ? L'activité des entités des plu-
ralistes, cette activité qui est leur seul étre, devrait étre leur ajuste-
ment harmonieux les unes aux autres — ce qui n’est autre que ce que
fait le monisme.

L'importance pratique d’'une compréhension de la nature de la
communauté ne peut étre ici que mentionnée, mais son influence
sur notre attitude envers les problemes politiques et industriels du
présent est cruciale. Nous en venons a comprendre que I’essentiel ne
réside pas dans les méthodes de représentation, comme l’'esperent
naivement les spécialistes du rapiécage et du raccommodage, ni

313



314

méme dans la division du pouvoir, comme beaucoup de pluralistes
tendent ale penser, mais dansles modes d association. Quand les plu-
ralistes politiques proposent une forme de gouvernement plus décen-
tralisée, ma sympathie est totale! Mais ce qu’ils proposent est voué a
un échec presque certain, a moins de considérer en méme temps les
modes d’association moyennantlesquels nous devonsagirauseinde
cesdifférentes pluralités. Les pluralistes politiques sont tres préoccu-
pés par le probléme de I'unité ou de la multiplicité des sources d’au-
torité. Ma conviction est que notre tache la plus urgente n’est pas de
changer de siége du pouvoir, mais de nous emparer d’un réel pouvoir.
Et quand on nous dit que le syndicat devrait étre directement repré-
senté au sein de I’Etat, nous avons peu de raisons de penser qu'une
personne sera davantage capable de contribuer ala volonté du syndi-
cat qu'elle ne I’'aura été a la volonté civique ou nationale. Quiconque
aobservé ces derniéres années la lutte des plus jeunes pour briser la
machine Gompers’ ne pensera pas que la politique des partis varie
grandement dans les organisations syndicales et dans les organisa-
tions partisanes. C’est seulement a travers une compréhension de la
nature delacommunauté que nous verrons clairement les sophismes
impliqués dans le «consentement des gouvernés» : un déni de par-
ticipation, un objectif préexistant (insidieux aujourd’hui dans I’in-
dustrie et la politique) et une volonté collective (présumée partagée
par des esprits similaires). On est parfois un peu frappé par le Rip van
Winklisme™ des pluralistes: les principes de consentement [au gou-
vernement] et d’équilibre [des pouvoirs], dans lesquels on croyait il
y aunou deux siecles, sont désormais dépassés.

Il est de la plus haute importance d’étudier les problemes du tra-
vail a la lumiére de notre conception de la communauté en tant que
processus. On entend beaucoup parler al’heure actuelle de I'applica-
tion delapsychologie desinstincts al’industrie, mais cette démarche
est pleine de piéges, a moins de lui adjoindre une psychologie des
groupes. Encore une fois, siun chef d’industrie veut cueillir les fruits
du management scientifique, il doit comprendre les rouages com-
plexes du fonctionnement de groupe. S’il veut étayer sa décision de



former des comités d’entreprise, et de les composer seulement d’ou-
vriers ou d’ouvriers et de cadres, il doit étudier la psychologie de
groupe. Il estimpossible d’élaborer des schémas judicieux d’indem-
nisation ou d’assurance obligatoire si I’on ne comprend pas les rela-
tions de groupe et la responsabilité de groupe sur lesquelles elles se
fondent. Etainsi de suite. L'étude dela communauté en tant que pro-
cessus est indispensable pour un développement sain de I'industrie,
etelle est absolument nécessaire pour établir une démocratie indus-
trielle. La démocratie n’est rien d’autre que cela, [le jeu de ces] inter-
relations productives.

Il me semble que le droit a dépassé la science politique, 1’¢cono-
mie oul’¢thique dans’étude de lacommunauté. Il comprend mieux,
par exemple, la notion de relation réciproque. Le fait que le maitre a
une relation avec le serviteur autant que le serviteur avec le maitre a
maintenant gagné une reconnaissance générale. De plus, les juristes
philosophes voient que c’est le méme processus qui produit person-
nalité collective (corporate personality) et individu social (social indi-
vidual),lequel devient rapidement I'unité élémentaire du droit. Nos
juges progressistes recherchent toujours la loi de la situation™, soit,
dans le langage de cet article-ci, la découverte et la formulation de
modesd’unification. Autour de cette question gravitent tous les pro-
grésdudroit™ Moins exposés al’illusion delafoule quele reste d’entre
nous, et donc davantage capables de comprendre la communauté
comme processus, les juristes interprétent la loi comme une auto-
création sans fin. Jespere qu’ils expliciteront bientot certaines des
erreurs commises par lajurisprudence téléologique. Il serait intéres-
sant d’examiner les décisions des juges afin de savoir dans quels cas
et avec quelle fréquence ils acceptent un objectif fossile renvoyant a
un temps passé et dans quels cas ils voient I'objectif croitre au cceur
méme de la situation®.

La critique du pragmatisme impliquée dans la conception de la
communauté comme processus mérite peut-étre d’étre mentionnée.
Lessence du pragmatisme, tel qu’il est compris d’ordinaire, est dans

315



316

I’épreuve d’un test (testing). Mais chaque fois que vous «testez», vous
présumez une idée statique. Avec une idée vivante, par contre, la
vérité peut étre créée. Si vous recourez au test pragmatique et que
vous prenez un «intérét convergent», entre employeur et employé
par exemple, pour fixer sa valeur marchande, vous trouverez qu’il
en a tres peu. Mais cet intérét convergent peut étre créé a travers le
processus d’interrelation. employeur peut ainsi souvent découvrir,
apres que sa patience a été épuisée dans le comité mixte, que la for-
mation continue du travailleur est de son propre intérét autant que
de l'intérét du travailleur. Un réaliste nous dit que, selon le pragma-
tisme, la vérité est «une harmonie entre la pensée et les choses ».
N’est-il pas plus «réaliste» de dire que pensées et choses s’interpé-
nétrent et que ceci est une activité créatrice ? Les rationalistes « véri-
fient» dansle domaine delaraison. Les pragmatistes « testent » dans
le monde concret. L'étape suivante sera d’apprendre a créer, d’'un coté
comme de l'autre™.

Pour conclure, je voudrais insister sur le travail d’association dans
les groupes réels — la pratique de la communauté. Je ressens donc
une forte sympathie pour les pluralistes parce que je crois comme
eux dans le groupe «le plus proche». Mais la plupart des pluralistes
croient dans le groupe le plus proche parce qu’ils pensent que 1’é1€é-
ment personnel s’amenuise au fur et a mesure que l'on s’en éloigne,
alors que ma conviction est, a l'opposé, que ce chemin-la nous mene
en direction d’une personnalité plus riche et plus pleine. Cette idée
des pluralistes est, je crois, extrémement préjudiciable a notre vie
nationale. Pour se faire une idée des dommages pratiques qu’'une
telle conception risque d’engendrer, prenez les nombreuses confé-
rences qui ont été données, I’hiver dernier®, surla Société des Nations.
L'une de ces conférences, donnée devant un public d’ouvriers, abien
montré le caractére erroné cette sociologie et cette éthique. L'orateur
a appelé les membres de son auditoire a s’élever au-dessus de leurs
intéréts personnels vers des considérations impersonnelles. Nous ne
devrions pas, nous ne pouvons pas, nous ne le faisons pas. L'intérét le
plus élargi doit devenir personnel si 'on veut le rendre réel. Il aurait



fallu expliquer et montrer en détail aux membres de cet auditoire les
changements quelacréation d’'une Société des Nations auraitinduits
dans leurs propres vies.

Nous construisons ’Etat réel, I’Etat vital et moral, en renforcant le
pouvoir effectif par du pouvoir effectif. Aucun Etat ne peut, pour tou-
jours, assumer le pouvoir. LEtat actuel a tenté de le faire et les plura-
listes ont agi comme l'enfant qui s’exclame, de facon irrépressible: «Le
roi est nu!» Mais si les pluralistes ont vu le Roi, comme dans le conte
d’Andersen, habillé par les tisserands qui s’activent sur des métiers
atisser vides, grelottant dans son costume de nudité tandis que tous
acclament lasplendeur des robes de ’Etat, nous sommes beaucoup &
ne pas nous satisfaire de cette situation. Nous croyons dans la possi-
bilité de tisser nous-mémes, a partir de notre propre expérience quo-
tidienne, les vétements d’un véritable Etat.

L’idéalisme et le réalisme se rencontrent dans le réel. Certains
d’entre nous ne se soucient que de 'atelier de la vie, le lieu ou les
choses sont faites. William James nous dit que la philosophie critique
est stérile dans ses conséquences pratiques. Pour autant que cela soit
vrai, cela est dii au fait que la philosophie critique reste [enfermée]
dans les concepts quelle élabore, au lieu de comprendre les activi-
tés quilesontengendrés et de les replacer dans des tiches concrétes.
Nous devons saisir la vie et controler ses processus. Sa réalisation
consciente s’offre a nous comme la possibilité de tous et de chacun.
Nous sommes capables de créer une volonté collective et en méme
temps de développer une spontanéité et une liberté individuelles,
encore difficiles a concevoir, égarés comme nous I’avons été par le
réve du troupeau®, par le mensonge de I'imitation, et par le plus fatal
des sophismes - le sophisme des fins (fallacy of ends).

Telle est1a réalité pour les humains: I'unification des différences
(differings). Mais les pluralistes rechignent a I'unification. Ils refusent
de transpirer et de souffrir pour faire un tout. Ils refusent I'effort
supréme delavie, et sarécompense supréme. Pourtant, les pluralistes

317



318

continuent de guider notre pensée, aujourd’hui, parce qu’ils ont pour
point de départ le groupe le plus proche et le plus effectif. Si, en plus
de cettevision, ils se décidaient & prendre en compte le fait que le tra-
vail de leurs groupes réels est d’accomplir ’activité par laquelle ils
sont venus a l’'existence, alors ils auraient reconnu la communauté
comime processus.



BIBLIOGRAPHIE

ADDAMS Jane (1902), Democracy and Social Ethics, New York, Macmillan Co.

ADDAMS Jane (1910), Twenty Years at Hull-House, New York, Macmillan.

ALEXANDER H.B. (1919), «Review of The New State », Journal of Philosophy,
Psychology and Scientific Methods, 16, p. 577-581.

ALINSKY Saul D. (1941), « Community Analysis and Organization», American
Journal of Sociology, 46, 6, p. 797-808.

BAILEY Thomas P. (1919), « “Orange” Journalism», The Sewanee Review, avril, 27,
2,p. 227-238.

BALTZELL E. Digby (ed.) (1968), The Search for Community in Modern America,
New York, Harper & Row.

BENDER Thomas (1978), Community and Social Change in America, Baltimore,
Londres, The Johns Hopkins University Press.

BENTLEY Arthur F. (1908), The Process of Government : A Study of Social Pressures,
Chicago, The University of Chicago Press.

BODENHAFER Walter B. (1920-21), « The Comparative Role of the Group Concept
in Ward’s Dynamic Sociology and Contemporary American Sociology »,
American Journal of Sociology, 26/3, 4, 5 et 6 (cité: 1920, 26, 3: 273-314).

BOSANQUET Bernard (1899), The Philosophical Theory of the State, Londres/New
York, Macmillan.

BOSANQUET Bernard (1919), «Review of The New State», Mind, p. 370-371.

BOWMAN LeRoy E. (1930), «Local Community Studies and Community
Programs», Social Forces, 8, 4, p. 493-495.

BURGESS Ernest W. (1930), « The Value of Sociological Community Studies for the
Work of Social Agencies», Social Forces, 8, 4, p. 481-491.

CEFAf Daniel (2018), « Pragmatisme, pluralisme et politique. Ethique sociale,
pouvoir-avec et self-government selon Mary P. Follett», Pragmata, 1.

CEFAT Daniel (a paraitre), « Discussion publique: I’expérimentation pionniere de
The Inquiry», in Public. Ecologie, pragmatisme et politique.

CLUTTON-BROCK Arthur (1919), « What is Democracy ?», Times Literary
Supplement, Londres, 3 juillet, p. 353-354.

COHEN Avrum L. (1971), Mary Parker Follett : Spokesman for Democracy,
Philosopher for Social Group Work, 1918-1933, Ph.D. Tulane University.

COHEN Morris R. (1919), « Communal Ghosts and Other Perils in Social
Philosophy», The Journal of Philosophy, Psychology and Scientific Methods,

4 Décembire, 16, 25, p. 673-690.

COLE George Douglas Howard (1914-15), « Conflicting Social Obligations »,
Proceedings of the Aristotelian Society, 15, p. 140-159.

COLE George Douglas Howard (1915-16), « The Nature of the State in View of its
External Relations », Proceedings of the Aristotelian Society, 16, p. 310-325.

COLEMAN George W. (ed.) (1915), Democracy in the Making: Ford Hall and the
Open Forum Movement, Boston, Little, Brown & Co.

319



320

COLLIER John (1919), « Community Councils: What They Have Done and What is
Their Future?», Proceedings of the National Conference of Social Work, Annual
meeting, Atlantic City, New Jersey, 1-8 Juin, p. 476-479.

COOLEY Charles H. (1902), Human Nature and the Social Order, New York,
Charles Scribner’s Sons.

COOLEY Charles H. (1909), Social Organization : A Study of the Larger Mind, New
York, Charles Scribner’s Sons.

COOLEY Charles H. (1918), Social Process, New York, Charles Scribner’s Sons.

COYLE Grace L. (1930), Social Process in Organized Groups, New York, Richard R.
Smith.

CROLY Herbert (1909), The Promise of American Life, New York, Macmillan.

CUNNINGHAM G. Watts (1919), «Review of The New State », Philosophical Review,
28, p. 325-326.

DANIELS Johns (1920), America Via the Neighborhood, New York/Londres,
Harper & Brothers.

DANTE ALIGHIERI (1311/2014), La monarchie, Paris, Belin (C. Lefort, ed.).

DEMING Horace E. (1901), A Municipal Program, New York, Macmillan.

DEWEY John (1894), « Austin’s Theory of Sovereignty », Political Science
Quarterly, vol. 9, n° 1, p. 31-52.

DEWEY John (1916), Democracy and Education, New York, Macmillan.

DEWEY John (1926), « The Historic Background of Corporate Legal Personality »,
Yale Law Journal, 35, 6, p. 655-673.

DEWEY John (1927/2010), Le public et ses problemes, trad. fr. J. Zask, Paris,
Gallimard.

DEWEY John (1940/1991), « Presenting Thomas Jefferson », John Dewey : The Later
Works, 1925-1953, vol. 14, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press, p. 201-223.

DEWEY John & James H. TUFTS (1908/1932), Ethics, New York, H. Holt and
Company.

DEWOLF Austin (1890), The Town Meeting : A Manual of Massachusetts Law,
Boston, George B. Reed.

DoOUGLASS Harlan P. (1919), The Little Town Especially in its Rural Relationships,
New York, The Macmillan Company.

ELLIOTT William Y. (1924), « The Pragmatic Politics of Mr. H.J. Laski», The
American Political Science Review, 18, p. 251-275.

ELLWOOD Charles A. (1919), «Review of The New State », American Journal of
Sociology, 25, p. 97-99.

FOLLETT Mary P. (1913a), « Evening Recreation Centers», The Playground, p. 384-
400.

FOLLETT Mary P. (1913b), « The Aims of Adult Education», The Playground,

p. 261-268.



FOLLETT Mary P. (1918), The New State : Group Organisation, the Solution of
Popular Government, New York, Longmans, Green and Co (NS) (nouvelle
édition, Philadelphie, Pennsylvania University Press, 1998).

FOLLETT Mary P. (1919), « Community is a Process», The Philosophical Review, 28,
6, p. 576-588.

FOLLETT Mary P. (1924), Creative Experience, New York, Longmans, Green and
Co (CE).

FOLLETT Mary P. (1926/1942), «Individualism in Planned Society», in
H.C. Metcalf & L. Urwick (eds), Dynamic Administration : The Collected Papers
of Mary Parker Follett, New York & Londres, Harper & Brothers, Ch. 14.

FORD Henry J. (1919), «Review of The New State», American Political Science
Review, 13, p. 494-495.

FREUND Ernst (1897), The Legal Nature of Corporations, Chicago, The University
of Chicago Press.

GIERKE Otto (1868 et 1873/1990), Community in Historical Perspective: A
Translation of Selections from Das deutsche Genossenschaft, Cambridge,
Cambridge University Press (Anthony Black ed.).

GIERKE Otto (1900), Political Theories of the Middle Age, Cambridge, Cambridge
University Press (F W. Maitland ed.).

GIERKE Otto (1935), «The Nature of Human Associations» et « The Idea of
Federalism», in John D. Lewis (ed.), The Genossenschaft Theory of Otto von
Gierke, Madison, University of Wisconsin Press.

GoIsT Park Dixon (1971), « City and “Community” : The Urban Theory of Robert
Park», American Quarterly, 23,1, p. 46-59.

GREEN T. H. (1895), Lectures on the Principles of Political Obligation, Londres,
Longmans, Green, and Co.

GULICK Luther (1923), « Voluntary Organizations That Promote Better
Government and Citizenship», The Annals of the American Academy of
Political and Social Science, 105, p. 71-75.

HALDANE Viscount (1920), «Introduction», in M. P. Follett, The New State, New
York, Longmans, Green and Co, p. V-XXv.

HARRISON Shelby M. (1916), « Community Action Through Surveys», National
Conference of Charities and Corrections, p. 52-62.

HILFERDING Rudolf (1910), Das Finanzkapital. Eine Studie iiber die jiingste
Entwicklung des Kapitalismus, Vienne, Wiener Volksbuchhandlung, (Marx-
Studien, vol. III).

HiILL Howard C. (1922), Community Life and Civic Problems, Boston, Ginn & Co.

HIRST Paul Q. (ed.) (1989), The Pluralist Theory of the State : Selected Writings of
G.D. H. Cole, J. N. Figgis and H. J. Laski, Londres & New York, Routledge.

HOBSON John A. (1902), Imperialism. A Study, Londres, James Nisbet & Co.

HoLT Edwin B. (1915), The Freudian Wish, New York, Henry Holt.

Hs1AO Kung Chuan (1927), Political Pluralism, Londres, Kegan Paul, Trench,
Trubner & Co.

321



322

JAMES William (1890), Principles of Psychology, 2 volumes, Londres, Macmillan
and Co.

JAMES William (1899), «On a Certain Blindness in Human Beings», in Talks to
Teachers on Psychology : And To Students on Some of Life’s Ideals, New York,
Henry Holt, p. 229-264.

JAMES William (1909), A Pluralistic Universe: Hibbert Lectures at Manchester
College on the Present Situation in Philosophy, New York, Longmans, Green
and Co.

JAMES William (1911), Some Problems of Philosophy : A Beginning of an
Introduction to Philosophy, Londres, Longmans, Green, and Co.

JAMES William (1912), Essays in Radical Empiricism, New York, Longmans, Green
and Co.

JEFFERSON Thomas (1814/2010), « Letter to Joseph C. Cabell, Monticello, 31
January 1814 », in The Papers of Thomas Jefferson, Retirement Series, vol. 7,

28 November 1813 to 30 September 1814, J. Jefferson Looney (ed.), Princeton,
Princeton University Press, p. 176-177.

LANDESCO John (1932), «Crime and the Failure of Institutions in Chicago’s
Immigrant Areas», Journal of Criminal Law and Criminology, 23, 2, p. 238-248.

LASKI Harold J. (1915), « The Personality of the State», The Nation, 22 juillet,

p. 115-117.

LASKI Harold J. (1916a), « The Personality of Associations», Harvard Law Review,
29, 4, 404-426.

LASKI Harold J. (1916b), « The Sovereignty of the State », Journal of Philosophy,
Psychology and Scientific Methods, 13, 4, p. 85-97.

LASKI Harold J. (1917), Studies in the Problem of Sovereignty, New Haven, Yale
University Press.

LASKI Harold J. (1919), «Review of The New State», The New Republic, 8 février,
p. 61-62.

LASKI Harold J. (1919b), « The Pluralist State », The Philosophical Review, 28, 6,

p. 562-575.

LASKI Harold J. (1922), « The State in the New Social Order», Fabian Tract n°200,
Westminster, The Fabian Society at the Fabian Bookshop.

LASKI Harold J. (1925), A Grammar of Politics, New Haven, Yale University Press.

LASSWELL Harold (1927), « The Theory of Political Propaganda», American
Political Science Review, 21, p. 627-631.

LINDEMAN Eduard C. (1921), The Community : An Introduction to the Study of
Community Leadership and Organization, New York, Association Press.

LINDEMAN Eduard C. (1923), « Aspects of Community Organization in Relation
to Public Policy», The Annals of the American Academy of Political and Social
Science, 105, p. 83-87.

LINDEMAN Eduard C. (1933), Social Education. An Interpretation of the Principles
and Methods Developed by The Inquiry During the Years 1923-1933, New YorK,
New Republic.



LIPPMANN Walter (1913), Preface to Politics, New York, Cornell University Library.

LIPPMANN Walter (1922), Public Opinion, New York, Harcourt, Brace, and
Company.

LIPPMANN Walter (1925/2008), Le public fantéme, Paris, Démopolis.

LUSTIG R. Jeffrey (1982), Corporate Liberalism : The Origins of Modern American
Political Theory 1890-1920, Berkeley, University of California Press.

LYND Robert & Helen LYND (1929), Middletown : A Study in Contemporary
American Culture, New York, Harcourt, Brace & Co.

MACIVER Robert M. (1917), Community, A Sociological Study : Being an Attempt to
Set Out the Nature and Fundamental Laws of Social Life, Londres, Macmillan.

MACKAYE Percy (1917), Community Drama: Its Motive and Method of
Neighborliness, Boston, Houghton Mifflin Company.

MAINE Henry J. S. (1861), Ancient Law, Londres, John Murray.

MAINE Henry J. S. (1871), Village Communities in the East and West : Six Lectures
Delivered at Oxford, Londres, John Murray, Albemarle Street.

MAINE Henry J. S. (1885), Popular Government, Londres, John Murray, Albemarle
Street.

MAITLAND Frederic W. (1898), Township and Borough being the Ford Lectures
delivered in the University of Oxford in the October term of 1897, together
with an appendix of notes relating to the history of the Town of Cambridge,
Cambridge, The University Press.

MAITLAND Frederic W. (1905), « Moral Personality and Legal Personality »,
Journal of the Society of Comparative Legislation, 6, 2, p. 192-200.

MARIENSTRAS Elise (1975), Les mythes fondateurs de la nation américaine. Essai
sur le discours idéologique aux Etats-Unis & l'époque de l'indépendance 1763-
1800, Paris, Maspéro.

MATTSON Kevin (1995), « The Struggle for an Urban Democratic Public: Harlem
in the 1920s», New York History, 76, 3, p. 291-318.

MATTSON Kevin (1998), Creating a Democratic Public : The Struggle for Urban
Participatory Democracy during the Progressive Era, University Park,
Pennsylvania State University.

MCBAIN Howard Lee (1919), «Review of The New State», Political Science
Quarterly, 34,1, p. 167-170.

MCKENZIE Roderick D. (1933), The Metropolitan Community, New York, Russell &
Russell (President Hoover’s Research Committee on Social Trends).

MEAD George H. (1934/2006), Lesprit, le soi et la société, trad. fr. D. Cefai,

L. Quéré, Paris, Presses Universitaires de France.

NYLAND C. (1996), « Taylorism, John R. Commons, and the Hoxie Report»,
Journal of Economic Issues, 30, p. 985-1016.

OGBURN William Fielding (1922), Social Change with Respect to Culture and
Original Nature, New York, B. W. Huebsch.

OVERSTREET H. A. (1919a), «Review of The New State », Journal of Philosophy,
Psychology, and Scientific Methods, 16, p. 582-585.

323



324

OVERSTREET H. A. (1919b), «Review of The Problem of Administrative Areas and
The New State», The Survey, 1 mars, vol. XLI, n° 22, p. 813-814.

PARK Robert E. (1904/2007), La foule et le public, trad. R. Guth, Lyon, Parangon.

PARK Robert E. (1915), « The City. Suggestions for the Investigation of Human
Behavior in the City Environment», The American Journal of Sociology, 20, 5,
p. 577-612.

PARK Robert E. (1922), «Reviewed Work: Community Life and Civic Problems, by
Howard Copeland Hill», American Journal of Sociology, 28, 1, p. 97-99.

PARK Robert E. (1925a), « Community Organization and the Romantic Temper »,
The Journal of Social Forces, 3, 4, p. 673-677.

PARK Robert E. (1925b), « Community Organization and Juvenile Delinquency »,
in The City, Chicago, The University of Chicago Press, p. 99-112.

PARK Robert E. (1929), «Introduction» a H.W. Zorbaugh, The Gold Coast and
the Slum : A Sociological Study of Chicago’s Near North Side, Chicago, The
University of Chicago Press.

PARK Robert E. & Ernest W. BURGESS (1921), Introduction to the Science of
Sociology, Chicago, The University of Chicago Press.

PEMBERTON Jo-Anne Claire (1998), «James and the Early Laski: The Ambiguous
Legacy of Pragmatism», History of Political Thought, 19, 2, p. 264-292.

PERRY Clarence A. (1921), Ten Years of the Community Center Movement, New
York, Russell Sage Foundation.

PERRY Clarence A. (1926), « The Rehabilitation of the Local Community », Journal
of Social Forces, 4, p. 558-562.

PERRY Clarence A. (1929), « The Neighborhood Unit», Monograph One, vol. 7,
Regional Survey of New York and Its Environs, Neighborhood and Community
Planning, New York, New York Regional Plan.

POUND Roscoe (1914), « The End of Law as Developed in Legal Rules and
Doctrines», Harvard Law Review, 27, 3, p. 195-234.

QUANDT Jean B. (1970), From the Small Town to the Great Community : The Social
Thought of Progressive Intellectuals, New Brunswick, Rutgers University Press.

RAINWATER Clarence E. (1920), « Community Organization », Studies in Sociology,
4, 3, Sociological Monograph n° 15, Los Angeles, University of South California
(24 p.).

REDFIELD Robert (1930), Tepoztldn, A Mexican Village : A Study in Folk Life,
Chicago, The University of Chicago Press.

REDFIELD Robert (1941), The Folk Culture of Yucatdn, Chicago, The University of
Chicago Press.

REMER Alice W. (1926), « The East Boston School Center », Social Forces, 5, 1, p. 97-
102.

RODGERS Daniel T. (1998), Atlantic Crossings : Social Politics in a Progressive Age,
Cambridge, Mass., The Belknap Press of Harvard University Press.

ROYCE Josiah (1908), The Philosophy of Loyalty, New York, Macmillan.

ROYCE Josiah (1916), The Hope of the Great Community, New York, Macmillan.



RUNCIMAN David (1997), Pluralism and the Personality of the State, Cambridge,
Cambridge University Press.

SANDERSON Dwight (1919), « Democracy and Community Organization »,
Publications of the American Sociological Society, 14, p. 84-86.

SANDERSON Dwight (1920), «Locating the Rural Community», The Cornell
Reading Course for the Farm, Country Life Series, Lesson 158, p. 415-436.

SANDERSON Dwight (1921/1932), The Rural Community : The Natural History of a
Sociological Group, Boston, Ginn and Company.

SMALL Albion (1905), General Sociology : An Exposition of the Main Development
in Sociological Theory From Spencer to Ratzenhofer, Chicago, The University of
Chicago Press.

SMALL Albion & George E. VINCENT (1894), An Introduction to the Study of
Society, New York, American Book Company.

SMITH David G. (1964), « Pragmatism and the Group Theory of Politics», The
American Political Science Review, 58, 3, p. 600-610.

SNEDDEN David (1923), « Communities, Associate and Federate », American
Journal of Sociology, 28, 6, p. 681-693.

STEARS Marc (2002), Progressives, Pluralists, and the Problems of the State :
Ideologies of Reform in the United States and Britain 1909-1926, Oxford, Oxford
University Press.

STEFFENS Lincoln (1904), The Shame of the Cities, New York, McClure, Phillips &
Co.

STEINER Jesse F. (1922), « Community Organization: A Study of Its Rise and
Recent Tendencies», The Journal of Social Forces, 1, 1, p. 1-18.

STEINER Jesse F. (1923), « Community Organization and the Crowd Spirit», The
Journal of Social Forces, 1, 3, p. 221-226.

TARDE Gabriel (1899), Lopinion et la foule, Paris, Félix Alcan.

TEAD Ordway (1921), «Self-Government in Industry », The Freeman, 9 février.

THOMAS William I. & Florian ZNANIECKI (1919/1998), Le paysan polonais, Paris,
Nathan.

TONN Joan C. (2003), Mary P. Follett : Creating Democracy, Transforming
Management, New Haven, CT, Yale University Press.

TONNIES Ferdinand (1887/2010), Communauté et société, trad. fr. N.Bond et
S.Mesure, Paris, Presses Universitaires de France.

TROTTER Wilfred (1919), Instincts of the Herd in Peace and War, New York,
Macmillan.

TUFTS James H. (1919), «Review of The New State», International Journal of
Ethics, 29, 3, p. 374-377.

TUFTS James H. (1919b), « The Community and Economic Groups», The
Philosophical Review, 28, 6, p. 589-597.

URBAN Wilbur M. (1919), « The Nature of the Community: A Defense of
Philosophic Orthodoxy », The Philosophical Review, 28, 6, p. 547-561.

325



326

WALLAS Graham (1914), The Great Society : A Psychological Analysis, New York,
Macmillan.

WARD Lester F. (1883), Dynamic Sociology, New York, D. Appleton and Company.

WARD E. J. (1913), The Social Center, New York, D. Appleton Co.

WIEBE Robert H. (1967), The Search for Order 1877-1920, New York, Hill and Wang.

WILCOX Delos F. (1904), The American City : A Problem in Democracy, New York
et Londres, Macmillan.

WILSON R. Jackson (1968), In Quest of Community : Social Philosophy in the United
States 1860-1920, New York, Oxford University Press.

WILSON Woodrow (1911), « The Need of Citizenship Organization: A Lucid
Analysis of the Civic and Social Center Movement — How It Is Helping to Solve
the Fundamental Problem of Modern Society», The American City, p. 265-268.

WILSON Woodrow (1913), The New Freedom, New York, Doubleday, Page &
Company.

WIRTH Louis (1938), « Urbanism as a Way of Life», The American Journal of
Sociology, 44,1, p.1-24.

WoO0DS Robert A. (1912), « The Recovery of the Parish: An Address Before the
Faculty and Students of Andover Theological Seminary», in R.A. Woods
(1923), The Neighborhood in Nation-Building. The Running Comment of Thirty
Years at South End House, Boston et New York, Houghton Mifflin Company.

WoO0DS Robert A. (1914), « The Neighborhood in Social Reconstruction»,
American Journal of Sociology, 19, 5, p. 577-591.

WOoO0DS Robert A. (1923), The Neighborhood in Nation-Building : The Running
Comment of Thirty Years at the South End House, Boston et New York,
Houghton Mifflin Company.

WoO0DS Robert A. & Albert J. KENNEDY (1962), The Zone of Emergence:
Observations of the Lower Middle and Upper Working Class Communities
of Boston, 1904-1914, S. Bass Warner Jr. (ed.), Cambridge, Massachusetts
Institute of Technology Press.

YARROS Victor S. (1921), «Reforming the Modern State: The Individual and the
Group», Open Court, 35, p. 430-437.

ZORBAUGH Harvey W. (1929), The Gold Coast and the Slum : A Sociological Study of
Chicago’s Near North Side, Chicago, The University of Chicago Press.

ZUEBLIN Charles (1902), American Municipal Progress, New York, Macmillan.

ZUEBLIN Charles (1905), A Decade of Civic Development, Chicago, The University
of Chicago Press.



NOTES

1 [Mary P. Follett (1919), « Community
is a Process», The Philosophical
Review, 28, 6, p. 576-588. Traduction
de l'anglais vers le francais par Daniel
Cefai. Les notes entre crochets ont été
ajoutées par le traducteur.]

2 Les références a la psychologie
freudienne de cet article doivent
beaucoup au précieux livre du
Professeur Edwin B. Holt (1915), The

Freudian Wish, New York, Henry Holt.

3 [Chose-en-soi: Ding-an-sich, en
allemand dans le texte.]

4 [Au sens de la «suppression »,
traduction anglaise de
I'«Unterdriickung». Le langage est
ici flottant. Ce a quoi Follett se référe
est au retour du refoulé — return

of the repressed/Wiederkehr des
Verdrdngten.]

5 Tous les jours, nous constatons
une correspondance entre [la vie
psychique décrite par] le freudisme
de Holt et 'activité des groupes
sociaux. Holt synthétise idéalisme
et réalisme. Il nous montre un et

un seul processus évolutif, qu'a
différentes étapes nous appelons

la matiere ou l'esprit. En montrant
scientifiquement que le tout en train
de s’intégrer est toujours plus que
la somme de toutes ses parties, il
indique clairement que I’émergence

du neuf est un moment de I’évolution.

Cela correspond exactement a ce que
nous avons découvert dans notre
étude des groupes. La volonté sociale

authentique, soit la communauté,

est toujours un moment dans

un processus d’intégration. La
reconnaissance que l’action
conjointe des arcs réflexes n’est pas
une simple action réflexe, et que le
comportement n’est pas une fonction
du stimulus immédiat - bref, la
reconnaissance de la loi de la réponse
organisée — sont aussi importantes
pour la sociologie que pour la
biologie. Ce que Holt nomme «stimuli
en récession» (receding stimuli) est
un terme particulierement heureux
pour la psychologie de groupe. Holt
s’auto-définit comme pluraliste,

mais l'est-il vraiment ? Holt s’auto-
définit comme réaliste - il exprime

la vérité de I'idéalisme dans des
concepts dynamiques et un langage
scientifique.

6 Par «réaliste politique», j'entends
le réaliste dans ses applications a la
politique, a la différence du réaliste
dans la recherche biologique la plus
récente, qui ne commet pas la méme
erreur: il montre que la réaction est
la sélection d’une partie de ce qui
constitue la réaction. Cela rend le
processus de sélection nettement plus
compliqué que le réaliste politique ne
semble le réaliser. Il oublie que le soi
censé choisir les stimuli est lui-méme
le produit de la réaction a ces stimuli.

7 On retrouve ici la méme posture
que celle du Dieu extérieur de ’Ancien

Testament.

8 [En francais dans le texte.]

327



328

9 [Les Knights of Labor connaissent le
déclin a partir de I’épisode du premier
mai 1886 a Haymarket, Chicago et
I’American Federation of Labor,

née en 1881, prend alors toujours

plus d’'importance sous la direction
de Samuel Gompers, passant de

50 000 membres environ en 1886

a prés de trois millions en 1924.
Gompers, en dépit de son efficacité
pour batir une énorme centrale
syndicale, était critiqué pour avoir
enrégimenté le mouvement ouvrier
dans une énorme machine - CE 217

- rompant les ancrages des sections
locales dans leurs communautés,
réservant 'adhésion aux seuls
salariés a I’exclusion des non-salariés,
acceptant le laisser-faire dans le
capitalisme industriel - CE 176-177

- et affirmant le caractére apolitique
et non-partisan du syndicat, tout en
faisant élire des proches au Congreés et
en étant nommé par Woodrow Wilson
au Conseil de défense nationale.]

10 [Rip Van Winkle renvoie a une
nouvelle de Washington Irving,
publiée dans The Sketch Book of
Geoffrey Crayon, 1819. Le héros, parti
dans les montagnes, croise '’équipage
fantdme de Henry Hudson avec qui
il fait une partie de nine-pins, unjeu
de quilles, et boit une liqueur qui le
plonge dans un profond sommeil.

1l se réveillera vingt ans plus tard,
retrouvant son village et sa famille
completement transformés.]

1 [La «loi de la situation» est un
concept de M. P. Follett, absent
de The New State, qui apparait
une fois dans Creative Experience

(1924:152), et quelle retravaillera

par la suite dans ses conférences.
Lorsque des personnes créent une
situation de pouvoir-avec a travers
leurs discussions, enquétes et
expérimentations, elles développent
une intelligence collective de la
situation qui leur donne accés a la «loi
de la situation» («Power », 1926/1941).
Elles integrent leurs désirs, intéréts,
perspectives et attentes en réponse

a la «loi de la situation». Follett
présume que le conflit créateur
accouche d’une perspective commune
et donne une prise commune sur la
situation.]

12 L’importance de ce point pour

le développement d’une «loi des
groupes» (group-law) est défendue
par les représentants du syndicalisme
administratif. Nous manquons ici de
place, mais ces problémes concernent
conjointement les juristes et les
politistes.

13 De nombreuses réévaluations sont
impliquées dans la conception de la
communauté comme processus. La
théorie fonctionnelle de la causalité
doit étre appliquée dans tous les
domaines de la pensée. Les droits
naturels y gagnent un nouveau sens.
Et la distinction entre subjectif et
objectif s’y perd, de méme que dans
les interprétations des résultats de la
recherche biologique la plus récente
par les réalistes: ils voient I’objectif,
comme partie intégrante du processus
d’intégration, I'objectif devenant
subjectif, et réciproquement. Il
faudra développer ultérieurement



I'importance de ce point pour le droit
et pour la science politique.

14 Cette proposition reste générale
et n‘oublie pas ceux qui, parmi les
pragmatistes, ne s’en tiennent pas

a cette idée un peu rudimentaire de
«test» [sur la critique des notions
d’«ajustement» et de «vérification»,
voir CE: chap. VI et VIIJ.

15 [La Société des Nations venait
d’étre créée par le Traité de Versailles,
suite a la Conférence de paix de

Paris. Elle avait été impulsée par les
Quatorze points de Woodrow Wilson,
document de 1918 qui dessinait la
base politique de cette association
internationale. Mais le Sénat
américain avait refusé de ratifier
’adhésion des Etats-Unis. Et cette
initiative politique qui avait agité les
milieux intellectuels avait du mal a
convaincre les simples citoyens (outre
Follett, CE 98-99, 170-172 ou 212, on en
trouve des traces dans les colonnes de
The New Republic, chez Dewey dans
une série d’articles dans Dial 65, 1918
ou chez Mead, jusque dans Mind, Self
and Society, 1934 : 287 et 303).]

16 [Follett oppose la psychologie des
groupes a la psychologie de la foule
ou du troupeau - référence a Wilfred
Trotter, 1919, alors en vogue. Les
foules sont dans un état hypnotique,
controlées par des stéréotypes,
victimes d’une suggestion de

masse. Les conduites d’imitation
quiy prédominent engendrent
conformisme et irrationalité.]

329



« WHAT I BELIEVE »
DE JOHN DEWEY

LUNIQUE AUTORITE

DE LEXPERIENCE,

OU LA FOI EN UNE
METHODE (SCIENTIFIQUE)
ET EN UN IDEAL
(DEMOCRATIQUE)

JOAN STAVO-DEBAUGE



«What I Believe » de John Dewey est replacé dans la série
des interventions que le philosophe américain consacra
aux religions historiques, interventions plus nombreuses
qu’on ne le croit*. Le traducteur rappelle en effet que
Dewey est fréquemment intervenu sur les problemes
posés par les religions, tant d’un point de vue épistémique
que politique et moral. « What I Believe » est un jalon
important dans la production abondante des années

1920, en ce que cet essai anticipe A Common Faith (1934).
On y voit se dessiner la distinction entre «la religion » et
«le religieux » que Dewey stabilisera quelques années

plus tard. En raison du retour massif des monothéismes
dans la sphere publique, qui plus est sous des formes
absolutistes, voire meurtrieres, il nous apparait important
de traduire ce texte, ou Dewey manifeste une défiance
al’endroit des religions et propose une foi d’'une autre
nature. Naturaliste, ajustée a I’expérimentalisme
scientifique et a une modernité démocratique et séculiere,
les exigences et promesses de la foi de Dewey ne sont a
I’évidence pas celles des religions historiques. Cet essai de
Dewey est une piece importante dans le dossier actuel des
rapports entre pragmatisme et religion.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME ; RELIGION; FOI; DEMOCRATIE; ATTITUDE
SCIENTIFIQUE; SURNATURALISME ET NATURALISME.

* Joan Stavo-Debauge est chercheur FNS Senior, membre du laboratoire THEMA,
Université de Lausanne, Suisse [Joan.Stavo-Debauge@unil.ch].

331



332

ourquoi traduire « What I Believe» de John Dewey'? Dans la

série d’écrits de Dewey, qui court de «Religion and Our School »

(1908/2015) a A Common Faith (1934/2011), «Ce que je crois»
sort du lot et permet de mieux comprendre la position de Dewey par
rapport a la question des religions et de la foi. On a 13, en effet, une
profession de foi, qui porte précisément sur une foi «reconstruite »
selon les principaux axes de la philosophie de Dewey. En raison de
son objet, cet article continue d’étre d’'une grande pertinence pour
notre période, saturée par les échos et les appels religieux de toute
sorte, qui nourrissent bien de violents conflits — des formes plus ou
moins larvées ou ouvertes de guerres de religion, interconfession-
nelles ou intra-confessionnelles.

Comme les lecteurs vont rapidement s’en rendre compte, la foi
dont parle Dewey n’a que peu de choses a voir avec la foi des religions
historiques, quilui semblait « moralement dangereuse » (Misak, 2013:
112) et dont les croyances «spéciales» lui apparaissaient « épistémi-
quement injustifiées » (Slater, 2014 : 120). En réalité, 1a foi dont Dewey
fait la promotion s’oppose terme a terme a la foi cultivée par les reli-
gions historiques, dont « What I Believe » est donc une critique - tout
comme A Common Faith, ou il insistera sur le fait que «I’'opposition
entre les valeurs religieuses telles que je les concois et les religions
est irréconciliable » (Dewey, 1934/2011: 114) et appellera a «I’aban-
don de toute notion de vérité particuliére qui serait par nature reli-
gieuse» (ibid. : 119).

Pour comprendre « What I Believe», il fautle replacer danslasérie
de plusieurs articles antérieurs et postérieurs, ce qui nous permettra
de faire le point sur les articles de Dewey consacrés a la (critique de
la) religion, beaucoup plus nombreux qu'on ne le croit d’ordinaire.
Bien que Dewey ait dit dans « From Absolutism to Experimentalism »
(1930b) qu’il n’a «pas été en mesure d’accorder beaucoup d’impor-
tance a la religion en tant que probleme philosophique, car I'effet
de cet attachement semble étre en fin de compte une subornation
de la pensée philosophique honnéte aux besoins présumés mais

PRAGMATA, 2018-1: 330-346



factices d’'un ensemble particulier de convictions» (ibid.), il a fina-
lement beaucoup écrit sur la religion. Certes pas en tant que «pro-
bléme philosophique», mais bien en tant que probléme social et poli-
tique, tout spécialement apres les années 1930, méme s’il a aussi pu
étre prolixe dans les années 1920 (en réaction aux percées du fonda-
mentalisme protestant). L'un dans I'autre, sans méme compter ses
ouvrages, la série des articles ou Dewey traite des religions s’avere
finalement relativement fournie.

Sionometlestextesécritsdanslesannées1880et1890, on peut faire
commencer cette série avec « Religion and Our School » (1908/2015) -
qui a été récemment traduit, introduit et commenté (Stavo-Debauge,
2015a) dans le numéro 5 de Philosophical Enquiries, dans un dossier
dédié aJohn Dewey et coordonné par Claude Gautier?. La série conti-
nue avec « Some Thoughts Concerning Religion » (1910), mais elle ne
reprend ensuite que dansles années 1920, avec un ensemble de quatre
textes publiés dans le journal d’opinion The New Republic: Dewey
John, « The American Intellectual Frontier » (1922) ; « Fundamentals »
(1924a) ; «Science, Belief, and the Public» (1924b) ; « Bishop Brown : A
Fundamental Modernist » (1926a). Consacrés au conflit entre les fon-
damentalistes etles modernistes, Deweyy analyse (ety condamne) en
priorité I'émergence et les avancées du mouvement anti-évolution-
niste et anti-naturaliste animé par les fondamentalistes protestants,
cequin’ariend’¢tonnant pour un auteur quiavait publié The Influence
of Darwin on Philosophy (1915/2016) au début du siecle dernier. Pour
autant, dans la série pour The New Republic, Dewey n’épargne pas le
«camp libéral », auquel il reproche de ne pas récuser tous les éléments
dusurnaturalisme chrétien — « The American Intellectual Frontier »,
«Fundamentals» et «Science, Belief, and the Public» ont fait I’ob-
jet d’'une traduction et d’une introduction (Stavo-Debauge, 2015b)
dans Quel dge post-séculier ? (Stavo-Debauge, Gonzalez, Frega, 2015),
tandis que «Bishop Brown : AFundamental Modernist», trés rarement
évoqué malgré son grand intérét, sera traduit et commenté dans le
prochain numeéro de Pragmata.

333



334

Acesdifférents articles centrés sur les Etats-Unis, il faut aussi ajou-
ter plusieurs textes ol Dewey s’'occupe d’autres contextes, en prenant
pareillement parti pour les forces de la sécularisation: en Turquie,
avec «Secularizing a Theocracy» (1924c), « The Turkish Tragedy »
(1924d), ou encore « The Problem of Turkey » (1925a) ; mais aussi au
Mexique, avec « Church and State in Mexico» (1926b) et « Mexico’s
Educational Renaissance » (1926¢) ; ou méme en Russie, avec « Religion
in the Soviet Union» (1930b), qui parait peu apres « What I Believe »
(1930a), mais qui a vraisemblablement été écrit avant. L'article sur
L’Union Soviétique n’est d’ailleurs pas sans intérét. Bien avant les
controverses historiographiques sur les «religions séculieres », Dewey
tenait le communisme pour un genre de religion, avec les défauts de
l’absolutisme et du dogmatisme afférent aux religions organisées®.

«WhatIBelieve » ne finit pasla série des articles ou Dewey met en
question la religion, fait valoir les bénéfices du naturalisme et des-
sine les contours d’une foi démocratique. Ainsi, en préparation de
A Common Faith (1934/2011), on peut compter « What Humanism
Means to Me» (1930c¢), et « A God or The God ?» (1933a), sans oublier
sa signature du Humanist Manifesto (1933), avec un ensemble d’in-
tellectuels humanistes, de rabbins séculiers et de pasteurs unitariens
acquis aunaturalisme*. Apres A Common Faith, Dewey ne s’arréte pas
13, il intervient encore a plusieurs reprises sur les problémes posés
par les religions, dont il souhaitait le remplacement®. Ne serait-ce
qu’entre 1935 et 1936, il écrit «Intimations of Mortality» (1935b),
«Mystical Naturalism and Religious Humanism» (1935¢), « Bergson
on Instinct» (1935d), « Nature and Humanity » (1935e), «Religion,
Science, and Philosophy » (1936a), « One Current Religious Problem »
(1936b), « Authority and Social Change » (1936c¢), « An Active, Flexible
Personality®» (1936d). Plus tard, d’autres articles reviennent sur les
religions, les «valeurs ultimes » et pointent vers les exigences de la foi
en I'idéal démocratique, on peut y compter: « The Determination of
Ultimate Values or Aims through Antecedent or A Priori Speculation
or through Pragmatic or Empirical Inquiry » (1938), «I Believe » (1939a),
«Democratic Ends Need Democratic Methods for Their Realization »



(1939Db), « Creative Democracy — The Task Before Us» (1939¢), mais
aussi « Presenting Thomas Jefferson» (1939d).

Dans les années 1940, Dewey est spécialement prolixe, avec
une recension de Human Enterprise de Max Carl Otto (1940a), plu-
sieursinterventions contre la censure (a fondement religieux) visant
Bertrand Russell (avec «The Case for Bertrand Russell» [1940b],
«Social Realities versus Court Fictions » [1941a], et I'introduction du
volume The Bertrand Russell Case, publié en1941b et édité avec Horace
Kallen), mais aussi « The Basic Values and Loyalties of Democracy »
(1941c¢), ou encore «Religion and Morality in a Free Society» (1942),
ou il commente un fameux discours de Franklin Delanoe Roosevelt
surleslibertés. A partir de 1943, on peut dailleurs estimer que Dewey
va séverement durcir ses attaques contre surnaturalisme et aiguiser
sa critique de 'emprise des religions historiques (ou des religions
séculiéres) sur la philosophie et sur les affaires publiques. Dans cette
série, on peut relever le virulent « Anti-Naturalism in Extremis » (1943)
- traduit dans Quel dge post-séculier ? (Stavo-Debauge, Gonzalez &
Frega, 2015) — qui est bien vite suivi par « The Democratic Faith and
Education» (1944a), « The Penning-in of Natural Science » (1944b) et
surtout « Challenge to Liberal Thought » (1944c) —lequel donnelieu a
une controverse avec Mr. Meiklejohn, « Dewey vs. Meiklejohn » (1945a)
et «Rejoinder to Meiklejohn » (1945b).

En1945, enimmédiat écho a « Anti-Naturalism in extremis», « The
Penning-in of Natural Science» et « Challenge to Liberal Thought»,
Dewey écrit aussi « The Revolt against Science» (1945c) et co-signe
avec Sidney Hook et Ernest Nagel « Are Naturalists Materialists?»
(1945d). Cet article co-signé est une réplique assez salée alarecension
par W. H. Sheldon (1945) de Naturalism and Human Spirit (Krikorian,
1944), un ouvrage auquel Dewey’, Hook et Nagel (Hook, 1944 ; Nagel,
1944) étaient des contributeurs. Dans « Are Naturalists Materialists?»,
dontunetraduction est a paraitre dansle numéro de Théoreme sur le
pragmatisme et la religion®, Dewey, Hook et Nagel défendent la pers-
pective d’un naturalisme « non-réductif®». Si ce naturalisme ne tient

335



336

pasque toute expérience est «cognitive », il répudie néanmoins toute
forme de surnaturalisme, Dewey, Hook et Nagel endossent donc sans
probléme (et sans doute avec fierté) « ’horror supernaturae » que leur
préte W. H. Sheldon:

Si les naturalistes sont en désaccord avec ceux qui affirment
I’'existence des dieux et des anges, ce n’est pas parce qu’ils
écartent du tribunal le témoignage de tous les témoins, mais
parce que le témoignage en question ne résiste pas a un examen
critique. L'horror supernaturae dont M. Sheldon accuse, non
sansraison, les naturalistes n’est donc pas, de leur part, un rejet
capricieux de croyancesbien établies; c’est une conséquence de
leur refus d’accepter des propositions, comme la croyance aux
fantdmes, pour lesquellesla preuve disponible est massivement
négative. (Dewey, Hook & Nagel, 1945d/2018:123)

Maisl’'année 1945 ne marque paslafin des interventions de Dewey
surles probléemesdelareligion. Dans « Liberating the Social Scientist »
(1947), par exemple, il évoque le réle que joue I’héritage des croyances
chrétiennes dans «le profond enracinement » de la «séparation figée
entrele matériel et le spirituel et’idéel », une séparation que « méme
lasécularisation progressive dela connaissance et des intéréts quoti-
diensdominants dela masse de ’humanité» n’a pas réussia « sérieu-
sement ébranler»: ce qu’il regrette car une telle « séparation » conduit
a une «arriération des enquétes sur les affaires humaines» (ibid. :
235). Deux ans plus tard, « Has Philosophy a Future » (1949a) laboure
encore le méme sillon du naturalisme, et Dewey cible & nouveau les
intellectuels et théologiens déja copieusement vilipendés dans « Anti-
Naturalismin Extremis » et « Challenge to Liberal Thought ». Une fois
encore, il récuse tout «appel a une autorité spirituelle surnaturelle »
(ibid. : 362) et condamne «le mode ecclésiastique de recours a I’au-
toritarisme [qui] exige ouvertement le retour aux conditions institu-
tionnelles ainsi quaux doctrines qui fleurissaient a I'’époque médié-
vale» (ibid.).



La méme année, « Philosophy’s Future in Our Scientific Age»
(1949b) double, voire triple la mise, puisque Dewey y déclare encore
I’'obsolescence des religions traditionnelles et fustige I'inadéquation
des solutions surnaturelles aux problemes du présent. D’'une phrase
assassine, bien conscient de la collusion du christianisme américain
et du capitalisme, il signale que la «séparation de I'Industrie et de
I’Eglise » devrait étre adjointe ala «séparation de I’Eglise et de I'Etat »
(ibid.: 370) et réclame ensuite une philosophie qui puisse «s’appliquer
pleinement a un nouvel age ol les questions émanent des sciences
naturelles, et non d’'un monde supranaturel ou d’'une philosophie
qui prétend traiter de ce qui est surnaturel et surhumain» (ibid. :
381-382). Lannée suivante, dans « Contribution to “Religion and the
Intellectuals”» (1950), il s’inquiete a nouveau de la perte de foi des
«intellectuels» en la science, visant une fois encore les mémes per-
sonnes que dans « Anti-Naturalism in Extremis» : deux ans avant sa
mort, Dewey manifestait toujours sa foi en «I’attitude scientifique »
eten «I'idéal démocratique», et continuait donc a attaquer le surna-
turalisme des religions historiques ou des philosophies néo-scolas-
tiques. Durant cette méme période, signalons aussila nouvelle intro-
duction que Dewey rédige, entre 1949 et 1951, pour la réédition d’Ex-
perience and Nature, ou il s’en prend toujours avec la méme vigueur
a l'alliance des «moralistes absolutistes et supra-rationnels» et des
«partisans du surnaturel » plus «traditionnel » :

Les moralistes absolutistes et supra-rationnels firent cause com-
mune avec les partisans du surnaturel issus de diverses confes-
sions, pour accuser le «sécularisme» d’étre la source et l’ori-
gine principale, voire unique, des maux qui assaillaient I’hu-
manité. La critique du «sécularisme » aurait pu étre immen-
sément valable si (c’est un grand «si») son but et sa méthode
avaient conduit a concentrer notre attention sur les incerti-
tudes, les confusions, les profondes divisions, les tensions et les
conflits bien réels et envahissants, qui sont les conséquences iné-
vitables de I’échec pour développer un rapport moyen-fin perti-
nent et approprié aux problémes créés par les transformations

337



338

profondes et persistantes du monde moderne. Les dualismes
soutenus par la théorie philosophique ne sont que de pales
reflets de ces probléemes - 'ensemble des problémes moraux
difficiles a résoudre constituant le «sécularisme ». Mais au lieu
d’aider a clarifier nos problemes moraux et a guider leur résolu-
tion, les moralistes adeptes du supra-rationnel, ainsi que ceux
qui sont traditionnels et se posent en adeptes du supranaturel
tout en étant institutionnellement soutenus, font exactement
le contraire. Occupés a glorifier au mieux I'absolu, I’éternel et
I'immuable, ils ne cessent de dénigrer, de dénoncer et de déplo-
rer lavie mondaine et séculiere; ils la tiennent pour une vie par
nature basse, ou triviale, celle d’'une créature d’apres la Chute.
Avant que la connaissance scientifique ne se développe sousles
formes pratiquées désormais, il était naturel (a tous les sens du
terme) a ’homme de recourir a ce qu’il considérait comme fixe
et constant, car rien d’autre ne pouvait lui inspirer confiance.
Mais aujourd’hui, étant donné qu’il a été massivement démontré
par les sciences que la démonstration des connaissances et les
choses connues prouvées dépendent uniquement d’objets spa-
tio-temporels, il n’y a réellement plus aucun besoin de recher-
cher le trésor et 1a route de la sagesse dans le royaume surnatu-
rel des absolus éternels et immuables. (Dewey, 1949-1951/2012:
427-428)

Apresladisposition de « What I Believe » dans une telle série, sin-
gulierement plus dense que ce qui est généralement dit, on peut
maintenant revenir briévement sur le contenu de cet article de 1930,
qui entre en résonnance avec de nombreux textes qui lui sont a la
fois antérieurs et postérieurs. Parmi les textes avec lesquels « What
I Believe » consonne tout spécialement, outre A Common Faith, on
peutrelever «Religion and Our Schools » (1908/2015), « Authority and
Social Change» (1936c¢), « Creative Democracy — The Task Before Us »
(1939¢/2006), ou encore « Anti-Naturalism in Extremis» (1943/2015)
et «Challenge to Liberal Thought » (1944c), mais aussi la nouvelle



introduction a la réédition de Experience and Nature, tout juste
mentionnée.

Si « What I Believe » n’est pas sans faire écho a A Common Faith,
c’est que l'article de 1930 prépare le livre de 1934 — dans « What I
Believe» la distinction que Dewey opere entre deux conceptions de
lafoicorrespond aladistinction qu’il fera dans A Common Faith entre
«lareligion» comme substantifetle «religieux» comme adjectif. Dans
I'un et l'autre, il s’agit pareillement de promouvoir une foi qui se dis-
tingue en tout point de la foi des religions historiques (abrahamiques)
etn’en conserve aucun des éléments surnaturels. L'article s‘ouvre pré-
cisément sur cet écart et Dewey y indique en quoi la conception tra-
ditionnelle de la foi fait obstacle a ce qu’il entend promouvoir et qu’il
décrit comme une foi dans «le pouvoir de 'expérience ».

Pourlui, il ne s’agit donc pas seulement de distinguer deux concep-
tions de la foi et de signaler «la profonde altération» qui a eu lieu
a l'occasion du «passage » de la premiere a la seconde conception.
Dewey s’attache aussi a établir d’'emblée en quoi la foi traditionnelle
empéche I'application pleine et entiere d’'une «philosophie» qui ne
s’en remettrait qu'aux seuls matériaux et possibilités de I’expérience
pourrégulerlavieetl’association humaine. Autrement dit, ces types
de foi ne sont pas seulement différents, ils sont bien antagoniques,
puisquelaconception traditionnelle de la foi entrave le déploiement
de la nouvelle conception de la foi, comme «tendance a ’action®».
En effet, a ses yeux, «I’'adhésion a un quelconque corps de doctrines
et de dogmes fondé sur une autorité spéciale signifie une méfiance
dans le pouvoir de I'expérience d’engendrer, du coeur de son propre
mouvement continu, les principes nécessaires de la croyance et de
I’action». Des lors, la foi traditionnelle n’est pas seulement obsolete.
En vérité, elle fait obstacle a la nouvelle foi, qui tient que «1’expérience
elle-méme estlaseule et unique autorité ultime » (Dewey, 1930a/2018),
la seule qui réclame notre allégeance.

339



340

Si «cette foi recele en elle tous les éléments d’une philosophie»
(ibid.), pour laquelle les « possibilités » de I’expérience «fournissent
«toutes les fins et tous les idéaux qui doivent régir la conduite »,
Dewey ne cache pas qu'une telle philosophie s’affronte a de séveres
contre-courants et doit surmonter une tres lourde «tendance» : la
négation, aussi bien religieuse que philosophique, de la «capacité»
qu’'ont «I'expérience» et «la vie» de parvenir a «s’autoréguler» et a
«se donner leurs moyens propres de direction et d’aspiration ».

Tout comme il le fera dans «Anti-Naturalism in Extremis»
(1943/2015) et dans plusieurs autres articles postérieurs, Dewey n’hé-
site pas a inscrire les religions traditionnelles et les philosophies
«transcendantales» dans cette méme «tendance globale», ol «1’ex-
périence a été systématiquement dénigrée par opposition a autre
chose qui était tenue pour plus fondamentale et supérieure en valeur »
(Dewey, 1930/2018). Et c’est a cette « tendance globale » qui trame tout
aussi bien les religions traditionnelles que les philosophies «trans-
cendantales» que Dewey oppose sa philosophie naturaliste, qui est
une foi en la seule expérience. Et si les religions traditionnelles et
les philosophies classiques levent son antipathie, c’est que les unes
et les autres ont empéché «I’humanité » d’enquéter «sur ce qui arri-
verait si 'on explorait et exploitait sérieusement les possibilités de
I’'expérience» (ibid.). Aux yeux de Dewey, les religions font obstacle a
cette enquéte sur «la capacité de I’expérience a fournir des principes
organisateurs et des fins directrices», car elles «ont été saturées par
le surnaturel - et le surnaturel signifie précisément ce qui se trouve
au-dela de I'expérience » (ibid.).

Néanmoins, Dewey estime que le temps est venu pour cette nou-
velle philosophie de I’expérience, élaborée bien antérieurement a
«What I Believe ». Quand il se demande ce qui a pu pousser les étres
humains a s’en remettre a ce qui se situe «au-dela de I’expérience »,
c’esta La quétede certitude (1929/2014) que « What I Believe » fait for-
tement écho. En effet, dans I'article de 1930, aprées s’étre demandé ce
qui a pu amener les humains a s’évertuer a chercher un «recours»



auprées d’'un quelconque absolu qui serait étranger a «’'expérience »,
Dewey estime qu’il est maintenant possible de s’en passer, «1’expé-
rience » recelant aujourd’huiles «arts par lesquels sa course propre »
peut étre «dirigée » (1930a/2018). Si la «situation a changé» et que
les humains n’ont plus a se méfier de la «capacité» de I'expérience
«alesguider avec autorité », c’est qu'une «révolution » a eu lieu, ils se
sont approprié les « méthodes scientifiques de découverte et de mise
al’épreuve» (ibid.). Ce faisant, « ’expérience » bénéficie maintenant
de «l’aptitude a créer des techniques et des technologies », ce qui lui
donne «un sens radicalement nouveau » et lui ouvre des «potentia-
lités» qui étaient «indisponibles» auparavant (ibid.). Comme dans
d’autres textes, plus encore que les réalisations techniques concrétes
dont ces «méthodes scientifiques» ont accouché, c’est surtout sur la
«méthode » elle-méme que Dewey estime qu’il faut s’attarder, carelle
estl’auteur d’une «révolution dansle contenu méme des croyances »
(ibid.). Ainsi, non contente d’étre «le seul authentique mode de révé-
lation », elle porte en son sein un «état d’esprit» spécifique. Tout en
dénotant «une nouvelle idée de la nature et de I'expérience », elle va
avec «un changement radical dans notre attitude intellectuelle et
dans la morale qui I'accompagne ». Par-13, elle leve du méme coup
une nouvelle conception de la foi et réclame une autre forme d’allé-
geance, qui n’a que faire des dogmes et des textes «sacrés».

Sur ce point etjusque dans son lexique, « What I Believe » résonne
avec un texte qui lui est trés antérieur: a savoir « Christianity and
Democracy», prononcé en mars 1892 lors d’'une réunion de la Student
Christian Association de I'Université du Michigan. Dés « Christianity
and Democracy», Dewey délogeait en effet la «révélation » de tout
bouclage sur un canon fixe et immuable, utilisant plutdt le mot pour
célébrerles découvertes séculieres de toutes valeursoud’idées d’im-
portance au sein méme des processus de la vie: «La révélation doit
se poursuivre aussi longtemps que la vie a de nouvelles significa-
tions a déployer et de nouvelles actions a proposer.» «La révélation
signifie une découverte effective, la réelle identification ou vérifica-
tion par ’homme de la vérité de sa vie et de la réalité de I’'Univers. »

341



342

«Larévélation n’est et ne peut étre que dans I'intelligence. » (Dewey,
1893). Pour I’époque, alors qu’il se disait encore chrétien et était
membre d’une Eglise, Dewey n’y manquait pas d’«audace » : ouver-
tement «dédaigneux delareligion institutionnelle», il s’y appliquait
en effet a «relocaliser la révélation continue de Dieu dans la science
et la démocratie» (Eldridge, 1998: 135). Effectivement, le texte était
audacieux, le jeune Dewey n’y écrivait pas seulement que «la révé-
lation a eu lieu dans ce que nous appelons la science » ; il y affirmait
également que «ladémocratie estlibération de la vérité », par quoi «la
démocratie» devient «le moyen par lequel la révélation de la vérité
se poursuit» (Dewey, 1893).

Si « What I Believe» y fait puissamment écho, c’est que le texte
de 1930 invite les Eglises progressistes a renouer avec le «christia-
nisme primitif» qui était déja mis en valeur dans « Christianity and
Democracy » : un christianisme sans dogme ni canon, sans miracle
nirévélation «spéciale ». Toutefois, une importante différence inter-
vient, car « What I Believe » récuse toute entité surnaturelle et toutes
croyances supra-empiriques. En vérité, tres peu de temps apres la
présentation de « Christianity and Democracy », peut-étre moins d’'un
an, Dewey se débarrassait de sa théologie libérale, et, par la méme
occasion, se défaisait du Dieu du théisme (mais aussi, des entités
du déisme et du panthéisme), dans quelque version que ce soit™. En
un sens, on pourrait dire que dans « What I Believe », I’empreinte
de «Christianity and Democracy » est mitigée et nuancée par 'em-
preinte de «Religion and Our Schools» (1908/2015). Car tout comme
«Religion and Our Schools» subordonnait fermement les Eglises &
I’Etat, « What I Believe » subordonne trés clairement les Eglises pro-
gressistes a I'idéal démocratique, et pas seulement a I'idéal démo-
cratique, mais aussi au naturalisme et ala méthode de I'enquéte, «le
seul moyen fiable pour divulguer les réalités de I'existence» : « Qu’en
est-il de la religion? La renonciation a I’extra-empirique contraint-
elle aussi a un abandon de toute religion ? Elle exige certainement



qu’on renonce au surnaturalisme, au dogme fixe et a I'institution-
nalisme rigide auxquels le christianisme a été historiquement asso-
cié.» (Dewey, 1930a/2018).

Ainsi, il ne faut pas se méprendre sur ce qu'implique la «recons-
truction» que Dewey demande aux Eglises progressistes d’accom-
plir. Il faut bien comprendre & quoi il conditionne «I’avenir de la
religion », chose qui ne saute pas nécessairement aux yeux lorsqu’il
écrit que cet «avenir » serait lié «a la possibilité de développer une
foi envers les possibilités de 'expérience humaine et des relations
humaines». Selon « WhatIBelieve », les « possibilités » réelles de «I’'ex-
périence humaine et des relations humaines» ne surgiront pleine-
ment qu'une foisle surnaturalisme remisé dans les poubelles de I’his-
toire. La «reconstruction » que Dewey attend des Eglises progressistes,
du clergé et des fideles n’est pas anodine, car il s’agit de les amener
ase débarrasser de ce qui s’intercale indiiment entre les humains et
entre eux et le monde, qui est un: il n’y a ni arriere-monde, ni outre-
monde, pas d’au-dela et donc aucun besoin de médiateurs et de pou-
voirs «spéciaux» pour rejoindre un autre plan d’existence ou s’assu-
rer d’'une immortalité dans quelque illusoire paradis™. Le seuil que
Dewey leur demande de franchir est donc aussi imposant qu’escarpé,
et John Shook n’hésite d’ailleurs pas a utiliser le lexique de I’abjura-
tion pour le qualifier (I'italique est de mon fait):

Les Eglises progressistes doivent donc abjurerle surnaturalisme,
car la notion d’un souverain divin, qui distingue mystérieuse-
ment entre ceux qui sont sauvés et ceux qui ne le sont pas, nie
en pratique I’égalité morale universelle. Afin d’étre compatibles
avec la démocratie libérale, les Eglises progressistes doivent
plutdt adopter laseule alternative, le naturalisme. (Shook, 2014 :
155-156)

Et contrairement a ce que bien des lecteurs et commentateurs
croient, signalonsici que Dewey n’anullement amoindriles exigences
de son naturalisme dans A Common Faith. Quatre ans aprés « What I

343



344

Believe», méme si 'intention déclarée sera de rechercher «une voie
philosophique pour réconcilier la morale, la religion et la politique »
(ibid. :157), Dewey ne reculera pas et restera ferme sur ses positions,
«exigeant que Dieu soit abandonné avant et pour que la démocra-
tie puisse commencer» (ibid.), comme le commente Shook®. Dewey
réaffirmera d’ailleurs cette méme posture dans « Creative Democracy
— The Task Before Us», ol il condense I’expression de sa «foi démo-
cratique ». En effet, Dewey y asserte que I’envers de la démocratie (et
donc ce quilui estantagonique) est constitué par toutes les « formes de
foi» qui se soumettent a «quelque “autorité” censée exister en dehors
des processus de I’expérience » — ce qui est ni plus ni moins que I'un
des traits les plus saillants des religions «révélées» :

La démocratie est la croyance en la capacité de I'expérience
humaine de générer les buts et méthodes qui permettront al’ex-
périence ultérieure d’étre riche et ordonnée. Toutes les autres
formes de foi morale et sociale [et religieuse, bien entendu]
reposent sur I'idée que I'expérience doit, & un moment quel-
conque, étre soumise a une forme de contrdle extérieur, a
quelque «autorité» censée exister en dehors des processus de
I’expérience. (Dewey, 1939¢/2006: 255)

Comme les lecteurs vont pouvoir s’en rendre compte, nouée au
naturalisme et a «I'attitude del’enquéte », cette méme exigence démo-
cratique est déjaal’ceuvre dans « What I Believe », un texte qui s’avere
donc spécialement pertinent dans le contexte actuel — marqué par
un inquiétant regain en vigueur et en violence absolutiste des fon-
damentalismes religieux, dans toutes les confessions.



NOTES

1 Cette traduction de « What I

Believe » (1930a) de John Dewey

par Joan Stavo-Debauge s’inscrit
dans un travail de traduction d’'une
vingtaine de textes de John Dewey
consacreés aux religions: I'ensemble
des traductions de ces textes

feront I'objet d’un recueil, dont la
publication est prévue pour 2019.
Pour cette traduction et introduction,
j’ai bénéficié des ressources du projet
FNS:100017_165652, « Embarras de la
parole religieuse ».

2 [philosophicalenquiries.com/
numero5sommaire.html]. Le
numeéro 6 est aussi dédié a Dewey:
[philosophicalenquiries.com/
numero6sommaire.html].

3 «[...]Le communisme est lui-méme
devenu une religion qui ne peut
tolérer aucune rivale [...]. Quand je
référe [refer] au caractere religieux
du communisme, je veux dire par

la qu’il commande a ses adhérents

la profondeur et I'intensité d’une
ferveur émotionnelle que I'on associe
habituellement a une religion qui est
a son apogée [at its height]. De plus,
intellectuellement, le communisme
prétend [it claims] couvrir toute
I’étendue de la vie. Dans la pensée
comme dans la vie, il n’y a rien qui ne
soit affecté par ses revendications;
on pourrait presque dire que le
communisme possede un corps de
dogmes aussi fixes et inflexibles que
ceux de n’importe quelle Eglise, &
quelque époque que ce soit.» (Ibid.).

4 Voir A Humanist Manifesto,

New Humanist, mai-juin, 1993.
Dewey pouvait collaborer avec des
hommes d’Eglises théologiquement
modernistes, et il nourrissait des
amitiés et poursuivait des combats
politiques communs avec des
croyants libéraux, en atteste, dans
ces mémes années, I’appel suivant:
«Church Leaders Ask Church Act on
Unemployment» (1931), dont il était
I'un des signataires.

5 Ainsi, dans «Religions and

the “Religious” », il répond a un
contradicteur qu’«un tiers de mon
petit ouvrage est expressément
consacré aux implications sociales de
ce que je voudrais mettre a la place
des religions» (1935a: 293).

6 Co-signé avec Boyd H. Bode et
William H. Fitzpatrick.

7 Lacontribution de Dewey consistait
en une republication de « Anti-
Naturalism in Extremis », initialement
paru dans Partisan Review.

8 Numéro coordonné par Yann
Schmitt et Romain Mollard, dans
lequel plusieurs articles seront
consacrés a Dewey, notamment Quéré
(2018) et Stavo-Debauge (2018).

9 Lexpression «non-réductionniste »
n’étant, semble-t-il, pas encore en
usage, ils emploient le qualificatif
«non-réductif» (i.e. non reductive).

345



346

10 Indiquonsici que le « penseur
américain» a qui Dewey fait

crédit d’avoir défini cette nouvelle
conception est William James. Il n’est
pas sans ironie que Dewey se réfere

a James, car, sur la question de la
religion et de la foi, 1a philosophie

de Dewey se distingue sensiblement
de celle de James. Cette différence
apparait pleinement dans A Common
Faith, ou Dewey se refuse a tenir

les témoignages « mystiques » et

les «expériences religieuses » pour
des sources de connaissances ou

des modes d’acces a des entités
transcendantes, « position » a laquelle
son idée «de phase religieuse de
I’'expérience» est «diamétralement
opposée». Ce qu’il entend par
«religieux» est en effet «’exact
opposé d’un type d’expérience
susceptible d’exister par elle-méme »
et dont de «nombreux esprits
religieux» se prévalent « pour prouver
lexistence de l'objet de la religion,

et tout particulierement de I'objet
supréme: Dieu» (ibid. : 93-95). Sur les
différences entre James et Dewey sur
cette question, voir Madelrieux (2012),
Quéré (2018) ou Stavo-Debauge (2018).

11 Dans son imposant livre Steven
Rockefeller (1991) offre une trés
belle chronique de I’évolution du
rapport de Dewey au protestantisme
libéral. Dans un article postérieur,
et sous une forme plus concise, le
méme Rockefeller décrit fort bien
I’état de la réflexion de Dewey dés le
milieu des années 1890: « Le Dieu
du théisme, le super-étre qui réside
hors du monde, n’est plus. Ce Dieu
est mort pour Dewey, et il embrasse

la sécularisation, la science et le
naturalisme, avec son hypothese
d’un monde unique. Dans ce monde
dépourvu du Dieu monarchique

du théisme classique, le sens et la
valeur surgissent au milieu de la vie
quotidienne séculiére des gens. »
(Rockefeller, 1993: 275).

12 Voir «Intimations of Mortality»
(1935b).

13 Shook fait néanmoins bien des
contorsions avant de conclure sur
cette définitive inadéquation entre
les religions «révélées » et I'idéal
démocratique de Dewey, voir Stavo-
Debauge (2018).






CE QUE
JE CROIS

JOHN DEWEY



Dans ce texte initialement paru en 1930, John Dewey
présente sa propre conception de la foi. S’il laisse
entendre qu’il s’inspire de William James, sans le citer
nommeément, la conception deweyenne de la foi opere

une compléte rupture avec la foi religieuse traditionnelle.

En effet, dans « What I Believe », en allant plus loin que
James dans le geste de sécularisation, Dewey articule
et promeut une foi en la seule et unique autorité de
I’expérience. Il prend ainsi en compte et prolonge

les apports de 'expérimentalisme scientifique et de
I'idéal de la démocratie — beaucoup plus qu'un régime
politique, une forme de vie. De part en part naturalisée,
la foi deweyenne s’oppose donc au surnaturalisme

des religions historiques. Elle se développe en suivant
une ligne et en tracant un sillon qui ne reconnait
d’autre autorité que celle de I’expérience. Abjurant tout
surnaturalisme, et récusant I'idée qu’il y aurait quelque
chose comme un Bien unique, supérieur et englobant,
Dewey, sur le fondement de la seule expérience et avec
une attention a la richesse de chaque situation, propose
un développement démocratique et scientifique des
capacités de réalisation individuelle et d’'organisation
collective des étres humains en société.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; RELIGION;; FOI; DEMOCRATIE; METHODE
SCIENTIFIQUE; SURNATURALISME; NATURALISME.

349



350

adis, on croyait presque universellement qu’avoir la foi revenait

a accepter un corps déterminé de propositions intellectuelles,

cette acceptation étant fondée sur une autorité — de préférence
celle d’'une révélation venue d’en haut'. Cela signifiait adhérer a un
crédo consistant en un ensemble d’articles de foi. On récite de tels
crédos quotidiennement dans nos églises. Récemment, une autre
conception de la foi s’est développée. Elle est évoquée ainsi par un
penseur américain: «La foi est une tendance a I’action. » Selon une
telle conception, la foi est lamatrice des croyances exprimées et I’'ins-
piratrice des entreprises humaines. Le passage d'une conception dela
foi al’autre est révélateur d’'un profond changement. L'adhésion aun
quelconque corps de doctrines et de dogmes fondé sur une autorité
spéciale dénote une méfiance envers le pouvoir de 'expérience d’en-
gendrer, dans son propre mouvement continu, les principes requis
pourlacroyance et I'action. La foi, dans son sens le plus récent, signi-
fie que 'expérience elle-méme est la seule et unique autorité ultime.

Une telle foi recéle en elle tous les éléments d’une philosophie.
En effet, elle implique que le cours et le matériau de I’expérience
donnent a la vie son support et son s€jour; et que les possibilités de
I’'expérience fournissent toutes les fins et tous les idéaux qui doivent
régir la conduite. Quand on explicite ces implications, une philoso-
phiebien définie émerge. Ici, je n’ai pasl’intention de développer une
telle philosophie, fondée sur I’expérience comme autorité ultime en
matiére de connaissance et de conduite. Maisje voudrais plut6t indi-
quer, dans I’état actuel de la civilisation, ce qu’elle signifie et com-
ment elle est amenée a réagir a ce que I’on pense et a ce que ’on fait.
Car, pour I'instant, ce genre de foi n’est ni clairement articulé, ni lar-
gement partagé. Si c’était le cas, elle ne serait alors plus tant une phi-
losophie qu’un élément du sens commun.

En fait, cette philosophie va a I’encontre de la tendance globale
des traditions dans lesquelles ’humanité a été éduquée. Dans I’en-
semble, on a nié a I’expérience et a la vie la capacité de s’autoréguler
et de se donner leurs moyens propres de direction et d’aspiration. Si

PRAGMATA, 2018-1: 348-369



I'on exceptetelle ou telle protestation occasionnelle, les philosophies
historiques ont été «transcendantales». Et ce trait des philosophies
refléte le fait que les codes moraux et les croyances religieuses qui ont
prédominé en appelaient au soutien de quelque chose qui se trouve
situé au-dessus et au-dela de 'expérience. L'expérience a été systé-
matiquement dénigrée, par opposition a autre chose qui était tenue
pour plus fondamentale et supérieure en valeur.

Lavietelle quelle est effectivement vécue a été traitée comme une
préparation a quelque chose qui lui serait extérieur et ultérieur. On
I’a pensée sans loi, dépourvue de signification et de valeur, sauflors-
qu’elle était appréhendée comme le témoignage d’'une réalité au-dela
d’elle-méme. Les croyances qui ont prévalu ont été fondées surla pré-
tendue nécessité d’échapper alaconfusion et auxincertitudesdel’ex-
périence. On a cru que la vie était vile et sans espoir, a moins de pou-
voir montrer qu’elle portait en elle 1a promesse assurée d’accéder a
une plus haute réalité. Ces philosophies de la fuite ont aussi été des
philosophies dela compensation pour les maux et les souffrances du
monde de I’expérience.

L’humanité a rarement enquété sur ce qui arriverait sil’'on explo-
rait et exploitait sérieusement les possibilités de I'expérience. Iy a
eu quantité d’explorations systématiques par les sciences et quantité
d’exploitations frénétiques en politique, en affaires et dans le diver-
tissement. Mais cette attention a été, pour ainsi dire, fortuite et elle
contrevenait a un scheme de croyance qui I’emportait ouvertement.
Elle n’a pas été le produit d’une croyance enla capacité del’expérience
afournir des principes organisateurs et des fins directrices. Les reli-
gions ont été saturées par le surnaturel — et le surnaturel signifie pré-
cisément ce qui se trouve au-dela de 'expérience. Les codes moraux
ont été alliés a ce surnaturalisme religieux et y ont cherché leur fon-
dement et leur sanction. Le contraste avec de telles idées, profondé-
ment enracinées dans toute la culture occidentale, donne a la philo-
sophie de la foi en I'expérience un sens précis et profond.

351



352

Pourquoi les humains ont-ils eu recours dans le passé a des philoso-
phies qui se souciaient de ce qui se tient en dehors et au-dela de I'ex-
périence? Et pourquoi devrions-nous maintenant penser qu’il est pos-
sible de se passer d’un tel recours? Laréponse a la premiere question
est sans aucun doute que I'expérience qu’avaient ces humains, aussi
bien que celle qu’ils pouvaient raisonnablement anticiper, ne mani-
festait aucun signe de sa capacité a fournir les moyens de sa propre
régulation. Elle offrait des promesses qu’elle refusait de satisfaire ; elle
éveillait des désirs comme pour mieux les frustrer; elle faisait naitre
des espoirs et les dynamitait; elle suscitait des idéaux mais s’avérait
indifférente et hostile a leur réalisation. Incapables de faire face aux
troubles et aux maux de I'expérience, les humains se méfiaient natu-
rellement de sa capacité a les guider avec autorité. Comme l’expé-
rience ne contenait pasles arts par lesquels sa course propre pouvait
étre dirigée, les philosophies et les religions de la fuite et de la com-
pensation consolatrice s’ensuivaient naturellement.

Quelles sont les raisons de supposer que la situation a changé et
qu’il est maintenant possible de faire confiance aux possibilités de
I’expérience en tant que telle ? La réponse a cette question fournit le
contenu d’une philosophie de I'expérience. Il est des traits de 1’ex-
périence actuelle qui étaient inconnus et indisponibles quand les
croyances dominantes du passé se sont développées. L'expérience
s’estdésormais approprié les méthodes scientifiques de découverte et
de mise alI’épreuve; elle se caractérise par ’aptitude a créer des tech-
niquesetdestechnologies - c’est-a-dire des arts qui organisent et uti-
lisent toute sorte de conditions et d’énergies, physiques ou humaines.
Cesnouvelles possessions donnent a I’expérience et a ses potentiali-
tésunsensradicalement nouveau. C’est unlieu commun de dire que
depuisle dix-septiemessiecle, lascience arévolutionné nos croyances
sur la nature extérieure, et quelle commence a révolutionner nos
croyances sur ’humanité.



Quand nos esprits se penchent sur cet extraordinaire changement,
ilspensent vraisemblablement a la transformation quia eu lieu dans
des matiéres comme I’astronomie, la physique, la chimie, la biolo-
gie, la psychologie, 'anthropologie, et ainsi de suite. Mais si grands
qu’aient été ces changements, ils font pale figure en comparaison de
celui qui a eu lieu dans la méthode. Cette derniere a opéré une révo-
lution dansle contenu méme des croyances. Ces nouvelles méthodes
ont introduit un changement radical dans notre attitude intellec-
tuelle et dans la morale qui ’'accompagne. Pour les modernes (et ’'on
n’est pas moderne seulement parce que I'on vit en 1930), la méthode
que 'on nomme «scientifique» constitue le seul moyen fiable pour
divulguerlesréalités del’existence. Elle est le seul authentique mode
derévélation. Cette possession d’'une nouvelle méthode, al’'usage de
laquelle aucune limite ne peut étre fixée, dénote une nouvelleidée de
lanature et des possibilités de I'expérience. Elle importe avec elle un
nouvel état d’esprit [morale] de confiance, de controle et de sécurité.

Lechangement danslaconnaissance a sa contrepartie pratique et
manifeste dans ce que 'on nomme la Révolution industrielle, avec sa
création d’arts permettant de contrOler et exploiter les énergies de la
nature. Latechnologie inclut, bien siir, les arts de I'ingénierie, qui ont
produitle chemin de fer, le navire a vapeur, I'automobile, I’aéroplane,
le télégraphe, le téléphone, la radio et la presse a imprimer. Mais elle
comprend aussi de nouvelles procédures en médecine et en hygiene,
lafonction des assurances dans toutes leurs branches, et potentielle-
ment, si ce n’est dans les faits, des méthodes radicalement nouvelles
pour I’éducation et pour les autres modes de relations humaines. La
«technologie » renvoie a toutes les techniques intelligentes au moyen
desquelles les énergies de la nature et de ’homme sont contrdlées et
exploitées pour satisfaire les besoins humains. Elle ne peut se limiter
aquelques formes extérieures et relativement mécaniques. Face a ses
possibilités, la conception traditionnelle de 'expérience est obsoléte.

Avec plus ou moins de succes, différentes théories ont exprimé
telle ou telle phase des mouvements les plus récents. Mais elles n'ont

353



354

pas été intégrées aux habitudes courantes et aux perspectives majo-
ritaires des hommes et des femmes. De cela, il y a deux grands signes
et tests révélateurs. Dans les sciences et dans I'industrie, on accepte
généralement le fait d’'un changement constant. Mais les croyances
morales, religieuses et philosophiques sont fondées surl’idée de fixité.
DansI’histoire del’espéce humaine, on a redouté le changement. On
I’aconsidéré comme une source de décadence et de dégénérescence.
On s’y est opposé car on y voyait une cause de désordre, de chaos et
d’anarchie. L'une des principales raisons de I'appel a quelque chose
au-dela de I'expérience, c’est que I'expérience ne cesse de s’écouler
en un flux hors duquel les humains ont dii rechercher la stabilité et
la paix. Jusqu'au dix-septieme siecle, les sciences naturelles ont par-
tagé la croyance en la supériorité de 'immuable sur le mobile et ont
trouvé leur idéal dans la découverte du permanent et de I'invariant.
Les philosophies dominantes, qu’elles soient matérialistes ou spiri-
tualistes, acceptaient la méme idée au titre de leur fondement.

Dansleur attachement au fixe et a'immuable, la science et la phi-
losophie reflétaient la conviction universelle de 1a religion et de la
morale. Uimpermanence était synonyme d’insécurité; le permanent
était la seule source d’assurance et de soutien face aux vicissitudes
de I'existence. Le christianisme a offert une révélation fixe d’un Etre
et d’une vérité absolus et éternels; et cette révélation a été élaborée
enunsysteme dereégles et de fins déterminées pour ladirectiondela
vie. Cest ainsi que la « morale » [morals] a été concue comme un code
de lois, les mémes, en tout lieu et en tout temps. La vie bonne était
une vie vécue dans une stricte conformité a des principes donnés
une fois pour toutes.

Contrairement a I’ensemble de ces croyances, le fait marquant dans
toutes les branches de la science naturelle est qu’exister, c’est étre
pris dans un processus, dans une transformation. Cependant, alors
quel’idée du mouvement et du changements’est acclimatée dansles



sciences physiques, elle a en revanche eu peu d’influence sur I’esprit
populaire, que celui-ci considére lareligion, la morale, I'économie et
lapolitique. Dans ces domaines, on considéere encore que notre choix
sesitue entrelaconfusion, I’anarchie, d’une part, et quelque chose de
fixe et d’'immuable, d’autre part. On présume que le christianisme est
lareligion derniére, et Jésus’incarnation totale et éternelle du divin
et de ’humain. On suppose que notre systéme économique actuel,
au moins sur le papier, exprime quelque chose de définitif, quelque
chose qui perdure —avec, accessoirement, quelques améliorations de
détail. En dépit de fluctuations évidentes dansla situation de fait, on
suppose que les institutions du mariage et de la famille qui se sont
développées dans I’Europe médiévale sont le fin mot de I’histoire.

Ces exemples indiquent a quel point les idéaux de fixité per-
sistent dans un monde en mouvement. Une philosophie de I’expé-
rience acceptera a sa juste valeur le fait que les existences sociales
et morales sont, a I'instar des existences physiques, dans un état de
changement continu, flit-il obscur. Cette philosophie n’essaiera pas
dedissimulerlefait qu’il y ad’inévitables modifications et elle ne ten-
tera pas de fixer par des limites 'ampleur des transformations sus-
ceptibles de se produire. Aux efforts futiles pour parvenir a la sécu-
rité moyennant un ancrage dans quelque chose de fixe, elle substi-
tueral’effort pour déterminer le caractére des changements en cours
et leur donner, dans les affaires qui nous affectent le plus, une cer-
taine mesure d’orientation intelligente. Cette philosophie ne cultive
pas d’idées utopiques au sujet de I'imminence d’une telle direction
intelligente des changements sociaux. Mais elle a foi en la possibilité
de sa réalisation progressive, a mesure que les humains se rendent
comptedelapleine portée delarévolution quiadéja produit ses effets
dans les régions physiques et techniques.

Partoutouregnela pensée dela fixité regne également une pensée
delatotalité englobante. La philosophie populaire de la vie est emplie
du désir d’atteindre une telle unité englobante et certaines philoso-
phies formelles se sont dédiées a la satisfaction intellectuelle de ce

355



356

désir. Considérez la place occupée dans la pensée commune par la
quéte du sens de la vie et du dessein de I'univers. Les humains qui
recherchentunesignification unique et une finalité unique élaborent
une conception conforme aleurs traditions et aleurs désirs privés; ou
ils s’abandonnent au désespoir et concluent quaucun des épisodes
deleur vie n’a véritablement de sens et de valeur, faute d’étre réduc-
tible a aucune unité simple de ce type.

Cette alternative n’épuise cependant pas la question. Il n’y a pas
a décider entre une absence totale de signification et une seule et
uniquesignification, totalement englobante. Dans les situations aux-
quelles nous sommes confrontés, il y a beaucoup de significations et
de finalités — pour ainsi dire, une pour chaque situation. Chacune de
ces situations lance un défi spécifique a la pensée et a I'effort, et pré-
sente sa propre valeur potentielle.

Il estimpossible, je pense, de commencer a imaginer les change-
ments quiinterviendraient dansla vie — personnelle et collective - si
I'idée d’une pluralité de significations et de finalités interconnectées
remplacait celle d’'unesignification unique etd’une finalité unique. La
quéted’unseul et unique bien inclusifest vouée al’échec. Le genre de
bonheur dont nous sommes capables danslavie provientdelapleine
participation, avec I’ensemble de nos pouvoirs, a I'effort d’arracher
sa propre et pleine signification a chaque modification de la situa-
tion de I’expérience. La foi en la variété des possibilités d’une expé-
rience diversifiée s’accompagne de la joie procurée par une décou-
verte et une croissance constantes. Une telle joie est possible méme
dans la défaite et I’adversité, chaque fois que les expériences de vie
sont traitées comme occasion de révélations potentielles de signifi-
cations et de valeurs qui doivent étre utilisées comme des moyens
menant a une expérience future plus complete et plus significative.
La croyance en un unique but détourne la pensée et gaspille I’éner-
gie, quand celles-ci, en s’ordonnant a des fins atteignables, pourraient
aider a rendre le monde meilleur.



v

Jai énoncé un principe général, parce que la philosophie, selon moi,
est plus qu'une énumeération d’articles de foi relativement a telle ou
telle question. Mais le principe ne peut acquérir son caractere concret
qu’a travers son application a des problémes réels. Qu'en est-il de la
religion? Larenonciation al’extra-empirique contraint-elle aussiaun
abandon de toute religion ? Elle exige certainement que 'on renonce
ausurnaturalisme, au dogme fixe et al'institutionnalisme rigide aux-
quels le christianisme a été historiquement associé. Mais, selon ma
lecture de la nature et de I’histoire humaines, le contenu intellec-
tuel des religions a finalement toujours su s’adapter aux conditions
scientifiques et sociales apres qu’elles aient gagné en clarté. En un
sens, parrapportacesdernieres, lareligion a toujours été parasitaire.

Pour cetteraison, je ne pense pas que ceux quisont préoccupés par
l’avenir de 'attitude religieuse devraient s’inquiéter du conflit entre
la science et les doctrines traditionnelles — bien que je puisse com-
prendre la perplexité tant des fondamentalistes que des libéraux qui
ontidentifié lareligion a un ensemble particulier de croyances. La pré-
occupation concernant ’avenir de la religion devrait prendre, selon
moi, une direction différente. Il est difficile d’anticiper la maniere
dontlareligion, lorsqu’elle se seraaccommodée aux effets désintégra-
teurs des connaissances sur les dogmes de I'Eglise, pourra s’accom-
moder aux institutions sociales traditionnelles et garder sa vitalité.

Il me semble que le principal danger qui guette la religion tient au
fait qu’elle estdevenue trop respectable. Elle est essentiellement deve-
nue une sanction de ce qui existe socialement — une sorte de vernis
surlesinstitutions etles conventions. Les revendications du christia-
nisme primitif étaient dévastatrices. C’était une religion de renoncia-
tion au «monde » et de dénonciation du «monde » ; elle exigeait une
conversion du coeur qui impliquait un changement révolutionnaire
danslesrelations humaines. Puisque le monde occidental est main-
tenant censé étre christianisé, un monde d’institutions dépassées est

357



358

accepté et consacré. Une religion qui a commencé en revendiquant
un changement révolutionnaire et qui a fini par sanctionner les ins-
titutions établies, aussi bien économiques que politiques et interna-
tionales, devrait peut-étre amener ses adeptes sincéres a réfléchir
aux paroles de celui qu’ils adorent et tiennent pour son fondateur:
«Malheur a vous quand tous les hommes diront du bien de vous!»
et «Bénis soyez-vous si 'on vous insulte et si I’on vous persécute!»

Par-13, je ne veux pas dire que I’avenir de la religion est lié a un
retour a la vision apocalyptique d’'une rapide venue du Royaume
céleste. Je ne veux pas dire que je pense que le christianisme primi-
tif posséde en lui-méme ne serait-ce que les germes d’un remede tout
prét contre les maux actuels et d’une solution toute préte aux pro-
blémes contemporains. Je dirais plutot que I’avenir de 1a religion est
lié ala possibilité de développer une foi envers les possibilités de I’ex-
périence humaine et des relations humaines, en créant un sens vital
de la solidarité des intéréts humains et en inspirant des actions qui
fassent que ce sens devienne une réalité. Si nos institutions nomina-
lement religieuses apprennent a utiliser leurs symboles et leurs rites
pour exprimer et mettre en valeur une telle foi, elles peuvent devenir
d’utiles alliées d’une conception de la vie qui se trouve en harmonie
avec les connaissances et les besoins sociaux.

Etant donné que la civilisation occidentale est en grande partie
ce quelle est en raison des forces de I'industrie et du commerce, une
attitude véritablement religieuse se préoccupera de tout ce qui affecte
profondément le travail humain et les loisirs qui dépendent des condi-
tions et résultats de ce travail. Autrement dit, elle reconnaitra I'im-
portance des facteurs économiques dans nos vies, au lieu d’éluder
la question. Notre régime économique est le plus grand obstacle a
I'appréhension et a I’actualisation des possibilités de I'expérience. Il
n’est pas nécessaire d’accepterladoctrine deladétermination écono-
mique de I’histoire et des institutions pour prendre conscience que
les opportunités de s’engager dans une expérience enrichissante du
point de vue artistique et intellectuel, et gratifiante du point de vue



desrapportshumains, danslavie quotidienne, dépendent des condi-
tions économiques. Aussilongtemps que I'effort supréme de ceux qui
influencent la pensée et fixent les conditions de I’agir humain sera
commandé par le maintien du systeme actuel de I'économie moné-
tarisée et du profit privé, la foi dans les possibilités d’'une expérience
abondante et significative, alaquelle tous participeraient, restera sim-
plement d’ordre philosophique. Si c’est un examen de la religion qui
m’aconduitasoulever cette question, son importance vabien au-dela.
Elle affecte tous les registres et tous les aspects de la vie.

De nombreuses personnes ont acquis une conscience aigué des
maux économiques, dans la mesure ou ils pesent sur la vie des sala-
riés, qui constituent la grande masse de ’humanité. Il faut un peu
plusd’imagination pour voir commentl’expérience de ceux qui sont,
comme on dit, nantis et bien installés s’avere en vérité étroite et défor-
meée. Ils semblent jouir des avantages de la situation présente. Mais
ils souffrent aussi profondément de ses défauts. L'artiste et I’enqué-
teur scientifique sont poussés en dehors des principaux courantsdela
vie;ils deviennent des appendices a ses marges ou contribuent a ses
injustices. Touslesintéréts esthétiques et intellectuels en patissenten
conséquence. L'ostentation et le luxe inutiles, la futile tentative d’at-
teindre le bonheur par la possession de choses, 1a position sociale et
le pouvoir économique sur autrui, sont autant de manifestations du
rétrécissement de I’expérience de ceux qui profitent, en apparence,
del’ordre actuel. La peur mutuelle, la suspicion, et lajalousie en sont
aussiles produits. Toutes ces choses détournent et appauvrissent ’'ex-
périence humaine, plus qu'on ne peut le mesurer.

11 fut peut-étre un temps ou il fallait endurer de telles choses car
I’humanité ne disposait ni des connaissances ni des arts lui permet-
tant de parvenir a une vie d’abondance, partagée par tous. Comme
il devient de plus en plus évident que la science et la technologie
nous offrent les ressources pour prendre effectivement en charge les
rouages des forces économiques, la philosophie des possibilités de
I’expérience prend un sens concret.

359



360

\'J

Notre systéme international (puisque, malgré tous ses désordres,
c’est un systéeme) fournit un autre exemple, en bref, de la limitation
de I'expérience engendrée par I’exclusivisme et I'isolement. Dans le
domaine desarts et sessciences techniques, il existe déja des contacts
et des échanges auxquels on n’osait pas méme réver, il y a encore un
siécle. A 'exception de nos exécrables barrieres douaniéres, la chose
est également vraie du c6té du commerce des marchandises phy-
siques. Mais, dans le méme temps, les préjugés de race et de couleur
n‘ont jamais eu autant qu'aujourd’hui I'opportunité d’empoisonner
les esprits, tandis que le nationalisme est élevé au rang d’'une religion
que l'on appelle patriotisme. Les peuples et les nations se trouvent
dans un état d’antagonisme latent, quand ils ne sont pas engageés
dans des conflits ouverts. Cette situation rétrécit et appauvrit I’expé-
rience de chaque individu d’innombrables manieres. On en trouve
un symbole dans le fait maintes fois cité que 80 % de nos dépenses
nationales sontemployées a payer les conséquences des guerres pas-
sées et a préparer les guerres futures. Pour I'individu, les conditions
d’une expérience valable du pointde vue delavie sont a ce pointliées
a des relations sociales, collectives et complexes, que I'ancien indi-
vidualisme a perdu son sens. Les individus seront toujours le centre
et 'achévement de I’expérience, mais ce dont un individu est réelle-
ment capable dans son expérience vécue dépend de la nature et du
mouvement de la vie associée. Telle est lalecon que nous enseignent
notre systéme économique et notre systeme international.

La morale n’est pas un theme en soi parce que ce n’est ni un épi-
sode niun départementindépendant. Elle met en évidence toutes les
forces convergentes de la vie. Les codes qui instauraient des objec-
tifs et des regles fixes et immuables se sont nécessairement assou-
plis face a une science et une société en évolution. Ce n'est que d’une
exploration des réalités de I’association humaine qu’un état d’esprit
[morale] nouveau et effectif peut émerger. La psychologie et les dis-
ciplines des sciences sociales commencent a fournir les instruments



de cette enquéte. En aucun domaine le mépris de I’expérience n’a eu
des conséquences plus désastreuses, car en aucun autre domaine il
n’yaeuuntel gaspillage. Lexpérience du passé aen grande partie été
mise au rebut. Il n’y a pas eu de processus délibéré, cumulatif, ni de
transmission systématique de ce qui était appris dans les contacts et
relations des individus les uns avec les autres. On a pensé qu’il était
suffisant de transmettre des regles fixes et des fins fixes. Le progres
moral contr6lé ne peut commencer que la ot il y a tamisage et com-
munication des résultats de toutes les expériences pertinentes d’as-
sociation humaine, comme cela existe, de toute évidence, dans les
expériences de la science avec le monde naturel.

Dans le discours commun, les bonnes moeurs [morals] renvoient
généralement a des questions de relations entre les sexes. Dans une
période aigué de transition, les phénomenes d’aujourd’hui four-
nissent une matiere trop pauvre pour nourrir prédiction et prospec-
tive. Maisil est clair que les codes qui continuent théoriquement a pré-
valoir sont le résultat de conditions étroites et unilatérales. Les idées
présentes sur I'amour, le mariage et la famille sont presque exclusi-
vement des constructions masculines. Comme toutes les idéalisa-
tions d’intéréts humains qui expriment une expérience dont la domi-
nante est unilatérale, elles sont romantiques en théorie et prosaiques
en pratique. Ce qui d’'un coté est une idéalisation sentimentale a son
avers dans un systeme juridique pris au pied de la lettre. Les réali-
tés des relations entre les hommes, les femmes et les enfants ont été
submergées sous cette fusion de sentimentalisme et de 1égalisme.
La liberté croissante des femmes ne peut avoir d’autre résultat que
la production de moeurs plus réalistes et plus humaines. Ces mceurs
seront caractérisées par une nouvelle liberté, mais aussi une nou-
velle intensité. Car elles seront confortées par les réalités delavieen
commun, telles qu’elles se révelent a une enquéte minutieuse et sys-
tématique, et non par une combinaison entre un systeme légal a bout
de souffle, un conformisme et un sentimentalisme.

361



362

Vi

La principale caractéristique intellectuelle de I’époque actuelle est
qu’elle désespére de toute philosophie constructive —non seulement
dans sa signification technique, mais aussi au sens d’une perspec-
tive et attitude intégrées. Les développements du siecle dernier sont
allés suffisamment loin pour que nous soyons conscients du choc et
du renversement des plus anciennes croyances. Mais la formation
d’unevision nouvelle et cohérente delanature et de ’homme, fondée
surdesfaits qui concordent aveclascience et les conditions sociales,
n’est pas encore advenue. Ce que 'on appelait I’ére victorienne sem-
blait disposer d’une telle philosophie. C’était une philosophie d’es-
poir, de progres, de tout ce que 'on nomme libéralisme. Le sentiment
croissant des problémes sociaux non résolus, accentué parlaguerre, a
ébranlé cette foi. Il estimpossible d’en recouvrer la tonalité affective.

Le résultat est une désillusion a I’endroit de toute idée approfon-
die et positive. On imagine qu’avoir des idéaux constructifs revient
aavouer que 'on vit dans un univers de fantaisie. Nous avons perdu
confiance en la raison parce que I'on a appris que ’homme est avant
tout une créature d’habitudes et d’émotions. L’'idée que I’habitude
et 'impulsion pourraient elles-mémes étre rendues intelligentes a
une grande échelle sociale, cette idée est ressentie comme une autre
illusion. Parce que les espoirs et les attentes du passé ont été discreé-
dités, il y a un cynisme eu égard a tous les plans et a toutes les poli-
tiques d’envergure. Ce qui est ici négligé, c’est que la connaissance
méme qui nous permet de détecter le caractére illusoire des espoirs
et aspirations du passé — une connaissance dont ne disposaient pas
ceux qui les entretenaient — peut nous permettre de former des buts
et des attentes mieux fondés.

En fait, le contraste avec I'optimisme de I'’époque victorienne est
significatif de la nécessité et de la possibilité d’un type de philoso-
phieradicalement différent. Car cette époque ne mettait pas en doute
la validité fondamentale des idées antérieures. Elle a reconnu que



la nouvelle science exigeait une certaine purification des croyances
traditionnelles - comme, par exemple, I’élimination du surnaturel.
Mais, dans I’ensemble, la pensée victorienne envisageait les nou-
velles conditions comme si elles mettaient entre nos mains des ins-
truments efficaces pour réaliser de vieux idéaux. Le choc et I'incer-
titude si caractéristiques de notre temps sont ceux de la découverte
queles anciensidéaux eux-mémes sont minés. Aulieu que lascience
etlatechnologie nous donnent de meilleurs moyens pour les amener
a se réaliser, elles ébranlent notre confiance dans I’ensemble des
croyances et des finalités.

Un tel phénomeéne n’est cependant que transitoire. L'impact des
nouvelles forces est pour I'instant négatif. La foi en I'auteur divin et
l'autorité divine auxquelslacivilisation occidentale se confiait, en les
idées héritées de 'ame et de sa destinée, la foi en une révélation fixe,
endesinstitutions complétement stables, en un progres automatique,
tout celaa été rendu impossible pour un esprit cultivé du monde occi-
dental. Il est psychologiquement naturel que le résultat soit un effon-
drement de la foi en toutes les idées organisatrices et directrices les
plus fondamentales. Le scepticisme devient ainsila marque et méme
la pose de I’esprit éduqué. Ce scepticisme est d’autant plus influent
quiiln’est plus dirigé contre tel ou tel article des anciennes croyances,
mais devient plutdt un préjugé contre tout type d’idées ambitieuses,
et un refus opposé€ a I'’engagement systématique de telles idées dans
la direction intelligente des événements.

C’est dans un tel contexte qu'une philosophie de I’expérience
englobante et minutieuse, formulée alalumiere des sciences et tech-
niques, prend sonimportance. Pour cette philosophie, I'effondrement
des vieilles idées est une chance. La possibilité de produire le genre
d’expérience dans laquelle la science et les arts operent a I'unisson
pour peser sur I'industrie, la politique, la religion, la vie privée et les
relations humaines en général est en soi quelque chose de nouveau.
Nous n’y sommes pasaccoutumeés, méme atitre d’idée. Mais avoir foi
encelan’est niunréve nila preuve d’'une défaillance. Il s’agit d'une foi.

363



364

Laréalisation de cette foi, afin que nous puissions ceuvrer davantage
envuedeschosesaccomplies, estdans’avenir. Mais laconceptionde
cette foi comme possibilité, quand elle est élaborée en un corps cohé-
rent d’idées, critique et constructif, forme une philosophie, une atti-
tude qui organise perspective, interprétation et reconstruction. Une
foi philosophique, en tant que tendance al’action, ne peut étre éprou-
vée et testée que dans l'action. Au jour d’aujourd’hui, je ne connais
aucune alternative viable a cette foi philosophique.



BIBLIOGRAPHIE

DEWEY John (1893), « Christianity and Democracy », in The Early Works, Vol. 4 :
1893-1894, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1908/2015), «La religion et nos écoles », Philosophical Enquiries, 5.

DEWEY John (1910), « Some Thoughts Concerning Religion», in The Later
Works, Vol. 17: 1885-1953, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1915/2016), L’influence de Darwin sur la philosophie, Paris,
Gallimard.

DEWEY John (1922/2015), «La frontiére intellectuelle américaine», in J.Stavo-
Debauge, P. Gonzalez & R.Frega (eds), Quel dge post-séculier ?, Paris, Editions
de ’EHESS («Raisons pratiques», 24), p. 41-46.

DEWEY John (1924a/2015), «Les fondamentaux», in J. Stavo-Debauge, P. Gonzalez
& R.Frega (eds), Quel dge post-séculier ?, Paris, Editions de 'EHESS («Raisons
pratiques», 24), p. 47-51.

DEWEY John (1924b/2015), «La science, la croyance et le public», in J.Stavo-
Debauge, P.Gonzalez & R.Frega (eds), Quel dge post-séculier ?, Paris, Editions
de 'EHESS («Raisons pratiques», 24), p. 52-56.

DEWEY John (1924c), «Secularizing a Theocracy », in The Middle Works, Vol. 15:
1923-1924, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1924d), « The Turkish Tragedy », in The Middle Works, Vol. 15: 1923-
1924, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1925a), « The Problem of Turkey», in The Later Works, Vol. 2 : 1925-
1927, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1925b/2012), Expérience et nature, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1926a), « Bishop Brown: A Fundamental Modernist», in The Later
Works, Vol. 2:1925-1927, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1926b), « Church and State in Mexico», in The Later Works, Vol. 2:
1925-1927, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1926¢), « Mexico’s Educational Renaissance », in The Later Works,
Vol. 2:1925-1927, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University
Press.

DEWEY John (1929/2014), La quéte de certitude, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1930a/2018), « What I Believe. Living Philosophies VII», The
Forum, Mars, 83, p. 176-182 (repris in Collected Works, The Later Works 1925-
1953, Vol. 51929-1930, , J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press, p. 267-278. Traduction de I’anglais au francais par Joan
Stavo-Debauge, (2018) «Ce que je crois», Pragmata, 1).

DEWEY John (1930b), «Religion in the Soviet Union», in The Later Works, Vol. 5:
1929-1930, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

365



366

DEWEY John (1930c¢), « From Absolutism to Experimentalism», in The Later
Works, Vol. 5:1929-1930, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1930d), « What Humanism Means to Me», in The Later Works,

Vol. 5:1929-1930, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1931), «Church Leaders Ask Church Act on Unemployment», in
The Later Works, Vol. 6:1931-1932, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern
Illinois University Press.

DEWEY John (1933a), «A God or The God?», in The Later Works, Vol. 9:1933-1934,
J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1934/2011), Une foi commune, Paris, La Découverte.

DEWEY John (1935a), «Religions and the “Religious”», in The Later Works, Vol. 9:
1933-1934, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1935b), « Intimations of Mortality », in The Later Works, Vol. 11:
1935-1937, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1935¢), « Mystical Naturalism and Religious Humanism», in The
Later Works, Vol. 11:1935-1937, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern
Illinois University Press.

DEWEY John (1935d), « Bergson on Instinct», in The Later Works, Vol. 11: 1935-
1937, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1935e), « Nature and Humanity », in The Later Works, Vol. 11: 1935-
1937, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1936a), «Religion, Science, and Philosophy», in The Later
Works, Vol. 11: 1935-1937, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1936b), «One Current Religious Problem», in The Later Works,

Vol. 11: 1935-1937, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1936c¢), « Authority and Social Change», in The Later Works, Vol. 11:
1935-1937, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John, BODE Boyd & William FITZPATRICK (1936), « An Active, Flexible
Personality », in The Later Works, Vol. 11:1935-1937, J. A. Boydston (ed.),
Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1938), « The Determination of Ultimate Values or Aims through
Antecedent or A Priori Speculation or through Pragmatic or Empirical
Inquiry», in The Later Works, Vol. 13:1938-1939, J. A. Boydston (ed.),
Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1939b), « Democratic Ends Need Democratic Methods for Their
Realization», in The Later Works, Vol. 14, 1939-1941, J. A. Boydston (ed.),
Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1939¢/2006), « La démocratie créatrice — la tache qui nous attend »,
Revue du Mauss, 2, 28.



DEWEY John (1939d), « Presenting Thomas Jefferson», in The Later Works,

Vol. 14, 1939-1941, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1940a), « Review of Otto, Max Carl The Human Enterprise: An
Attempt to Relate Philosophy to Daily Life», The Later Works, Vol. 14, 1939-
1941, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1940Db), « The Case for Bertrand Russell», The Later Works, Vol. 14,
1939-1941, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1941a), «Social Realities versus Court Fictions», The Later
Works, Vol. 14, 1939-1941, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John & Horace KALLEN (eds) (1941b), The Bertrand Russell Case, New
York, The Viking Press.

DEWEY John (1941c), « The Basic Values and Loyalties of Democracy», The Later
Works, Vol. 14, 1939-1941, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1942), «Religion and Morality in a Free Society», in The Later
Works, Vol. 15:1942-1948, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1943/2015), « Anti-Naturalisme in Extremis», in J.Stavo-Debauge,
P.Gonzalez & R.Frega (eds), Quel dge post-séculier ?, Paris, Editions de 'EHESS
(«Raisons pratiques», 24), p. 57-73.

DEWEY John (1944a), « The Democratic Faith and Education», in The Later
Works, Vol. 15:1942-1948, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1944Db), « The Penning-in of Natural Science », in The Later
Works, Vol. 15:1942-1948, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1944c), «Challenge to Liberal Thought», in The Later Works,

Vol. 15:1942-1948, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1945a&Db), « Dewey vs. Meiklejohn » et «Rejoinder to Meiklejohn »,
in The Later Works, Vol. 15: 1942-1948, J. A. Boydston (ed.), Carbondale,
Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1945c), «Revolt Against Science», in The Later Works, Vol. 15: 1942-
1948, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John, HOOK Sidney & Ernest NAGEL (1945d/2018), « Les naturalistes sont-
ils matérialistes?», Théoréme (a paraitre).

DEWEY John (1947), «Liberating the Social Scientist», in The Later Works, Vol. 15:

1942-1948, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University
Press.
DEWEY John (1949a), «Has Philosophy a Future ?», in The Later Works, Vol. 16 :

1949-1952, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

367



368

DEWEY John (1949b), «Philosophy’s Future in Our Scientific Age», The Later
Works, Vol. 16 : 1949-1952, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1950), « Contribution to “Religion and the Intellectuals”», The Later
Works, Vol. 16 : 1949-1952, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press.

ELDRIDGE Michael (1998), Transforming Experience : John Dewey’s Cultural
Instrumentalism, Nashville, Vanderbilt University Press.

HOOK Sidney (1944), « Naturalism and Democracy », in K. Yervant (ed.),
Naturalism and the Human Spirit, New York, Columbia University Press.

KRIKORIAN Yervant (ed.) (1944), Naturalism and the Human Spirit, New York,
Columbia University Press.

MADELRIEUX Stéphane (2012), « La conversion sans la religion», Théoréme, 3. En
ligne: [journals.openedition.org/theoremes/376].

MISAK Cheryl (2013), The American Pragmatists, Oxford, Oxford University Press.

NAGEL Ernest (1944), «Logic without Ontology », in K. Yervant (ed.), Naturalism
and the Human Spirit, New York, Columbia University Press.

QUERE Louis (2018), «La religion comme expérience de la valeur», Théoréme (a
paraitre).

ROCKEFELLER Steven (1991), John Dewey : Religious Faith and Democratic
Humanism, New York, Columbia University Press.

ROCKEFELLER Steven (1993), « Pragmatism, Democracy, and God », American
Journal of Theology & Philosophy, 14, 3, p. 263-278.

SHELDON Wilmon Henry (1945), « Critique of Naturalism », The Journal of
Philosophy, 42, 10, p. 253-270.

SHOOK John (2014), Dewey’s Social Philosophy : Democracy as Education, New
York, Palgrave Macmillan.

SLATER Michael (2014), Pragmatism and the Philosophy of Religion, Cambridge,
Cambridge University Press.

STAVO-DEBAUGE Joan (2015a), « “Religion and Our Schools”, actualité d’'un
texte méconnu de John Dewey », Philosophical Enquiries, S. En ligne:
[philosophicalenquiries.com/numero5StavoDebauge.pdf].

STAVO-DEBAUGE Joan (2015b), «Introduction aux interventions de John Dewey »,
in J.Stavo-Debauge, P. Gonzalez & R.Frega (eds), Quel dge post-séculier ?, Paris,
Editions de ’EHESS («Raisons pratiques », 24), p. 31-40.

STAVO-DEBAUGE Joan, GONZALEZ Philippe & Roberto FREGA (eds) (2015¢), Quel
dage post-séculier?, Paris, Editions de 'EHESS («Raisons pratiques », 24).

STAVO-DEBAUGE Joan (2018), « Naturalisme deweyen versus post-sécularisme
contemporain: deux programmes irréconciliables », Théoréme (a paraitre).



NOTE

1 [NdT.: John Dewey, 1930, « What

I Believe. Living Philosophies VII »,
The Forum, Mars, 83, p. 176-182 (repris
in Collected Works, The Later Works
1925-1953, Vol. 5 1929-1930, Urbana,
The University of Illinois Press,

p. 267-278). Traduction de ’'anglais au
francais par Joan Stavo-Debauge. ]

369






ENTRETIENS



L’EDITION COMME
EXPERIENCE:

LA COLLECTION
«TIRE A PART »
DES EDITIONS

DE L’ECLAT

MICHEL VALENSI

ENTRETIEN
AVEC OLIVIER GAUDIN ET
THIBAUD TROCHU



Michel Valensi et Patricia Farazzi ont fondé les éditions
de I’Eclat en 1985*. Avec les quarante titres de la collection
«Tiré a part» (1989-2009)', dirigée par Jean-Pierre Cometti
(disparu en 2016), cette maison a contribué a introduire
de nouveaux auteurs nord-américains dans le paysage
francophone. L'idée directrice de I’entretien est que
I’activité éditoriale, qui passe souvent au second plan

de I’histoire de la philosophie et des sciences humaines,
en est une condition décisive. Michel Valensi a accepté

de nous répondre en tant que promoteur et témoin de

ces circulations transnationales de nouvelles idées.
Quelles ont été les conditions de diffusion en francais

du pragmatisme classique et du néo-pragmatisme?
Comment ces textes ont-ils pu trouver leur public? Grace
a quelles conditions de coopération et de financement?
Moyennant quels soutiens institutionnels ou privés? Les
réponses de Michel Valensi nous montrent combien le
travail d’édition se nourrit de rencontres fécondes et de
bonnes surprises, de hasards et d’'imprévus, de coups de
foudre, et parfois d’occasions manquées.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; NEO-PRAGMATISME ; HISTOIRE DES IDEES; EDITION
SCIENTIFIQUE ; TRADUCTION;; PHILOSOPHIE AMERICAINE; EDITIONS
DE LECLAT.

* Michel Valensi est traducteur et éditeur. Il est le fondateur des Editions de
I'Eclat.

373



374

PRAGMATA. Michel Valensi, comment en étes-vous venu
aéditer deslivres, et notammentdes livres de philosophie ?

Le choixd’éditer des ouvrages de philosophie s’est fait en fonction
dedeux critéres. Des pans entiers de la philosophie, et plus largement
de la pensée, étaient absents du paysage éditorial francais, qui a for-
tement manqué de curiosité intellectuelle en matiere de traduction
jusque dans les années 1980. Nombre d’éditeurs n’ont pas considéré
qu’il était nécessaire de mettre ala disposition du public francophone
des ouvrages de philosophie, pourtant fondamentaux, ne serait-ce
que dans le domaine de I’histoire de la philosophie.

Un exemple typique est le livre de Werner Jaeger sur Aristote, qui
asuscité un important débat lors de sa premiére parution en 1923 et
desaréédition en langue anglaise, quand Jaeger s’est exilé aux Etats-
Unis (ou il eut comme €léve un certain Donald Davidson), et qui ne
fut pourtant publié en francais & L’Eclat qu'en 1991 (Jaeger, 1991).

Mais c’est tout aussi flagrant dans le domaine du pragmatisme,
puisque C’estle sujet qui vousintéresse. Que I'on songe au retard avec
lequel on a disposé en francais des ceuvres de Dewey ou de Peirce!
William James avait été traduit en son temps, peut-étre grace a
Renouvier, avec qui il était en relation, mais ses ouvrages ont assez
vite disparu des catalogues d’éditeur.

En tout cas, il s’agissait alors, en insistant sur la philosophie, de
combler ces lacunes a notre mesure et en suivant aussi ce quavaient
puétrenos propres lectures d’«amateurs » de philosophie. Le second
critere estd’'une certaine maniere la conséquence du premier. En met-
tant ainsi a disposition du public francais ces auteurs italiens, espa-
gnols, anglo-saxons, ou ceux issus des traditions spirituellesjuives ou
musulmanes (quej’inscris dansle panellarge dela « philosophie » ou,
pour reprendre une expression de Charles Mopsik (2004), du «souci
philosophique »), j’ai pu constater non seulement un certain inté-
rét du public, mais aussi le fait que ce public se renouvelait au fil

PRAGMATA, 2018-1: 372-389



de ces parutions. Et que ’'aventure, méme si elle était difficile et ris-
quée, n’était pas totalement absurde d’un point de vue économique
(si'on acceptait de vivre «avec philosophie » une certaine idée de la
pauvreté).

PRAGMATA. Quels philosophes et/ou universitaires intéressés
parla «philosophie américaine », et en premier lieu par le
pragmatisme, avez-vous d’abord découverts, ou rencontrés ?
Comment avez-vous commencé a travailler avec eux? Quels
liens avez-vous entretenus, en particulier, avec Jean-Pierre
Cometti?

J’ai accepté de répondre a votre questionnaire pour pouvoir aussi
rendre hommage dans une revue consacrée au pragmatisme au travail
de Jean-Pierre Cometti, quiafondé et dirigéla collection « Tiré a part»
pendant vingt ans, et a permis de lire en francais un pan entier de la
philosophie anglo-saxonne, ainsi que certains auteurs de ce «renou-
veau pragmatiste » dont on parle ici et 13, avec quelquefois des mots
contradictoires. Ma connaissance de la philosophie était, je I’ai dit,
une connaissance d’amateur. Je nel’ai ni étudiée systématiquement,
ni lue systématiquement. Je connaissais le mot « pragmatisme» et
avaisuneidée de qui était, par exemple, William James, mais surtout
comme «connaisseur» du psycho-physicien Gustav Fechner (dont
j’ai publié deux textes: Fechner, 1987 et 1997), ainsi que pour les rela-
tions qu’il avait pu avoir avec Renouvier, qui lui-méme ne m’intéres-
sait qu’en tant que disciple de Jules Lequier par lequel s’est «ouvert»
lapremiére collection de philo de L’Eclat: « Philosophie imaginaire ».
C’est dire a quel point j’étais ignorant de bien des choses de la philo-
sophie américaine et du pragmatisme.

Jean-Pierre Cometti, qui avait traduit pour L'Eclat un livre d’Aldo
Gargani, Létonnement et le hasard, m’a proposé en 1988 de créer une
collection qui serait consacrée a la philosophie analytique (au sens
tréslarge), dontla plupart des auteurs étaient quasiment inconnus du
public francais, sil’'on excepte les publications pionnieres des éditions

375



376

de Minuit, sans doute a I'instigation de Jacques Bouveresse et/ou de
Francois Recanati. L’idée rejoignait ce que nous faisions déja dans
un autre domaine, et dans une moindre mesure, avec la collection
«Philosophie imaginaire » et le projet est né de cette rencontre et de
cette amitié. Il s’agissait dans un premier temps de publier des textes
courts, de philosophes contemporains, et de veiller a s’en tenir aux
travaux les plus «récents» qui paraissaient dans des revues spécia-
lisées (en anglais). D’ou le titre de « Tiré a part», puisque nous avons
publié au début des textes a peine pluslongs qu'un article de revue. Il
nes’agissait pasnon plusde créer un « ghetto analytique » ou une cita-
delle anglo-américaine, mais de faire cotoyer ces auteurs avec d’autres
auteurs francais, italiens ou allemands sensibles a ce courant. Les pre-
miers titres furent des livres d’Aldo Gargani, Karl-Otto Apel, Richard
Rorty, Donald Davidson, puis Jacques Bouveresse, Stanley Cavell...

PRAGMATA. L'originalité de cette approche multiple est
frappante: il n’était pas si commun d’associer pragmatisme et
philosophie analytique, ni dans le contexte francais, ni dans
le contexte américain de I'époque. C’est doncbien une
réception originale qui s’est esquissée 13, a travers votre travail
éditorial. Dans quelle mesure en aviez-vous conscience —
Jean-Pierre Cometti, vous-méme, et/ou d’autres personnes
associées aL’Eclat?

Je crois que l'intérét de Jean-Pierre pour le pragmatisme a pris
forme un petit peu apres les premiéres publications de « Tiré a part»
et que, «naturellement», il a pu considérer qu’il fallait associer ces
travaux a ceux qui figuraient déja dans «Tiré a part». Probablement
au contact de Claudine Tiercelin qui préparait un livre sur Peirce
pour les Presses Universitaires de France ou de Christiane Chauviré,
de qui il était assez proche a I’époque. Mais la collection se faisait
«a 'ombre de Wittgenstein», ombre dont nous partagions, tous les
deux, quoique différemment, la «fraicheur intellectuelle » qui nous
mettait a I'abri des «grosses chaleurs» du Dasein heideggérien...
Nous suivions nos lectures et je pourrais méme dire nos « plaisirs »



de lecture. Nous avions tous deux un gotit (prononcé) pour les vieux
livres et les bouquinistes et il m’avait demandé — ce devait étre en
1991 0u 1992 - de lui trouver les vieilles éditions de James s’il m’arri-
vaitde tomber dessus dans mes recherches. J’avais chez moiles deux
livres parus chez Flammarion dans les années 1910, sur Le pragma-
tisme et La philosophie de l'expérience (ou 'on trouve un essai sur
Fechner) (James, 1910 et 1911) que je lui ai prétés, puisj’ai trouvé une
belle édition ancienne de Lexpérience religieuse (James, 1906) chez
mon ami libraire de Nimes, «Les fleurs du mal», et il a été question
a ce moment-la de faire un pas de coté dans «Tiré a part» et d’ou-
vrir la collection a des reprises de textes plus anciens. Mais il y avait
déja fort a faire et nous avons abandonné€ le projet. Il a d’ailleurs été
repris par la suite, pour ce qui concerne les rééditions de James, par
les Empécheurs de penser en rond - ce que nous étions aussi proba-
blement! Que ces deux «courants de pensée » aient, d’'une certaine
maniere, partagé la méme terre n’était pas pour lui déplaire et que
des passages aient pu se faire d’une pensée a I'autre — comme chez
Putnam - ne pouvait que I’encourager a fonder la collection «Tiré a
part» en insistant sur ce contexte américain, en tout cas pour une
partie du catalogue.

Il n'empéche que ce «petit pan» de la philosophie que Cometti a
montré dansle cadre de « Tiré a part» aux éditions de I’Eclat est indé-
fectiblementlié a sa personnalité et a son intelligence. D’'un commun
accord, «Tiré a part» s’est arrétée en 20009. Il faut savoir arréter une
collection! Peut-étre parce que cette philosophie a gagné, d’une cer-
taine maniére, une position de dominance sur le plan institutionnel
etquelesgrandes maisons d’édition ont pris, partiellement, le relais.
Peut-étre que notre tache est de faire découvrir ce qui est caché, et que
nous avons pu considérer qu’elle était, de ce point de vue-1a, accom-
plie. Je maintiens toutefois le fonds qui trouve encore des lecteurs et
réimprime la plupart du temps les ouvrages manquants, comme la
récente réédition augmentée d’une longue préface du Doute en ques-
tion de Claudine Tiercelin, (2005/2016). Et je réédite en poche cer-
tains ouvrages du fonds, comme les livres de Jacques Bouveresse,

377



378

(Philosophie, mythologie et pseudoscience. Wittgenstein lecteur de
Freud 1991/2015, La demande philosophique 1996/2015) ou I'un des
livres de Ruwen Ogien, disparu cette année (Un portrait logique et
moral de la haine, 1993/2017).

PRAGMATA. Quels événements (succes, polémiques, etc.) ont
marqué ’histoire des éditions de ’Eclat ? Et plus
spécifiquement, en relation avec le pragmatisme ? Quels ont
étéles «succeés delibrairie », en termes de nombre
d’exemplaires vendus, réimpressions, rééditions,
appréciations de tirages, etc.?

L’histoire des éditions de I’Eclat n’a pas connu d’événement
marquant. Elle s’est faite a un rythme relativement soutenu, mais
contenu, et contenu aussi du fait que I’ensemble du travail éditorial,
commercial, de fabrication (hors impression, bien siir), de mise en
page, de correction, etc., est assuré par deux personnes seulement,
dans la plus totale autarcie. Je ne me souviens pas de polémiques
marquantes, sinon celle liée a la publication du livre de Dominique
Janicaud dans «Tiré a part», sur le Tournant théologique de la phé-
nomeénologie francaise (Janicaud, 1990?), dans lequel Janicaud s’en
prenaitacertains phénoménologues francais dont Jean-Luc Marion,
Michel Henry, Jean-Louis Chrétien et — dans une moindre mesure — a
Levinasaquiil reprochait une dérive théologique, étrangere, selon lui,
ace quedevrait étre la «rigueur philosophique » de laphénoménolo-
gie. La démarche de L’Eclat - et Jean-Pierre nous rejoignait dans cet
esprit — consistait plutot a faire découvrir des auteurs qu’a se lancer
dans des critiques de tel ou tel courant philosophique.

L’Eclat s’est, par exemple, tenu tout a fait a I’écart des discussions
autour de Heidegger. Le philosophe italien Giorgio Colli — éditeur de
Nietzsche en allemand et en italien, et dont nous avons publié toute
I’ceuvre en francgais —, a qui on demandait pourquoi Heidegger était
étrangement absent de ses ouvrages, avait répondu (avec un sou-
rire) : « Non mi sento attratto! Je ne me sens pas attiré...» Nous ne



nous sentions pas «attirés» par le vacarme philosophique, et ’'avons
évité soigneusement. Quand il s’est agi, par exemple, de publier les
textes de Searle sur Derrida, le but était de mettre a disposition du
public francais des textes courts de Searle sur lesquels Derrida avait
largement débattu, mais sans qu’on puisse vraiment les lire dans la
langue de Derrida (Searle, 1991; voir aussi Searle, 1992%).

PRAGMATA. Au début des années 1990, en lancantla collection
«Tiré a part» avec Jean-Pierre Cometti, quel était votre projet?
Quel était le projet qui sous-tendait ce travail de traduction ?

Jelaidit: faire découvrirun pan entier dela philosophie, quasiment
absentdu paysage éditorial francophone. En faire découvrir les aspects
les plusrécents: par exemple, au lieu de publier un livre ancien et clas-
sique de Rorty ou de Davidson, proposer au public francais un échan-
tillon de ce que Rorty ou Davidson publiaient au méme moment en
anglais. Ce qui supposait un dialogue avecles auteurs eux-mémes, que
Jean-Pierre assumaitentierement et qu’ilme faisait découvrirenméme
tempsquejeles publiais. Sont nées ainsi des amitiés, je crois, avec Rorty,
bien siir, que Jean-Pierre et moi avions invité a « Trois philippiques»
surla philosophie américaine a Montpellier, organisées avec la librai-
rie Sauramps et qui furent un succes sans précédent!(ca devait étreen
1992 ou 1993). Mais aussi Cavell, Levinson, Shusterman... Les «Trois
philippiques sur la philosophie américaine» furent organisées dans
le cadre d’une association que nous avions créée avec quelques amis,
intitulée «les amis de la librairie Sauramps». Il s’agissait de trois soi-
réesdont le détail ne me revient pas entierement et malheureusement
on ne trouve pas d’informations sur ces rencontres tres étonnantes,
dans une librairie de province, sur un sujet difficile et qui connut un
succes public sans précédent. Pres de 300 personnes chaque soir pour
écouter Richard Rorty, Jacques Bouveresse, Elise Marienstras, Arnold
Davidson, James Conant, etj’en passe. La premiere soirée était consa-
crée aux «fondateurs» ausens de Cavell: Emerson, Thoreau et la ques-
tion indienne - d’ou I'intervention d’Elise Marienstras. La deuxieéme
devait porter sur la grande période analytique — et c’est ce deuxieme

379



380

soir que Jacques Bouveresse fit une longue et belle intervention sur
ce que Cavell avait pu décrire comme « De Wittgenstein a Emerson ».
Latroisieme soirée abordait déja le post-analytique, et le retour a cer-
taines formes de pragmatisme, avec les interventions de Rorty et, je
crois aussi, de Claudine Tiercelin. Je regrette de ne pas avoir plus de
mémoire concernant ce moment de philosophie, mais je garde le sou-
venir de belles discussions avec une intervention soutenue du public
et d’'un Richard Rorty, fonciérement sympathique, qui se réjouissait
alafois des débats et du fait qu’il avait pu a cette occasion se rendre a
Nimes dans la journée pour admirer la «vraie» Maison carrée, dont il
existait une copie dans la ville de Charlottesville en Virginie.

Etlesrelations avec les auteurs se doublaient de celles avec les tra-
ducteursou traductrices, qui étaient partie prenante du projet, et dont
le travail se poursuivait aussi d’une autre maniere au sein du catalogue
deL’Eclat. Roger Pouivet, par exemple, a traduit et présenté Goodman
(Goodman & Elgin, 1990 ; Goodman, 1996), puis dirigé et publié par
la suite un ouvrage collectif intitulé Lire Goodman a L’Eclat (Pouivet,
1993). 11y aeu aussi, dans le registre des traductions, celle de I’extraor-
dinairelivre de bukasiewicz, Du principede contradiction chez Aristote
(Lukasiewicz, 2000) ; et Ruwen Ogien a traduit un livre de Thomas
Nagel, Quest-ce quetout cela veut dire ?(Nagel, 1993) avant de nous pro-
poser son Portrait logique et moral de la haine (Ogien, 1993).

PRAGMATA. Comment qualifieriez-vous la cohérence
intellectuelle de la collection « Tiré a part» aujourd’hui? Ce
travail d’édition a sans doute trouvé des points d’appui
extérieurs. A quelles conditions et pour quel projet précis avez-
vous commencé a recevoir le soutien du CNL? Certaines
institutions de recherche ou d’enseignement se sont-elles
montrées réceptives a cet effort éditorial ?

L’aventure de «Tiré a part» a d’abord trouvé des points d’appui
internes, avant de faire appel aux institutions. Sans la dévotion de
Cometti, son enthousiasme, sa précision dans le travail, « Tiré a part»



n’aurait pas pu continuer. Sans la générosité des auteurs (qui accep-
taient des a-valoir dérisoires et quelquefois pas d’a-valoir du tout),
celles des traducteurs et traductrices (le plus souvent des universi-
taires eux-mémes qui considéraient comme faisant partie de leur tra-
vailde chercheur ou d’enseignant le fait de permettre lacirculation des
textes) qui travaillaient a de tarifs amicaux, « Tiré a part» n’aurait pas
putenir. Il fautrelativiser le succes « économique » dela collection. Elle
était viable économiquement, au prix de sacrificesdela part de tous et
saréputation «grandissante» était inversement proportionnelle a ses
«recettes » en monnaies sonnantes et trébuchantes!

Quand le format des ouvrages a changé — nous sommes passés
d’ouvrages en dessous des 120 pages a des volumes tres conséquents,
comme ceux de Lewis (2007), Livet (1994), Bouveresse (1993), Tiercelin
(2005) -,j’ai déposé des dossiers au CNL et ai obtenu — toujours, je crois
- une aide a la traduction (ce qui nous a permis aussi de passer d’'un
tarif «amical» aun tarif «classique » danslarémunération des traduc-
teurs). Je n’ai pas souvenir d’aide d’autres institutions et en tout cas
pasdu College international de Philosophie, avec lequel je ne crois pas
que nous ayons eu le moindre rapport (sauf peut-étre pour une pré-
sentation du livre de Janicaud).

PRAGMATA. Sur qui avez-vous pu, Jean-Pierre Cometti et vous,
compter:traducteurs, passeurs institutionnels, journalistes ?

Les relations que nous avons pu entretenir (Jean-Pierre ou moi-
méme) avec les différents auteurs ou traducteurs qui font partie du
catalogue ont, dans presque tous les cas, été placées sous le signe de
la confiance et (quelquefois) de 'amitié. Tout s’est mis en place avec
desmoyensréduits, dans des conditions souvent compliquées, et sans
cetterelation au plus prés des auteurs et des traducteurs, le projet n’au-
rait pas pu tenir ni en arriver la ot il en est aujourd’hui. Si 'on consi-
dere «Tiré a part», qui vous intéresse au premier plan, la confiance
que nous ont accordée des auteurs «reconnus» comme Bouveresse
ouJanicaud, en France, ou Rorty, Davidson, Cavell, Putnam, Apel ou

381



382

Garganial’étranger, désles premierslivres delacollection, a été essen-
tielle. Je ne crois pas que nous I’'ayons trahie et Jacques Bouveresse, par
exemple, a été d’'une extraordinaire générosité dans certains moments
difficiles de 1a maison d’édition ou quand il s’est agi de reprendre ses
ouvragesau format de poche. Je parle d’'une générosité morale et intel-
lectuelle, bien entendu. De la méme maniere, nous avons pu, a notre
tour, faire confiance a dejeunes auteurs ou a dejeunes traducteurs qui
ont fait, d’'une certaine maniere, leurs premieres armes dans «Tiré a
part». Larelation a la presse est plus distante, parce que nous n’avons
presque jamais disposé d’un «service de presse», ni d'un ou d’une
attachée de presse a demeure. Et puis parce que le mode de fonction-
nement de la presse rend compliquée la «couverture» de catalogues
comme celui de L’Eclat. Il ne fait pas de doute que Robert Maggiori (et
alépoque, également Jean-Baptiste Marongiu) a Libération ont été
particuliérement attentifs & nos parutions, Roger-Pol Droit au Monde
nousasuivisapartir delapublication de La persuasion et la rhétorique
de Carlo Michelstaedter en 1989 qui a été pour eux (et nous) un choc
(Michelstaedter, 1989*). Des autres organes de presse, je ne peux pas
dire grand-chose. Quant aux institutions, le CNL, qui a un mode de
fonctionnement assez transparent, a soutenu bien des projets, maisje
ne vois pas d’autres institutions qui aient pu nous soutenir dans notre
travail éditorial.

PRAGMATA. Pouvez-vous évoquer la polémique alaquelle vous
avez pris partlors dela publication des premierslivres de
Stanley Cavell ? Y a-t-il eu d’autres controverses marquantes?

Caremonte a des temps immémoriaux et je crois que Pascal Engel
nes’ensouvient plus, d’autant que nous entretenons — deloin enloin -
d’excellents rapports. Mais effectivement, elle ason intérét au-delade
I’'anecdote. La création dela collection « Tiré a part» areprésenté pour
le courantanalytique francais une «bouffée d’air pur », une «ouverture
du paysage éditorial». On allait enfin pouvoir lire Davidson, Sellars,
dans un cadre généraliste, indépendant de I’édition et des institu-
tions universitaires. Une «aubaine», en quelque sorte et c’est ainsi



que Jean-Pierre voyait les choses. Mais il avait bien conscience aussi
quele courant analytique avait également largement évolué outre-At-
lantique, et que ceux qui avaient pu se consacrer a des travaux ana-
lytiques «classiques» ou «stricts» (je ne suis pas stir du bien-fondé
de ces termes), au moment oll cette pensée a pris son essot, se trou-
vaient maintenant aux prises avec de nouvelles problématiques, qu’ils
associaient a leur héritage analytique. On me comprendra mieux en
pensant a Hilary Putnam, «héros» d’une philosophie analytique
«logicienne », qui en vient au XX1¢ siécle a I'associer a la pensée juive,
au Talmud, dans La philosophie juive comme guide de vie (Putnam,
2011)! En méme temps, mon pére, talmudiste, qui s’intéressait, en bon
pere juif, a ce que pouvait publier son rejeton de fils, et lisait donc les
ouvragesde «Tiré a part», m’aditunjour: « Mais c’est des talmudistes,
tes types! On dirait du pilpoul®!»

Entoutcas, la publication du premier livre de Stanley Cavell, Une
Amérique encore inapprochable (Cavell, 1991¢), figure s’il en est du
«post-analytique», dans «Tiré a part», ne fut pas du gofit de Pascal
Engel qui dut se sentir trahi, au point qu’il publia un compte-rendu
danslaRevuephilosophique danslequelil disait toutle mal qu’il pen-
sait de cette initiative, et prétendait qu’avec Cavell, on assistait au
«retour des sorciéres» dans le champ de la philosophie (je cite de
mémoire) (Engel, 1993). Dans la publication d’'une communication a
I’ENS sur Cavell (et ladimension juive de son ceuvre) j’ai voulu réagir
a cette critique en utilisant en note une métaphore ot je disais que la
vocation delacollection était de montrer la « chair vivante » de la phi-
losophie anglo-saxonne quand d’aucuns auraient préféré qu’on leur
serve la «viande morte » d’une philosophie déja dépassée. J’ajoutais
que nous n‘avions pas vocation, contrairement a d’autres, a jouer
les «bouchers philosophiques», comme l'aurait voulu Pascal Engel
(Valensi, 1996). C’était mal tourné, a peine compréhensible, aussi, du
fait d’'un bourdon dans la publication du texte dans les Archives de
Philosophie... et Engel a pris la mouche (du boucher) au point qu’il a
demandé un droit de réponse qu’il a obtenu, mais dont je n’ai aucun
souvenir (Engel 1998). Je maintiens toutefois: « Tiré a part » diffusait

383



384

delachairvivante!Loin de nousl’idée de nous contenter du beefsteak
de la philosophie institutionnelle, f(it-il tranché dans le filet d’'une
philosophie qui elle aussi avait évolué!

PRAGMATA. Pourquoi et a quelles conditions rééditez-vous
aujourd’huilelivre de Richard Shusterman, LArt a I'état vif,
une vingtaine d’années apreés sa premiére parution en francais
aux éditions de Minuit (Shusterman, 1991) ? Pourquoi n’a-t-il
pas étéréédité par «Le sens commun », alors qu’il est devenu
un classique ? Quels peuvent étre les publics visés ? Sont-ils
nouveaux?

Cometti a publié Richard Shusterman tout de suite apres la
parution francaise de Lart a l'état vif (1991). Sous Uinterprétation
(Shusterman, 1994) était constitué des chapitresde Lart al’état vif(en
anglais) non retenus pour I’édition francaise chez Minuit. J’ai toujours
entretenu d’excellents rapports avec Shusterman, et ai été vivement
intéressé par les développements de son travail vers des pratiques du
corps (Alexander, somaesthétique, etc.). Jean-Pierre a ensuite publié,
toujours dans «Tiré a part», un deuxiéme livre de Shusterman, pré-
cisément sur ces questions de somaesthétique: Conscience du corps,
etjecrois qu’il avait une grande estime pour le travail de Shusterman
(dontil atraduit et publi€ ailleurs d’autres ouvrages). Un ouvrage tel
que Lart a létat vif est un classique de ’esthétique pragmatiste et a
véritablement marqué les esprits d’une génération qui y retrouvait a
la fois les auteurs qu’elle pouvait lire, mais aussi la musique ou l'art
qu’elle écoutait ou appréciait, sans penser que les deux choses pou-
vaient se rejoindre.

C’est ce genre de «collisions de choses rares» qu’il faut privilégier
et encourager dans la philosophie, et je crois que «Tiré a part» a été
exemplaire de ce point de vue. La largeur d’esprit de Jean-Pierrey a
été pour beaucoup. Shusterman avait souhaité donner a cet ouvrage
important pour lui une nouvelle diffusion il y a quelques années et
j’avais entrepris, par amitié, des démarches auprés de collections de



poche pour qu’il puisse étre repris, d’autant qu’a I'’époque 1’édition
chez Minuit était en fin de tirage et qu’il y a di avoir une période
(courte) pendant laquelle il n’était plus disponible. Aucune n’en a
voulu. J’ai créé la collection L’Eclat/poche en 2015, avec I'idée de faire
passer un certain nombre de titres de L'Eclat & ce format (et donc a
un prix économique) et de faire un retour sur I’histoire de la maison
destrente derniéresannées. A peu prés alaméme époque, Shusterman
asouhaité «reprendre ses droits » sur ce livre paru chez Minuit pour
des raisons qu’il est inutile d’évoquer ici, et j’ai alors pensé a une
reprise en poche. Elle permettait ala fois de le proposer a un nouveau
public (plus jeune, plus pauvre, plus lecteur de «poche») et de le
«sortir» du cadre « Bourdieu » (Minuit avait jugé normal, intelligent
ou malin de publier une critique de Bourdieu dans la collection de
Bourdieu, avec son accord, bien entendu et de ce point de vue, ils
avaient tout a fait raison). C’était aussi I’occasion de I’enrichir d’'un
aggiornamento sur les questions d’esthétique pragmatiste et de révi-
ser la traduction sur des points de détail, en particulier en ce qui
concerne les citations des auteurs de rap. Le projet s’est fait en toute
transparence et amitié avec Irene Lindon des éditions de Minuit, qui
nousacédélesdroitsdutitre pour uneédition de poche, ce que Minuit
fait assez rarement, et ce dont je lui suis extrémement reconnaissant,
tout comme a Shusterman de nous avoir renouvelé sa confiance, apres
la disparition de Jean-Pierre.

385



386

PRAGMATA. Pourquoi avoir mis cette photographie sur le site
internet delacollection? Quil’a choisie ? Que vous évoque-t-
elle? Qu’est-elle supposée évoquer au lecteur ?

La photo figure dans un livre sous la direction de Céline Poisson,
consacré a Wittgenstein architecte (Poisson, 2007). C’est moi qui I’ai
choisie pour «illustrer» « Tiré a part», mais le nouveau site n’a été
mis en place qu'apres la fin de la collection, méme si Jean-Pierre a
approuvé mon choix. J’aimais bien cette « présence » de Wittgenstein
qui semble toutefois sommeiller derriere un pot de fleurs. C’est sans
doutelafigure qui «sommeille » derriere tout le projet de Jean-Pierre,
méme si pour un titre ou pour un autre il s’en est éloigné. Le site est
aussi un lieu ol on s'amuse avec les images et les « représentations ».
Il ne faut pas y voir une quelconque théorisation... juste une blague.



BIBLIOGRAPHIE

BOUVERESSE Jacques (1991/2015), Philosophie, mythologie et pseudoscience.
Wittgenstein lecteur de Freud, Paris, L'Eclat.

BOUVERESSE Jacques (1993), Robert Musil, L’homme probable, le hasard, la
moyenne et l'escargot de I'histoire, Paris, L’Eclat.

BOUVERESSE Jacques (1996/2015), La demande philosophique, Paris, L'Eclat.

CAVELL Stanley (1991), Une nouvelle Amérique encore inapprochable. De
Wittgenstein & Emerson, trad. de 'anglais par S. Laugier, Paris, L’Eclat.

CAVELL Stanley (1992), Statuts d’Emerson. Constitution, philosophie, politique,
trad. de I’anglais par C.Fournier et S. Laugier Paris, L’Eclat.

CAVELL Stanley (1993), Conditions nobles et ignobles. La constitution du
perfectionnisme moral emersonien, trad. de I'anglais par C. Fournier et
S.Laugier, Paris, L’Eclat.

CULLER Jonathan (1983/2014), On Deconstruction : Theory and Criticism after
Structuralism, Londres, Routledge.

ENGEL Pascal (1993), « Recension: Une nouvelle Amérique encore inapprochable.
De Wittgenstein a Emerson, par S.Cavell, trad. de I’anglais par S.Laugier;
Statuts d’Emerson, par S.Cavell», Revue philosophique, t. 183/2, p. 461-463.

ENGEL Pascal (1998), « Courrier des lecteurs», Archives de philosophie, vol. 61/1,
p. I-IL.

FECHNER Gustav T. (1987), Le petit livre de la vie aprés la mort, Paris, L'Eclat.

FECHNER Gustav T. (1997), Lanatomie comparée des anges, trad. de I'allemand
par M. Ouerd et A. Yaiche, Paris, L'Eclat.

GOODMAN Nelson (1996), Lart en théorie et en action, trad. de I’anglais et suivi de
«Leffet Goodman », par J.-P. Cometti et R. Pouivet, Paris, L'Eclat.

GOODMAN Nelson & Catherine ELGIN (1990), Esthétique et connaissance. Pour
changer de sujet, trad. de I’anglais et présenté par R. Pouivet, Paris, L’Eclat.

JAEGER Werner (1991), Aristote. Fondements pour une histoire de son évolution,
trad. et présenté par O.Sedeyn, Paris, L'Eclat.

JAMES William (1906), Lexpérience religieuse, trad. de I’anglais par F. Abauzit,
Paris et Genéve, Alcan-Kundig.

JAMES William (1910), La philosophie de l'expérience, trad. de I'anglais par E.Le
Brun, Paris, Flammarion.

JAMES William (1911), Le pragmatisme, trad. de I’anglais par E.Le Brun, Paris,
Flammarion.

JANICAUD Dominique (1990), Le tournant théologique de la phénoménologie
francaise, Paris, L’Eclat.

JANICAUD Dominique (1998), La phénoménologie éclatée, Paris, L'Eclat.

LEWIS David (2007), De la pluralité des mondes, trad. de I'anglais par
M. Caveribere et J.-P. Cometti, Paris, L’Eclat.

LIVET Pierre (1994), La communauté virtuelle. Action et communication, Paris,
L’Eclat.

387



388

LUKASIEWICZ Jan (2000), Du principe de contradiction chez Aristote, trad. du
polonais par D. Sikora, Paris, L’Eclat.

MICHELSTAEDTER Carlo (1989), La persuasion et la rhétorique, texte établi et
présenté par S. Campailla, trad. de Iitalien par M. Raiol, Paris, L’Eclat.

MOPSIK Charles (2004), « Philosophie et souci philosophique», in Chemins de la
cabale, Paris, LEclat.

NAGEL Thomas (1993), Qu'est-ce que tout cela veut dire ?, trad. de I’anglais par
R.Ogien, Paris, L'Eclat.

OGIEN Ruwen (1993), Portrait logique et moral de la haine, Paris, L'Eclat.

POISSON Céline (2007), Penser, dessiner, construire: Wittgenstein & larchitecture,
Paris, L'Eclat.

POUIVET Roger (1993), Lire Goodman, Paris, L'Eclat.

PUTNAM Hilary (2011), La philosophie juive comme guide de vie, trad. de I'anglais
par A.Le Goff, Paris, Le Cerf.

SEARLE John R. (1991), Pour réitérer les différences. Réponse a Jacques Derrida,
trad. de I'anglais et présenté par J. Proust, Paris, L’Eclat.

SEARLE John R. (1992), La déconstruction, trad. de I'anglais et postfacé par
J.-P.Cometti, Paris, L'Eclat.

SHUSTERMAN Richard (1991), Lart a l'état vif: la pensée pragmatiste et lesthétique
populaire, trad. de 'anglais par C.Noille, Paris, Minuit.

SHUSTERMAN Richard (1994), Sous Uinterprétation, trad. de I'anglais par
J.-P.Cometti, Paris, L'Eclat.

SHUSTERMAN Richard (2007), Conscience du corps : pour une soma-esthétique,
trad. de I’anglais par N. Vieillescazes, Paris, L'Eclat.

TIERCELIN Claudine (2005/2016), Le doute en question, Paris, L'Eclat.

VALENSI Michel (1996), «La voix de Stanley Cavell », Archives de philosophie,
vol. 59, 1, p. 85-89.



NOTES

1 Lacollection en ligne: [lyber-eclat.

net/collections/tire-a-part/].

2 Cet ouvrage fut suivi de La
phénoménologie éclatée (Janicaud,
1998).

3 Consacré au livre de Jonathan
Culler, On Deconstruction (Culler,
1983/2014), ce texte de John Searle
offre un prolongement au titre
précédent.

4 D’aprés I’éditeur, cet ouvrage est
«un cas unique dans I’histoire de
la philosophie. L’auteur I’écrivit

a 23 ans et se donna la mort le
lendemain méme de I'achevement
de ce qui devait étre sa maitrise de
philosophie».

5 Le pilpoul est la discussion infinie
alaquelle se livrent les rabbins quand
il s’agit d’accorder des points de vue
contradictoires et d’extrapoler de
nouvelles lois depuis la Torah.

6 Suivront deux autres traductions
de cet auteur: Cavell (1992) et Cavell
(1993).

389



COMMENT
DEVIENT-ON

UN PRAGMATISTE
ALLEMAND?

HANS JOAS

ENTRETIEN

AVEC DANIEL CEFAI,
OLIVIER GAUDIN ET
THIBAUD TROCHU



Dans cet entretien, accordé en janvier 2018, I'accent est
mis sur la réception du pragmatisme en Allemagne,

et, dans ce contexte, sur le parcours intellectuel et
universitaire de Hans Joas*. Lentretien donne ainsi a
comprendre ce que Joas appelle les «mécompréhensions »
(Missverstdndnis) de la réception du pragmatisme, et les
usages variés qui en ont été faits sur la scéne allemande et
internationale. Au-dela de son interprétation de 'ceuvre
de George Herbert Mead, Hans Joas a développé une
perspective originale en «théorie sociale», a laquelle le
public francophone a eu accés grace a la traduction de

La créativité de l'agir (1999), George Herbert Mead (2007)
et, récemment, Comment la personne est devenue sacrée
(2016). I a également ceuvré a de nombreux programmes
de recherche interdisciplinaires, au Max-Weber-Kolleg
d’Erfurt. En renouvelant I’analyse de problemes et de
concepts classiques - les valeurs, 1a guerre, la personne,
les droits de ’homme, la religion et le sacré —, il a mis

en évidence la fécondité d’'une démarche pragmatiste,
distincte des approches critiques développées a Francfort
comme des approches analytiques qui ont gagné les
départements de philosophie.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME ; HANS JOAS ; GEORGE H. MEAD; THEORIE SOCIALE;
PHILOSOPHIE ET SOCIOLOGIE ; HISTOIRE DES IDEES.

* Hans Joas est Professeur Ernst Troeltsch de sociologie religieuse a I'Université
Humboldt a Berlin et Professeur au département de sociologie et au Committee
on Social Thought de I'Université de Chicago.

391



392

PRAGMATA. Bonjour Hans, pourriez-vous dire a nos lecteurs
quand vous avez entendu parler pour la premiére fois de
philosophie pragmatiste ? Quilisait Peirce, James, Mead ou
Dewey en ce temps-l1a? Et comment en étes-vous venu a choisir
lapensée de George Herbert Mead comme objet d’enquéte
pour votre thése?

Je peux vous donner une réponse précise a cette question. La pre-
miere fois quej’ai rencontré le pragmatisme, c’était du temps ol1j’étais
étudiant, autourde 1970, al’'Université de Munich, et le premier auteur
dont il a été question était George Herbert Mead, pas les autres. Si je
reconstruis la séquence correctement, je dirais que le nom de Mead
apparaissait dans trois contextes. Le premier était celui de la sociolo-
gie, en particulier dans les débats sur la théorie du réle social et sur la
réception de ce que l'on appelaitla sociologie interprétative, en parti-
culier I'’école de I'interactionnisme symbolique qui avait érigé Mead
en figure de référence. Quand j’étais étudiant, Herbert Blumer? était
un nom qui revenait souvent en cours, et Blumer renvoyait a Mead.
Le pragmatisme avait été crucial pour la sociologie de Chicago au
début du xx¢siecle et 'on pourrait dire que, d’'une certaine facon, le
groupe de chercheurs autour de WilliamI. Thomas et Robert E. Park
atransformé une philosophie en programme de recherche empirique
(Joas, 1992: 23-65/2002). Le deuxieéme contexte avait a voir avec un
domaine d’é¢tudes qui était tres en vogue alors que j’étais étudiant:
la sociolinguistique. Nous €étions tres intéressés par le probleme de
la reproduction des inégalités sociales a travers différents styles de
communication. Les auteurs de référence étaient pour nous Basil
Bernstein® (1971) et Ulrich Oevermann* (1972). Le nom de Mead ne
cessait d’apparaitre, la aussi, quoiqu’assez superficiellement. Et le
troisieme contexte était bien siir le travail du premier Habermas. Il se
considérait marxiste a I’époque, mais dans sa perspective de renou-
vellement du marxisme, I’'interaction sociale jouait un rdéle impor-
tant. Le nom de Mead, 1a aussi se faisait entendre, de temps a autre,
mais’auteur avec qui Habermas était le plus en dialogue sur la ques-
tion de I'interaction sociale était Hannah Arendt (1977).

PRAGMATA, 2018-1: 390-435



Tels étaient les termes de ma premiére rencontre avec le pragma-
tisme. Un autre auteur sur lequelj’allais beaucoup apprendre pendant
mesannées d’études était CharlesS. Peirce, et celaen raison du fantas-
tique travail d’édition et d’interprétation de Karl-Otto Apel’. Apel avait
édité en allemand deux volumes des écrits de Peirce (1967 et 1970) et
avait écritune introduction d’'une remarquable qualité, Der Denkweg
von CharlesS. Peirce (1975). Sije suis le fil des noms des auteurs prag-
matistes, je dirais que John Dewey et William James étaient totale-
ment absents des écrits de I'’époque, par exemple d’Apel ou d’Haber-
mas, etilsl’étaient de tous les cercles philosophiques et sociologiques
dontj’avais connaissance. Apel, en particulier, portait desjugements
plut6t négatifs sur James, et jusqu’a un certain point a propos de
Dewey. Beaucoup faisaient ce que j’appellerais aujourd’hui une dis-
tinction artificielle entre les bons et les mauvais pragmatistes: Peirce
et Mead étaient les bons, James et Dewey les mauvais.

Maintenant, vous m’avez demandé pourquoi Mead est devenu si
important pour moi. Laissez-moi ajouter qu’'en lisant Mind, Selfand
Society, tel qu’il a été édité par Charles W. Morris® (Mead, 1934),j’ai tou-
jours eu le sentiment que ce livre était plein d’idées brillantes, mais
que c’était, somme toute, un trés mauvais livre, pour lasimple raison
qu’il était fondé sur des notes sténographiques prises en cours’. Etant
moi-méme un professeur, je me demande parfois ce qui arriverait si
mes étudiants prenaient des notes, les compilaient et les publiaient
ensuite sous mon nom. Je ne serais probablement pas entiérement
satisfait du résultat! Celam’a conduit a penser que je ferais mieux de
lire, en premier lieu, les textes que Mead avait lui-méme publiés. C’est
ainsi que j’ai commencé a lire ses articles et a rechercher des publi-
cations de son vivant qui n’avaient pas été répertoriées, parce que je
me suis vite rendu compte que la bibliographie de Mead que tout le
monde utilisait en ce temps-1a était dramatiquement incomplete.
Mais cela, je I’ai fait plus tard, quand j’ai décidé d’écrire ma thése sur
Mead, parce que je trouvais ses idées fascinantes, mais fort mal arti-
culées dans les textes édités par d’autres.

393



394

De fait, ce n’était pas le projet d’origine de ma thése. Le projet ini-
tial était une sorte d’histoire intellectuelle du marxisme, a travers
une lecture des héritiers de Marx selon laligne directrice d’'une com-
préhension - déficiente selon moi — de I'intersubjectivité humaine.
Je traversais I’histoire du marxisme en commencant par la récep-
tion par Marx de Feuerbach. Feuerbach est 'un des penseurs les plus
importants del’intersubjectivité, il utilisait le terme «altruisme » pour
s’y référer. Mais quand vous lisez Marx sur Feuerbach, cette dimen-
sion a completement disparu. Quand j’étais étudiant, tout le monde
lisait les onze théses de Marx sur Feuerbach et L’idéologie allemande
(1845/1952), mais personne, ou presque, ne lisait Feuerbach! Alors
j’ai écritquelque chose en défense de Feuerbach, contre Marx... etj’ai
préparé un chapitre sur Lukdcs, critiquant son premier livre marxiste
important, Histoire et conscience de classe (1922/1960), qui selon moi
négligeait la dimension de I'intersubjectivité humaine et les idées a
proposdeladémocratie. Le marxisme hégélien de Lukacs conduisait
aune conception léniniste de I'organisation et de la révolution. L'un
de mes points était de critiquer le 1éninisme politique.

Mais il est arrivé un moment, ce devait étre en 1974, ou je suis allé
rencontrer mon directeur de thése, Hans Peter Dreitzel®, et ou je lui
ai dit: «Vous savez, j’ai 'impression que ma these va étre passable-
ment ennuyeuse, parce que chaque chapitre s’acheve sur la méme
conclusion, a savoir que tous ces auteurs ne posent pas correctement
le probléme de I'intersubjectivité et que, plus largement, ils ont une
compréhension erronée de la démocratie. Et a chaque fois, a la fin
du chapitre, je renvoie & G. H. Mead comme ayant un point de vue
plus pertinent que celui de ces marxistes... Alors je me suis demandé
si ce ne serait pas une meilleure idée d’écrire une these sur Mead. »
Et 1a, il m’a répondu: « Mais bien sfir, vous étes tout a fait libre de
le faire!» Cela pourra vous paraitre étrange, mais je lui ai répondu:
«Malheureusement, je ne serai pas en mesure d’écrire une these vrai-
ment bonne parce qu'une bonne partie des sources se trouve aux
Etats-Unis»... Et pour moi qui, en ce temps-13, en 1974 ou 1975, venais
d’un milieu trés défavorisé, aller aux Etats-Unis était & peu prés du



méme ordre qu'aujourd’hui, disons, aller surlalune ! Maislaréaction
de mon professeur, qui avait été professeur invité pendant quelques
années a la New School for Social Research a New York, a été: «Ou
est le probleme ? Vous obtenez une bourse et vous y allez ! » Alors j’ai
obtenu une bourse qui a changé ma vie, grace a Wolf Lepenies et ala
Fondation Thyssen, et je suis parti en 1975.

PRAGMATA. Accéder aux textes eux-mémes était donc un
probléme pour vous en ce temps-1a? Pas seulement pour vous,
sans doute ? Pouvons-nous dire que I’étiquette de pragmatisme
était totalement absente, ou tout au moins marginalisée, en
Allemagne?

Laissez-moi distinguer les deux questions, celle de I'accés aux
sources et celle de lacompréhension du pragmatisme. Premiérement,
l'acces aux textes de Mead qui restaient alors non-publiés. A cette
époque, un grand nombre de theses de doctorat qui avaient été écrites
sur Mead aux Etats-Unis n’avaient pas été publiées en tant que livres.
Javais tout d’abord étudié I’histoire et j’avais appris a enquéter dans
les archives et a produire des bibliographies. J’ai alors commencé a
appliquer ces méthodes dans mon travail de thése, par exemple, pour
trouver de nouvelles publications de Mead, ce qui n’était pas facile
en ce temps oll vous n’aviez pas toutes les plateformes de ressources
électroniques dont nous disposons aujourd’hui... Il existait déja une
tres bonne bibliographie des écrits de John Dewey, un livre de plu-
sieurs centaines de pages, édité par Jo Ann Boydston, et comme je
connaissais les relations personnelles entre Dewey et Mead, je me suis
ditqu’il était tout a fait plausible que Mead ait publié dans les mémes
revues que Dewey. Il y a ainsi des revues, comme The Transactions
of the Illinois Society for Child Study, qui n’ont existé que pour une
dizaine d’années [en fait: 1894-1901] et I’accés a de telles collections
n’était pas simple dans les années 1970. Mais j’ai vraiment découvert
des textes oubliés de Mead dans cette revue!

395



396

Un autre exemple: j’ai voulu en savoir davantage sur les études
de Mead en Allemagne, a Leipzig et a Berlin®. Mais Berlin, dans les
années 1970, signifiait Berlin-Est! Je me suis donc présenté a Berlin-
Est, j’ai demandé a consulter les archives de I'Université. Mais venant
de I'Ouest, il ne m’a méme pas été possible de pénétrer dans le bati-
ment. J’ai alors demandé si quelqu’un pouvait descendre en bas des
marchesdel’escalier etj’ai expliqué mon probléme. Les gens de Berlin-
Estétaient serviablesetilsont cherché et trouveé pour moiles coursque
Mead avait suivis. Ce n’était pas des informations sansimportance! J'ai
parexemple appris que Mead avait étudié avec Wilhelm Dilthey, et dans
ma perspective, inscrite dans1’héritage des sciences humaines, il était
capital de savoir qu’il existait une connexion directe entre la tradition
herméneutique allemande et la pensée de Mead. Plus tard, a Chicago,
jai également découvert dans ses lettres qu’il avait envisagé d’écrire sa
these sousla direction de Dilthey, ce qui était totalement a 'opposé du
portraitde Mead commebehavioriste social! Il estamusant de rappeler,
entre parenthéses, que ma premiere tentative de publier un article sur
Mead en anglais aété un échec. Un évaluateur anonyme aen effet écrit:
«Cette personne semble présumer que Mead aurait quelque chose a
voir avecl’idéalisme allemand, maisil n’a pasl’air d’étre au courantque
Mead estun behavioriste !!! » J’étais extrémement décu, bien entendu,
parce que j’avais la preuve philologique que cette image de Mead était
fausse, mais impossible d’aller contre a I'’époque!

Leipzig était un terrain encore plus difficile, parce que je ne pou-
vais méme pasy mettre les pieds. J’ai attendu le Congres mondial de
sociologie a Uppsala, en Suede, en 1978, ou1 je savais que les Allemands
de I’Est viendraient... Dans le bus, j’ai lu sur le badge au revers de la
veste d’un collegue qu’il était professeur a’'Université de Leipzig. Je
me suis alors approché de lui et je lui ai dit: « Vous étes de Leipzig,
vous pourriez peut-étre me donner un coup de main?» Et il I'a fait!
Je ne veux pas passer trop de temps la-dessus, mais la transmission
de ce type d’information avait un prix. On vous disait: «vous devez
payer cinqg Deutschmarks», et, en ce temps-1a, ce n’était pas simple
de transférer de ’'argent de Berlin-Ouest a I’Allemagne de I’Est... Ces



histoires aujourd’hui paraissent ridicules, mais c’est ainsi qu’allait la
recherche a cette époque!

Voila pour le premier point. Mais ce n’est pas tout. L'étude du prag-
matisme est une chose bien plus compliquée. Il y a des courants de
réception réellement différents les uns des autres. La réception du
pragmatisme a été intense en Allemagne —comme en France, en Italie
ou en Espagne — avant la Premiere Guerre mondiale, mais il y a eu
aussi une forte réception du pragmatisme pendant I’ére nazie. C’est
un phénomene extrémement intéressant, parce que I'on tend a assu-
mer que, le pragmatisme ayant une telle affinité avec I'esprit de la
démocratie, il n’a pris en Allemagne qu'apres la Seconde Guerre mon-
diale. C’est tout a fait vrai si I’on s’intéresse au type de motivation
qui a animé Habermas ou moi-méme, mais ce n’est clairement pas
le cas, du point de vue de I’histoire empirique, du fait que quelques
penseurs pronazis, dansles années 1930, avaient déja eu un fort inté-
rét pour le pragmatisme. Cet épisode de réception reste encore peu
connu (Joas, 1992a/1993a).

PRAGMATA. Dans votre livre, Pragmatism and Social Theory
(1992a/1993a), vous dédiez un chapitre entier a ce que

vous appelez les «mésinterprétations » du pragmatisme

en Allemagne. C’est une démarche peu commune.
Pourriez-vous nous en dire davantage ?

L’'un de mesdoctorants, Peter Vogt, a écrit parla suite un livre inti-
tulé Pragmatismus und Faschismus (Vogt,2002a), sur laréception du
pragmatisme dans’Allemagne nazie et I'Italie fasciste, et sur larécep-
tion américaine du fascisme dans les cercles pragmatistes. C’est un
phénomene tout afaitintéressant qui n’a pastanttouchéla premiére
oulaseconde génération que des gens comme Herbert W. Schneider®,
par exemple, qui avait un intérét ambigu pour Mussolini. Peter Vogt
aremporté le Fulbright Award pour le meilleur ouvrage sur les rela-
tions intellectuelles germano-ameéricaines, et je crois qu’il a publié
un chapitre de son livre en anglais dans les Transactions of the Peirce

397



398

Society (Vogt, 2002b). Mais comme il écrit en allemand, son travail
n’est pas aussi connu qu’il le mériterait.

PRAGMATA. Karl-Otto Apel arappelé que ses premiéres
conférences sur Peirce et le pragmatisme, alors qu’il était
un jeune professeur assistant de I’'Université de Kiel
audébut des années 1960, étaient considérées comme

un «sujet scabreux» (Apel, 1973/2007: 11).

Qu’est-ce que cela vous évoque ?

Je dirais que le point principal a mes yeux était une espéce d’ar-
rogance culturelle, en Allemagne et en Europe en général, vis-a-vis
des Américains. Le préjugé dominant était que la culture des Etats-
Unis ne pouvait engendrer des penseurs sérieux et profonds, et que
donc leur philosophie ne pouvait étre qu'une espéce de reprise de la
pensée européenne. LAmérique ne pouvait qu’étre « philosophique-
ment insuffisante», a en croire Heidegger (Joas, 1992a/1993a: 106).
Il y avait par exemple une forte inclination a interpréter le pragma-
tisme comme une sorte de nietzschéisme de seconde main. J’ai donné
quelques citations de cette croyance, par exemple de Simmel affir-
mant que «le pragmatisme est ce que les Américains ont compris de
Nietzsche» (Joas, 1992a/1993a et 2000), ou encore que la théorie de
James n’était qu’une répétition de la subversion par Nietzsche de la
valeur de vérité (1992a/1993a: 101). Et ainsi de suite. C’était ridicule,
bien entendu, mais c’était une espece d’attitude répandue... Le prag-
matisme était donc un produit de second rang, résultat de I'incapa-
cité des Américains a faire de la philosophie: pourquoi donc devrions-
nous, nous, Européens, réimporter une version plus faible de ce dont
nous disposons déja? Une autre idée commune, qui perdure dans le
temps, est que ’Amérique est le pays du business a I’état pur et que
le pragmatisme n’est rien d’autre que l'articulation de «1’esprit du
commerce» ! Vous trouvez cela sous la plume de Durkheim, dans les
conférences rassemblées sous le titre de Pragmatisme et sociologie,
ou il qualifie le pragmatisme d’«utilitarisme logique » (Durkheim,
1913-1914/1955: chap. 14). Il y a 1a une idée commune a ’Allemagne



et a la France. Je pense, et cela est important pour la réception de
mon propre travail, que cette croyance a conduit a une forme d’igno-
rance eu égard a la potentielle supériorité des penseurs américains.
Dans mes propres écrits, disons que c’est William James qui remplit
la fonction que Nietzsche a pour beaucoup d’autres, et que Dewey
remplitlafonction que Heidegger a pour beaucoup d’autres. Etje suis
quelque peu désemparé quand je constate qu’en France, encore plus
qu’en Allemagne, on se rapporte sans cesse a Nietzsche et Heidegger,
plutdt qu’a James et Dewey !

Je ne plaisante pas en disant cela; je pense réellement que s’il
y avait deux penseurs contemporains qui €taient profondément
conscients de la crise culturelle de I’'Occident, c’étaient Nietzsche
et James. Mais bien sfir, si vous avez une image de James comme un
penseur easy-going, un incorrigible optimiste, vous passez a coté de
cette question. Cette image est complétement fausse! Il avait peut-
étreunstyle décontracté, mais c’était une personnalité fonciérement
mélancolique et pas seulement du point de vue de son tempérament
entantqu’individu. Etbien siir, les idées de Heidegger, comme Rorty
I’'a démontré, sont d’'une part semblables a celles du pragmatisme —
j'entends le Heidegger des années 1920 - et, d’autre part, ont pro-
bablement été influencées par le pragmatisme, a travers deux per-
sonnes: Eduard Baumgarten” et Emil Lask™. C’est ce que m’a confié
Hans Georg Gadamer quand je lui ai demandé comment il expliquait
la similarité entre Heidegger et Dewey®.

Mais, de mon pointde vue, celasignifie que danslatradition intel-
lectuelle américaine, vous avez des figures qui sont distinctes de celles
delatradition allemande, au moins sous trois aspects. Tout d’abord,
elles ont une relation positive avec la science, ce qui n’était le cas ni
de Nietzsche ni de Heidegger. Ensuite, elles ont une relation posi-
tive avec la démocratie, ce qui n’était le cas ni de Nietzsche ni de
Heidegger. Enfin, elles ont, chacune a sa facon, une relation posi-
tive avec le christianisme, et avecla religion, ce qui n’était le cas ni de
Nietzsche ni de Heidegger. Si je précise «chacune a sa facon», c’est

399



400

parce que Peirce et James avaient une attitude plus positive vis-a-vis
delareligion que Mead et Dewey, quoique Dewey, qui était un sécu-
lariste militant, était aussi capable de prélever et de sauvegarder des
éléments du christianisme qui lui paraissaient importants.

PRAGMATA. Qu’est-ce qui se passait alors en Allemagne ala fin
des années 1970 ? Vous vous intéressiez au pragmatisme,
Habermas s’y intéressait également, Apel, bien siir, Honneth
peut-étre? Quelle était la connexion entre vous tous ?

Apel, oui, Habermas, en un certain sens, Honneth, pas encore. Je
peux commencer par la relation entre Apel et Habermas. Ils étaient
des amis intimes, depuis leurs années d’études... et je pense person-
nellement - maisil faudrait demander a Habermas lui-méme - quele
chemin de Habermas versle pragmatisme passait par Apel. Apel était
I'innovateur, pour ainsi dire, celui qui a sérieusement étudié le prag-
matisme, a une époque ol Habermas ne s’y intéressait pas encore.
Maintenant, Axel Honneth et moi-méme, nous nous sommes rencon-
trés au début de I'année 1974, si je me rappelle bien. Honneth n’était
pas un étudiant de Habermas, il était venu a Berlin avec son direc-
teur de these, quand celui-ci y avait été nommé. Son nom était Urs
Jaeggi®, il était marxiste, en tout cas en ce temps-la. Honneth et moi
avons été de proches amis pendant trés longtemps. Nous ne sommes
plus aussi proches aujourd’hui, mais nous nous connaissons depuis
plus de quarante ans et nous pensons, I'un et 'autre, qu’il y avait un
échange permanent entre nos penseées et que chacun de nous a été
absolument constitutif du développement intellectuel de 'autre. Mais
quand nous nous sommes rencontrés, Honneth n’était pas intéressé
par le pragmatisme. Et méme aujourd’hui, il est avant tout intéressé
parJohn Dewey, et seulement par des aspects trés spécifiques du tra-
vail de Dewey. Ni Peirce, ni James. Un peu de Mead, dans son livre
sur la lutte pour la reconnaissance (Honneth 1992/2000). De Mead,
ilaretenu ce quej’aiappelé’«intersubjectivité pratique », qui inclut
lacommunication par gestes et la coopération incarnée, ainsi que la
conception dela prise de role du soi pour développer une psychologie



sociale de la confiance en soi, du respect de soi et de I’estime de soi.
Malgré tout, ces emprunts de Mead restent plutdt fragmentaires.

Habermas m’a beaucoup aidé au début. Apres que j’ai écrit ma
thése, jelaluiai envoyée et il aconvaincu Suhrkamp, la maison d’édi-
tion la plus en vue dans le monde académique, de la publier. C’était
mon premier livre, Praktische Intersubjektivitdt (1980/2007) (en faitle
second, j’avais publié unlivre surla théorie desroles (Joas, 1973) quand
jétais trés jeune). J’ai alors demandé a Habermas ce qu’il pensait du
projet de publier une sélection d’articles de Mead et il a aussi rendu
¢a possible, I’édition des deux volumes des Gesammelte Aufsditze de
Mead en allemand (Mead, 1987). Cela a changg la réception de Mead
en Allemagne, parce quauparavant, il n’y avait pour ainsi dire pasde
corpus de textes fiables sur lequel s’appuyer.

PRAGMATA. Y avait-il d’autres chercheurs de votre génération
qui avaient un intérétintellectuel pour Mead, Dewey,
James et Peirce?

Personne, je dirais, ne s’intéressait a Dewey et James. Un bon
nombre de philosophes se sont mis a lire et a interpréter Peirce, a la
suite d’Apel. Il yavait un autre professeur a Hambourg, Klaus Oehler®,
qui, lui aussi, étudiait Peirce. Il avait publié un essai intéressant sur la
réception du pragmatisme en Allemagne pendantla premiére moitié
du xxesiecle (Oehler, 1981) et deux livres inspirés de la sémiotique de
Peirce (1993, 1995). Mais je ne pense pas qu’il ait exercé une grande
influence dans le paysage intellectuel en général. J’ai pour ma part
organisé une conférence sur G.H. Mead en 1984 qui a été publiée
sous le titre The Problem of Intersubjectivity (Joas, 1985). Les gens
que j’avais invités étaient en partie des collegues plus agés, comme
Friedrich Tenbruck®, qui était extrémement compétent, mais aussi
le plus conservateur des sociologues allemands de la génération de
Habermas. Il a contribué a ce volume avec un tres bon article sur
Mead.

401



402

L'une de ces figures — je n’ai pas donné les noms de tous les pen-
seurs nazis — était Arnold Gehlen". J’aurais pu le citer des le début,
quandj’ai parlé du contexte d’apparition du nom de Mead, parce que
je pense que Gehlen a été le premier en Allemagne & mentionner
Mead dansun cadre systématique. Gehlen était tout a fait nazi, et pas
qu’un peu, et il 'est resté apres 1945... Il n’a d’ailleurs pas traversé de
crise a ce propos et ne s’en est pas distancié. Je suis devenu ami avec
son dernier assistant dont le nom était Karl-Siegbert Rehberg, et par
son entremise j’ai rencontré Gehlen a plusieurs reprises, avant qu’il
ne meure en 1976. Jétais alors tres jeune. Cet assistant ne partageait
pas, a I'évidence, les convictions politiques de Gehlen, mais Gehlen
était un tres grand penseur et il a aussi contribué a la réception de
Mead en ce temps-la.

Habermas avait aussi été invité, mais il a annulé sa participation
la veille de la conférence, ce qui m’a beaucoup décu! Il avait, avant
¢a, écrit un chapitre sur Mead dans le second volume de The Theory
of Communicative Action (1981/1987), qui était son premier dévelop-
pement d’importance surla question. Il s'appuyait surl’idée de Mead
d’activité comme «action de communication», en parallele de cer-
taines idées de Durkheim. Habermas a dit qu’il recourait beaucoup
a mon travail de these, mais sa présentation de Mead est extréme-
ment sélective et pas toujours fiable... Plus tard dans la décennie,
nous avons édité avec Axel Honneth un volume de commentaires sur
ce livre majeur de Habermas (Honneth & Joas, 1986/1991). Dans ma
propre contribution, j’insiste surla différence entre Mead et Durkheim
(Joas,1991:103-104), d’'une facon qui s’éloigne de Habermas. Il est vrai
que Durkheim s’est déplacé vers une théorie del'interaction émotion-
nelle et directe, avec sa conception de I'effervescence rituelle dans Les
formes élémentaires de la vie religieuse (1912), mais il est resté retran-
ché dansses positions de défense d’une philosophie cartésienne dela
conscience contre le pragmatisme dans ses cours sur « Pragmatisme et
sociologie» (1913-1914/1955). Habermas, a mon avis, n’a pas vu que la
théorie durkheimienne du rituel ne menait pas tant a une théorie de



I’'agir communicationnel qu’a une révision beaucoup plus profonde
de notre compréhension de I’action et de la rationalité.

PRAGMATA. Cela nous conduit a une autre question. Sur la
scéne intellectuelle de ’Allemagne d’aprés-guerre, laréception
delaphilosophie pragmatiste avait-elle une dimension
politique ? Etant donné vos collaborations et vos échanges
avec des membres éminents de I’Ecole de Francfort, comme
Jiirgen Habermas et Axel Honneth, aviez-vous des intéréts
politiques en commun ? Comment combiniez-vous votre
défense des valeurs démocratiques et les critiques marxistes
del’économie et de la société de marché ? Personnellement,
comment pourriez-vous rendre compte de vos affinités
politiques avec un certain pragmatisme ?

Si je peux répondre pour moi-méme, on m’a souvent demandé
dansdesentretiens: « Comment étes-vous devenu un pragmatiste ? »
Iln’y a pas de réponse triviale a cela, au sens ol j’aurais eu un profes-
seur d’université qui aurait été pragmatiste, ou bien au sens ou j’au-
rais passé une année d’études dans une université américaine... rien
de cela! Rencontrer le pragmatisme a été pour moi une expérience,
une découverte subjective, une espéce de révélation sur le chemin
de Damas, pour ainsi dire! Cette expérience a été un peu comme
tomber amoureux, vous savez, quand vous rencontrez quelqu’un et
que vous ne vous y attendiez pas... Quelque chose se produit, vous
avez le sentiment, dans un sens holiste, que «c’est la bonne per-
sonne»! Vous pouvez, bien slir, vous demander rétrospectivement
ce qui vous a affecté si fort dans cette situation particuliere, parce
que, bien entendu, méme si la surprise était totale, et que vous ne
pouviez pas anticiper ce qui est arrivé, cela a beaucoup a voir avec
votre propre préhistoire.

De ce point de vue, ma propre reconstruction est la suivante. Je
pense, en fait, que le pragmatisme est totalement imprégné de l'es-
prit de la démocratie, aux deux niveaux du fagconnage des relations

403



404

interpersonnelles immédiates et des macrostructures sociales et
macro-processus historiques. Quand j’ai été exposé au pragmatisme
pour la premiere fois, comme étudiant, dans les années 1970, j’ai eu
le sentiment d’étre a un carrefour, au croisement de trois traditions
intellectuelles qui m’attiraient fortement, sans que je fusse totale-
ment convaincu par aucune d’entre elles. Ces trois traditions intel-
lectuelles entraient en résonance avec ma biographie personnelle,
mais je dirais qu'un premier élément, absolument capital de mon
background intellectuel, était le catholicisme: le christianisme, mais
plus spécifiquement, la foi religieuse, et la foi catholique. Un second
élément, sans doute a cause du milieu social d’ou je venais, était I’as-
piration a 1’égalité sociale, la démocratie sociale. Et le troisiéme €1é-
ment était une affinité pour la tradition herméneutique et histori-
ciste allemande, au sens ol nous pouvons tout comprendre, méme
les situations ou les événements éloignés de nous, historiquement
ou culturellement.

Et ces trois éléments continuent de tenir ensemble, pour moi,
encore aujourd’hui. Je pense toujours que la tradition herméneutique
et historiciste et la tradition catholique sont extrémement impor-
tantes, et, en premier lieu, la foi elle-méme, le phénoméne de ma
propre foi et la relation entre ma foi et mes convictions politiques; et
jecroisqu’il faut se battre sur le théeme de I’égalité sociale, du change-
ment des conditions sociales, en vue de moins d’iniquité, de moins
d’injustice, et ainsi de suite. Rétrospectivement, j’en suis venu a réali-
serque cestraditionsintellectuelles qui m’étaient disponibles avaient
encommun une déficience eu égard au probléme de ladémocratie et
del’égalité al’échelle des micro-interactions: le marxisme était extré-
mement étatiste, de méme que la tradition historiciste allemande; et
le catholicisme a lui aussi ses propres problémes avec la démocratie.
Mon inspiration de base a alors été que, par la voie du pragmatisme,
il y avait moyen de reformuler et méme de synthétiser ces trois tra-
ditions de facon originale. Et cela aura été mon projet pendant pra-
tiquement un demi-siecle!



PRAGMATA. Etdonc, le pragmatisme a été associé, dés le début,
pour vous, a une signification politique ? Vous avez mentionné
tout al’heure laréception du pragmatisme par les nazis. Est-ce
que les gens étaient conscients de cela dans les milieux
universitaires ? Est-ce qu’il était en quelque sorte facile pour
vous d’adhérer au pragmatisme?

Non, ce n’était pas simple. Par exemple, laréception de Mead dans
les cercles de I'interactionnisme symbolique n’avait rien a voir avec
la figure de Mead comme activiste social ou politique, comme intel-
lectuel public, et la méme chose était vraie pour Dewey... Les gens ne
savaient pas, mais pour moi c’était une espéce de confirmation de mes
intuitions. Sans doute avaient-ils entendu parler d’excellents experts
comme Richard Bernstein®, mais de facon plus générale, c’est seule-
mentau cours de mon appropriation de cet héritage du pragmatisme
quej’ai appristout cela! Celan’était pas dutoutdominantal’époque,
et assez peu connu, a vrai dire, jusqu’a aujourd’hui!

PRAGMATA. Sil’on quitte les années 1970 et que I’'on se déplace
au début des années 1980, un protagoniste quia alors gagné
une place centrale est Richard Rorty. Quelle a été laréception
de Rorty ? Comment son travail a-t-il été compris en
Allemagne ? Et, question subsidiaire, a quel pointles
philosophes se sentaient-ils concernés par I’étiquette de
«philosophie analytique» en Allemagne ?

Richard Rorty, al’é¢vidence, ajoué un rdle bien plus crucial dansla
redécouverte du pragmatisme aux Etats-Unis qu'en Allemagne. Son
livre de1979, Philosophy and the Mirror of Nature, aété traduiten alle-
mand des 1981, mais il faut comprendre qu’aux Etats-Unis ce qui a fait
sensation a été de voir une des figures de proue de la philosophie ana-
lytique faire publiquement ses adieux, pour ainsi dire, a cette maniéere
de penser. A I’époque, la philosophie analytique était plutdt margi-
naleen Allemagne - elle est devenue beaucoup plus puissante entre-
temps - et donc, une rupture avec quelque chose d’aussi marginal n’a

405



406

pas vraiment suscité de scandale... Je pense que la principale consé-
quence a étéliée al’affirmation de Rorty que les trois principaux phi-
losophes du xx¢ siecle étaient Wittgenstein, Heidegger et Dewey. Et
laréaction-type du professeur de philosophie a été: « Heidegger, bien
stir! Wittgenstein, oui, oui, aussi, pourquoi pas; mais qui est ce John
Dewey ?» Rorty a contribué a faire de Dewey une figure acceptable et
légitime parmi les philosophes.

Jai cependant une relation trés ambivalente a cette histoire parce
queje pense que ce que Rorty a proclamé comme relevant du pragma-
tisme, la pensée de Dewey en particulier, est en réalité la pensée de
Rorty. Du point de vue philologique, il se tient vraiment trés loin des
figures historiques que nous qualifions de pragmatistes. Aux Etats-
Unis, a de multiples occasions, il y a eu des recensions ou des sym-
posiums auxquelsil est arrivé a Rorty de répondre et d’admettre sim-
plement que son Dewey a lui n’était pasle vrai John Dewey! La chose
dommageable est qu’il a continué de présenter sa pensée au nom de
Dewey, méme aprés avoir reconnu ces distorsions... Ceci dit, j'appré-
ciais beaucoup Rorty. Nous nous sommes connus personnellement, et
il étaitun écrivain et un homme extrémement brillant. Mais il n’en est
pas moins problématique de compter parmiles plus grands pragma-
tistes contemporains quelqu’un qui n’arien dit, ou presque, de Peirce
et de Mead. Il a davantage commenté James et Dewey, mais pour
les mettre sur un pied d’égalité ou pour les rapprocher des penseurs
post-modernes — ce qu'a mon avis ils n’étaient pas. Le plus impor-
tant, & mes yeux, serait de mettre en relief, de facon systématique,
les points de différence entre ces auteurs.

Ne serait-ce que briévement, je voudrais en mentionner deux. Je
pense qu’il est fondamental pour les pragmatistes d’avoir un contact
intense avec la réalité: vous agissez sur le fondement de certaines
hypotheses a propos du monde, et le monde vous montre que ces
hypotheses ne fonctionnent pas. Cela est trés éloigné de I'’échange
décontracté de nos attitudes avec le monde décrit par Rorty. En
second lieu, je dirais que Rorty était un séculariste militant. Ce qu’il



ditdelareligion est certainement trés €loigné de ce que Peirce, James
et Dewey en ont dit. Je ne mentionne pas Mead ici parce qu’il ne dit
pas grand-chose sur la question.

PRAGMATA. Et beaucoup de gens autour! On mentionne
toujours les mémes quatre noms, mais il y avait beaucoup de
monde autour d’eux, impliqués dans différents mondes
professionnels et religieux, des protestants de toutes sortes!

Oui, absolument. Et dans la seconde ou troisieme génération, je
pense qu'une erreur commune a beaucoup de gens intéressés par le
pragmatisme est de se focaliser exclusivement sur ces quatre figures
originales. J’ai souvent essayé de trouver des étudiants en doctorat
—mais souvent avec unsucceslimité — qui feraientleurs theses sur ces
autres auteurs. Par exemple, un philosophe de la religion trés impor-
tant dans la tradition pragmatiste est John E. Smith®, qui a ensei-
gné a Yale pendant des décennies, mais jusqu’a aujourd’hui, je n’ai
trouvé personne qui ait envie d’écrire une monographie sur le déve-
loppementintellectuel de Smith. Alorsje signale son travail dans mes
cours, pour tenter de susciter des vocations... pas facile! Une autre
fois, j’ai trouvé un étudiant qui a commencé une recherche de thése
sur Horace Kallen, mais il n’a jamais fini®.

PRAGMATA. Les conséquences de laréception du pragmatisme
en Allemagne et de sa renaissance aux Etats-Unis, non
seulement pour les philosophes, mais aussi pour les
chercheurs en sciences sociales, sont trés différenteslaeten
France. Nous avons des histoires intellectuelles trés
différentes. Pourriez-vous nous en dire plus sur ce qui se passe
en Allemagne et aux Etats-Unis en termes de coopération entre
disciplines? Avez-vous eu des étudiants en doctorat qui ont
croisé pragmatisme et sciences sociales - nous ne connaissons
avraidire que Hans-Joachim Schubert sur Cooley et Daniel
Huebner sur Mead?

407



408

Ceseraitdifficile de présenter le pragmatisme comme un courant
puissant en Allemagne. La plupart de ces chercheurs se connaissent
lesunsles autres et ont collaboré d’'une facon ou d’'un autre. Bien siir, je
préférerais que ce soit différent... Mais je peux ajouter quelques noms
de collegues qui auraient pu échapper a votre attention. Il y aun phi-
losophe allemand, qui a environ 58ans a présent, Matthias Jung, a
I’'Université de Coblence, que je considére comme vraiment impor-
tant. Satheése portait, je crois, sur Heidegger et son Habilitation (Jung,
1999) était une interprétation herméneutique et pragmatiste de 'ex-
périence religieuse. Il a contribué a I’édition de I'un des volumes des
Gesamtausgabe, les ceuvres completes de Heidegger (Jung, Regehly &
Strube, 2011). Dans’'un de ses premiers livres, Erfahrung und Religion
(Jung, 1999), il comparait la compréhension de 1’expérience reli-
gieuse chez Wilhelm Dilthey et William James. Son opus magnum,
Der bewusste Ausdruck (2009), soit The Conscious Expression : An
Anthropology of Articulation, est a mes yeux le meilleur livre sur la
question de I'articulation?, qui était le cinquiéme point de ma confé-
rence hier? et pour laquelle on recourt d’ordinaire a Charles Taylor.
C’est la un point crucial. Pour moi, «expérience » est I'un des princi-
paux concepts de la pensée pragmatiste, mais non pas dans le sens
d’une alternative a la symbolisation et au langage. « Articulation »
est le concept dont nous avons besoin si nous sommes intéressés par
I'interaction entre la dynamique de notre expérience préréflexive et
les configurations langagieres et culturelles disponibles. Ce point est
aussi celui ot Rorty, a mes yeux, s’éloigne du pragmatisme classique.

Matthias Jungestaussi un excellent connaisseur des études cogni-
tives contemporaines (Jung & Madzia, 2016). Il reprend et soutient les
arguments de Mead en les confrontant a des données et a des hypo-
théses de biologie et de psychologie d’aujourd’hui. Il fait partie des
personnesles plus créatives dans son travail d’appropriation du prag-
matisme. Nous avons travaillé tousles deuxal’édition de The Varieties
of Transcendence (Deuser et al., 2016) et il a développé une réflexion
intéressante surlaliberté (Jung,2007) et sur les valeurs (Jung, 2016b)
dans une perspective pragmatiste.



Une autre figure importante est Hans-Peter Kriiger de 'Université
dePotsdam, quivenaital’origine d’Allemagne de’Est et qui aenquété
sur la tradition allemande d’anthropologie philosophique, comme
cadre de recherche (Kriiger, 2009a) et comme politique du monde
delavie (life-politics) (Kriiger, 2010). Il semble que vous connaissiez
le nom d’Arnold Gehlen, mais I'autre grand nom dans ce domaine,
hormis Max Scheler®, est Helmuth Plessner?. Kriiger est un expert
de Plessner, mais il connait également son Dewey en profondeureta
mis en ceuvre la notion de public dans ses recherches (Kriiger, 2005
ou2009b).

Parmi les plus jeunes, j’ai déja signalé€ le livre de Vogt sur le rap-
portentre pragmatisme et fascisme. Vous connaissez Hans-Joachim
Schubert, qui a été mon étudiant et a écrit sa thése sur Charles Horton
Cooley, plus spécifiquement surla question deI’expérience démocra-
tique (Schubert,1995). Schubert (1998) a été invité a rédiger I'introduc-
tion a une sélection de textes de Cooley pour la collection « Heritage
of Sociology » aux Presses de I'Université de Chicago. Et il a enquété
en profondeur sur la relation, compliquée, de Mead a Cooley. Il y
a encore Michael Festl, un jeune philosophe a St Gallen, en Suisse,
qui a publié des ouvrages tres importants sur une théorie pragma-
tiste de lajustice et sur le pragmatisme en général (Festl 2015; 2018),
Et je rajouterai encore le nom d’un jeune chercheur qui a préparé sa
thése al’Université de Graz, en Autriche, mais qui étaitauparavantau
Max Weber-Kolleg a Erfurt. Frithjof Nungesser est allemand et nous
I’avons suivi avec Stephan Moebius. Dans sa thése forte de 650 pages
(Nungesser, 2017a), il essaie de mettre Mead et son milieu intellec-
tuel enregard de I’état actuel de la recherche en biologie (Nungessetr,
2017b). Ce que Mead écrit sur la socialité animale, par exemple, ou
sur les dispositions physiologiques des enfants au jeu, est souvent
dépassé. Pendant pres de huit ans, il a révisé Mead dans un esprit
meadien. Vous pouvez avoir un premier apercu de sa réflexion dans
le livre qui est issu du colloque sur Mead a Chicago en avril 2013,
«George Herbert Mead at 150 », et que nous avons coédité avec Dan
Huebner: The Timeliness of George Herbert Mead (2016). Nous avons

409



410

tenté d’attester de la pertinence actuelle de I'héritage de Mead dans
trois sections: « Histoire, Historiographie, Sociologie historique »,
«Nature, Environnement, Processus» et « Cognition, Conscience,
Langage ». Le chapitre écrit par Nungesser, « Mead meets Tomasello »
(Nungesser, 2016 : chap. 12), est extrémement intéressant. Aux Etats-
Unis et au Canada, il y a d’autres chercheurs qui ont un vif intérét
pour le pragmatisme, outre Dan Huebner, qui enseigne aujourd’hui
a I’'Université de Caroline du Nord, a Greensboro. Daniel Silver, par
exemple, est professeur associé a I’'Université de Toronto et déve-
loppe desidéesintéressantes surlanotion de «tonalité affective dans
I’'action» (moodiness of action) (Silver, 2011). Enfin, pour clore cette
liste non exhaustive, Michael Thomas a écrit une tres intéressante
thése sur Whitehead et la réception de cet auteur en théorie sociale
(Thomas, 2015), dans laquelle on peut lire un chapitre dédié a Mead,
a coté d’'un chapitre portant sur Talcott Parsons.

PRAGMATA. Quand avez-vous commencé a enseigner
al’Université de Chicago ? Avez-vous été lié dés le début avec
The Committee on Social Thought ou avecle département
desociologie? Qui est al’'origine de votre recrutement? Et quel
était alors le climat intellectuel autour du pragmatisme ? Quel
est-ilaujourd’hui?

J'aienseigné pourla premiére fois al’'Université de Chicago comme
professeur invité en 1985. Mais c’était seulement pour un semestre. A
I’époque, celui qui m’ainvité était Donald Levine®, quej’avais rencon-
tré a Paris, lors d’'un colloque, puis a Berlin et en Bulgarie. La raison
de son invitation était mon livre sur Mead, sorti en 1980 en allemand
et en 1985 en anglais, grace a Anthony Giddens, qui avait fondé et
qui dirigeait les éditions Polity Press. Giddens lit I'allemand et nous
avions déja été en contact. Cette traduction en anglais a été cruciale
dansmacarriere! Donald Levinel’alu, et m’ainvité adonner un cours
al’Université de Chicago sur Mead. Une chose intéressante: au der-
nier moment, le département achangé d’avis et m’a assigné un cours
sur la théorie sociale contemporaine en Europe. Je n’avais jamais



enseignéuntel coursen Allemagne ! Celam’a forcé a préparer ce cours
etapresvingtans, grice a mon coauteur Wolfgang Knobl, le cours est
devenu un gros livre intitulé Social Theory (2004/2009). Il a d’abord
été publié en allemand, puis repris par Cambridge University Press,
etil adésormais été traduit en russe, espagnol et portugais. Une ver-
sion chinoise est en préparation. C’est, j'espére, I'une des vues d’en-
semble les plus complétes de la théorie sociale aprés 1945 en Europe
et aux Etats-Unis.

Tel était le moment initial, en 1985. Puis les choses ont changé et
j’ai recu d’autres propositions d’universités américaines, en particu-
lier quand il s’est su que j’étais mécontent de ma position a la Freie
Universitét de Berlin, dans la seconde moitié des années 1990, des
conditions d’enseignement, et ainsi de suite. Quand vous recevez
ces offres qui doublent votre salaire pour une charge de cours bien
moindre, vous vous demandez «a quoi bon continuer ici a Berlin?»!
Berkeley m’a contacté — Robert N. Bellah? était impliqué dans cette
invitation. J’ai également recu une offre de ’'Université du Wisconsin,
a Madison, au début des années 1990. Les universités américaines
les plus en vue, avant d’'embaucher quelqu’un, demandent une série
de lettres de recommandation; de quinze a vingt. Berkeley a alors
demandé a Donald Levine, a Chicago, I'une de ces lettres, et il m’a
raconté, dix ans plus tard, qu’il était en train de taper cette lettre de
recommandation dans les termes les plus élogieux quand, soudain,
il est arrété et s’est dit: « Mais pourquoi le recommander & Berkeley!
Nous devrions 'embaucher a Chicago!» Alors il m’a contacté et m’a
demandé: «Seriez-vous d’accord sur le principe de venir a Chicago?
Nous avons ici le Committee on Social Thought, etc., etc. ».

Tout cela n’a rien a voir avec mes cours en 1985. En ce temps-1a,
javais suiviles cours d’Edward Shils?, mais je n’étais pas du tout, moi-
méme, impliqué dansle Committee on Social Thought. C’est alors que
son Chairman, Robert Pippin?, est entré en lice. Il a lu mes livres et
m’ainvité, sur la recommandation du département de sociologie. Et
j’ai donné la une conférence en 1998, qui a été bien recue, et deux ans

41



412

plustard, en 2000, j’ai rejoint officiellement I’'Université de Chicago.
Les deux personnes importantes dans ce processus ont été Donald
Levine et Robert Pippin. Et ces 17-18 dernieres années, le Committee
on Social Thought est devenu mon affiliation la plus importante. Il y
alaun groupe de collegues avec quij’ai le plus de relations, avec qui
je me suis vraiment impliqué et dont la pensée m’influence vérita-
blement. Mais aucun d’entre eux n’est pragmatiste, pour répondre a
votre question. Mon appartenance au Committee on Social Thoughta,
dureste, quelque chose d’ironique: celui-ci a en effet été créé, al'ori-
gine, par le Président Robert Hutchins®, qui était un ennemiacharné
du pragmatisme et qui voulait faire couler la vieille garde pragma-
tiste de I'Université [rires].

Vous pouvez aussi constater que mon principal domaine d’en-
seignement n’a pas trait au pragmatisme. Bien siir, j’ai enseigné des
cours sur James, Dewey ou Mead, mais aussi sur d’autres auteurs,
européens, comme Max Weber, Max Scheler ou Ernst Troeltsch?.
J’ai eu assez de chance pour devoir donner des cours qui avaient
un lien direct avec les livres que j’étais en train d’écrire de sorte que
j’ai pu organiser des cours sur I’histoire des droits de 'Homme, sur
I’Ere Axiale, sur la guerre dans I’histoire de la pensée sociale depuis
Hobbes, sur le processus de sécularisation...

PRAGMATA. Avez-vous des liens professionnels avec
le département de philosophie a Chicago?

Non, pas beaucoup. Le département est trés orienté vers la philo-
sophie analytique. Je dirais que mes collegues philosophes — Robert
Pippin ou Jonathan Lear — sont également membres du Committee
on Social Thought, et je m’entends bien avec JamesF. Conant, qui a
été fortement marqué par I’enseignement de Hilary Putnam (Conant
&Zeglen, 2001), que 'on peut tenir pour un pragmatiste, dans sader-
niére période.



PRAGMATA. Et ala Divinity School ?

Tous mes cours qui ont un intérét pour la religion, au sens large,
sont également recensés par la Divinity School, et nombre de ses étu-
diants suivent mes cours. J’ai un lien étroit avec eux, mais je ne suis
pas affilié officiellement.

PRAGMATA. Est-ce qu’il y aencore des chercheurs sur la
religion - théologiens, sociologues, philosophes — qui ont une
connexion avecle pragmatisme, comme il y aun siécle? Cette
osmose était tellement forte pendant I’Ere progressiste - nous
pensons a Edward S. Ames, Shirley Jackson Case,

Douglas C. Macintosh, et d’autres encore!

Non. Peut-étre des gens comme William Schweiker®, qui sont
engagés dans une réflexion sur I’éthique chrétienne et I’herméneu-
tique théologique... Je veux dire par 1a qu’ils ne sont pas de fervents
pragmatistes, mais que ce qu’ils font n’est pas tres €loigné de ’esprit
du pragmatisme. L'influence du pragmatisme en théologie a duré
pendantlongtemps a Chicago, des décennies apres la mort de Mead.

PRAGMATA. Vous avez déja dit que William James était

pratiquement absent des développements de la philosophie

d’aprés-guerre en Allemagne, mais pas au début du xx¢siécle.

Pouvez-vous nous en dire plus ? Qu’est-ce que son nom évoque

pour les philosophes allemands ?

Pour nombre d’entre eux, le nom était a proscrire, avec quelques
raisons du fait de James méme. Il a écrit un certain nombre de choses
de facon négligente, peu soignée — je pense en particulier a son livre
sur Le pragmatisme (1907). C’est vraiment regrettable, & mon avis.
Etil est clair que vous ne pouvez simplement partager les termes de
ce livre. Pour un temps, j’ai partagé cette attitude. Et puis j’ai réalisé
que James avait des choses beaucoup plus intéressantes a dire, par
exemple dans sa psychologie et dans certains de ses articles. Mais

413



414

pour moi, le véritable point de rupture dans ma compréhension de
James a été la lecture de ses Varieties of Religious Experience (1902).
J’ai lu ce livre au début des années 1980, apres en avoir fini avec ma
thése sur Mead, et il n'y a donc rien en elle de James. Je considere
que Lexpériencereligieuse est un chef-d’ceuvre absolu, que ce soiten
matiere de qualité littéraire ou de contenu philosophique. Cette ren-
contre a été extrémement importante pour moi, personnellement,
parce que je pense que cela m’a montré le chemin et donné un solide
argument pourjustifier la foi religieuse dans le monde contemporain.

Je devrais encore rajouter quelque chose. J’ai étudié James dans
les années 1980, mais de facon totalement étrangere a mon travail pro-
fessionnel. Je I’ai fait & cause de mon intérét pour la foi. J°ai ensuite
donné quelques conférences ol j’ai commencé a gagner un peu
confiance dans la facon dont j'argumentais sur James car j’ai réalisé
que cela suscitait de tres fortes réactions dans I'auditoire. Ce n’est
sans doute pas avant les années 1990 que je me suis mis a me réfé-
rer explicitement a James, en particulier dans The Genesis of Values
(2000), ou le chapitre sur James joue un réle crucial pour I’ensemble
de l'argumentation.

PRAGMATA. Pouvons-nous ajouter un commentaire ? Dans la
premiére traduction allemande de The Varieties of Religious
Experience, Die religiose Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit,
le traducteur a coupé le dernier chapitre qui comportait
quelques-unes des idées les plus originales de James sur la
religion, sur le polythéisme, par exemple. Comme en France,
dureste...

Oui, la premiére traduction allemande de James remonte a 1907.
Elle a été faite par Georg Wobbermin, un philosophe et psychologue
de la religion. Il a abrégé certains développements, introduit des
passages erronés, et accompli tant d’autres manipulations de son
cru. Cette traduction était simplement ridicule. Une seconde tra-
duction a ensuite été faite, qui n’était pas tres bonne non plus. La



traduction actuelle est une version révisée de cette seconde traduc-
tion. Laseconde était meilleure que la premiére, et la troisieme que la
seconde. Mais elle est loin d’étre idéale, parce qu’elle ne restitue pas
la qualité littéraire du style de James en anglais. C’est pourquoi j’'in-
vite mes étudiants a lire ce livre dans la version originale.

Plus je découvre 'importance du livre de James sur la religion —
et a quel point vous ne pouvez pas comprendre ses autres écrits sans
passer par ses écritssurlareligion —, plusje suis intéressé parlarécep-
tion de la pensée de James sur la religion. Je pense que quelqu’un
devrait écrire quelque chose a ce propos, sur le fait que tous les pen-
seurs importants de I'immeédiat avant-guerre [de 1914-1918] ont été
profondément influencés par le livre de James sur 'expérience reli-
gieuse, y compris Heidegger (1912) et Wittgenstein. Etil ya des études
de qualité sur Wittgenstein et James, par exemple (Goodman, 2004).
Mais rien sur la réception intense par Max Weber ou Max Scheler...
pratiquement tous les auteurs de cette génération! Je pense que ca
vaudrait la peine de se lancer dans cette enquéte.

J’ai connu une sorte de seconde rencontre comme celle de 1970
avecle pragmatisme, et c’est anouveau avec un auteur que je connais-
sais un peu, sur lequel j'avais un peu lu, mais dont je n’avais pas saisi
I'importance, jusqu’a un certain point. Il s’agit d’Ernst Troeltsch. A
partir de 2001, je suis devenu un lecteur de plus en plus fervent de
Troeltsch. Il y a une connexion directe, bien siir, avec mes préoccu-
pations antérieures. Troeltsch, lui aussi, avait lu James, et Max Weber
etlui avaient voyagé ensemble au Congres de Saint Louis, dont vous
avez probablement entendu parler, en 1904... Tout le monde connait
la conférence que Weber y a donnée sur les sectes protestantes, mais
Troeltsch a lui aussi pris la parole et sa conférence est publiée en
allemand sous le titre — un mauvais titre, probablement: «La rela-
tion entre psychologie et épistémologie dans ’étude de la religion. »
(Troeltsch, 1904). Mais qui lit encore ¢a aujourd’hui ?!

415



416

PRAGMATA. Troeltsch avait donc un intérét pour la psychologie
delareligion?

Oui, tout afait! Il écrit que James est la figure la plusimportante en
matiére de psychologie de la religion® et il exprime sa grande admi-
ration. Le programme de Troeltsch a consisté en une synthése de la
psychologie delareligion de James avecla tradition allemande d’his-
toire de lareligion au Xixe¢ siecle. Quelques années apres cette confé-
rence, ilen est venu ala conclusion qu’il avait besoin d’une sociologie
pour réaliser son projet. Il a transformé la compréhension de la reli-
gion dans une voie analogue a celle de James, mais il a aussi recroisé
cette psychologie et cette histoire de la religion avec une enquéte sur
les formes d’organisation sociale du christianisme. Dans mon der-
nier livre (Joas 2017), j’ai tenté de montrer la grande pertinence de la
meéthodologie implicite de Troeltsch dans son livre sur I’histoire du
christianisme.

Unthéologien américain, H. Richard Niebuhr, a écrit sa these sur
Troeltsch a Yale. Il avait une relation compliquée avec le pragmatisme
et a été le premier a importer la pensée de Mead sur I'intersubjecti-
vité danslathéologie. Je voudrais écrire un article sur cette tentative
de Niebuhr de tenir ensemble Troeltsch, Mead et Buber.

PRAGMATA. Dans sa Psychology, James écrit a propos dela
dimension de «vague » de I'expérience religieuse, plus que sur
le dogme ou laliturgie. Ceci est frappant dans The Varieties of
Religious Experience ou James n’endosse aucune tradition et
semble considérer lareligion comme quelque chose relevant
del’expérience...

Non, la religion n’est pas vague. Mais ce que James veut dire, je
pense, c’est que vous pouvez vous ouvrir alarichesse des qualités pré-
réflexives de votre expérience et que vous ne devriez pas annihiler
celles-cienleursurimposant des schématisations rationalistes. Mais
vous pouvez entrer dans un processus d’articulation avec ce qui était



originairement vague, dans un sens conceptuel. Mais, bien entendu,
la religion ne laisse pas ces expériences dans le vague. Quand vous
parlez du«Saint-Esprit» ou de quelque chose comme ca, vous utilisez
une notion qui est claire pour les croyants et qui donne du sens a la
dynamique de leur expérience. Ce que James essaie de faire, c’est de
défendrelapertinence de ces expériences contre des types de pensée
qui ne vous autorisent pas a les prendre au sérieux...

PRAGMATA. C’est peut-étre I'une des raisons
de votre intérét pour Josiah Royce ?

Oui, merci de le mentionner. Vous devez d’abord comprendre
le probléme fondamental, & savoir le probléme de I'articulation des
expériences de transcendance de soi (self-transcendence). J’ai formulé
cette idée pour la premiere fois dans The Genesis of Values (2000), et
c’est lala connexion entre mes livres précédents sur le pragmatisme
etmeslivres ultérieurs sur les droits humains, laviolence etla guerre
(Joas, 2003 et 2012). Dans The Genesis of Values, j’ai essayé de montrer
la richesse des discours sur cette question de la fin des années 1880
auxannées 1930, de Nietzsche a Dewey, pour ainsi dire. Dewey a parlé
d’expérience religieuse dansles années1930. Maisj’aial’évidence raté
deuxauteursal’époque, parce que je ne les connaissais pas suffisam-
ment: I'un était Ernst Troeltsch, I’autre Josiah Royce. Josiah Royce
estdevenu extrémement important pour moi, en particulier ses der-
nierslivres. Il est celui quiaeul’idée, apresla mort de James en 1910,
delierla phénoménologie de I’expérience de James et la sémiotique
de Peirce (Royce, 1911). Pour résoudre le probleme de comment les
gens articulent les qualités préréflexives de leur expérience indivi-
duelle et sociale, nous avons besoin de signes, ou, en tout cas, d’'une
sorte de signes. The Sources of Religious Insight (Royce, 1912) peut
étre lu comme une longue conversation avec James, et The Problem
of Christianity (Royce, 1913) est, je pense, un chef-d’ceuvre, totale-
ment négligé en ce sens, en tout cas la seconde partie de I'ouvrage.

417



418

PRAGMATA. Est-ce que vous incluriez celivre
dans la tradition pragmatiste ?

Absolument! D’aprés ma propre interprétation de cette tradition!
Nous avons édité avec des collegues un volume dédié aux Varieties
of Transcendence (Deuser, Joas, Jung & Schlette, 2016) et, dans mon
chapitre (2016b), je cite aussi Peirce disant que Royce était «le plus
grand pragmatiste ». Alors, dans ce sens, oui. Tout ce qu’a fait Royce
ne pourrait étre qualifié de pragmatiste, mais le dernier Royce I’était,
sans aucun doute!

PRAGMATA. The Genesis of Values (2000) est certainement un
livre-pivot dans votre trajectoire intellectuelle. Vous continuez
d’y étre aux prises avec le pragmatisme, puisque le chapitre 3
estconsacré aux « Varieties of Religious Experience » de James
etle chapitre 7 a «Shattering Intersubjectivity », dont nous
avons déja parlé. Un autre chapitre se penche également sur
«The Value-Feeling and its Object » selon Max Scheler, qui avait
un fort intérét pour le pragmatisme, également (Joas,
1992a1993a:103-105). Comment pourrait-on alors rendre
compte de'importance du pragmatisme dans votre travail
actuel ? Quelle estla connexion entre vos études pragmatistes
d’ily avingt ou trente ans et celles dans lesquelles vous vous
Etes engagé aprés 2000?

OK. Laissez-moi commencer par une remarque que m’a faite le tra-
ducteuren francais, Jean-Marc Tétaz, de The Sacredness of the Person
(2013), pour Labor & Fides, et qui traduit également mon nouveau
livre en francgais. Il m’a dit que le chalnon manquant dans la récep-
tion francophone est désormais The Genesis of Values (2000). Du fait
qu’il n’est pas accessible en francais, le public francophone ne peut
pas comprendre comment La créativité de Lagir (1999) et Comment
la personne est devenue sacrée (2016a) sont liés, alors méme que ces
livres paraissent profondément différents.



Dans Créativité, je distinguais trois grandes dimensions selon les-
quelles la théorie conventionnelle de I’action devait étre révisée. La
troisieme portait surlacompréhension de 'autonomie individuelle -
en plusdesdimensionsdel’intentionnalité et dela corporéité. La pre-
miére étape de cette révision a été franchie par Mead quand il a affirmé
que les individus ne sont pas nés comme individus mais qu’ils déve-
loppent un Soi. Ce point est aujourd’hui accepté par tout le monde,
et il a constitué un progres majeur en théorie sociale.

Maintenant, Mead lui-méme et ceux quil’'ont suivi n’ont pas pour-
suivile questionnement: est-ce qu’il s’agit d'un développement en un
seul temps, une fois pour toutes ? Au sens ou, une fois que la person-
nalité de 'enfant s’est constituée et que son soi s’est stabilisé, y a-t-il
des expériences dans lesquelles les frontieres du soi peuvent s’ou-
vrir a nouveau? Je pense, par exemple, a I'expérience sexuelle ou a
I’expérience religieuse. Qu’est-ce qui se passe dans ces cas-la? Dans
Créativité, un lien avait été esquissé avec le dernier Durkheim. Mon
sentiment est que Durkheim (1912), quand il écrit a propos de I'expé-
rience de fusion collective dans la religion, aborde tres exactement
ce type d’expérience. Mais ’'avancée de Durkheim reste cependant
partielle. Le seul type d’expérience d’ouverture des frontieres du soi
dont il a conscience est celui de I'effervescence collective dans des
situationsrituelles. The Genesis of Values se donnait alors une double
visée. En premier lieu, qui sont les contributeurs a un discours sur la
genese desvaleurs aprés Nietzsche ? Et en second lieu, a quoi une phé-
nomeénologie enrichie de telles expériences pourrait ressembler ? Du
coup, le caractere unilatéral de la pensée de Durkheim est dépassé.
Celainclut par exemple la description par James de la priere comme
communication ouverte avec le divin. Non pas une supplique a I'au-
dela du type: « Mon Dieu, faites-moi cette faveur!», ni une expres-
sion purement rituelle au sens de la répétition d’une formule, mais
une communication ouverte. Dans The Genesis of Values, j’ai recouru
a différents auteurs et a leurs contributions théoriques sur les types
concrets d’expérience de transcendance de soi. Ce concept de «trans-
cendance de soi» est devenu central dans mon travail - je le développe

419



420

dans Do We Need Religion? (Joas, 2008). Il renvoie a des formes d’ex-
périence danslesquellesles frontieres symboliques du soi se rouvrent
et se transforment.

Letype d’expérience que Dewey me permet d’illustrer est celuide
lacommunication. J’ai intitulé le chapitre le concernant « Shattering
Intersubjectivity » (Joas, 2000: chap. 7) parce que Dewey y dit de trés
belles choses surla facon dont nous parlonslesuns auxautres et dont
nous nous ouvrons dansla conversation. C’est une expérience réelle-
mentimportante dans ma propre vie, celle oll vous sentez une espece
denorme de réciprocité s’établir, celle o1 vous pouvezlivrer des infor-
mations confidentielles, qui vous tiennent a coeur, un moment de
conversation qui vous lie 'un a l'autre - et parfois, pour toujours...
Vous partagez quelque chose, une expérience intense qui vous trans-
formel'unetl’autre. Dewey est doncimportant en raison de sa contri-
bution théorique a ce point dans son livre sur la religion, A Common
Faith (Dewey, 1934/2011), et en raison de sa sensibilité & un type spé-
cifique d’expérience de la transcendance de soi. Dewey est devenu le
pointde départ pour, disons, des enquétes historiques sur les transfor-
mations collectives a travers une expérience de transcendance de soi.

PRAGMATA. Est-ce (que vous pourriez nous dire quelques mots
sur votre rapport au marxisme et au post-marxisme en France,
eten particulier sur votre relation avec Cornelius Castoriadis ?
Quelle relation aviez-vous avec lui ? Quel sens ont eu pour vous
ses écrits?

Une fois, en 1985, j’ai parlé a Chicago de Castoriadis dans ce cours
de théorie sociale contemporaine en Europe. Et en ce temps-1a, per-
sonne a I’'Université de Chicago n’avait jamais entendu le nom de
Castoriadis. Ilsm’ont alors demandé d’en faire un portrait qui est paru
dans I’American Journal of Sociology a la fin des années 1980 (Joas,
1989). Vous m’avez demandé quelle était ma relation avec le marxisme
francais. Je dois d’abord dire quej’ai eularelation la plus négative pos-
sible avec le marxisme structuraliste d’Althusser. Pour moi, il serait,



en quelque sorte, I’'archi-ennemi! Mais on pourrait encore s’intéres-
ser a des auteurs plus anciens, par exemple Lucien Goldmann, que
j’ai lu quand j’étais encore au lycée, parce que j’avais de la curiosité
pour Lukdcs, et que Goldmann avait été trés influencé par Lukacs. Et
la relecture par Merleau-Ponty du marxisme, dans Les aventures de
la dialectique (1955/1973), a elle aussi eu de I'importance pour moi.
Sartre, pas tellement, Merleau-Ponty avait une bien meilleure com-
préhension de ces questions.

Maisla passerelle avec le travail de Castoriadis passe par soninté-
rét pour lacréativité. Je pense vraiment que Castoriadis (1975/1987) est
I'undes plusimportants philosophes delacréativité. Celan’implique
pas que je partage ses orientations politiques. Je ne les partage pas.
Mais nous nous sommes retrouves a Paris, a Berlin, a Francfort et a
New York, quand j’étais professeur ala New School pour un semestre.
Nous avons eu beaucoup de discussions intéressantes. J'ai quelques
lettres de lui, dont une dans laquelle il répondait, de facon détaillée,
amon article dans I’American Journal of Sociology. C’était une lettre
de sept pages environ, tres précise, tres sérieuse. C’est quelque chose
que j’ai apprécié, venant d’'une personne aussi importante que lui.
Mavision personnelle de Castoriadis était positive, méme sije n’étais
pas d’accord avec lui sur beaucoup de points. Et il n’ajamais écrit sur
le pragmatisme, bien siir, encore qu’il serait possible d’établir une
connexion intellectuelle... mais il ne I’a pas faite.

PRAGMATA. Hans, voulez-vous ajouter quelque chose en
conclusion?

Oui, deux choses, peut-étre. L'une est pour dire que nous n’avons
pas parlé de mes deux livres sur la sociologie de la guerre, War and
Modernity et War in Social Thought (avec Wolfgang Knobl). L'autre
porte sur Habermas. Une chose qui me paraitimportante, et quej’avais
déjadite dansl’introduction a mathese sur Mead, est que, des le pre-
mier moment,jaieulesentiment qu’il y avait une différence majeure
entre Mead et Habermas, quoiqu’ils aient 'un et I'autre autant insisté

421



422

sur le probleme de I'intersubjectivité et de la communication. Et un
motif qui est resté important dans mes écrits, depuis cette époque,
est que Habermas est totalement centré sur le langage: a ses yeux,
I'intersubjectivité est une intersubjectivité langagiere. Cela n’est pas
vrai pour Mead. Pour Mead, il y a une dimension corporelle de I'in-
tersubjectivité. C’est ce que j’ai appelé I'intersubjectivité pratique —
Praktische Intersubjektivitdit était le titre allemand de mon premier
livre sur Mead (1980/2007). Le langage méme était pour Mead une
chose incarnée. C’est pour cela que la notion qu’il retravaille a partir
de Wilhelm Wundt (1900/1973) de «geste vocal » (Mead, 1934: § 7 sq.)
(Lautgebdirde en allemand) est si importante. Nous ne pouvons pas
comprendre ce qu'est le langage indépendamment de notre besoin
d’exprimer avec notre corps nos expériences et nos sentiments. Je
n’avais pas de claire conscience de ce point a I’époque, mais je pense
que c’était 1a le coeur de la théorie de la créativité que j’ai développée
parlasuite (Joas, 1995/1999). Elle est 14, dans la tradition pragmatiste,
mais elle a ensuite été négligée, en tout cas en Allemagne, a cause
de l'accent exclusif mis sur le langage et sur I'intersubjectivité prise
dansun sens linguistique. La question de I'incarnation des activités
et des interactions discursives est cruciale. C’est, du reste, I'un des
éléments que mes collégues francais ont trouvé chez Mead, proba-
blement parce que beaucoup d’entre eux venaient d’'un horizon goft-
manien, phénoménologique ou ethnométhodologique (je pense a
Louis Quéré, Isaac Joseph, Daniel Cefai...). Il fut un temps, quand je
I’ai connu dans les années 1980, ol je me suis senti trés proche du tra-
vail de Louis Quéré. Je veux dire a quel point je suis heureux de voir
que le pragmatisme est en train de décoller en France.



BIBLIOGRAPHIE

APEL Karl-Otto (1967) (ed.), Charles S. Peirce, Schriften Bd.I, Francfort,
Suhrkamp.

APEL Karl-Otto (1970) (ed.), Charles S. Peirce, Schriften Bd.II, Francfort,
Suhrkamp.

APEL Karl-Otto (1973/2007), Transformations de la philosophie, tome 1, Paris, Le
Cerf.

APEL Karl-Otto (1975), Der Denkweg von Charles S. Peirce: Eine Einfiihrung in den
amerikanischen Pragmatismus, Francfort, Suhrkamp.

APEL Karl-Otto (1979/2000), La controverse expliquer-comprendre. Une approche
pragmatico-transcendantale, Paris, Le Cerf.

APEL Karl-Otto (1981), From Pragmatism to Pragmaticism, Amherst, University of
Massachusetts.

BAUMGARTEN Eduard (1938), Die geistigen Grundlagen des amerikanischen
Gemeinwesens. Band I1: Der Pragmatismus : R. W. Emerson, W. James, J. Dewey,
Francfort, Klostermann.

BELLAH Robert N. (1975), The Broken Covenant : American Civil Religion in Time
of Trial, Chicago, University of Chicago Press.

BELLAH Robert N. & Hans JOAS (eds) (2012), The Axial Age and Its Consequences,
Cambridge, Harvard University Press.

BELLAH RobertN., SULLIVAN William M., MADSEN Richard, SWIDLER Ann &
Steven M. TIPTON (1985), Habits of the Heart : Individualism and Commitment
in American Life, University of California Press.

BERNSTEIN Basil (1971/1975), Langage et classes sociales. Codes sociolinguistiques
et contréle social, Paris, Editions de Minuit.

BERNSTEIN Richard (1992), « The Resurgence of Pragmatism», Social Research,
59, 4, p. 813-840.

BERNSTEIN Richard (2010), The Pragmatic Turn, Oxford, Polity Press.

BLUMER Herbert (1969), Symbolic Interactionism : Perspective and Method,
Berkeley, University of California Press.

CAMIC Charles & Hans JOAS (eds) (2004), The Dialogical Turn : New Roles for
Sociology in the Postdisciplinary Age. Essays in Honor of Donald N. Levine,
Lanham Md, Rowman & Littlefield.

CASTORIADIS Cornelius (1975), L'institution imaginaire de la société, Paris, Seuil
(trad. Cambridge, MIT Press, 1987).

CONANT James & Urszula M. ZEGLEN (eds) (2001), Hilary Putnam : Pragmatism
and Realism, Londres, Routledge.

DEUSER Hermann, JOAS Hans, JUNG Matthias & Magnus SCHLETTE (eds) (2016),
The Varieties of Transcendence : Pragmatism and the Theory of Religion, New
York, Fordham University Press.

DEWEY John (1922), Human Nature and Conduct : An Introduction to Social

Psychology, New York, Modern Library. 423



424

DEWEY John (1934/2011), A Common Faith, New Haven, Yale University Press.

DEWEY John & Horace M. KALLEN (eds) (1940), The Bertrand Russell Case, New
York, Viking Press.

DEWEY John, KALLEN Horace M. et al. (1917), Creative Intelligence: Essays in the
Pragmatic Attitude, New York, H. Holt.

DIGGINS John P. (1966), «Flirtation With Fascism: American Pragmatic Liberals
and Mussolini’s Italy », The American Historical Review, 71, 2, p. 487-506.

DREYFUS Hubert L. (1990), Being-in-the-World : A Commentary on Heidegger’s
Being and Time. Division I, Cambridge, MIT Press.

DURKHEIM Emile (1912), Les formes élémentaires de la vie religieuse. Le systéme
totémique en Australie, Paris, Alcan.

DURKHEIM Emile (1955), Pragmatisme et sociologie. Cours inédit prononcé a
La Sorbonne en 1913-1914 et restitué par Armand Cuvillier dapreés des notes
d’étudiants, Paris, Vrin.

FESTL Michael G. (2015), Gerechtigkeit als historischer Experimentalismus.
Gerechtigkeitstheorie nach der pragmatistischen Wende der Erkenntnistheorie,
Constance, Konstanz University Press.

FESTL Michael G. (ed.) (2018), Handbuch Pragmatismus, Stuttgart, Metzler.

GEHLEN Arnold (1940), Der Mensch : Seine Natur und seine Stellung in der Welt,
Berlin, Junker und Diinnhaupt.

GLATZ Uwe (2001), Emil Lask, Philosophie im Verhdltnis zu Weltanschauung,
Leben und Erkenntnis, Wurzburg, Konighausen & Neumaan.

GOODMAN Russell B. (2004), William James and Wittgenstein, Cambridge,
Cambridge University Press.

HABERMAS Jiirgen (1977), « Hannah Arendt’s Communications Concept of
Power », Social Research, 44, 1, p. 3-24.

HABERMAS Jiirgen (1981/1987), The Theory of Communicative Action : Life-World
and System : A Critique of Functionalist Reason, vol.2, Boston, Beacon Press.

HEIDEGGER Martin (1912), « Religionpsychologie und Unterbewusstsein », Der
Akademiker, mars, 4/5, p. 66-68.

HENNIS Wilhelm (1998), « The Spiritualist Foundation of Max Weber’s
“Interpretative Sociology” : Ernst Troeltsch, Max Weber and William James’
Varieties of Religious Experience», History of the Human Sciences, 11, 2, p. 83-
106.

HONNETH Axel (1992/2000), La lutte pour la reconnaissance, Paris, Le Cerf.

HONNETH Axel & Hans JOAS (eds) (1986/1991), Communicative Action : Essays on
Jiirgen Habermas’s Theory of Communication Action, Oxford, Polity Press and
Cambridge, MIT Press.

HONNETH Axel & Hans JOAS (1988), Social Action and Human Nature,
Cambridge, Cambridge University Press.

HUEBNER Daniel (2014a), Becoming Mead : The Social Process of Academic
Knowledge, Chicago, The University of Chicago Press,



HUEBNER Daniel (2014b), « La fabrique de Lesprit, le soi et la société: 1e processus
social a I’arriere-plan de la psychologie sociale de G.H. Mead », in A. Cukier &
E.Debray (eds), La théorie sociale de G. H. Mead. Etudes critiques et traductions
inédites, Lormont, Le Bord de l’eau.

JAMES William (1902), The Varieties of Religious Experience: A Study in Human
Nature, New York et Londres, Longmans, Green & Co.

JAMES William (1907), Pragmatism : A New Name for Some Old Ways of Thinking,
New York, Longmans, Green & Co.

JAMES William (1911), Some Problems of Philosophy : A Beginning of an
Introduction to Philosophy, New York, Longmans, Green & Co.

JOAS Hans (1973), Die gegenwdirtige Lage der soziologischen Rollentheorie,
Francfort, Athendum.

JOAS Hans (1980/2007), George Herbert Mead. Une évaluation contemporaine de
sa pensée, Paris, Economica.

JoAas Hans (ed.) (1985), Das Problem der Intersubjektivitcit, Neuere Beitrdige
zum Werk Georg Herbert Meads Herausgegeben von Hans Joas, Francfort,
Suhrkamp.

JoAs Hans (1989), «Review Essay. Institutionalization as a Creative Process: The
Sociological Importance of Cornelius Castoriadis’ Political Philosophy», The
American Journal of Sociology, 94/5, p. 1184-1199.

JoAs Hans (1991), « The Unhappy Marriage of Hermeneutics and Functionalism »,
in A.Honneth & H. Joas (eds), Communicative Action, Oxford, Polity Press and
Cambridge, Mass., MIT Press, p. 97-118.

JoAs Hans (1992a/1993a), Pragmatism and Social Theory, Chicago, The University
of Chicago Press.

JOAS Hans (1992b/1993b), « American Pragmatism and German Thought: A
History of Misunderstanding», in Pragmatism and Social Theory, Chicago,
The University of Chicago Press, p. 94-121.

Joas Hans (1992/2002), « Pragmatisme et sciences sociales. L’héritage de I’Ecole
de Chicago», in D.Cefai & I. Joseph (eds), L’héritage du pragmatisme. Conflits
d’urbanité et épreuves de civisme, La Tour d’Aigues, Editions de I’Aube, p. 17-
49.

JoAs Hans (1995/1999), La créativité de l'agir, trad. de I'allemand par P.Rusch,
Paris, Le Cerf.

JOAS Hans (2000), The Genesis of Values, Chicago, The University of Chicago
Press.

JOAS Hans (2003), War and Modernity, Cambridge, Mass., Polity et Malden, MA,
Blackwell.

JoAs Hans (2004/2008), Do We Need Religion? On the Experience of Self-
Transcendence, Boulder, CO, Paradigm Publishers.

JOAS Hans (2013), The Sacredness of the Person : A New Genealogy of Human
Rights, Washington D.C., Georgetown University Press.

425



426

JOAS Hans (2014), Faith as an Option : Possible Futures for Christianity, Stanford,
Stanford University Press.

JOASs Hans (2016a,) Comment la personne est devenue sacrée. Une nouvelle
généalogie des droits de ’homme, trad. J. M. Tétaz, Genéve, Labor et Fides.

JOAS Hans (2016b), «Religious Experience and Its Interpretation : Reflections
on James and Royce », in H. Deuser, H.Joas, M. Jung & M. Schlette (eds), The
Varieties of Transcendence : Pragmatism and the Theory of Religion, New York,
Fordham University Press, p. 219-235.

JoAs Hans (2017), Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von
der Entzauberung, Berlin, Suhrkamp (traduction francaise en préparation,
Editions du Seuil, 2019).

JoAs Hans & Daniel HUEBNER (eds) (2016), The Timeliness of George Herbert
Mead, Chicago, The University of Chicago Press.

JoAs Hans & Wolfgang KNOBL (2004/2009), Social Theory, Cambridge,
Cambridge University Press.

JOAS Hans & Wolfgang KNOBL (2013), War in Social Thought : Hobbes to the
Present, Princeton, Princeton University Press.

JUNG Matthias (1999), Erfahrung und Religion : Grundziige einer hermeneutisch-
pragmatischen Religionsphilosophie, Fribourg, Alber.

JUNG Matthias (2007), « Verkorperte Freiheit: Der Beitrag des klassischen
Pragmatismus», in G.von Volker, J. Nida-Riimelin & D. Ganten (eds),
Naturgeschichte der Freiheit, Berlin, De Gruyter.

JUNG Matthias (2009), Der Bewusste Ausdruck : Anthropologie der Artikulation,
Berlin, De Gruyter.

JUNG Matthias (2016), «Die Natur der Werte: Eine pragmatistische Perspektive »,
Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie, Band 64, Heft 3, p. 410-423.

JUNG Matthias & Roman MADZIA (eds) (2016), Pragmatism and Embodied
Cognitive Science, Berlin, De Gruyter («Reihe Humanprojekt »).

JUNG Matthias, REGEHLY Thomas & Claudius STRUBE (eds) (2011), Martin
Heidegger, Gesamtausgabe 11. Bd. 60, Phédnomenologie des religiésen Lebens,
Francfort, Klostermann.

KALLEN Horace M. (1925), The Philosophy of William James. Selected from his
Chief Works, New York, The Modern Library.

KISIEL Theodore J. (1995), The Genesis of Heidegger’s « Being and Time », Berkeley,
CA, University of California Press.

KRUGER Hans-Peter (ed.) (1996), John Dewey : Die Offentlichkeit und ihre
Probleme, Bodenheim, Philo.

KRUGER Hans-Peter (2005), «Public Intercommunications. Dewey Reconstructs
Errant Modernizations», in D. Troehler & J. Oelkers (eds), Pragmatism and
Education, Rotterdam, Sense Publishers, p. 43-52.

KRUGER Hans-Peter (2009a), Gehirn, Verhalten und Zeit : Philosophische
Anthropologie als Forschungsrahmen, Berlin, Akademie Verlag.



KRUGER Hans-Peter (2009b), « The Public Nature of Human Beings. Parallels
Between Classical Pragmatisms and Helmuth Plessner’s Philosophical
Anthropology», Iris, 1, 1, Florence, Firenze University Press, p. 197-206.

KRUGER Hans-Peter (2010), Philosophische Anthropologie als Lebenspolitik :
Deutsch-jiidische und pragmatistische Modernekritik, Berlin, Akademie
Verlag.

LUKACS Gyorgy (1922/1960), Histoire et conscience de classe. Essai de dialectique
marxiste (1919-1922), Paris, Editions de Minuit.

MEAD George Herbert (1934/2015), Mind, Self, and Society : The Definitive Edition,
D.Huebner, H. Joas (eds), Charles W. Morris, Chicago, University of Chicago
Press.

MEAD George Herbert (1987), Gesammelte Aufséitze — Band I und II, H. Joas (ed.),
Francfort, Suhrkamp.

MERLEAU-PONTY Maurice (1955), Les aventures de la dialectique, Paris, Gallimard
(trad. Adventures of the Dialectic, Evanston, Northwestern University Press,
1973).

MORRIS CharlesW. (1946), Signs, Language and Behavior, New York, George
Braziller.

MULLIGAN Kevin (2017), «< How to Marry Phenomenology and Pragmatism:
Scheler’s Proposal», in M.Baghramian & S. Marchetti (eds), Pragmatism
and the European Traditions : Encounters with Analytic Philosophy and
Phenomenology Before the Great Divide, New York, Routledge, chap. 2.

NUNGESSER Frithjof (2016), « Mead Meets Tomasello: Pragmatism, the Cognitive
Sciences, and the Origins of Human Communication and Sociality », in
H.Joas & D. Huebner (eds) The Timeliness of George Herbert Mead, Chicago,
The University of Chicago Press, p. 252-275.

NUNGESSER Frithjof (2017a), Die intrinsische Sozialitdit des Handelns : Zur
Kontextualisierung, Rekonstruktion und Aktualisierung der pragmatistischen
Handlungs- und Sozialtheorie, Ph.D. University of Graz/ Erfurt University.

NUNGESSER Frithjof (2017b), « The Evolution of Pragmatism: On the Scientific
Background of the Pragmatist Conception of History, Action, and Sociality »,
European Journal of Sociology/Archives Européennes de Sociologie/
Europdisches Archiv fiir Soziologie, 58, 2, p. 327-367.

OEHLER Klaus (ed.) (1977), William James, Pragmatismus, Leipzig, Meiner.

OEHLER Klaus (1981), «Notes on the Reception of American Pragmatism in
Germany, 1899-1952», Transactions of the Charles S. Peirce Society, 17/1, p. 25-
35.

OEHLER Klaus (1993), Charles Sanders Peirce, Munich, C. H. Beck

OEHLER Klaus (1995), Sachen und Zeichen : Zur Philosophie des Pragmatismus,
Francfort, Klostermann.

OEVERMANN Ulrich (1972), Sprache und soziale Herkunft : Ein Beitrag zur Analyse
schichtenspezifischer Sozialisationsprozesse und ihrer Bedeutung fiir den
Schulerfolg, Francfort, Suhrkamp.

427



PLESSNER Helmuth (1928/1965), Die Stufen des Organischen und der Mensch :
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin, De Gruyter.

PLESSNER Helmuth (1931), Macht und menschliche Natur. Ein Versuch
zur Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht, Berlin, Junker und
Diinnhaupt.

PRATT JamesB. (1908), « The Psychology of Religion », The Harvard Theological
Review, 1, 4, octobre, p. 435-454.

RORTY Richard (1979/2017), La philosophie et le miroir de la nature, Paris, Seuil.

ROYCE Josiah (1911), William James and Other Essays on the Philosophy of Life,
New York, Macmillan.

ROYCE Josiah (1912), The Sources of Religious Insight, New York, Charles
Scribner’s Sons.

ROYCE Josiah (1913/2001), The Problem of Christianity, Washington D.C.,

The Catholic University of America Press (preface by Frank Oppenheim,
introduction by JohnE. Smith).

SCHELER Max (1926/1960), Erkenntnis und Arbeit. Eine Studie tiber Wert
und Grenzen des pragmatischen Motivs in der Erkenntnis der Welt, in Die
Wissensformen und die Gesellschaft, Gesammelte Werke, Bd. 8, Maria Scheler
(ed.), Berne et Munich, Francke, p. 191-382.

SCHNEIDER HerbertW. (1928), Making the Fascist State, New York, Oxford
University Press.

SCHNEIDER HerbertW. & Shepard B. CLOUGH (1929), Making Fascists, Chicago,
University of Chicago Press.

SCHUBERT Hans-Joachim (1995), Demokratische Identitdit : Der soziologische
Pragmatismus von Charles Horton Cooley, Francfort, Suhrkamp.

SCHUBERT Hans-Joachim (1998), «Introduction», in C.H. Cooley, On Self and
Social Organization, Chicago, University of Chicago Press, p. 1-31.

SCHUBERT Hans-Joachim (2006), « The Foundation of Pragmatic Sociology:
Charles Horton Cooley and George Herbert Mead », Journal of Classical
Sociology, 6, p. 51-74.

SHILS Edward & Talcott PARSONS (eds) (1952), Toward a General Theory of Action,
Cambridge, MA/Londres, Cambridge University Press.

SHILS Edward, PARSONS Talcott, NAEGELE KasparD. & JesseR. PITTS (eds) (1961),
Theory of Society : Fondations of Modern Sociological Theory, vol.1I, New York,
The Free Press of Glencoe.

SILVER Daniel (2011), « The Moodiness of Action», Sociological Theory, 29, 3,
p.199-222.

SMITH JohnE. (1950), Royce’s Social Infinite : The Community of Interpretation,
New York, Liberal Arts Press.

SMITH JohnE. (1978), Purpose and Thought : The Meaning of Pragmatism, New
Haven, Yale University Press.

428



THOMAS Michael (2015), Speculation and Civilization in the Social Philosophy of
Alfred North Whitehead, Ph.D. University of Chicago, JohnU. Nef Committee
on Social Thought.

TOMASELLO Michael (2008), Origins of Human Communication, Cambridge,
Mass., MIT Press.

TROELTSCH Ernst (1904), « Psychologie und Erkenntnistheorie in der
Religionswissenschaft. Eine Untersuchung iiber die Bedeutung der
kantischen Religionslehre fiir die heutige Religionswissenschaft», Saint
Louis, International Congress of Arts and Sciences.

VOGT Peter (2002a), Pragmatismus und Faschismus : Kreativitdt und Kontingenz
in der Moderne, Weilerswist, Velbriick Verlag.

VOGT Peter (2002b), « Herbert Schneider and the Ideal of an Intelligent Society »,
Transactions of the CharlesS. Peirce Society, 38/3, p. 393-411.

WUNDT Wilhelm M. (1900/1973), The Language of Gestures, with additional
essays by G.H. Mead and K. Biihler, Paris, Mouton (Vélkerpsychologie, 1, 2).

429



430

NOTES

1 Cet entretien nous a été accordé

par Hans Joas a I'occasion de sa
participation comme conférencier a la
premiére Young Scholars Pragmatist
Conference, les 18 et 19 janvier 2018
a’ENS Paris. Nous lui avons posé

un certain nombre de questions sur
son expérience du pragmatisme. Il

a ensuite accepté de retravailler la
transcription en anglais de 'entretien,
des notes et de la bibliographie et

de répondre a quelques questions
complémentaires, par écrit. Enfin, il
nous a accordé une nouvelle entrevue
a Berlin, le 23 février, qui a donné

lieu a quelques ultimes révisions,
avant que nous ne procédions a la
traduction.

2 Herbert Blumer (1900-1987),
sociologue américain, étudiant de
G.H. Mead et Ellsworth Faris pendant
les années 1920, puis professeur
de sociologie a I'Université de
Chicago de 1927 241952, avant de
prendre la direction du département
de sociologie de I'Université de
Californie a Berkeley. Blumer est
connu pour avoir été un critique
féroce des méthodes quantitatives
et positivistes, un théoricien du
comportement collectif a la suite
de R.E. Park et, surtout, I'un des
principaux promoteurs de la
psychologie sociale de Mead et

de son héritage sous I’étiquette
d’«interactionnisme symbolique »
(Blumer, 1969). [Les notes de bas
de page et la bibliographie ont été
rajoutées par les éditeurs.]

3 Basil Bernstein (1924-2000),
sociologue britannique qui a étudié
comment le langage quotidien
exprime et faconne les présupposés
sociaux et culturels des groupes
sociaux (Bernstein 1971/1975).

4 Ulrich Oevermann (né en 1940),
sociologue allemand, professeur
al’'Université de Francfort,

connu par la suite pour son projet
d’herméneutique objective.

5 Karl-Otto Apel (1922-2017) était

un philosophe allemand. Sa thése

de doctorat (Université de Bonn,
1950) portait sur la pensée de
Heidegger. Dans les années 1960,

par ses enseignements et ses écrits,
Apel s’est engagé a faire dialoguer

la philosophie critique allemande

et le pragmatisme américain (Apel,
1973/2007), en particulier celui de
CharlesS. Peirce (Apel, 1975 et 1981)
en promouvant ce qu’il a appelé une
«pragmatique transcendantale ».

11 a aussi proposé une nouvelle
version de la distinction Verstehen/
Erkldren (1979/2000) et il a largement
contribué au développement d’'une
philosophie du discours éthique et de
l’action communicative en dialogue
avec Habermas.

6 CharlesW. Morris (1903-1979),
philosophe, logicien et sémioticien
américain. Il fut professeur associé,
puis professeur de philosophie a
I’Université de Chicago de 1931 a
1958. Editeur de Lesprit, le soi la
société, il a développé une théorique



behavioriste des signes, en combinant
la psychologie sociale de Mead et la
sémiotique de Peirce (Morris, 1946).
A partir du milieu des années 1930,

il a été I'un des promoteurs d'une
alliance entre les positivistes logiques
d’Europe centrale (Carnap, Neurath,
Schlick, etc.) contraints a I'exil et qu’il
a contribué a recruter aux Etats-Unis.
Il s’est ensuite engagé a leur coté
dans le projet de '« Encyclopédie
Internationale de la science unifiée».

7 Concernant I’histoire éditoriale de
Lesprit, le soi la société et le rOle de
C.W. Morris, voir Huebner (2014a)
(chapitre 5 et annexe: « The Sources of
Mind, Self, and Society», p. 391-506).
L’édition finale de ce livre a été établie
par Huebner et Joas (Mead, 2015).
Voir aussi Huebner, «La fabrique de
Lesprit, le soi et la société» (2014b).

8 Hans Peter Dreitzel (né en 1935),
sociologue allemand, professeur
émérite a la Freie Universitdt de
Berlin.

9 Comme de nombreux jeunes
chercheurs américains de I’époque,
Mead a entrepris un «tour» des
universités allemandes les plus
importantes pendant ses études.
Mead a assisté a des conférences de
Wilhelm Wundt sur la métaphysique
a Leipzig en 1888. Puis il a séjourné
al’Université Friedrich-Wilhelm
I’année suivante ou William James
l'avait recommandé a Hermann
Ebbinghaus et aupres duquel il a
participé a des expérimentations
de psychologie en laboratoire (Joas,
1985: 18; Huebner, 2014a: 43-

44). A Berlin, Mead a étudié avec
Dilthey, Paulsen et Schmoller (Joas,
1980/2007).

10 Herbert Wallace Schneider (1892-
1984) a publié Making the Fascist
State (Schneider, 1928) et Making
Fascists (avec S. B. Clough, 1929) grace
a une bourse SSRC octroyée par les
soins de Charles Merriam. Proche de
Dewey, il a enseigné a ’'Université
Columbia de 1918 a 1957. Le texte
classique concernant le «flirt» des
«pragmatistes libéraux» avec le
fascisme, pour la plupart a la fin des
années 1920, est celui de Diggins
(1966), et ce jusqu’a la publication du
livre de Vogt.

1 Eduard Baumgarten (1899-1982),
philosophe et sociologue allemand,
neveu de Max Weber et assistant de
Heidegger. Il a étudié a I'Université de
Heidelberg et il a séjourné a plusieurs
reprises aux Etats-Unis dans ’entre-
deux-guerres ou il a rencontré Dewey
a Columbia en 1924. De retour en
Allemagne, il a enseigné et beaucoup
écrit sur I’histoire intellectuelle et
politique des Etats-Unis pendant les
années 1930 et 1940 a I’'Université de
Gottingen (Der Pragmatismus, 1938).
D’abord considéré par les autorités
nazies comme un socio-démocrate
libéral et critiqué par Heidegger pour
son «ameéricanisation», il adhére au
NSDAP en 1937. Joas (1992a/1993a:
108-111) a analysé sa lecture de la
tradition pragmatiste d’un point de
vue national-socialiste.

431



432

12 Emil Lask (1875-1915), philosophe
allemand, professeur-assistant,

puis professeur a I'Université de
Heidelberg de 1905 a 1914. Pendant les
années 1910, lorsque Heidegger était
étudiant, le sujet de '« Amerikanische
Pragmatismus » était tres discuté

a Heidelberg, aux cotés de la
phénoménologie, en particulier par
Lask (Kisiel, 1995: 25-28) qui était un
enseignant influent a cette époque.
La remarque de Gadamer a Joas

est confirmée par Hubert Dreyfus
dans son édition de Being-in-the-
World (1990: 342) : «Heidegger était
reconnaissant envers Lask pour sa
vision du fait que nos catégories
correspondent a des fonctions qui
“émergent de I'usage d’expressions
dans la vie de la pensée et de la
connaissance” (Gesamtausgabe, vol. 1,
227). 11 a mentionné le pragmatisme
et soutenu sa relativisation des
structures de la connaissance en
relation a des modes de vie dans les
conférences de 1921 (Gesamtausgabe,
vol. 61, 135).»

13 Pour en savoir davantage
concernant I’hostilité déclarée de
Heidegger au pragmatisme, voir Joas
(1992a/1993a:106).

14 Urs Jaeggi (né en 1931), sociologue
et écrivain suisse. Visiting professor a
la New School for Social Research en
1970-1971, puis professeur a I'Institut
de sociologie de la Freie Universitét
de Berlin de 1972 2 1992.

15 Klaus Oehler (né en 1928).
Professeur de philosophie émérite a
I’Université d’Hambourg. En 1977, il a

dirigé et introduit la seconde édition
allemande du livre Le pragmatisme de
W. James (Oehler 1977). 1l a co-fondé
le Zeitschrift fiir Semiotik (1979) et ses
étudiants lui ont offert un Festschrift
en 2008 intitulé... Pragmata!

16 Friedrich Tenbruck (1919-1994),
sociologue allemand. Etudiant

de Heidegger a I’'Université de
Fribourg, il a obtenu son doctorat

de philosophie a I'Université de
Marbourg en 1944. 1l a enseigné
pendant cinqg ans (1957-1962) dans une
université américaine dans I'’Etat de
New-York. A son retour en Allemagne,
il est devenu professeur de sociologie
al’'Université de Francfort (1963-1967),
puis de Tiibingen. Il est considéré
comme I’'un des principaux opposants
aux développements marxistes en
théorie sociale.

17 Arnold Gehlen (1904-1976),
philosophe allemand, I'un des
fondateurs de I’«anthropologie
philosophique». Alors qu’il rejetait le
pragmatisme en tant que philosophie
de l'adaptation, il a changé d’avis

au cours des années 1930, tenant
Dewey en haute estime, en particulier
pour Human Nature and Conduct
(1922), et s'appuyant fortement sur

le pragmatisme dans son ouvrage
principal (Der Mensch, 1940).1l a
rejoint le NSDAP en 1933 et il est
demeuré une figure intellectuelle
importante, bien que critiquée, apres
1945 (Joas, 1992a/1993a: 107-109).

18 Richard J. Bernstein (né en
1932). Ce philosophe américain,
intellectuel public et activiste social,



est professeur a la New School for
Social Research. Il est tenu pour
I'un des principaux contributeurs
du «renouveau du pragmatisme »
(1992, et The Pragmatic Turn, 2010),
en philosophie comme en théorie
sociale. Il a développé un dialogue
ininterrompu entre les approches
américaines et européennes des
problémes contemporains, en
échangeant avec Habermas, Rorty,
Arendt, Gadamer, Derrida, Heller
ou Taylor. Ses textes sur I’ethos
démocratique, sur le faillibilisme
et sur le pluralisme ont enrichi la
perspective pragmatiste.

19 JohnE. Smith (1921-2009),
professeur de philosophie influent a
I'Université de Yale de 1952 21991, a
activement contribué a maintenir en
vie la tradition pragmatiste (Smith,
1978) et développé une philosophie
de la religion. Il a commencé sa
carriere avec I'une des meilleures
interprétations de Josiah Royce
(Smith, 1950).

20 Horace M. Kallen (1882-1974),
philosophe américain né en
Allemagne. A Harvard, ou il recut
son Ph.D. en 1908, il fut I’étudiant

de William James, l’assistant de
George Santayana et le collegue

de Charles Beard. Kallen a édité
l'ouvrage posthume de James, Some
Problems in Philosophy (1911), fut 'un
des auteurs de John Dewey et al.,
Creative Intelligence (1917) et 'auteur
de The Philosophy of William James
(1925). 11 a enseigné toute sa carriere
ala New School for Social Research,
dont il fut I'un des fondateurs. En tant

quécrivain, enseignant et intellectuel
public, il fut 'un des promoteurs les
plus connus du pluralisme, aussi bien
au sens philosophique que social et
culturel. 11 a coédité avec Dewey The
Bertrand Russell Case (1940).

21 A propos de I'articulation, voir le
groupe de recherche de I'Université
Humboldt Symbolische Artikulation :
Sprache und Bild zwischen Handlung
und Schema [symbolische-
artikulation.hu-berlin.de/about-the-
project/].

22 Hans Joas fait référence a son
exposé oral, « Pragmatism and the
Formation of Ideals», en tant que
keynote speaker de la premiere Young
Scholars Pragmatism Conference,
«From Interactions to Institutions:
Pragmatism and Collective
Experience», Paris, 19 janvier 2018.

23 Max Scheler (1874-1928),
philosophe allemand influencé

par la phénoménologie de Husserl
qu’il a développé en direction d’'un
«tournant anthropologique », et
donc fondateur de la tradition de
I’«anthropologie philosophique ».
Dans Erkenntnis und Arbeit (Scheler,
1926/1960) et d’autres textes, il a
confronté ses conceptions a celles
du pragmatisme. Il s’accordait

avec celui-ci sur certains points:

la distinction entre le monde de

la science et «le monde du sens
commun» ; I'interdépendance entre
les pulsions corporelles, I’action

et la perception dans une «théorie
pratico-motrice de la perception» ; la
«relativité existentielle » des objets de

433



434

la connaissance et les «limites de la
connaissance relatives a un type de
connaissance défini et aux porteurs
de la connaissance». Il s’y opposait
nettement sur d’autres points,
comme le traitement des «idées
formelles» de la logique, de la vérité
et de la connaissance. Et, des 1915, il
rejetait la «théorie pragmatique de la
signification» et sa conception de la
«signification» en relation avec les
«usages linguistiques» (Mulligan,
2017).

24 Helmuth Plessner (1892-1985)
était un philosophe et sociologue
allemand, étudiant de Scheler, et
«anthropologue philosophique».
Selon Kriiger (2009b), il a rédigé

ses premiers ouvrages (1928 et

1931) indépendamment de la
philosophie pragmatiste, méme s’il
avait connaissance de la critique du
dualisme cartésien par James. Mais
Kriiger a développé des parallélismes
frappants avec la phénoménologie
de James ou la sémiotique de Peirce:
«La distinction de Plessner entre
avoir un corps [Korperhaben] et étre
(ou faire I'expérience vivante d’) un
corps [Leibsein] court en paralléle &
la distinction entre le “moi” (adopter
la perspective d’autrui) et le “je” (les
actions ou réactions spontanées d’'un
organisme en situation) chez Mead ».
Kriiger a enfin relevé différentes
ressemblances entre les hypotheses
de Plessner et celles de Dewey sur

la communication (discursive,
consciente, et préconsciente) et la
plasticité de la conduite humaine.

25 Donald Levine (1931-2015),
sociologue et théoricien social
américain, professeur a I'Université
de Chicago a partir de 1962. 11 a été
le principal promoteur de I'ccuvre

de Georg Simmel en anglais et a
défendu toute sa vie la thése de
I'influence majeure de Simmel sur la
sociologie américaine. Hans Joas et
Charles Camic ont co-édité un volume
de mélanges offerts a Levine, The
Dialogic Turn (Camic & Joas, 2004).

26 RobertN. Bellah (1927-2013),
sociologue américain, qui fut
I’étudiant de Parsons a Harvard,
devint professeur a Berkeley en 1967,
ou il resta jusqu’a la fin de sa carriere.
Spécialiste de la religion au Japon,

il dut sa renommeée internationale

a Habits of the Heart (1985), et a

ses travaux sur la religion civile
américaine (The Broken Covenant,
1975). Bellah et Joas ont édité
ensemble The Axial Age (2012).

27 Edward Shils (1910-1995),
sociologue américain, co-auteur
avec Parsons de Toward A General
Theory of Action (1952) et de Theories
of Society (1961). Professeur au
département de sociologie de
I’Université de Chicago, et membre
titulaire du Committee on Social
Thought.

28 RobertB. Pippin (né en 1948),
philosophe américain. Professeur
aupres du Committee on Social
Thought et du département de
philosophie a I’'Université de Chicago.
Commentateur reconnu de Hegel, il a



aussi écrit sur Henry James, Howard
Hawks et Alfred Hitchcock.

29 Robert M. Hutchins (1899-1977),
formé a la philosophie et au droit a
I’'Université Yale, il a été le président
(1929-1945), puis le chancelier (1945-
1951) de I'Université de Chicago. Il a
été tres influent sur les questions de
politique de I'enseignement supérieur
aun niveau local comme national et a
contribué a remodeler le département
de philosophie de I'Université

de Chicago via ses politiques de
recrutement. Il était férocement
opposé au pragmatisme et convaincu
que I'enseignement des «grands
livres » de la tradition philosophique,
et tout particulierement la théologie
thomiste, étaient les plus 8 méme de
répondre aux défis d’'une éducation
d’élite. De ce fait, il a contribué a la
marginalisation de la «vieille garde»,
Mead et Tufts, et s’est vivement
opposé a C. W. Morris.

30 Ernst Troeltsch (1865-1923),
philosophe, sociologue et théologien
allemand qui a été professeur a
I’Université de Heidelberg de 1895
21914, puis a fini sa carriére a
I’'Université Humboldt de Berlin.
Troeltsch a proposé une explication
de I’évolution historique et du
déclin de la fonction de la religion
dans la société. Il a développé une
nouvelle approche de la genese du
protestantisme et une théologie
comparée alternative a celle de Max
Weber. Pour une étude du triangle
entre James, Troeltsch et Weber, voir
Hennis (1998).

31 William Schweiker (né en 1953),
professeur d’éthique théologique a
I’'Université de Chicago.

32 Pour avoir une idée de la nouvelle
discipline, la psychologie de la
religion, on pourra consulter l'article
d’un ancien étudiant de James, voir
JamesB. Pratt (1908).

435






RECENSIONS



JOHN DEWEY

LINFLUENCE

DE DARWIN SUR
LA PHILOSOPHIE
ET AUTRES ESSAIS
DE PHILOSOPHIE
CONTEMPORAINE

TRADUIT PAR LUCIE
CHATAIGNE POUTEYQ,
CLAUDE GAUTIER,
STEPHANE MADELRIEUX
ET EMMANUEL RENAULT,
PARIS, GALLIMARD, 2016

RECENSION PAR
BARBARA STIEGLER



oursuivant leur précieux travail de diffusion de la pensée de

Dewey aupres du public francais, les éditions Gallimard ont

fait paraitre en 2016 une nouvelle traduction du philosophe
américain intitulée L’influence de Darwin surla philosophie et autres
essais de philosophie contemporaine, co-éditée par Claude Gautier et
Stéphane Madelrieux, également traducteurs du volume avec Lucie
Chataigné Pouteyo et Emmanuel Renault’. Le livre réunit une dizaine
d’articles et de conférences rédigés entre 1897 et 1910. Comme l’'ex-
pliquent trés clairement les éditeurs de la traduction francaise, il
témoigne d’une période cruciale de «transition» et de «reconstruc-
tion», durant laquelle Dewey s’éloigne de 1’'idéalisme d’inspiration
hégélienne pour élaborer un «nouvel empirisme fonctionnel», qui
cherche ses sources, dans le sillage de William James, du coté de la
théorie darwinienne de I’évolution (p. 264). La « Postface » que Claude
Gautier et Stéphane Madelrieux ont rédigée en fin d’ouvrage constitue
d’ailleurs, il faut le signaler ici, une excellente introduction al'ceuvre
de Dewey, permettant de mieux saisir comment un livre peut conju-
guer dansle méme geste philosophique une reconstruction dela phi-
losophie morale et de la philosophie de la connaissance a partir dela
révolution darwinienne. Pour Dewey, en effet, c’est cette révolution
quiimpose que s’effondre la séparation étanche, théorisée au moins
depuis Kant, entre le champ de la science et celui de la moralité.

Sil'on prend au sérieux le titre du recueil d’articles que Dewey a
publié en 1910, The Influence of Darwin on Philosophy & Other Essays
in Contemporary Thought,la parution récente de sa traduction fran-
caise présente donc un premier intérét majeur, celui de mieux com-
prendre’enracinement revendiqué jusqu’au bout par Dewey dans le
naturalisme en général et dansla révolution darwinienne en particu-
lier. En quel sens la philosophie de Dewey est-elle «darwinienne » ?
Lest-elle dans le sens tres général o, comme d’autres a la méme
période (Nietzsche ou Bergson) et comme tant d’autres avant Darwin
lui-méme (Hegel ou Spencer), elle serait partie, pour comprendre

* Barbara Stiegler est professeure de philosophie & I'Université Bordeaux
Montaigne [barbara.stiegler@u-bordeaux-montaigne.fr].

PRAGMATA, 2018-1: 438-453

439



440

l’activité humaine de connaissance, du fait de ’évolution en général ?
L’adjectif, en ce cas, serait beaucoup trop vague pour étre 1égitime. Ou
I’est-elle dansle sens, cette fois strict et rigoureux, ou elle aurait repris
a son propre compte I’hypothése darwinienne de la sélection natu-
relle, et, avec elle, tout ou partie de ses éléments explicatifs (descen-
dance avec modification, gradualisme des petites variations, malthu-
sianisme des ressources rares impliquant la compétition entre orga-
nismesetc.) ? Ets’il fallait retenir la seconde hypothése, le darwinisme
revendiqué par Dewey est-il uniquement méthodologique — au sens
ou il voudrait penser la connaissance en s’inspirant de la méthode
intellectuelle précise que Darwin a réussi a imposer pour penser la
vie? Ou est-il au contraire résolument réaliste, au sens ou, cette fois,
comme Darwin et comme William James, Dewey ferait I’hypothese
quelaconnaissance humaine est non seulement I'un des produits his-
toriques deI’évolution du vivant, mais bien un produit de I’évolution
par sélection naturelle des variations les plus avantageuses? La lec-
ture del’ouvrage permet de donner une réponse tres claire a ces deux
questions. Elle permet d’établir d’abord que Dewey n’est pas seule-
ment évolutionniste mais bel et bien darwinien, en un sens bien plus
rigoureux, onvalevoir, qu’il n’y parait au premier abord. Elle permet
d’affirmer ensuite que son darwinisme n’est pas seulement métho-
dologique mais résolument réaliste et génétique (ou, si 'on préfere
«substantiel », p. 286), au sens ol I’hypothese darwinienne lui appa-
rait comme rendant compte, mieux que toutes les autres a ce jour, du
fonctionnement réel de la connaissance.

Alasuite de William James et du tournant fonctionnaliste qu’il a
su imposer a la psychologie, Dewey soutient en effet que pour com-
prendrelagenése dela connaissance, il fautlaresituer dansle contexte
de I'histoire de la vie comme I'une des fonctions élaborées par I’ani-
mal humain pour s’adapter a son environnement — tournant qui fait
immanquablement s’effondrer, d’apres lui, tous les principes fonda-
teurs de la philosophie depuis deux mille ans. Tel est le sens complet
du titre de 'ouvrage: L'influence de Darwin ou du darwinisme sur la
philosophie consiste, d’abord, dansle déclenchement d’une crise sans



précédent de nos anciennes manieres de penser, dont la philosophie
contemporaine devrait courageusement affronter les conséquences
au lieu de tenter vainement d’y résister. Ne pouvant plus se récla-
mer ni d’un arriere-monde permanent, ni de conditions a priori ou
transcendantales qui précéderaient 'expérience, la connaissance doit
étre désormais repensée a la lumiere de ’hypothese de la sélection
naturelle, avec toutes les conséquences en cascade qu’implique une
telle révolution. Or on découvre, toujours dans le méme ouvrage, que
pour accomplir cette opération, le darwinisme de Dewey s’enrichit
d’un autre élément explicatif qui ne cadre pas nécessairement avec
cequelathéorie del’d¢volution aretenu de’hypothese darwinienne:
le r6le central du «désajustement» et du «conflit» dans I'apparition
de la connaissance, en lieu et place d’'une conception gradualiste de
I’évolution, défendue alafois par Darwin en son temps et par nombre
de darwiniens aujourd’hui. Ce qui, dés lors, relance aussitét la ques-
tion: en quel sens, lache ou précis, Dewey est-il darwinien? Et, a la
lumiere de la contribution originale de Dewey a I'interprétation du
darwinisme, quel estle sens philosophique profond que 'on doit rete-
nir aujourd’hui de cette révolution? Qu’est-ce qu’étre authentique-
ment «darwinien » aujourd’hui ?

Le darwinisme de Dewey peut difficilement se comprendre indé-
pendamment du «dépot hégélien permanent» (p. 266) qui impré-
gnerajusqu’au bout sa philosophie, au point qu'on peut étre tenté de
les confondre. Avant Darwin en effet, Hegel déja «érigeait I'idée de
processus au-dessus de celle d’origine fixe et de fins fixes, et il présen-
tait I'ordre social et moral, tout comme l’'ordre intellectuel, comme
une scene en devenir, localisant la raison quelque part au sein des
combats pourlavie» (p.71-72). Lhommage de Dewey a Darwin s’ins-
crit d’abord dans ce contexte plus général d’une pensée du devenir,
de I’évolution et du processus, qui refuse de se donner un élément
premier ou final pour penser le processus lui-méme. Mais ce renver-
sement historique qui, pour la premiere fois, place le flux du devenir
au-dessusdela permanence et de la fixité, précisément parce qu’il se
produit un demi-siecle avant la parution de Lorigine des espéces, ne

441



442

nous fait pasavancer d’un pas pour saisir I’apport propre de Darwin a
la philosophie de Dewey. Pour comprendre le darwinisme de Dewey,
il faut se référer a d’autres passages du recueil, qui revendiquent un
ancrage beaucoup plus précis dans’hypothése darwinienne, non pas
d’une évolution en général — en quoi Darwin lui-méme n’aurait rien
inventé —, mais bien d’une évolution par sélection des variations les
plus avantageuses. Dewey résume ainsi «le principe darwinien de la
sélection naturelle» : «Si toutes les adaptations des organismes ne
sontdues qu'aune variation constante et a une élimination des varia-
tions qui sont nuisibles dans la lutte pour la vie impliquée par une
reproduction excessive, il n’y a plus besoin d’en appeler a I'antério-
rité d’une force causale intelligente qui les planifierait et les ordonne-
rait a 'avance. » (p. 28). A travers cette récapitulation, Dewey parait,
a premiere vue, reprendre a son propre compte tous les ingrédients
constitutifs de ’hypothése darwinienne. Ainsi peut-on reconnaitre,
dans l'ordre de la citation, 1. la place centrale du concept d’adapta-
tion, 2. la variabilité spontanée et permanente du vivant, 3. 1a sélec-
tion qui opére le partage entre le nuisible et I'utile, 4. l1a lutte pour la
vie impliquée par la thése malthusienne d’une rareté des ressources
face aux capacités exponentielles de reproduction des vivants. Si les
deux premiers éléments de la citation sont hérités, soit de I’histoire
naturelle (ainsi de I'adaptation, déja centrale dans la théologie natu-
relle de William Paley) soit des premieres formes d’évolutionnisme
(quiinterpretent déjal’évolution a partir de I'adaptation et de la varia-
tion), I'apport propre de Darwin consiste, comme on sait, dans I’arti-
culation de ces deux notions déja disponibles avec les trois derniers
éléments de la citation, qui avance: 2. une variabilité constante du
vivant, 3. le r6le moteur d’une sélection naturelle des variations les
plus utiles par I’élimination des plus nuisibles, 4. qui elle-méme ne
prend sens que dans le contexte malthusien d’une rareté des res-
sources disponibles. Or, a lire tout le reste de 'ouvrage, il n’est pas
certain que ces trois éléments, qui occupent pourtant une place cen-
trale dansle darwinisme contemporain, soient véritablement consti-
tutifs du darwinisme que revendique Dewey.



A ses yeux, le cceur du darwinisme consiste plutot en une nou-
velle maniére d’enquéter sur les «fins», les «buts» et les «valeurs».
Sous I'influence de Darwin en effet, «la philosophie renonce a toute
enquéte surles origines absolues et les finalités absolues, afin d’explo-
rer lesvaleurs spécifiques et les conditions spécifiques qui engendrent
ces valeurs» (p. 28). Cette caractérisation du darwinisme comme
source d’une nouvelle enquéte sur les valeurs peut étonner, tant elle
contredit I'idée courante selon laquelle Darwin aurait débarrassé la
théorie de I’évolution de toute forme de finalisme ou de téléologie,
illusions métaphysiques qui gouvernaient encore les conceptions de
Lamarck ou de Spencer et les grandes philosophies de I’histoire ins-
pirées de Hegel. Pour comprendre cette citation surprenante, il faut
rappeler que la sélection darwinienne ne peut se comprendre indé-
pendammentdeladifférence de valeur entre «1'utile » et le « nuisible »,
etplusgénéralement, entre le «bon » et le « mauvais », différence nor-
mative qui ne peut se penser sans le recours aux idées téléologiques
de «fonction» et de «but» : « L'intérét ne porte plus sur ’'essence glo-
bale située derriere les changements particuliers mais concerne la
maniére dont leschangements particuliers servent des buts concrets
ou les font échouer. » (p. 30). Cette téléologie contextuelle disqualifie
I'idée d’'un bien absolu et d’une fin ultime, tout en redonnant tout leur
sens, concret et vital, a la différence entre le bon et le mauvais. C’est
autant a la lumiere de Darwin que de William James, en effet, qu’il
faut lire ce passage sur la multiplicité des biens et des maux: «Les
biens sont. Ils sont une multitude. Mais hélas les maux sont aussi. Et
les deux existent a tous les degrés possibles ou presque. Ce n’est pas
le contraste et la relation entre I'expérience in toto et quelque chose
qui se situe au-dela de I'expérience qui conduit les hommes a la reli-
gion puis a la philosophie; mais c’est plutot le contraste au sein de
I'expérience entre le meilleur et le pire. » (p. 41). Car c’est bien Darwin
quinous apprend que, loin d’obéir a deslois universelles et statiques,
la vie consiste essentiellement a établir des différences de valeur ou
a opérer un choix normatif entre ce qui, ici et maintenant, se révéle
étre le plus utile ou le moins nuisible. Ainsi qu’il I'explique lui-méme
dans un passage célebre de Lorigine des espéces, c’est cette activité

443



Lbb

normative qui constitue le moteur méme de I’évolution comme «amé-
lioration» : « La sélection naturelle scrute a chaque instant et dans le
monde entier les variations les plus légéres; elle repousse celles qui
sont mauvaises [bad], elle conserve et accumule celles qui sont bonnes
[good] ; elle travaille en silence, insensiblement, partout et toujours,
des que l'occasion s’en présente, a 'amélioration [improvement] de
tous les étres organiques relativement a leurs conditions d’existence
organiques et inorganiques. » (Darwin, 1985:133). Parce qu’il montre
que I’évaluation est immanente au mouvement de la vie elle-méme,
parce qu’il y voit I’activité par excellence de I’évolution par sélection
naturelle, Darwin disqualifie du méme coup toute forme de transcen-
dance qui prétendrait garantir la permanence des valeurs, redonnant
alaphilosophie une toute nouvelle fonction: celle de reprendre ’en-
quéte sur les valeurs en les enracinant dans la vie, et d’abord, dans la
question de I’ajustement, toujours a repenser, entre les organismes
et leur environnement.

Avec la différence de valeur entre I'utile et le nuisible, ce terme
d’«ajustement» est le second point d’ancrage de la philosophie de
Dewey dans le darwinisme. Comme pour Darwin, et comme pour la
psychologie fonctionnelle qui s’en inspire avec William James, est
jugé «bon» ou «utile» ce qui favorise I’ajustement entre I'organisme
etson milieu, «mauvais» ou « nuisible » ce qui conduit a leur désajus-
tement. Parce que ce terme d’ajustement est un strict synonyme de
«l’adaptation», Dewey semble ainsi reprendre & son propre compte
I'idée darwinienne selonlaquellela vie évolue, sous1’égide delasélec-
tion naturelle, dans le sens d’une amélioration continue de I'adap-
tation des organismes a leurs conditions d’existence. Mais en réa-
lité, 1a lecture de 'ouvrage nous apprend qu’il tire de ces deux €lé-
ments empruntés a Darwin une conclusion tres différente, qui aboutit
contre toute attente a placer le conflit au cceur de lanouvelle enquéte
darwinienne sur les valeurs. Sous I'influence du darwinisme, nous
dit Dewey, «la philosophie doit avec le temps devenir une méthode
de localisation et d’interprétation des conflits les plus sérieux qui
se produisent dans la vie» (p. 32). Rien n’est pourtant plus éloigné



de l'adaptationnisme darwinien et de son gradualisme des petites
variations, auquel Darwin a redit son attachement tout au long de
son ceuvre. Pour Darwin, en effet, I’activité normative de la sélection
naturelle ne se fait jamais sur la base d’une situation conflictuelle ou
decrise, danslaquelle les vivants s’éprouveraient commeinadaptés a
leur environnement. Elle fonctionne plutét comme la capitalisation
tranquille et graduelle d’un optimum, évacuant toute forme de néga-
tif ou de conflit. S’il y a «lutte» entre les organismes, ce n’est nulle-
mentsur la question de I’évaluation de I'utile et du nuisible, automa-
tiquement discriminés par la pression de sélection du milieu, mais
uniquement au sens d'une compétition pour I’acces aux ressources
rares, quijustementrend leschoix delasélection naturelle en quelque
sorte automatiques. Or, si Dewey semble prét a concéder a Darwin
tous ces éléments (gradualisme, adaptationnisme, automaticité dela
sélection) tant qu’il s’agit des vivants non humains, il impose a I’hy-
pothése darwinienne une série de transformations tout a fait sur-
prenantes dés qu’il s’agit de penser I’évolution de I'animal humain.
Faut-il dés lors considérer que le darwinisme revendiqué par Dewey
repose sur un contresens fondamental ?

Le fait que le darwinisme contemporain soit aujourd’hui traversé
par le conflit entre une option orthodoxe qui durcit I'adaptionnisme
de Darwin, son gradualisme et avec eux'automaticité de la sélection
et, de l'autre, d’autres voies hétérodoxes (mais parfois victorieuses)
quientendent réviser le darwinisme en réhabilitant 'imprévisibilité
delarupture et du conflit et rejeter la thése d'une optimisation auto-
matique des vivants par la sélection, redonne en réalité toute son
actualité a la question du darwinisme de Dewey. C’est 1a le second
intérét majeur de la parution dulivre dans le contexte actuel, marqué
depuislesannées1970 par le conflit entre darwiniens « orthodoxes » et
partisans d’'un darwinisme «révisé », intérét qui dépasse cette fois le
seul champ des études pragmatistes et dont il faudrait souhaiter qu’il
occupe toute sa place dans le champ de la philosophie de la biologie.
Comme Dewey, et quoique sur des bases théoriques différentes, cer-
tains darwiniens contemporains de premier ordre (Richard Lewontin,

445



446

Richard Levins, Stephen Jay Gould) refusent en effet de croire en ’au-
tomaticité de la sélection et dénoncent avec énergie, contre les néo-
darwiniens cette fois, I’extension d’une telle conception automati-
sée de la sélection dans le champ de la vie humaine. A la lumiére de
ce contexte, la contribution de Dewey a I'interprétation de la révolu-
tion darwinienne prend un intérét renouvelé.

Lapremiére des transformations que Dewey impose al’hypothese
darwinienne, c’est la thése d’une évolution par inadaptation, elle-
méme ala source de la naissance de la « pensée», de «I'intelligence »
et de la «connaissance», qui toutes trois prendraient, chez I’animal
humain, le relais de 'automaticité de I'instinct. Comme expérience
de connaissance, tout acte perceptif est déja le signe d’un désajuste-
ment, ou d’'un «échec de I'ajustement instinctif», que la perception
vise justement a compenser: «La perception est, primairement, un
acte d’ajustement de 'organisme et de 'environnement différant du
pur réflexe ou del’adaptation instinctive en ceci que pour compenser
I’échec de I'ajustement instinctif, il requiert une présentation objec-
tive et discriminante des conditions de I’action. » (p. 190). Ainsi, par
exemple, lors de la perception d’un bruit ressenti comme effrayant
alors qu’il est inoffensif, «un store qui tape contre la fenétre a cause
duvent» (p.202). Décrivant avec minutie le passage progressif del’ex-
périence immédiate al’expérience réfléchie, Dewey montre que c’est
précisément «I’'inadaptation» (p. 205) entre le stimulus envoyé par
I’environnement (le bruit soudain et intense) et la réaction de 'orga-
nisme (la frayeur) qui oblige I'intelligence a prendre le relais de la sen-
sation pour passer de I'expérience immédiate (de ce bruit qui est réel-
lement effrayant) a I’expérience réfléchie (du méme bruit effrayant
désormais connu comme inoffensif). Au fond, c’est le caractére «inu-
tile» et méme parfois « nuisible » (p. 205) de la somme des réflexes et
des instincts disponibles, et finalement, l'inadaptation du legs his-
torique transmis par 1’évolution, qui oblige I'animal humain a penser
et a connaitre, c’est-a-dire a continuer d’assurer autrement ’ajuste-
ment de son organisme a I’environnement.



Cette insistance sur I'inadaptation de I’animal humain conduit
tout naturellement Dewey a valoriser les situations négatives de
«crise», de «trouble» et de «conflit». Loin que la pensée suppose,
comme I’a soutenu toute I’histoire de la métaphysique, une réalité
harmonieuse, rationnelle et cohérente avec elle-méme permettant
I'adéquation entre I'intellect et les choses (adaequatio intellectus et
rei), 'activité de penser commence toujours par «le conflit» (p. 128):
«La condition qui précéde et provoque tout exercice particulier de
connaissance réfléchie est toujours celle d’une discordance, d’'une
lutte, d’'une “collision”. [...] La discordance provoque et contréle une
activité de connaissance réfléchie seulement parce que le sort d’'un
agentestenjeudanslacrise.» (p.137). Ouencore: «L'objectif de ’acte
de penser n’est pas d’opérer une réconciliation totale et “Absolue”
entre ’existence et la signification, mais de parvenir a un ajuste-
ment spécifique entre les choses et nos buts et entre nos buts et les
chosesau moment précis ot la crise atteint son point crucial. » (p. 128).
Nul doute que I'on retrouve ici, au fond du darwinisme de Dewey,
un autre aspect du «dépdt hégélien permanent» : le rOle moteur du
négatif et du conflit dans la compréhension des processus évolutifs,
maisici purgée de toute tentation d’une fin ultime qui orienterait par
avance tout le processus vers une réconciliation finale. Débarrassé
del’illusion, propre a I'idéalisme hégélien, que «le réel est rationnel
et le rationnel est réel » (p. 71), le darwinisme de Dewey retient de la
dialectique hégélienne le role moteur du conflit, mais en la vidant
contre Hegel de toute perspective finale de «reléve » (Aufhebung). Ot,
il se trouve que c’est aussi le programme d’un courant important du
darwinisme contemporain: celui de promouvoir une «biologie dia-
lectique » (Levins & Lewontin, 1985) ou, dans une version légérement
différente, une «révision» du darwinisme (Gould, 2006:9sq.), éman-
cipée de toute tentation finaliste — programme qui recoupe, sur bien
despoints, 'interprétation deweyenne de larévolution darwinienne.

Eninsistantelles aussi sur le role moteur du conflitet delatension
dans les processus évolutifs, ces nouvelles versions du darwinisme
contestent frontalement le gradualisme de Darwin lui-méme,

447



448

en proposant d’y voir un aspect accidentel de la théorie, dont le
darwinisme contemporain aurait tout intérét a se défaire. A leurs
yeux, les diverses versions du darwinisme orthodoxe, dela Synthése
moderne aux néo-darwiniens, ont pourtant fait le choix inverse de
durcir le gradualisme des «petites variations». Elles ont interprété
I’évolution comme un processus d’optimisation continu niant la réa-
lité de I’histoire, et avec elle le négatif de la tension et du conflit. A
cette vision homogene et graduelle du temps évolutif, ces nouvelles
formes de darwinisme critique opposent la réalité des discontinui-
tés qui scandent le temps évolutif, non pas comme le croit Dewey a
partir de la seule émergence de I'intelligence humaine, mais des les
premieres formes de vie. C’est tout le sens de I'intérét que Stephen
Jay Gould accordera, sur le plan de I'ontogenése, aux phénomeénes
d’«hétérochronie», qui révelent que des modifications dans les
rythmes de développement peuvent étre le point de départ d’inno-
vations évolutives, et sur le plan de la phylogeneése, a la théorie des
«équilibres ponctués» qui décrit I’évolution, contre le gradualisme
dominant, comme une alternance discontinue entre longue période
deralentissement et courte période d’accélération des changements.
Alalumiére de ce darwinisme révisé, lalecture deweyenne de Darwin
qui insiste sur la crise et le conflit comme moteur de ’évolution de
I'animal humain, mais aussi surles décalages de rythme entre ’évolu-
tion desorganismes et celle de leur environnement, autre forme d’hé-
térochronie pourvoyeuse d’'une tendance permanente au «désajuste-
ment», retrouve toute salégitimité. Loin de sortir du cadre darwinien,
lathése pragmatiste d’'une émergence de'intelligence humaine surla
base d’une inadaptation ou d’'un désajustement entre I'organisme et
son milieu, appelant un réajustement et un réaménagement de I’en-
vironnement lui-méme par les capacités créatrices de I'intelligence,
devraitretrouver, alalumiére de ce darwinisme révisé, toute sa place
dansI’histoire et I'actualité du darwinisme. Si le fonctionnalisme du
pragmatisme peut sembler tomber, a premiére vue, sous la critique
de Gould qui, de son coté, entend redonner tout son poids au legs des
structures et des contraintes internes, I'insistance de Dewey sur les
désajustements qui scandent le rythme évolutif émancipe clairement



son fonctionnalisme, attentif aux décalages de rythmes et aux ten-
sions conflictuelles qui font le tissu de I’histoire évolutive, de toute
tentation adaptationniste.

C’est justement ce que confirme la notion deweyenne d’adapta-
tion, qui continue certes de jouer un rdle central, mais au prix d'une
révision fondamentale. Comme la biologie dialectique de Levins et
Lewontin et comme le darwinisme révisé de Gould, Dewey critique
en effet la conception courante de ’'adaptation qui tend a faire de
I'organisme une pate molle, contrainte de s’adapter passivement et
sans résistance aux exigences de I'environnement. A Spencer et a sa
compréhension «automatique » de I’évolution par adaptation (p. 72),
Dewey oppose un tout autre sens de I’adaptation darwinienne, fon-
damentalement interactif, et a la lumiére duquel les initiatives de
I'intelligence, en situation permanente d’incertitude, sont naturelle-
ment amenées a prendre toute leur place: « Le progres de labiologie a
accoutumé notre esprital’idée quel'intelligence|...] estune méthode
d’ajustement des capacités et des conditions au sein de situations par-
ticulieres.» (p.73). Pour Levins et Lewontin, de méme, le véritable sens
delarévolution darwinienne consiste a montrer que toute I’évolution
du vivant suppose cette interaction constante de 'organisme et de
son environnement: «'incorporation de 'organisme comme un sujet
actif dans sa propre ontogénie et dans la construction de son propre
environnement méne a une relation dialectique complexe entre les
éléments de la triade géne, environnement, organisme. » (Levins &
Lewontin, 1985:105). Comme chez Dewey, la relation est ici «dialec-
tique» ausensou elle décrit une tension entre les conditions fixées par
I’environnement et celles exigées par 'organisme lui-méme, qui ne
se contente pas de se laisser modifier par la pression du milieu, mais
qui participe également activement a le modifier et ale construire. En
lieu et place d’'une adaptation qui se produirait automatiquement, il
s’agitdonc de décrire des processus d’interaction et de réajustements
dontl’issuerestera toujours imprévisible, puisqu’elle fait fond surune
situation conflictuelle de tension que «I’adaptationnisme », dans sa
détestation du conflit, fait tout pour nier et évacuer. Au fond, c’est

449



450

l'automaticité d’une sélection naturelle toute-puissante, opérant sur
le matériau passifethomogéne des petites variations génétiques, qu’il
s’agit de contester: « L'organisme fait [makes] son environnement et
participe donc a nouveau a sa propre construction. Finalement, I’or-
ganisme, dans la mesure ot il développe et construit un environne-
ment[...] définitles conditions delasélection naturelle. » (p.105-106).

Danslesdeux cas, qu’il s’agisse de I'organisme ou du gene, c’est la
conception atomiste qui sous-tend la thése d’'une automaticité de la
sélection qu’il s’agit de déconstruire. Pour Levins, Lewontin et Gould,
Darwin reste prisonnier de ce postulat atomiste, que la Syntheése
moderne puis le néo-darwinisme durciront encore en les miniaturi-
sant soit sous la forme du «trait» (caractéristique phénotypique ou
comportementale considérée comme unité de base surlaquelle opéere
la sélection), soit sous celle du «gene égoiste». Comme les individus
darwiniens, «traits » et « génes» sont majoritairement congus comme
des atomes indépendants, mécaniquement en compétition les uns
avec les autres dans un contexte de ressources rares et du méme
coup convertibles en «données» (data), elles-mémes calculables
par la puissance de computation des algorithmes. Mais pour Dewey,
comme pour la biologie dialectique et le darwinisme révisé, le sens
véritable delarévolution darwinienne est tout autre. Loin de renforcer
I'atomisme de I'individu organique et de sa décomposition en «don-
nées», elle disqualifie au contraire toute forme d’«existence enclose
enelle-méme» : « Avec le changement de point de vue, de ’existence
enclose en elle-méme au processus inclusif, de I'unité structurale
de composition a I'unité de fonction de contrdle, de la forme sans
changement au mouvement dans la croissance, c’est I'’ensemble du
schéme des valeurs qui est modifié. » (p.225). Aumécanisme de sélec-
tion censé réguler automatiquement les collisions entre unités ato-
miques, la révolution darwinienne bien comprise doit opposer une
vision écologique dela pluralité desinteractions, qui redonnela prio-
rité au contexte local, situé ici et maintenant, tout en 'articulant a
une compréhension multi-niveaux de I’histoire évolutive, refusant



de se donner une unité atomique élémentaire qui fournirait le maté-
riau passif et isotrope de la sélection.

Avec cette lecture de la révolution darwinienne, Dewey donne —
présd’unsiéecle avant Levins, Lewontin et Gould - des arguments phi-
losophiques puissants contre la vision inverse que défendrontles néo-
darwiniens. Avec Richard Dawkins, Daniel Dennett résume en effet
«lecoeurdel’idée darwinienne » comme une mise hors-circuitde I'in-
telligence conquise parlavictoire de I'atomisme dans les sciences de
lavie, Darwin ayant révélé que ce que 'on voulait imputer a I'intelli-
gence d’'un dessein était en réalité « décomposée en parties si petites
et sistupides qu’elles ne pouvaient absolument pas compter comme
de I'intelligence, [mais devaient étre] distribuées dans I’espace et le
temps sous la forme d’un gigantesque réseau de processus algorith-
miques» (Dennett, 2000:153). Tandis que lalecon de Darwin consiste,
pourle néo-darwinisme, a révéler qu’«une petite parcelle imperson-
nelle, butée, automatique et aveugle de la machinerie moléculaire
est la source ultime de tout I’agir, donc de la signification, et donc
de la conscience, dans I'univers» (p. 232), Dewey retient de Darwin
la lecon inverse: celle d’'une dissolution de tout élément atomique
premier, censé étre la source de toute I'évolution ultérieure, au profit
d’une compréhension des processus d’interaction orientés vers des
fins situées, toujourslocales et provisoires, et dont I'issue nécessaire-
mentimprévisible ne peut étre prévue par aucune forme de calcul. Si
Dewey conteste, comme les néo-darwiniens, toute partition dualiste
entrelessciencesdelanature etlessciencesdel’esprit, et atraverselle
la grande partition kantienne entre le regne de la nature et celui de
laliberté, c’est pour en tirer une conclusion rigoureusement inverse.
Au lieu de mettre I'intelligence humaine hors-circuit et de dévoiler
la puissance de calcul des algorithmes appliquée aux données du
vivant, la révolution darwinienne, parce qu’elle place I'incertitude
et le conflit sur les valeurs au coeur de I’histoire de la vie, redonne au
contraire toute sa place et tout son sens a lalogique expérimentale et
créatrice del'intelligence collective. Al’heure ol les interactions entre
lessciencesdelavie etl’avenir des sociétés humaines deviennent des

451



452

enjeux politiques majeurs, lalecon de L’influence de Darwin surla phi-
losophie mérite en effet d’étre méditée. Faut-il espérer, avec les néo-
darwiniens et les partisans de I'intelligence artificielle, une automa-
tisation généralisée des processus de décision, reposant sur la pro-
duction exponentielle des data et sur les capacités de computation,
elles aussi supposées exponentielles, des algorithmes chargés de les
traiter? Ou faut-il au contraire considérer, avec le pragmatisme amé-
ricain, que 'intelligence humaine, dans la situation permanente de
conflit et d’incertitude qui est la sienne, n’a pas d’autre choix que de
se socialiser en intelligence collective, comprise comme «méthode
dediagnosticsetde pronostics moraux et politiques» (p. 32) ? Si, pour
Dewey, la socialisation de I'intelligence, tournée vers la détermina-
tion commune des valeurs et des choix collectifs, a toute sa place
dans la nature, c’est parce qu’elle ne fait que révéler, en les intensi-
fiant, les capacités créatrices et inventives de la «logique génétique
etexpérimentale» (p. 33) qui anime, depuis ses débuts, le laboratoire
de I’évolution du vivant. Comme la biologie dialectique et comme
le darwinisme révisé, tout I'intérét de la contribution de Dewey a ce
débat aujourd’hui briilant est que, loin de se draper dans le royaume
moral d’une société plus «humaine», c’est sur la base d’'une com-
préhension rigoureuse et darwinienne de la vie biologique et de son
évolution qu’elle disqualifie la conception atomisante et automati-
sée des vivants et de leurs procédures de décision qu'un certain récit
del’histoire de la vie tente aujourd’hui, elle aussi au nom de Darwin,
d’imposer aux sociétés humaines.



BIBLIOGRAPHIE

DARWIN Charles (1859/1985), The Origin of Species, Londres, Pengin Classics.

DENNETT Daniel C. (1995/2000), Darwin est-il dangereux?, trad. P. Engel, Paris,
Odile Jacob.

DEWEY John (1910), The Influence of Darwin on Philosophy and Other Essays in
Contemporary Thought, New York, H. Holt.

DEWEY John (2016), L’influence de Darwin sur la philosophie et autres essais
de philosophie contemporaine, trad. L. Chataigné Pouteyo, C. Gautier,
S.Madelrieux et E.Renault, Paris, Gallimard.

GOULD Stephen Jay (2002/2006), La structure de la théorie de 'évolution, trad.
M. Blanc, Paris, Gallimard.

LEVINS Richard & Richard LEWONTIN (1985), The Dialectical Biologist, Harvard
University Press.

453



STEPHANE
MADELRIEUX

LA PHILOSOPHIE
DE JOHN DEWEY

PARIS, VRIN, 2016

RECENSION PAR
NICOLAS BERNIER



aru en 2016, La philosophie de John Dewey de Stéphane

Madelrieux représente une contribution importante a la lit-

térature francophone sur le pragmatisme et la philosophie
américaine. Lauteur n’en est pas a son premier ouvrage sur ce cou-
rant de pensée’. Il s’est particulierement distingué avec le livre issu
desathése, William James. Lattitude empiriste (2008) et I'édition de
Bergson et James : cent ans apres (2011), ainsi que sa participation ala
traduction de 'ouvrage de John Dewey L’influence de Darwin sur la
philosophieet autres essais de philosophie contemporaine (2016). Pour
unouvrage qui, au premier abord, peut sembler constituer une simple
présentation générale de la pensée de Dewey, on trouve dans La philo-
sophie deJohn Dewey une stratégie plutdét audacieuse et originale. La
ligne directrice de'ouvrage est le probléme central que le philosophe
ameéricain a présenté a plusieurs reprises comme étant ala source de
I’ensemble de ses écrits. Ce probléme est celui de la dichotomie dans
la méthode de fixation des croyances, selon qu’elles portent sur les
phénomenes de la nature, rendue possible par la méthode expéri-
mentale, ouselon qu’elles concernentles valeurs faisant autorité dans
l'orientation de la conduite humaine. Le propos du livre est d’autant
plus intéressant qu’il affirme I’existence d’une continuité entre de
grands pans de la pensée de Dewey, soit le naturalisme, I'instrumen-
talisme, sa théorie générale des valeurs, ses conceptions de I'’éduca-
tion et dela démocratie. Louvrage offre un portrait grand angle de 1a
pensée de Dewey. Sur des sujets difficiles d’acces pour le grand public,
il est servi par une remarquable clarté d’écriture et d’analyse. Il n’en
aborde pas moins certains aspects des plus complexes de I’'ccuvre
de Dewey, comme sa métaphysique de la nature, son concept d’ex-
périence et sa philosophie des sciences. Ce livre se distingue a bien
des égards d’autres ouvrages sur Dewey, publiés au cours des der-
nieres années. Il suffit de penser a I'ouvrage de Joélle Zask, au titre
assez proche, Introduction a John Dewey (2015), qui a choisi une autre
ligne directrice, celle de la philosophie sociale et de la conception de

* Nicolas Bernier est chargé de cours et doctorant au Département de
philosophie et d’éthique appliquée de I'Université de Sherbrooke, Québec
(Canada) [Nicolas.Bernier@usherbrooke.ca].

PRAGMATA, 2018-1: 454-468

455



456

la démocratie chez Dewey. Ici, nous allons nous en tenir a une pré-
sentation des principaux arguments de Madelrieux, en suivant l'or-
ganisation méme des quatre chapitres du livre.

LE PROBLEME ET LE PROGRAMME

Lapensée de Dewey est une pensée du passage alamodernité. Celle-ci
recouvre la naissance des institutions démocratiques, civiles et éta-
tiques, la dynamique des révolutions scientifiques, industrielles et
technologiques et I’émergence du marché, libéré de la tutelle de la
religion etdelaféodalité. En dépit des progrés réalisés, plusieurs ten-
dances prémodernes perdurent sous différentes formes:lareproduc-
tion des classes sociales et 1a domination des églises sur les esprits,
I'intolérance aux points de vue différents, I'attachement a des valeurs
dogmatiquesetlerecours alaforce etalaguerre comme méthode de
résolution de différends. Dans cet horizon, la méthode de formation
des croyances est plutot contingente. Sans doute, une petite part de
celles-cirésulte de processus de discussion, d’enquéte et d’expérimen-
tation et répond a des standards démocratiques, mais une bonne part
se fait a partir des habitudes et des coutumes, se diffuse en contre-
coup de la propagande, ou exprime des intéréts de classe.

C’estace probléme que Dewey s’attaque dans un grand nombre de
textes, qu’il écrive sur la pédagogie ou surlareligion, surlascience ou
surla politique. Comment dépasser la divergence entre nos croyances
cognitives sur la nature, qui proviennent de I'usage de la méthode
expérimentale, et nos croyances sur les valeurs morales, par ou Dewey
désigne «tout ce qui est considéré comme possédant une autorité
légitime pour diriger la conduite» (LW4: 204, cité p. 21) ? Alors que
la méthode expérimentale a développé une démarche intelligente
pour constituer nos jugements et nos croyances sur la nature, nos
croyances morales demeurent largement conformées par des ten-
dances prémodernes que nous reproduisons a travers nos habitudes
et nos interactions avec notre environnement social.



Le constat de Dewey sur I’état de la philosophie est qu’elle est non
seulement inapte a répondre aux problemes de son époque, mais
qu’elle en est partie prenante. La philosophie a besoin d’une réforme
d’ampleur, d’'une «reconstruction». Alors que les sociétés humaines
sont marquées par I'incertitude, le conflit social et le changement
social, la philosophie s’est lancée dans une quéte de certitude et a
tenté d’ériger un ordre stable et intemporel. Dewey propose de réo-
rienter la pratique de la philosophie en direction d’'une «enquéte
culturelle». Sa tache est d’établir une « méthode de diagnostics et
pronostics moraux et politiques» qui cherche a clarifier les troubles
éprouvés dans des situations problématiques et qui devienne avecle
temps «une méthode de localisation et d’interprétation des conflits
les plus sérieux qui se produisent dans la vie» (MW4: 13, cité p. 16).
Dansunmondeincertain etinachevé, I'entreprise philosophique doit
étre orientée principalement versla réflexion et la conduite humaine,
de maniére «cohérente et unifiée» (p. 20). Alors que la philosophie
antique etla pensée des Lumieres ont, de diverses maniéres, érigé des
dualismesentre’homme etla nature, Dewey propose une conception
ontologique du monde dans laquelle il existe une continuité entre ce
qui est expériencé dans le milieu naturel et dans le milieu social. La
méthode d’enquéte sur desfaits scientifiques n’est, de ce point de vue,
pas différente de la méthode de formation des croyances morales.
En affirmant cette continuité, Dewey espere que les opérations de
discussion, d’enquéte et d’expérimentation, déja opérantes dans
les sciences de la nature, seront également mises en ceuvre dans les
sciences humainesetsociales et permettront d’orienter nos conduites
dans une communauté démocratique.

DE LA NATURE A L’EXPERIENCE

Dewey soutient donc que I’évolution des mondes humain et naturel
opere selon un principe de continuité. Parler de continuité revient a
admettre qu’il existe une et une seule nature, qui se différencie pro-
gressivement par I'’émergence de propriétés distinctes (p. 48). Dans
cette perspective, les distinctions, classifications et évaluations sont

457



458

avant tout des outils intellectuels permettant de traiter de maniere
intelligente les problemes rencontrés dans ’expérience. Ces outils ne
reflétent en rien des réalités ontologiques, des réalités antécédentes
de la nature ou des «principes a priori fixes et ultimes qui préside-
raient de tout temps a 'organisation des choses» (p. 42).

La continuité se traduit par une conception pluraliste de I’évo-
lution de I’'esprit humain que I'auteur situe au niveau des théories
de I’émergence. Pour Dewey, les propriétés humaines ont émergé a
partir des propriétés physiques. Au-dela d’un certain seuil de com-
plexité dela matiere, se sont enclenchées des dynamiques de forma-
tion d’organismes vivants qui, a leur tour, ont conduit a I'apparition
d’étres pensants et intelligents. L'esprit et la matiére, loin de s’oppo-
ser, sont deux épisodes «insérés dans la méme histoire» (p. 49). La
conscience humaine, psychique et sociale, se situe a la fois en conti-
nuitéaveclanature tout en recélant des propriétés nouvelles quel’on
ne saurait réduire aux niveaux inférieurs.

Dewey reprend le concept de potentialité développé initiale-
ment par Aristote, mais en lui retirant toute direction téléologique
eten s’abstenant de tout principe déterministe, moyennant lesquels
nous pourrions déduire le développement des phases supérieures des
phases antérieures du processus d’évolution (p. 49). Sa these louvoie
entre les deux écueils du « matérialisme mécaniste » et du «spiritua-
lisme finaliste». Le développement ou ’actualisation d’une poten-
tialité dépend des systemes de transactions au sein d’un environne-
ment: «Les propriétés émergentes apparaissent précisément par et
danscesinteractions, étantles propriétés du systeme organisé de ces
interactions. » (p. 49). Le développement de potentialités n’est pas
mélioratif en lui-méme. Le caractére positif de I'évolution humaine
ne se fait pas de maniere linéaire. Le développement se distingue a
cet effet de la croissance humaine (growth).

Laréinsertion de’homme dans le milieu et I’histoire de la nature
passe nécessairement par une revalorisation du concept d’expérience.



Cette notion, héritée des empiristes britanniques, offre deux princi-
paux avantages: elle remet en cause, parl’examen critique, toutesles
autorités extérieures, en particulier celles dontles principesontla pré-
tention d’étre supérieurs ou absolus;elle meten valeur «lesressources
etles potentialités de I'expérience elle-méme comme moyen de régler
les problemes rencontrés dans I’expérience » (p. 51). Toutefois, bien
que Dewey s’inspire a ce niveau des empiristes, il congoit I'expérience
de maniere fort différente. Toutd’abord, il la saisit dans une perspec-
tive holiste. En effet, aucun organisme ne peut exister sans environ-
nement, ni aucun environnement prendre forme sans organisme.
Lorganisme et’environnement sont «deux aspects complémentaires
nécessairement co-impliqués dans cet ensemble d’activités interre-
liées». Ensuite, 'expérience se fait avant tout dans un ajustement
actifdel’'organisme ason environnement: « L'organisme n’est pasun
spectateur face a I'’écran du monde qui le bombarderait de données
brutes, il est un acteur qui prend part au monde. » (p. 69).

L’émergence du mental au sein du comportement vital a permis
lamise en place de nouveaux modes d’interaction entre I’étre vivant
et son environnement et de nouveaux modes de coordination de ses
activités. Si I'instinct et ’habitude sont des opérateurs importants
de l'organisation de I'expérience, la conscience permet a I'individu
de percevoir les qualités sensibles d’une situation problématique et
de faire émerger de nouvelles significations en médiatisant la réac-
tion au stimulus. Lexpérience permet ainsil’apprentissage etla crois-
sance de I'individu, via la réaction a la signification possible du sti-
mulus et la résolution active de I'indétermination d’une coordina-
tion avec I'environnement. Le schéma stimulus-réponse ne doit pas
étre vu comme un enchainement de séquences mécaniques déter-
minées, mais bien comme un circuit organique continu de stimula-
tions et de réponses au coeur duquel opere un processus de transfor-
mation mutuelle des termes de la transaction.

La croissance humaine (growth) consiste alors en un processus
d’actualisation de capacités humaines a travers des milieux organisés

459



460

d’interactionssociales. L'individu est un acteur participatif et respon-
sable, partie prenante de sa propre croissance. Il y a croissance chez
unindividulorsque I’'apprentissage des expériences passées modifie
la qualité des expériences futures et permet I’extension et I’enrichis-
sement des contextes de significations qu’il traverse. La croissance
atteint son apogée lorsqu’elle arrive a percevoir les relations de cette
expérience-ci «avec la totalité des autres expériences réelles et pos-
sibles». Tout cela ne se passe pas uniquement «dans la téte» desindi-
vidus, mais est bel et bien «distribué sur tous les aspects et phases de
I'interaction ». « L’esprit est dans la nature.» (p. 75).

Bien qu’elle provienne des tendances naturelles biologiques, I’ex-
périence humaine est avant tout sociale: elle est «saturée des résultats
del’échange social et delacommunication sociale » (p. 86). Le Soi n’est
pasceluid’un «individuisolé » dans un «environnement désocialisé ».
Le social se définit chez Dewey a partir des trois concepts d’associa-
tion, de participation et de communication (p. 76). L’association est
une loi universelle de la nature qui se traduit par la ressaisie de I’ac-
tion sociale comme étant fondamentalement une action conjointe.
Dewey endosse la découverte du social au Xixesiecle, a 'encontre de
I’atomisme social. La participation, ensuite, consiste en une contri-
bution personnelle aux fins d’'une activité désormais partagée et com-
mune. C’est toute la différence entre le dressage animal et I’éducation
humaine. Dans une action partagée et commune, les participants se
coordonnent autour des fins qu’ils poursuivent, découvrent les inté-
réts quiles tiennent ensemble et font I’expérience des conséquences
pratiques deleur intervention. Lacommunication, enfin, est un enjeu
central de I'’échange social. Elle émerge «lorsque les étres engagés
dans I’'action conjointe en viennent a adopter et a considérer leurs
propres réactions du point de vue des autres» (p. 81). Elle est ce qui
fait que I'association humaine est une communauté. Le langage qui
la médiatise est ainsi I’élément clé du passage du biologique au psy-
chique et au social - Dewey est proche de Mead sur ce point. Le lan-
gage est «’outil des outils» (LW1, p. 134). «Il est 'opérateur d’objec-
tivation et d’institutionnalisation de la relation entre I'usage d’'une



chose et ses conséquences possibles. » (p. 83). Il fait que les réactions
ades stimuli sont des réactions a des signes et non pas a des sources
immeédiates d’empéchement ou de satisfaction. Il conduit a tisser de
nouvellesrelations avec’'environnement et a développer des habitu-
des culturelles, qui canalisent, réordonnent et coordonnentles impul-
sions naturelles afin de réaliser des fins communes. L'enjeu de toute
culture consiste en la facon dont elle permet I'’émergence d’habitu-
des intelligentes, c’est-a-dire la capacité des individus de s’€émanci-
perdelarigidité des héritages et des conformismes et de reconstruire
les «maniéres de penser et d’agir établies» (p. 94).

LA LOGIQUE DE L’ENQUETE EXPERIMENTALE

Lareconnaissance dela continuité de’'enquéte portant sur les valeurs
morales avec 'enquéte empirique des phénomenes naturels est obs-
truée par deux principaux obstacles. Le premier se rapporte a une
conceptiondelaconnaissance comme réalité antécédente al’enquéte,
le second, au refus de reconnaitre les valeurs morales comme des phé-
nomenes empiriques, susceptibles d’étre analysés et de faire I'objet
de délibérations au moyen de méthodes d’investigation intelligente.
Dewey ne vise pas un transfert pur et dur dela science ala philosophie
—-iln’yaaucun scientisme dans sa démarche —, mais il prone I'adop-
tion de l'attitude et de I’esprit de la méthode expérimentale dans le
domaine de la régulation de la conduite humaine.

Dewey s’efforce de démontrer que 'expérience scientifique s’ins-
crit en continuité avec 'expérience du sens commun. La science se
présente comme la forme plus développée d’opérations logiques et
cognitives quisontdéjaal’ceuvre dansl’expérience ordinaire. La réso-
lution de problemes en science et dans I’expérience ordinaire pré-
sente de ce fait le «xméme type de modification intentionnelle et de
contrOle des changements » (p. 143). Dans les deux cas, les propriétés
des objets sont relationnelles et dépendent des interactions avec les
autres objets (p. 147). La connaissance du sens commun précede la
connaissance scientifique. Bien avant le développement delascience,

461



462

les humains avaient observé que I’eau des ruisseaux est meilleure
a boire que I'eau des étangs (p. 149). Mais la science étend de facon
inouiele «réseau d’interconnexions danslequel elle place toute qua-
lité » et autorise une connaissance rigoureuse des corrélations entre
événements empiriques. Elle permet de «controler le cours de I'ex-
périence et (de) s’assurer de 'usage et la jouissance des objets qui
précedent la science » (p. 149). Elle donne la possibilité d’analyser
les composantes chimiques de 1’'eau et de la purifier de facon artifi-
cielle. La science devient en ce sens le meilleur moyen d’augmenter
la stireté de I'expérience ordinaire elle-méme.

Le constat de Dewey est que les philosophies de la connaissance
et en particulier celles qui défendent I'idée de connaissances immé-
diates ont ignoré «I’acte de connaitre », soit le processus d’enquéte
parlequellaconnaissance constitue tant la fin visée qu'une ressource
future (p. 103). Dans cette perspective, la visée de la logique est de
perfectionner la pensée humaine afin de développer des actions plus
réfléchies (p. 112). Lévolution de la science ne saurait donc se réduire a
I’'acquisition et 'accumulation de nouvelles connaissances. Elle com-
prend I'invention de procédés d’enquéte, au moyen desquels passer
d’une situation indéterminée, déclenchée par un doute, a une situa-
tion unifiée, cohérente et satisfaisante pour I’esprit. Cette enquéte
est composée d’interactions entre différentes phases: I'identifica-
tion du probléme, la formulation d’hypothéses sur ses conditions,
ses causes et ses conséquences, le développement logique du rai-
sonnement ainsi que la mise a I'’épreuve empirique des hypothéses.

Un aspectimportantdel’enquéte estlaréciprocité etlarégulation
mutuelle entre le mode perceptuel et le mode conceptuel. Les faits
sont actuels et sont issus de ’observation alors que les idées appar-
tiennentau possible et proviennentde I'imagination. L'ordre percep-
tuel (faits) et 'ordre conceptuel (idées) se constituent réciproquement
etserégulent’'un et 'autre: « L'expérience devient dirigée rationnel-
lement et la raison devient contrélée empiriquement. » (p. 125). Dewey
ne vise pas la subordination de la pensée a I’action: la pensée vise a



libérer I’action. Elle permet de rendre I'intelligence plus pratique et
I’action plus intelligente. La pensée est un moyen d’émancipation
deshabitudes et des valeurs déterminées socialement. L'esprit expé-
rimental «consiste a agir délibérément sur le phénomene au lieu de
le contempler et de I’accepter tel qu’il est» (p. 139).

Lesprit dela méthode expérimentale nous conduit par conséquent
vers une nouvelle attitude intellectuelle et morale a I’égard de nos
interactions naturelles et sociales. La seule connaissance théorique
del’enquéte ne suffit pas. Elle ne peut se passer d’'un réel désir del'em-
ployer et requiert des vertus épistémiques et pratiques, «des qualités
morales du caractere del’enquéteur » (p.153) : 'ouverture d’esprit aux
suggestions nouvelles, la concentration et I’effort dans la réalisation
de I’enquéte et la responsabilité quant aux conséquences concretes
de I'enquéte. Lenquéte n’est pas une simple affaire de technique ou
de logique. Elle est indissociable de la «volonté de maintenir I'inté-
gritéintrinseéque de son processus» (p. 153). Bien que la science pour-
suive ses propres intéréts et ses propres questions, il importe que les
scientifiques puissent bénéficier des expériences des autres formes
d’associations humaines afin de cultiver une sensibilité sociale «des
relations et des intéréts communs qui lient les individus entre eux»
(p. 137). Limpartialité scientifique ne signifie en rien une coupure
avec l’espace social. La science est la partenaire de la démocratie.

A LA RECHERCHE DE ENQUETE MORALE

Le dernier chapitre boucle le circuit de la relation réciproque et com-
plémentaire du naturalisme, de 'enquéte expérimentale et de I’en-
quéte morale chez Dewey. Lauteur mobilise particuliérement la théo-
rie générale des valeurs et ses liens avec la démocratie et '’éducation
afin de rendre compte de ’'enquéte morale. La philosophie morale
nécessite une réforme importante. En effet, celle-ci a relégué a I'ar-
riere-plan le caractere incertain, changeant et conflictuel des pro-
bléemes auxquels elle a affaire et des solutions qu’elle peut y appor-
ter. Son but n’est pas la recherche d’un principe, d’une finalité, d'un

463



464

bien ou d’une loi ultime qui régissent les conduites humaines, mais
bien «d’indiquer les méthodes permettant de faire face aux conflits
moraux et de rendre les choix plus intelligents compte tenu de la par-
ticularité de chaque situation individuelle » (p. 159). Tout comme dans
I’enquéte expérimentale, le bien résultant de 'enquéte morale n’est
pas antérieur a I’enquéte, il est une conséquence de cette derniére.

C’est a partir de sa théorie générale des valeurs que Dewey estime
pouvoir rétablir la continuité entre 'enquéte morale et I'enquéte sur
la nature. Dans cette perspective, la philosophie devient «la théorie
etlapratique dujugement critique dans tousles domaines et aspects
de I'expérience» (p. 161). Les valeurs émergent dans le processus de
lavie, au coeur des transactions que les humains entretiennent avec
leurs environnements. Mais pour que les pratiques du prendre soin
ou du faire attention aux proches partenaires et aux jeunes enfants
deviennent des comportements de «valuation », il faut qu’elles ne
soient plus de simples résultats de1’évolution, actualisées sur le mode
de I'instinct. Les valeurs s’inscrivent dans les systémes de désirs et
d’intéréts a I'ceuvre dans les conduites humaines et se présentent
comme orientées vers des fins-en-vue - soit des conséquences que
I’on anticipe comme désirables. Une valeur est une fin-en-vue, soit
une fin désirée et choisie par un individu ou un groupe et qui permet
I'orientation etla coordination des activités permettant de la réaliser.

Lathéorie générale des valeurs de Dewey tente de s’affranchir du
dualismeentre lesmoyens et les fins ainsi que de celui entreI'individu
et la société. Ici encore, la distinction entre les moyens et les fins ne
doit pas étre tenue pour ontologique. Elle est fonctionnelle: « Moyens
et fins sont deux noms désignant la méme réalité.» (p. 177). Les
moyens sont des constituants internes de réalisation des fins tandis
que les fins permettent de sélectionner et d’organiser des moyens —
matériaux, outils et opérations de leur réalisation. La délibération
n’est donc pas un simple choix instrumental des meilleurs moyens
pour atteindre une fin fixée d’avance de la facon la plus efficace et
la plus économique, elle porte également sur la valeur comparée de



différentes fins qui se transforment en cours d’action. Et elle trans-
forme parfois certaines fins naturelles en fins morales, tout en reconfi-
gurant désirs et intéréts, habitudes et dispositions.

Lebutdel’enquéte morale n’est donc pas de découvrir des valeurs
qui existeraient avant le déroulement de la délibération, mais de faire
émerger des valeurs qui sont le fruit d’une réflexion critique et d’'un
effort dereconstruction. Tout comme la fonction du probléeme au sein
delathéorie de'enquéte, le conflit de valeurs doit permettre de faire
apparaitre de nouvellesrelations et de nouvelles conséquences entre
les choses. Le seul impératif que 'on peut dégager de la morale de
Dewey est d’agir de maniere a «augmenter la signification de I'expé-
rience présente» (p. 205). En fondant la délibération sur les moyens
ainsi que sur les fins de nos désirs et de nos intéréts, la démarche de
Dewey nous fait entrer dans un processus potentiellement transfor-
matif: «Lobjet d’'une délibération est en réalité toujours de savoir
quel type de personne on sera.» (p. 179-180).

Laderniéere partie de 'ouvrage aborde I'importance des conditions
sociales pour que soit rendue possible une véritable enquéte critique.
En tant que valeur et idéal, la démocratie ne peut étre réalisée que
par des moyens eux-mémes démocratiques. Elle ne peut «développer
pleinement ses potentialités que par et dans un processus continu de
coopération et d’expérimentation sociales qui puisse donner direc-
tion aux changements qu’elle subit» (p. 181). Le but de la discussion
n’est pas le consensus, mais bien la transformation des intéréts, des
désirs et des croyances en présence viala délibération sur des faits et
I'expérimentation a partir d’hypothéses de réforme morale et sociale.
L’idéal démocratique consiste en ’enrichissement mutuel et réci-
proque des spheéres individuelles et collectives: il s’agit de favoriser
la «variété desintérétsindividuels» et de nourrir des dynamiques de
conflitautour de perspectives tout en atteignant, par lavoie delaréso-
lution de situations problématiques, une «unité du bien commun ».

465



466

Ontouchelaadesidées quiseront développéesdanslestextes poli-
tiques de Dewey, en premier lieu Le public et ses problémes (1927/2010).
L’émancipation des «tendances prémodernes» dans la fixation des
croyances et la réalisation du projet de liberté, d’égalité et de jus-
tice requiérent I'invention de la démocratie. «Une démocratie est
plus qu'une forme de gouvernement; c’est avant tout un mode de vie
associée, un mode d’expérience conjointe et communiquée. » (MW9,
p- 93, cité p. 184). La méthode de la délibération, de I'enquéte et de
I’expérimentation concerne certes la transformation des institutions
étatiques, mais elle a aussi une bien plus ample portée, puisqu’elle
concerne aussi la vie civile, le fonctionnement des entreprises et du
marché, des écoles ou des églises — ce qui explique la défense par
Dewey d’'une démocratie associative, sociale etindustrielle. Ilyaune
grande cohérence entre les conceptions de la science et de la morale
chez Dewey et sa conception de la société démocratique.

Dans ce cadre, sa philosophie se présente comme une véritable
théorie del’é¢ducation, tandis que I'’éducation apparait comme la pra-
tique concrete de la philosophie (p. 194). Madelrieux prend soin de
souligner que la conception de I’éducation de Dewey, avec ses pré-
occupations civiques et politiques ainsi que son approche interdisci-
plinaire et holiste, ne peut étre réduite, comme elle I’est souvent, au
mot d’ordre d’apprendre en faisant (learning by doing). L'éducation
vise le développement le plus large et le plus riche des capacités, des
désirs et desintéréts a apprendre. Elle appelle un processus de crois-
sance a travers 'expérience des individus qui dure toute la vie, bien
au-dela des cycles de I’école. Le but de I’éducation est d’apprendre
a apprendre, de développer des dispositions au jugement critique,
de savoir articuler des processus complexes comme la combinaison
entrelesens del’observation etla capacité d’analyse, ou encore entre
I'initiative individuelle et le service a la communauté.

Le petit livre de Stéphane Madelrieux, La philosophie de John
Dewey, est I'une des meilleures introductions disponibles a cette
ceuvre abondante. La qualité et la profondeur de ses clarifications



conceptuelles permettent de mettre en valeur I'originalité de Dewey.
Le lecteur se pose cependant quelques questions en le refermant.
Par exemple, lors de la réédition d’Experience and Nature en 1951
(1925/2012), Dewey affirme qu’il substituerait la notion de «culture »
a celle d’ «expérience » en donnant comme justificatif les obstacles
insurmontables du terme expérience. Le choix de ce terme central par
nombre de commentateurs francophones, en dépit du fait que Dewey
l’ait rejeté a la fin de sa vie, mériterait d’étre explicité. Par ailleurs,
la continuité entre I'usage de la méthode expérimentale, la morale
et la politique reste encore programmatique. La démonstration de
Madelrieux est rigoureuse, mais elle ne s’applique pas abeaucoup de
cas concrets. La facon dont cette méthode expérimentale aurait été
mise en ceuvre, par exemple dans I’Ethics (Dewey & Tufts, 1932) ou
dansla Theory of Valuation (1939/2011), pourrait étre développée. On
peut enfin regretter que Madelrieux, sans doute en raison de la taille
imposée desonlivre, n’ait pasinclus davantage de liens entrel’ceuvre
de Dewey et des questions, thémes et idées traités dans la littérature
plus récente en philosophie politique, épistémologie ou en éthique.
Mais ce travail contribue & mettre en valeur la pertinence actuelle de
la pensée de Dewey et suscite I'intérét de poursuivre des recherches
plus poussées sur les obstacles théoriques et pratiques de sa pensée.

467



468

BIBLIOGRAPHIE

DEWEY John (1910), The Influence of Darwin on Philosophy and Other Essays in
Contemporary Thought, New York, H. Holt.

DEWEY John (2016), L’influence de Darwin sur la philosophie et autres essais
de philosophie contemporaine, trad. L. Chataigné Pouteyo, C. Gautier,
S.Madelrieux et E.Renault, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1939/2011), La formation des valeurs, Paris, Les empécheurs de
penser en rond.

DEWEY John (1925 et 1951/2012), Expérience et nature, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1927/2010), Le public et ses problémes, Paris, Gallimard.

DEWEY John & James Hayden TUFTS (1908/1932), Ethics, New York, H.Holt and
Company.

MADELRIEUX Stéphane (2008), William James. Lattitude empiriste, Paris, Presses
Universitaires de France.

MADELRIEUX Stéphane (ed.) (2011), Bergson et James : Cent ans apreés, Paris,
Presses Universitaires de France.

ZASK Joélle (2015), Introduction a John Dewey, Paris, La Découverte.






DANIEL R.
HUEBNER

BECOMING MEAD:
THE SOCIAL
PROCESS OF
ACADEMIC
KNOWLEDGE

CHICAGO ET LONDRES,
UNIVERSITY OF CHICAGO
PRESS, 2014

RECENSION PAR
MATTEO SANTARELLI



aniel R. Huebner a préparé sa thése al’Université de Chicago,

sous la direction d’Andrew Abbott, en étant suivi par un

comité comprenant Hans Joas et Andreas Glaeser'. L'ouvrage
Becoming Mead, issu de ce travail de theése, poursuit deux objectifs
explicites: contribuer, d’une part, a une meilleure compréhension
de la pensée de Mead ; proposer, d’autre part, une analyse de la pro-
ductionintellectuelle enl’envisageant d’abord comme un « processus
social concret» (p. 12). Lauteur entend ainsi enrichir notre connais-
sance philosophique ou sociologique de Mead, en faisant un travail
de bénédictin sur les textes, mais il le fait en nous offrant une étude
de cas qui releve de I'histoire et de la sociologie de la connaissance.
Il a ainsi mené une enquéte extensive en archives, & commencer
par les George Herbert Mead Papers 1855-1968, conservés au Special
CollectionsResearch Center del’Université de Chicago, maisil aaussi
constitué sa propre archive, en rassemblant des notes de cours iné-
dites (Appendix B:233-243). Les deux objectifs convergent dans I’ob-
jetprincipal dulivre, a savoir: la reconstruction des processus sociaux
qui ont défini, au cours du temps, la figure intellectuelle de George
Herbert Mead'.

Ce double objectif contribue a I’'originalité du travail de Huebner
par rapport aux autres monographies consacrées a Mead - les tra-
vaux de Joas (1980/2007), Cook (1993), Carreira da Silva (2008), Coté
(2015) et Baggio (2015). Sa focalisation sur les pratiques intellectuelles
lui permet en outre de procéder a une analyse originale de la récep-
tiondelapensée meadienne. Lauteur n’entend pas analyser la récep-
tion, au xx¢siécle, de la pensée meadienne au sein de la philosophie
etdessciencessociales danslestermes d’une simple « Geschichte der
Wirkungen » («histoire des effets»). Si la pensée meadienne a été au
cceur de batailles interprétatives, menées tant par ses héritiers que
par ses adversaires, on ne peut pas, selon Huebner, considérer Mead
comme un simple objet passifvis-a-vis de ces dernieres. Au contraire,
le penseur américain a, dans la perspective de Huebner, été lui-méme

* Matteo Santarelli est philosophe, docteur de 'Université du Molise, Italie
[matteosantarellil985@gmail.com].

PRAGMATA, 2018-1: 470-485

471



472

partie prenante delafabrique de sa figure intellectuelle. Lauteur s’at-
tache, de ce point de vue, a rendre compte de ce processus de consti-
tution, en menant non pas une histoire des idées, mais une histoire
des multiples pratiques pédagogiques, militantes et scientifiques de
Mead, resituées dans leur contexte et qui ont conduit ses contempo-
rains et ses successeurs a camper un portrait du personnage et a éva-
luer sa production intellectuelle. C’est donc une attention aux pro-
cessus concrets, dans les micro-milieux intellectuels, activistes et
personnels de Mead? que privilégie 'ouvrage. Elle donne sa signi-
fication au titre du volume: Becoming Mead. Comme l'auteur I'in-
dique, « “Becoming” a donc un double sens productif, qui insiste a la
foissurle développementintellectuel de Mead et surla conversion de
Mead en icone pour un ensemble de concepts influents en sciences
sociales» (p.12). De ce point de vue, afin de rendre compte ala fois de
la formation intellectuelle de Mead et de son «iconisation» au sein
de la philosophie et des sciences sociales, Huebner se concentre sur
les contextes de production et de réception de ses textes et des his-
toires le concernant.

Danslapremiére partie dulivre, intitulée « Rethinking Mead », I'au-
teur met en lumiere les expériences qui ont faconné et guidé les pro-
ductionsintellectuelles de Mead. C’est d’abord I'importance des inter-
ventions orales de Mead qui est soulignée. Cette importance est attes-
tée parle fait que «la plupart des textes publiés, attribués a Mead dans
sesbibliographies, consistent en des réélaborations plus ou moins tra-
cablesde propos et de discours tenus en public» (p. 32). Nous n‘aurions
probablement pas acces a ces textes si Mead n’avait pas été poussé
par ses proches a les publier. James H. Tufts, son collegue au dépar-
tement de philosophie (dont la fille était mariée avec le fils de Mead),
aura ainsi supervisé la publication de dix-sept articles de Mead,
dont certains majeurs, comme «Social Psychology as Counterpart
to Physiological Psychology » (1909), «Social Consciousness and the
Consciousness of Meaning» (1910) ou « The Genesis of the Self and
Social Control» (1925) (p. 35). En accordant cette attention aux pro-
ductions orales de Mead, Huebner entend souligner que son activité



intellectuelle a en bonne partie consisté en des prises de parole en
public - les conférences de Mead devant I’«archipel de publics» de
I’eére progressiste (Abbott, 2010) attiraient des centaines, sinon des
milliers d’auditeurs -, et visait, de plus, a répondre a des questions
d’intérét public. « Pendantle plus clair de sa carriére, Mead a été connu
avant tout comme un intellectuel public, intervenant dans des évé-
nementsliés alaréforme sociale, plutét que comme un écrivain pro-
fessionnel. » (p.5). Pour cette raison, selon Huebnet, il est impossible
de distinguer clairement, et donc de cloisonner, au sein de 'activité
intellectuelle de Mead, d’une part, son travail de rédaction d’articles
universitaires, d’autre part, les interventions qu’il a assurées en tant
qu’«intellectuel public» (p. 38).

Huebner souligne en outre la participation directe de Mead a des
pratiques scientifiques, dans le domaine des sciences psychobiolo-
giques etdans celui des sciences sociales. En ce qui concerne les pre-
miéres, son séjour d’études a Berlin — en particulier les recherches
qu’il a menées dans le laboratoire d’Ebbinghaus - et le travail expé-
rimental qu’il a accompli a I'’époque ou il résidait a Ann Arbor, ont
été décisifs. C’est en effet sur la base de sa participation directe aux
pratiques de la science expérimentale qu'ont émergeé les théses fon-
damentales caractérisant sa pensée: son anti-introspectionnisme, sa
conception fonctionnelle de l'intelligence, le dépassement qu’il pro-
pose deladichotomie subjectif/objectif grace au concept de co-consti-
tution, I'importance qu’il accorde a I’'activité mentale pré-réflexive
ainsi qu'au concept d’émergence au sein de sa pensée (p. 57). Pour ce
qui est de son implication dans des recherches de sciences sociales,
Huebner attire ’'attention du lecteur sur certaines pratiques aux-
quelles Mead s’est fréquemment prété, comme la rédaction de rap-
portsconsacrés al’analyse de problemes sociaux spécifiques. L'auteur
souligne le rOle qu'ajoué, dans1’élaboration de sa propre pensée, son
travail de coordination et de collecte de données dans le cadre d’en-
quétes empiriques, par exemple sur le systéme scolaire de Chicago,
sur le réseau de bibliothéques publiques ou encore sur les condi-
tions de vie et de travail au sein du centre social (settlement house)

473



474

del’'Université de Chicago, dirigé par Mary McDowell, aux abords du
quartier des Stock Yards. Dans le chapitre 3, Huebner insiste a nou-
veau sur le lien profond entre I’engagement concret de Mead dans
divers mouvements d’éducation et de réforme sociale et sa produc-
tion intellectuelle, qu’il illustre par I'analyse des nombreux séjours
de Mead dans les iles hawaiennes (Coté, 2017). Ce rapport intime
de Mead a Hawalii est une véritable découverte. L'on savait ses liens
étroits avec la famille Castle, son amitié avec Henry et son mariage
avec Helen, mais on ignorait a quel point Hawaii avait compté pour
Mead dans la formation de son expérience sociologique et politique.
A cet égard, Huebner se penche sur un article jusqu’a présent peu dis-
cuté dans la littérature secondaire, et qui s’avere pourtant trés origi-
nal et important: un long article sur les conditions de vie et de tra-
vail danslesiles hawaiennes, publié le 22 janvier 1898 dansle Chicago
Tribune. Selon I'auteur, c’est dans cet article que Mead tente pour
la premiére fois d’analyser la structure d’une société entiere, et non
plus, comme il le faisait auparavant, un probleme ou une institution
spécifique (p.70). Hawaii est devenu un poste avancé du mouvement
progressiste de Chicago, et c’est ainsi que les Mead y ont, au cours des
années, amené des amis comme Jane Addams, John et Alice Dewey,
ou Harriet Park Thomas.

La premiere partie du livre donne ainsi tout son sens a une idée
défendue par Kilpinen (2013), selon laquelle Mead était un «philo-
sophe empiriquement responsable ». Sil’'on a pu qualifier de la sorte
lapensée de Mead, c’est en raison de sa participation directe ala pra-
tique scientifique, a la fois en sciences psychobiologiques et dans
le domaine des sciences sociales. Huebner nous montre ainsi Mead
discutant d’expériences de laboratoire en cours sur des rats ou des
singes avec J. B. Watson, alors que ce dernier, qui avait suivi les cours
de Mead et Dewey, préparait son doctorat (Animal Education, 1903)
sousladirection de James R. Angell et H. H. Donaldson (p.107). Il nous
rappelle I'implication a la premiére personne de Mead dans la créa-
tiondela Laboratory School, dela Chicago Physiological Schoolet du
Juvenile Psychopathic Institute (p. 41) qui auront tant d’importance



dans I’élaboration d’une pédagogie pragmatiste et d’une concep-
tion réparatrice et non plus répressive de la délinquance juvénile.
Les réflexions éparpillées de Mead sur ’éducation sont ancrées dans
les observations qu’il menait sur le développement des enfants et
sur le fonctionnement de creches et d’écoles. Mead ne réserve pas
moins une place a part entiére a la philosophie. Plus précisément,
sa perspective intellectuelle lui permet d’envisager la relation entre
science et philosophie a la maniéere d’une boucle de rétroaction. Les
problemes philosophiques peuvent émerger de I'expérience scien-
tifique; en retour, la discussion des problemes philosophiques peut
contribuer a redéfinir les problemes scientifiques.

Dans la deuxieme partie du livre, « Notes and Books », Huebner
analyse la manieére dont se sont articulées, d’une part, les relations
sociales que Mead a tissées au cours de sa vie, et, d’autre part, sa pro-
ductionintellectuelle. C’estausein de sessallesde cours, lieu physique
et social dans lequel Mead a assuré son enseignement universitaire,
que cette connexion s’est produite selon Huebner. Limportance qu'a
jouéel’activité d’enseignement dansla production intellectuelle et la
réception de Mead est attestée par au moins deux faits. Premierement,
les notes produites par les étudiants de Mead durant ses cours ont
constitué le matériau essentiel d’ceuvres cruciales telles que Mind,
Self, and Society (1934), Movements of Thought in the Nineteenth
Century (1936) et — dans une certaine mesure — The Philosophy of the
Act (1938). Deuxiemement, c’est au sein de la salle de classe que Mead
a pu échanger de maniere approfondie avec certains étudiants qui
ont joui par la suite d’'une grande renommée dans leur domaine -
en particulier WilliamI. Thomas (1863-1947), Ellsworth Faris (1874-
1953) ou encore John B. Watson (1878-1958). Et ces échanges ont été
la source d’influences mutuelles. Ces interactions, personnelles et
intellectuelles, notons-le, n’ont pas nécessairement été exemptes de
conflitsetde désaccords. Par exemple, le behaviorisme sui generis de
Mead s’est élaboré dans le cadre d’une discussion critique du beha-
viorisme classique de Watson. Dans cette partie, le lecteur a acces a
davantage d’informations, encore, sur la structure démographique

475



476

desclasses, lavariété desusages de leurs notes par les étudiants, I'en-
gagement parfois collectif des doctorants et doctorantes dans la dis-
cussion de ses idées.

L'importance des faits établis par Huebner surla genése deslivres
de Mead et sur les configurations de liens qu’il entretenait avec ses
étudiants se donne a voir de la maniere la plus remarquable dans
I’analyse méticuleuse que propose Huebner du processus d’édition
de Mind, Self, and Society (1934/2015), le texte le plus connu et le plus
cité parmi les travaux sur Mead. On sait que le volume de 1934 est
le résultat d’un travail de collecte, de systématisation et d’intégra-
tion de notes de cours mené par Charles W. Morris (1901-1979), qui a
I’époque était Assistant Professoral’Université de Chicago et assistait
régulierement aux cours de Mead - les notes ayant, elles, été rédigées
par des étudiants du cours intitulé « Psychologie sociale ». Huebner
montre en détail que, dans son travail d’édition, Morris (1934) ne
s’est pas contenté de vérifier ni d’organiser ces notes manuscrites.
Au contraire, ce travail a consisté en une véritable activité de recons-
truction, qu'Huebner présente comme se surajoutant alastratedela
pensée de Mead (se déroulant in vivo pendant le cours) et acellede la
réception par ses étudiants (opérant un premier travail de sélection
et de réorganisation a travers leurs notes manuscrites). Pour cette
raison, Huebner propose d’envisager Mind, Self, and Society comme
un travail de production intellectuelle a plusieurs niveaux: « En invi-
tantles étudiants a réécrire leurs notes, il [Morris] leur demandait en
fait d’élaborer une nouvelle couche d’interprétation», qui venait se
surimposer ala premiere couche d’interprétation, inhérent au travail
de réception de la parole de Mead et de transcription de cette parole
en notes écrites. «Finalement, en annotant les ensembles de notes
qui lui étaient transmis, Morris poursuivait I'interprétation de leur
contenu:il résumait et paraphrasait ce matériau et déterminait ce qui
était [selon lui] un point important a attribuer a Mead. » (p. 122). Ce
chevauchement des niveaux de production intellectuelle n’a pas été
sans effet surlacompréhension del'ouvrage. Comme le note Huebner,
il a suscité d’importants problemes exégétiques. En ont résulté les



variations interprétatives sur les notions de «discours universel » ou
de «behaviorisme social », tout comme les problémes concernant
le désintérét de Mead pour la «structure sociale» (p. 136). Il faut ici
indiquer que cette analyse développée par Huebner (2014b) est inti-
mement articulée au travail de réédition critique de Mind, Self, and
Society.Lanouvelle édition rend compte des interventions auxquelles
Morris a procédé dans son propre travail d’édition, ainsi que des pro-
blémes d’interprétation posés par certaines de ces interventions. On
comprend comment ce «classique » résulte de la convergence de dif-
férents éléments, dont certains matériellement contingents, comme
la présence d’étudiants ayant des compétences sténographiques dans
les salles de cours ou le calcul de cofits de fabrication et d’anticipa-
tions de vente par les Presses de I'Université, en une période de crise
économique.

Dans la troisieme partie du livre, intitulée «Influence and
Interpretation », Huebner se concentre sur I’héritage scientifique et
la «canonisation» de Mead. Ce processus de diffusion et d’interpré-
tation de la pensée meadienne est fortement lié au travail de deux
auteurs qui ont tous deux fréquenté les cours de Mead : le philosophe
Charles W. Morris, déja mentionné, et le sociologue Herbert Blumer
(1900-1987), qui prit la succession de Mead au moment de son hospi-
talisation en 1931, devenant alors responsable du cours de « psycho-
logie sociale avancée ». En ce qui concerne I’héritage de la pensée de
Mead, Morris et Blumer ont agi, selon Huebner, en «entrepreneurs de
réputation [reputational entrepreneurs]», c’est-a-dire en promoteurs
et gatekeepers de la figure intellectuelle de Mead au sein du milieu
académique. Ainsi, ils ont chacun tenté de faire valoir leurs projets
comme meadiens, qu’ils ont présentés comme des contributions
uniques et dont ils ont prétendu qu’ils offraient les meilleures inter-
prétations de Mead contre ses critiques (p. 174). Ou encore : « Morris
et Blumer ont eu chacun desrelations particuliérement importantes
avec Mead. Ils ont produit des interprétations du travail de Mead et
se sontengagés avec lui dans des especes d’entreprises que Mead, de
son vivant, a commentées et auxquelles il a donné son approbation.

477



478

Encesens,iln’yapastanteu “réception” que production active d’une
connaissance a laquelle Mead a particip€, en personne et en souve-
nir.» (p. 210).

De ce point de vue, les deux auteurs poursuivent des fins analo-
gues, mais optent chacun, selon Huebner, pour des stratégies diffé-
rentes. La stratégie mise en ceuvre par Morris semble étre synthétique,
en ce quelle vise un rapprochement, sinon une fusion entre pragma-
tisme et positivisme logique. De cet engagement témoigne I'implica-
tionde Morrisdansl’édition del'International Encyclopedia of Unified
Sciences, ainsi que le titre explicite du discours qu’il a prononcé a la
conférence de Prague, organisée par Otto Neurath (Stadler,2001) : « A
Thesis on the Complementary Character of American Pragmatism
and Logical Positivism. » (p.149). Lastratégie de Blumer (1966 et 2004)
est, quant a elle, différente, de rupture. Blumer, héritier de la chaire
de«psychologie sociale avancée » auparavant occupée par Mead, pro-
pose une reconstruction de I'histoire de la sociologie dans laquelle
Mead accomplit une rupture radicale. Mead devient ainsi le pivot
d’une nouvelle tradition philosophique, qui se présente comme une
alternative al’individualisme tout comme au sociologisme, etil donne
une nouvelle fondation aux sciences sociales, en articulant une pers-
pective originale et des concepts élémentaires (Soi dans sa relation
avec Je et Moi, Autrui généralisé, conversation de gestes, attitude,
expérience etinstitution, interaction sociale et action conjointe, etc.)
(Blumer 1966/2014).

Les données recueillies par Huebner dans le dernier chapitre du
livre semblent démontrer que la stratégie de rupture adoptée par
Blumer aura été plus porteuse que la stratégie de synthese de Morris.
Grace a un travail systématique de constitution d’une base de don-
nées permettant d’analyser la nature des références faites ala pensée
de Mead dansles textesla mentionnant?, Huebner montre comment,
depuis les années 1940 et jusqu’en 1955 - le dernier intervalle chro-
nologique qui fait I'objet d’une analyse détaillée dans 'ouvrage —, la
réception de Mead a connu une véritable percée, et ce dans au moins



deuxdirections. Tout d’abord, au cours de cette période, le nombre de
références par des écrits dont les auteurs n’étaient pas directement
liés a G.H. Mead est monté en fleche. Les auteurs qui citaient Mead
n’appartenaient donc plus au cercle restreint de ses partisans et col-
legues, comme cela était le cas précédemment, si I’'on compare par
exemple cette période a I'’époque o1, du vivant de Mead jusque dans
les années 1920, la diffusion de sa pensée était principalement le fait
de Faris (1936 ou 1937) (p. 185). De plus, c’est au sein de la sociologie
que la pensée de Mead a, progressivement, suscité le plus d’intérét.
Comme I'indique Huebner, Mead est mentionné a I’époque dans les
articles qui se focalisent sur lacommunication et le langage, la socia-
lisation et le développement de I’enfant, les interactions au sein de
petits groupes ou encore le contrdle social (p. 198).

Dansle méme temps, I'intérét philosophique pour la pensée mea-
dienne a décliné. Selon Huebner, de nombreuses raisons expliquent
cette perte d’intérét. D’une part, il est probable que les héritiers phi-
losophiques de Mead - parmi eux, Morris, en premier lieu — n’ont
pas réussi a convaincre leurs collegues de I'importance théorique de
leur maitre. D’autre part, ce déclin s’inscrit dans une crise plus large
du pragmatisme, courant philosophique alors en perte de vitesse,
y compris a I’'Université de Chicago, et de plus en plus minoritaire
face a I’'hégémonie croissante de la philosophie analytique (p. 196).
L’avenement de cette hégémonie confirme donc la défaite du pari de
synthese de Morris.

Becoming Mead est donc une contribution importante, qu’il est
indispensable delire sil’on souhaite approfondir sa connaissance de
latrajectoire intellectuelle et politique de Mead. Mais ce livre nous fait
aussi plonger dans’histoire du pragmatisme aux Etats-Unis. Le texte
de Huebner offre un compte-rendu détaillé et instructif de la genése
destextesles pluscélebres de Mead - I'exemple le plusemblématique
étantle chapitre 5del'ouvrage, centré surla «fabrication» de Lesprit,
lesoietlasociété - et des épisodes moins connus du processus de pro-
duction intellectuelle caractérisant la pensée meadienne — on pense

479



480

l1a en particulier au chapitre 3, consacré aux activités intellectuelles
etscientifiques de Mead, articulées a son engagement politique dans
les iles Hawai. La liste des ouvrages publiés et des notes tirées des
lecons de Mead — que 'on trouve dans les annexes A et B — constitue
aussi un outilimportant que 'auteur met ala disposition du lecteur*.

Huebner réussit également & montrer comment la construc-
tion de la figure intellectuelle de Mead est le résultat d’un processus
concret de production intellectuelle qui a opéré a différents niveaux:
lesinterventionsoraleset écrites de Mead, la production de notes par
ses éleves, I'édition de Mind, Self, and Society, 1a discussion critique
menée par Mead avec Watson et le comportementalisme, et enfin les
productions propres de ses disciples Faris, Morris et Blumer —en1'oc-
currence, des auteurs qui se sont réappropriés d’'une maniére origi-
nale les projets intellectuels de Mead et dont ils ont eux-mémes été
partie prenante. Huebner montre ainsi comment, d’une part, la phi-
losophie de Mead a été pénétrée par ses échanges avec les étudiants
qui suivaient ses cours, et, d’autre part, comment les projets intellec-
tuels des étudiants de Mead se sontimprégnés de sa philosophie, tout
en se déployant dans des directions a chaque fois originales (p. 141).

Auseinde cetouvrage, Huebner emploie la notion de projet intel-
lectuel (intellectual project) qu’il emprunte au phénoménologue
Alfred Schutz (1932/1967) (et qu’il préfére aux notions de «concept
de soi» (Self-concept) ou de «récit de soi» qui avaient été préférés
par Neil Gross (2002) dans son enquéte sur Richard Rorty (2008)).
«Projet intellectuel » signifie dans ce contexte un «regard prospec-
tif et réflexif» ou une «anticipation continue intrinséque a I’action »
et pour lesquels «le cceur de la réalité quotidienne était “intersub-
jectif”, expériencé et retenu en commun avec d’autres» (p. 111). Par
I’emploi de ce concept, Huebner vise précisément a souligner la réci-
procité des relations d’influence qui se sont nouées entre Mead et
ses héritiers. Cette réciprocité découle du fait que les différents pro-
jets intellectuels de Mead et de ses héritiers n’ont pas été le fruit de
parcoursindividuels purement autonomes et séparés, qui n‘auraient



fait que se croiser ou s’entrecroiser, qui plus est ponctuellement. Au
contraire, ces projets ont émergé d’'une matrice intersubjective com-
mune de relations et de pratiques de production du savoir. Enfin,
Huebner montre bien que ces projets intellectuels ne sortent pas de
nulle part. En effet, ils sont toujours partie prenante de différents
ontextes d’expérience et d’activité, doivent étre examinés du point de
vue des problémes qu’ils résolvent et qu’ils engendrent, et donnent
lieu a une appréhension de «forces» et d’«intéréts» dont les acteurs
ne sont pas nécessairement conscients: « Notre chance en tant que
chercheurs réside dans la capacité de voir les événements de facon
nouvelle en suivant les pistes que ces événements ont ouvertes, afin
de comprendre “les changements, les forces et les intéréts” (en une
seule formulation [Mead, 1934 :256]) qui transcendent ce que chacun
desindividusimpliqués pourrait voir dansle cours de sa propre expé-
rience.» (p. 219).

De ce point de vue, le texte de Huebner offre des outils méthodolo-
giques importants et novateurs, utiles pour tous ceux qui souhaitent
discuter de ces questions al’avenir. On ala affaire a des outils propre-
ment récursifs, dans la mesure ou ils appliquent une méthodologie
inspirée par I'approche pragmatiste a ’étude d’un auteur crucial du
pragmatisme. «Si nous devons résumer ce qui précede, nous pour-
rions dire que la connaissance n’est pas auto-produite ou auto-dis-
tribuée: elle est accomplie par des gens qui poursuivent des objec-
tifs au coeur de leur propre expérience sociale. Si nous sommes inté-
ressés par lacompréhension dela production de la connaissance sur
Mead, nous devons suivre des séquences d’action sociale, et pas seu-
lement un corpus donné de documents, de concepts oud’individus. »
(p.215). Cetouvrage ne s’adresse donc pas seulement aux connaisseurs
ou spécialistes de la pensée de Mead : il nourrit, plus largement, une
réflexion sur les outils méthodologiques qui peuvent étre dévelop-
pés dans une perspective pragmatiste. Profondément pragmatiste,
ce livre bouleverse la facon dont nous devons concevoir I’histoire de
la philosophie, dont nous devrions lire des textes et, par conséquent,
dont nous devrions les écrire et anticiper leurs conséquences.

481



482

Notons, pour conclure, que I'analyse menée par Huebner couvre
surtout la période allant de 1894 a 1955 — méme si 'on trouve égale-
ment dansle volume des développements intéressants surla période
allant de 1956 2 2008°. Son ouvrage, en tout cas, attise la curiosité du
lecteur: paraphrasant le titre du volume, on peut se demander ce
que devient Mead entre 1955 et 2017. S’ouvre alors la un ensemble
de questions qui ne trouvent pas de réponse dans Becoming Mead,
dans la mesure ou elles vont au-dela des intentions de I'auteur: en
quoi le Mead d’il y a 65 ans differe-t-il du Mead que nous connais-
sons aujourd’hui? Au sein de quelles trajectoires Mead a-t-il joué
un role important dans la philosophie des sciences psychologiques,
cognitives, et de plus en plus écologiques, role pointé par Huebner
lui-méme (p. 199) et que confirme la sélection des contributions a
The Timeliness of George Herbert Mead (2016), coédité par Hans Joas
et Daniel Huebner a partir du colloque de Chicago, « Mead at 150» ?
Et puis, au-dela du livre stimulant de D. Huebner, qui sous bien des
aspects bouleverse la perception que nous avions de Mead, I'on ne
pourra qu’étre rendu curieux du destin de Mead dans la sociolo-
gie nord-américaine, du devenir de I'interactionnisme symbolique
(Blumer, 1969) qui a sans doute connu son apogée dans les années
1970, et des réceptions qui ont été faites de'oeuvre de Mead en Europe
- Mead ne cesse donc d’étre en devenir (becoming).



BIBLIOGRAPHIE

ABBOTT Andrew (2010), « Pragmatic Sociology and the Public Sphere: The Case
of Charles Richmond Henderson », Social Science History, 34, 3, p. 337-371.

BAGGIO Guido (2015), La mente bio-sociale. Filosofia e psicologia in G. H. Mead,
Pise, ETS.

BLUMER Herbert (1966/2014), « Les implications sociologiques de la pensée de
G.H. Mead», in A.Cukier & E.Debray (eds), La théorie sociale de G. H. Mead,
Paris, Le Bord de I’'eau, p. 131-148.

BLUMER Herbert (1969), Symbolic Interactionism : Perspective and Method,
Englewood Cliffs, NJ, Prentice-Hall.

BLUMER Herbert (2004), George Herbert Mead and Human Conduct, ThomasJ.
Morrione (ed.), Walnut Creek, CA, AltaMira Press.

CARREIRA DA SILVA Filipe (2008), Mead and Modernity. Science, Selfhood and
Democratic Politics, Lanham, Lexington Books.

COOK Gary A. (1993), George Herbert Mead. The Making of a Social Pragmatist,
Urbana, University of Illinois Press.

COTE Jean-Francois (2015), George Herbert Mead’s Concept of Society : A Critical
Reconstruction, Boulder, Co. Paradigm Publisher.

COTE Jean-Francois (2017), « George Herbert Mead on Hawaii: An Introduction»,
The American Sociology, 48 (1), p. 48-53.

CUKIER Alexis & Eva DEBRAY (eds) (2014), La théorie sociale de G. H. Mead, Patris,
Le Bord de l’'eau.

DEWEY John (1931), « George Herbert Mead », Journal of Philosophy, 28 (12), 309-
314.

DEWEY John (1932), « Prefatory Remarks», in G.H. Mead, The Philosophy of the
Present, edited and with an introduction by Arthur E. Murphy, Chicago, Open
Court.

DEWEY John (1997), The Correspondence of John Dewey, 3 vols., Charlottesville,
VA, InteLex Past Masters (electronic resource).

DEWEY John (2010), The Class Lectures of John Dewey, vol. 1. Charlottesville, VA,
InteLex Past Masters (electronic resource).

FARIS Ellsworth (1936), «Review of Mind, Self, and, Society by George H. Mead,
edited and with introduction by Charles W. Morris », American Journal of
Sociology, 41 (6), 809-813.

FARIS Ellsworth (1937), « The Social Psychology of George Mead », American
Journal of Sociology 43 (3), 391-403.

GROSS Neil (2002), « Becoming a Pragmatist Philosopher: Status, Self-Concept,
and Intellectual Choice», American Sociological Review, 67 (1), 52-76.

GROSS Neil (2008), Richard Rorty. The Making of an American Philosopher,
Chicago, University of Chicago Press.

HUEBNER Daniel (2014), Becoming Mead : The Social Process of Academic
Knowledge, Chicago, University of Chicago Press.

483



484

HUEBNER Daniel (2014b), « La fabrique de Lesprit, le soi et la société: 1e processus
social a I'arriére-plan de la psychologie sociale de G.H. Mead », in A. Cukier &
E.Debray (eds), La théorie sociale de G. H. Mead, Paris, Le Bord de I'eau, p. 109-
128.

HUEBNER Daniel (2014c), « Bibliographie des ceuvres publiées de George Herbert
Mead », « Appendix», in A.Cukier & E.Debray (eds), La théorie sociale de
G. H. Mead, Paris, Le Bord de I'eau, p. 450-458.

HUEBNER Daniel (2015), « The Sources of Mind, Self, and Society», « Appendix» &
George H. Mead, Mind, Self, and Society. The Definitive Edition, D.Huebner &
H.Joas (eds), Chicago, University of Chicago Press, p. 391-493.

HUEBNER Daniel & Hans JOAS (eds) (2015), Mind, Self, and Society : The Definitive
Edition. By George H. Mead. Original editor Charles W. Morris, Chicago,
University of Chicago Press.

JOAS Hans (1980/2007), G. H. Mead. Une réévaluation de sa pensée, Paris,
Economica.

JOAS Hans & Daniel HUEBNER (eds) (2016), The Timeliness of George Herbert
Mead, Chicago, University of Chicago Press.

KILPINEN Erkki (2013), « George H. Mead as an Empirically Responsible
Philosopher: The “Philosophy of the Act” Reconsidered », in F.T. Burke &
K.P. Skowronski (eds), George Herbert Mead in the Twenty-First Century,
Lanham, M. D., Lexington Press, p.3-20.

MEAD George H. (1909), «Social Psychology as Counterpart to Physiological
Psychology », Psychological Bulletin, 6, p. 401-408.

MEAD George H. (1910), «Social Consciousness and the Consciousness of
Meaning», Psychological Bulletin, 7, p. 397-405.

MEAD George H. (1925), « The Genesis of the Self and Social Control»,
International Journal of Ethics, 35, p. 251-277.

MEAD George H. (1934), Mind, Self and Society from the Standpoint of a Social
Behaviorist, Chicago, Univsersity of Chicago Press.

MEAD George H. (1936), Movements of Thought in the Nineteenth, Chicago,
University of Chicago Press.

MEAD George H. (1938), The Philosophy of the Act, Chicago, University of Chicago.

MORRIS Charles W. (1934), « Preface » et «Introduction», in George H. Mead,
Mind, Self, and Society : From the Standpoint of a Social Behaviorist, Chicago,
University of Chicago Press.

SCHUTZ Alfred (1932/1967), The Phenomenology of the Social World, Evanston, IL,
Northwestern University Press.

STADLER Friedrich (2001), The Vienna Circle: Studies in the Origins, Development,
and Influence of Logical Empiricism, New York, Springer.

WATSON John Broadus (1903/1910), Animal Education : An Experimental Study
On The Psychical Development Of The White Rat, Correlated With The Growth
Of Its Nervous System, Kessinger Publishing, LLC.



NOTES

1 Dans l’espace de I’historiographie
pragmatiste, on pourrait comparer
cette étude a celle réalisée par Neil
Gross sur Richard Rorty (2008).

2 On sait par exemple aujourd’hui
le compagnonnage entre Mead et
Dewey, lequel a consacré plusieurs
textes a son ami apres sa disparition
(Dewey, 1931; 1932), cette relation
amicale et intellectuelle entre les
deux hommes étant attestée par
les historiens de leur pensée (p. 36)
et plus récemment encore, par la
correspondance de Dewey (1997)
et par les notes de ses premiéres
conférences (Dewey, 2010).

3 Huebner explique qu’il a constitué
neuf bases de données, qui courent de
1894 41955, en recensant 1152 articles
de revues dans les différentes
disciplines existantes. Cela lui a
permis de procéder a une analyse

de contenu et de découvrir un grand
nombre d’articles qui ne faisaient pas
référence a Mead dans les notes de
bas de page ou dans les bibliographies
(p. 180). S’il a choisi 1955 comme
date-butoir, c’est pour une raison

tres précise: «1956 est I'année ol

le Social Sciences Citation Index
(SSCI) a commencé a enregistrer

un nombre croissant de citations. »

(p. 307). Le chapitre 7 livre cependant
des précisions sur la réception de la
pensée de Mead depuis 1955 jusqu’en
2008. Ces développements s’ancrent
dans une recherche menée par
l'auteur au cours des années 2010-
2011 et prennent appui sur la base

de données de I'ISI Web of Science
«Cited Reference Search ». Toutefois,
en raison de I'explosion des données
disponibles a partir de la fin des
années 1950, la période suivante

ne fait pas I'objet d’'une analyse
systématique.

4 Une version du chapitre 5,
«L’analyse du processus de
fabrication de Lesprit, le soi et la
société», proposée par Huebner
(2014b) a été traduite et publiée

en francais dans Cukier & Debray
(2014). Le lecteur pourra également
y consulter la liste des ouvrages de
Mead que Dan Huebner (2014c¢) avait
déja mise a la disposition du public
francophone.

5 Au cours de cette période, qui est
celle ou fleurit I'interactionnisme
symbolique en tant que courant
identifiable de la sociologie états-
unienne, Mead est plus fréquemment
cité que Park, Comte, Thomas ou
Cooley, mais moins souvent, malgré
tout, que Marx, Durkheim ou encore
Weber (p. 307).

485









488

RESUMES/
ABSTRACTS/
RESUMENES

Louis Quéré

L’émotion comme facteur de complétude et d’unité
dans I'expérience. La théorie de '’émotion de John Dewey

Cette étude porte sur la théorie des émotions de John
Dewey, dont on redécouvre aujourd’hui la pertinence et la
validité. Les textes que Dewey a consacrés aux émotions
se situent a deux moments tres différents de son parcours.
Les premiers, publiés en 1894 et 1895, relevent de
I’élaboration de la psychologie fonctionnelle qui culmine
avec son fameux article de 1896 sur I’arc réflexe. Ces textes
évaluent et critiquent les apports de Charles Darwin et de
William James a la théorie des émotions. Ils expliquent en
quoi les émotions sont des modes de comportement, dans
lesquels est en jeu une coordination d’activités ; I'objet

et le sujet de I'émotion émergent d’une seule et méme
expérience d’ajustement a I'’environnement. Ce n’est
qu'avec la publication en 1934 de Lart comme expérience
que Dewey parachévera son entreprise, en reprenant la
question de I'expression des émotions et en attribuant a
I’émotion un véritable travail dans I’expérience. Ce travail
est concu en termes de découverte et de clarification, de
sélection et d’unification, de valuation et de traitement
préréflexif d’une situation.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; ACTIVITE ; COORDINATION ; EXPRESSION ;
TELEOLOGIE ; TRAVAIL EMOTIONNEL.



Louis Quéré

Emotion as a factor of wholeness and
unity in experience. John Dewey’s
theory of emotion

This study considers John Dewey’s theo-
ry of the emotions, a theory whose rele-
vance and validity are now being redisco-
vered. The texts in which Dewey focused
ontheemotionsstand at two very different
points in his career. The first two, publi-
shed in1894 and 1895, relate to the develop-
ment of functional psychology, culmina-
ting with his famous 1896 article on the
reflex arc. These texts assess and criticise
the contributions of Charles Darwin and
William James to the theory of the emo-
tions. They explain how emotions are mo-
desofbehaviour, in which whatis at stake
is the coordination of activities; the ob-
jectand the subject of the emotion emerge
from a single experience of adjustment to
the environment. It was only with the pu-
blication in 1934 of Art as Experience that
Dewey would complete his undertaking,
by returningto the question of the expres-
sion of emotions and crediting emotion
witharealfunctioninexperience. Thisrole
isconceived in terms of discovery and cla-
rification, of selection and unification, and
ofthe pre-reflexive handling of a situation.
KEYWORDS: PRAGMATISM; ACTIVITIES;

COORDINATION; EXPRESSION; TELEOLOGY;
EMOTIONAL WORK.

Louis Quéré

La emocién como factor

de completud y de unidad

en la experiencia. La teoria de
la emocién de John Dewey™.

Este estudio trata de la teoria de las emo-
ciones de John Dewey, cuya pertinenciay
validez se redescubren hoy en dia. Los tex-
tosde Dewey sobre lasemocionessesitian
en dos momentos muy diferentes de su
trayectoria. Los primeros, publicados en
1894y 1895, refieren a la elaboracion de la
sicologia funcional, culminando consu co-
nocidoarticulode1896 sobre el arcoreflejo.
Estos textos evaltian y critican los aportes
de Charles Darwin y William James a la
teoriadelasemociones. Explican comolas
emociones son modos de comportamien-
toenloscualesestdenjuegounacoordina-
ciondeactividades; el objetoy el sujetode
laemocién emergen de una sola y misma
experienciadeajuste al entorno. Noessino
con la publicacién de 1934, El Arte como
Experiencia, que Dewey llevara a término
su empresa, retomando la cuestion de la
expresion de las emociones y atribuyen-
do alaemocién una verdadero trabajo en
la experiencia. Este trabajo emocional es
concebido en términos de descubrimien-
to y clarificacion, de seleccion y de unifi-
cacion, de valuation (valorizacién y eva-
luacién) y de tratamiento pre-reflexivo de
unasituacion.

PALABRAS CLAVE: PRAGMATISMO;

ACTIVIDAD; COORDINACION; EXPRESION;
TELEOLOGIA; TRABAJO EMOCIONAL.

*Traduit du francais a l'espagnol par Paola Diaz

489



490

Tullio Viola

Comment nait un symbole? Une comparaison entre CharlesS.
Peirce et George H. Mead

Quelle comparaison peut-on esquisser entre les idées
de CharlesS. Peirce et George H. Mead sur le theme de
la genese du symbole ? Peirce et Mead dérivent d’'un
terrain pragmatiste commun certaines hypotheses
fondamentales, telles que le raisonnement en termes de
processus et I'importance accordée a la notion d’habitude.
De plus, leurs théories sont similaires dans la mesure
ou elles peuvent toutes deux étre considérées comme
un terrain intermédiaire entre, d’une part, une position
rationaliste qui considere le symbole comme le produit
d’une convention entre agents rationnels, d’autre part,
un empirisme radical qui voit dans le symbole le simple
produit de processus de répétition. Les perspectives de
ces deux auteurs présentent néanmoins des différences
fondamentales, notamment en ce qui concerne la
perspective méthodologique adoptée : éminemment
sémiotique dans le cas de Peirce, orientée vers la
construction d’une théorie sociale dans le cas de Mead.
La comparaison entre les deux auteurs vaut donc aussi
comme invitation a réfléchir sur les possibilités et les
limites d’'une théorie pragmatiste plus générale du
symbole.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; CHARLES S. PEIRCE ; GEORGE H. MEAD ; SYMBOLE ;
CONVENTION ; HABITUDE.



Tullio Viola

How does a symbol come about?
A comparison between Charles S.
Peirce and George H. Mead

What comparison can be drawn between
Charles S. Peirce and George H. Mead on
the genesis of the symbol? Building on a
shared pragmatist foundation, Peirce and
Mead derive certain fundamental hypo-
theses, such as thinking in terms of pro-
cessesand theimportance attributed tothe
notion of habit. In addition, their theories
are similar in so far as they can both be
considered as a midpoint between, on the
one hand, a rationalist position in which
the symbol is perceived as the product of
agreementbetween rational agents,and on
the otherhand aradical empiricism which
sees the symbol simply as the outcome of
processes of repetition. Nonetheless, there
are fundamental differences between the
perspectives of these two authors, in par-
ticularwith regard to methodology: highly
semiotic in the case of Peirce, oriented
towards the construction of a social theo-
ry in the case of Mead. The comparison
between the two authors is therefore also
an invitation to think about the possibili-
tiesand limitations of amore general prag-
matist theory of symbolic expression.
KEYWORDS: PRAGMATISM; CHARLESS.

PEIRCE; GEORGE H. MEAD; SYMBO ;
CONVENTION; HABIT.

Tullio Viola,

¢Como nace un simbolo? Una
comparacion entre Charles S. Peirce
y George H. Mead.

Este articulo propone una comparacion
entrelasteorias pragmatistas de CharlesS.
Peirce y George H. Mead, acerca del tema
delagénesisdel simbolo. Peirce y Mead de-
rivan, de un terreno pragmatista comun,
ciertas hipdtesis fundamentales tales
como el razonamiento en términos de
procesoylaimportanciaotorgadaalano-
cién de hdbito. Ademads, sus teorias son si-
milares en la medida en que las dos pue-
den ser consideradas como un terreno
intermedio entre, de una parte, una po-
sicién racionalista que considera el sim-
bolo como el producto deuna convencion
entre agentes racionales y, de otra parte,
un empirismo radical que ve en el simbo-
lo un simple producto de procesos de re-
peticion. Las teorias de estos dos autores
también representan diferencias funda-
mentales, especialmente en relacién a la
perspectivametodolégicaadoptada:enel
caso de Peirce ella es eminentemente se-
midtica. En el caso de Mead se orienta ha-
cia la construccion de una teoria social.
De esta manera, la comparacion entre los
dos autores serd también unainvitacion a
reflexionar sobre las posibilidades y los li-
mites de una teoria pragmatista, mas ge-
neral, del simbolo.

PALABRAS CLAVE: PRAGMATISMO; CHARLES

S. PEIRCE; GEORGE H. MEAD; SIMBOLO;
CONVENCION; HABITO.

491



492

Pierre Gégout

Dewey en Sciences de I'’éducation. Le concept pragmatiste
d’enquéte, un concept d’analyse didactique ?

Comment le pragmatisme de John Dewey a-t-il irrigué

le champ de la recherche en Sciences de I’éducation ? En
quoi sa démarche, déja vieille d’'un siecle, continue-t-elle
d’inspirer les recherches en didactique — définie comme
I’étude des expériences et des activités d’enseignement ?
Apres avoir synthétisé quelques propositions de la
théorie de I'enquéte de Dewey et décliné certaines de

ses conséquences pour I’éducation, cet article opere une
transposition du pragmatisme dans le domaine de la
didactique. La reconstruction d’'une didactique qui tire
les lecons du pragmatisme deweyen s’articule autour

de concepts liés a I’enquéte et a I'expérimentation. Pour
illustrer cette démarche, la derniere partie de I’article
propose une étude de cas, a partir d’observations
réalisées in situ d’exercices de géométrie, dans la salle

de «classe des grands », a I’Ecole Freinet de Vence. Dans
le sillage d’Henri Louis Go, Gérard Sensevy ou Alain
Mercier, I'analyse didactique de ce cas empirique se préte
particulierement bien a une interprétation pragmatiste.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; JOHN DEWEY ; ECOLE FREINET ; SCIENCES DE
L’EDUCATION ; DIDACTIQUE ; ENQUETE.



Pierre Gégout

Dewey and the Sciences of
education. The pragmatist concept
of inquiry, a concept for didactic
analysis?

How has John Dewey’s pragmatism in-
filtrated the field of research on Sciences
of Education? How does his approach,
already a century old, continue to ins-
pire research in didactics — defined as the
study of the experiences and activities of
teaching? After summarising a few pro-
positions in Dewey’s theory of inquiry
and running through some of its conse-
quences for education, this article seeks
totranspose his pragmatism into the field
of didactics. The reconstruction of a di-
dacticsthat draws on Dewey’s pragmatism
is based around concepts linked with in-
quiry and experimentation. In order to il-
lustrate this approach, the final section
of the article provides a case study based
oninsituobservations of exercisesin geo-
metry carried out in the “senior class” at
Freinet School at Vence - an experimental
schoolinthe South of France. Reminiscent
of Henri Louis Go, Gérard Sensevy or Alain
Mercier, the didactic analysis of this empi-
rical case lends itself particularly well to a
pragmatist interpretation.

KEYWORDS: PRAGMATISM; JOHN DEWEY;

FREINET SCHOOL; SCIENCES OF EDUCATION;
DIDACTICS; INQUIRY.

Pierre Gégout

Dewey en las Ciencias de la
educacion ¢El concepto pragmatista
de investigacion, un concepto de
analisis didactico?

¢De qué manera el pragmatismo de John
Dewey ha nutrido la investigacion en
Cienciasdelaeducacion? ;En qué aspectos
su enfoque, que ya data de hace un siglo,
continda inspirando la investigacién en
did4ctica, entendida como el estudio de
experienciasy actividades de ensefianza?
Luegodesintetizar algunas proposiciones
de la teoria de la investigacion de Dewey
y mostrar varias de sus consecuencias
para la educacion, este articulo hace una
transposicion del pragmatismo al dominio
de la didactica. La reconstruccion de una
didéctica, que aprende del pragmatismo
de Dewey, se articula en torno a concep-
tosrelacionados alainvestigacion y expe-
rimentacién. Parailustrar este enfoque, la
ultima parte del articulo propone un estu-
dio de caso a partir de observaciones, rea-
lizadas in situ, de ejercicios de geometria,
en la sala del “curso de los grandes”, en la
EscuelaFreinetde Vence —unaescuelaex-
perimental enelsurdeFrancia. Enlalinea
de Henri Louis Go, Gérard Sensevy o Alain
Mercier, el andlisis didactico de este caso
empirico se presta particularmente biena
una interpretacién pragmatista.
PALABRAS CLAVE: PRAGMATISMO; JOHN

DEWEY; ESCUELA FREINET; CIENCIAS DE LA
EDUCACION; DIDACTICA; INVESTIGACION.

493



494

Perrine Poupin

Caméra au poing : enquéter sur I'action politique par la vidéo.
Une expérimentation pragmatiste a Moscou

L'enquéte filmique est une méthode expérimentale

qui peut servir de base a une démarche inductive. Elle

a consisté dans notre cas a mener une observation
ethnographique, équipée d’'une caméra, sur des activités
militantes a Moscou a la fin des années 2000. En vue
d’explorer le sens de ces expériences revendicatives dans
toutes leurs dimensions, I'’enquéte a également inclus une
ethnographie en ligne des récits et des images diffusés
sur Internet par les militants. Réaliser nous-méme des
vidéos nous a permis de partager la réalité de I’activisme
quotidien, de faire I’expérience du monde des images a
I'intérieur de communautés de production et de réception
et de découvrir leur sens du point de vue des acteurs. Cet
article tente ainsi d’articuler une perspective pragmatiste
sur I'enquéte filmique, qui associe observation par la
médiation de la caméra, analyse des images militantes et
ré-enracinement de celles-ci dans des contextes d’action
collective. Cette démarche a fourni de solides appuis a
une méthode comparative continue, que nous tentons de
recadrer par rapport aux débats disciplinaires sur I'usage
de la caméra en sciences sociales.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; RUSSIE ; METHODES VISUELLES ET SONORES;;
ANALYSE DU WEB; ACTION COLLECTIVE ; ETHNOGRAPHIE PRAGMATISTE.



Perrine Poupin

Camera in hand: investigating
political action through video. A
pragmatist experiment in Moscow

Cinematicinquiryisanexperimental me-
thod that can provide the basis for an in-
ductive approach. In our case, it took the
form of an ethnographic observation,
conducted by camera, of activist activi-
tiesin Moscow in thelate2000s. In order to
explore the meaning of these experiments
of protest in all their dimensions, the stu-
dyalsoincluded an online ethnography of
thenarratives and images disseminated on
thewebbythe activists. By making our own
videos, we were able to share the reality
of day-to-day activism, to experience the
world of images within the communities
of production and reception, and to disco-
ver their meaning from the perspective of
the actors involved. This article therefore
seeksto develop a pragmatist approach to
cinematicinquiry, which combines obser-
vation mediated through the camera, the
analysis of activistimages, and the re-em-
bedding of those images into contexts of
collective action. This approach provided
solid foundations for a continuous compa-
rative method, which we seektoreframein
relation tothe disciplinary discussions on
theuse ofthe camerain thesocial sciences.
KEYWORDS: PRAGMATISM; RUSSIA; VISUAL
AND SOUND METHODS; WEB ANALYSIS;

COLLECTIVE ACTION; PRAGMATIST
ETHNOGRAPHY.

Perrine Poupin

Camara en mano: investigar sobre
la accion politica a través del video.
Una experimentacion pragmatista
en Moscu.

Lainvestigacion filmica es un método ex-
perimental que puede servir de base aun
enfoque inductivo. En nuestro caso consis-
ti6 en hacer una observacion etnogréafica,
equipada de una cdmara, sobre las activi-
dades militantes en Moscu a fines de los
2000. Con el fin de explorar el sentido de
estasexperienciasreivindicativas, entodas
susdimensiones, lainvestigacién también
incluyd una etnografia virtual de los rela-
tosy las imagenes difundidas en Internet
por los militantes. Realizar los videos nos
permitié compartirlarealidad del activis-
mo cotidiano, experimentar el mundo de
lasimdgenesalinterior de comunidadesde
produccion y de recepcion y descubrir su
sentido, desde el punto de vista de los ac-
tores. Asi, este articulo articula una pers-
pectiva pragmatistasobrelainvestigacion
filmica que asocia la observacion media-
da por la cdmara, el analisis de imagenes
militantes y la re-inscripcion de éstas en
contextos deaccion colectiva. Este enfoque
noshaaportadosdlidasbases paraun mé-
todo de continua comparacion, que aqui
situamos en relacion a los debates disci-
plinariossobreelusodelacdmaraen cien-
ciassociales.

F’ALABRA"S CLAVE: PRAGMATISMO;

RUSIA; METODOS VISUALES Y SONOROS;

ANALISIS DE LA WEB; ACCION COLECTIVA;
ETNOGRAFIA PRAGMATISTA.

495



496

Daniel Cefai

Pragmatisme, pluralisme et politique. Ethique sociale,
pouvoir-avec et self-government selon Mary P. Follett

Mary P. Follett occupe une place originale dans le paysage
pragmatiste. Apres avoir étudié a Harvard, elle devient
pendant pres de vingt ans une figure civique de Boston

et une leader nationale du mouvement des centres
communautaires. Elle publie ensuite deux livres, The
New State (1918) et Creative Experience (1924), ou elle
développe une théorie originale des processus d’auto-
création, d’auto-organisation et d’auto-développement
de I'expérience individuelle et collective, en contrepoint
d’une conception de la démocratie. Cet article examine
les ancrages de cette vision de 'expérience dans une
psychologie des groupes qui emprunte au pragmatisme
de William James et Edwin B. Holt et a la Gestalttheorie.
Follett en tire une conception originale de I'’éthique
sociale, ici mise en regard de celles de Jane Addams,

Ella L. Cabot ou Charles H. Cooley. Au-dela, c’est une
conception radicale de I’action politique qu’elle déploie,
fondée sur la coopération et la communication du
pouvoir-avec, a I'encontre de la coercition du pouvoir-
sur. Follett défend une version forte de la démocratie
participative. Celle-ci passe par une critique de I'expertise
et de lareprésentation, par un projet d’autogouvernement
des citadins et des travailleurs et par la reconstruction
d’un Etat fédéral.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; MARY P. FOLLETT ; EXPERIENCE CREATRICE;
COMMUNAUTE POLITIQUE ; ETHIQUE SOCIALE ; DEMOCRATIE PARTICIPATIVE.



Daniel Cefai

Pragmatism, pluralism and politics.
Social ethics, power-with and self-
government according to Mary

P. Follett

Mary P. Follett occupies an original place
inthelandscape of pragmatism. After stu-
dying at Harvard, for almost twenty years
she was a figure in the civic life of Boston
and a national leader of the National
Community Centre Association. She then
published two books, The New State (1918)
and Creative Experience (1924), in which
shedeveloped an original theory of the pro-
cesses of self-creation, self-organisation
and self-development of individual and
collective experience, in counterpoint to
a conception of democracy. This article
examines how her view of experience is
anchored in a group psychology that bor-
rows from the pragmatism of William
James and Edwin B. Holt and from Gestalt
theory. From it, Follett derives an origi-
nal conception of social ethics, compared
here with those of Jane Addams, Ella L.
Cabot or Charles H. Cooley. Beyond this,
she develops a radical conception of po-
litical action, founded on the cooperation
and the communication of “power-with”,
as against the coercion of “power-over”.
Follett advocates a strong version of parti-
cipatory democracy. Thisentailsa critique
of expertise and representation, a project
for urban citizens and industrial workers
self-government, and the reconstruction
of afederal state.

KEYWORDS: PRAGMATISM; MARY P.
FOLLETT; CREATIVE EXPERIENCE;

POLITICAL COMMUNITY; SOCIAL ETHICS;
PARTICIPATORY DEMOCRACY.

Daniel Cefai

Pragmatismo, pluralismo y politica.
Etica social, poder-con y self-
government segun Mary P. Follett

Mary P. Follett ocupa un lugar original
en el paisaje pragmatista. Después de sus
estudios en Harvard, se transforma, du-
rante unos veinte afios, en una figura civi-
ca de Boston y lider nacional del movi-
miento de centros comunitarios. Luego
publica dos libros, The New State (1918) y
Creative Experience (1924), donde desar-
rollaunateoriaoriginal de los procesos de
auto-creacién y de auto-organizacién, en
contraposicion a una cierta concepcion
de la democracia. Este articulo examina
los anclajes de esta vision de la experien-
cia en una psicologia de los grupos que se
nutre del pragmatismo de William James,
Edwin B. Holty dela Gestalttheorie. Follet
deriva de ello una concepcion original de
laética social, aqui cotejadas alas de Jane
Addams, EllaF. Cabot o Charles H. Cooley.
Masalla de esto, lo que Follet desarrollaes
una concepcion radical de la accion poli-
tica fundada en la cooperacién y en la co-
municacion del poder-con, encontradela
coercion del poder-sobre. Follet defiende
una version fuerte de la democracia par-
ticipativa que pasa por una critica de la
experticia y de la representacion, por un
proyecto de autogobiernodelos citadinos
y de los trabajadores y por la reconstruc-
cién deun Estado federal.

PALABRAS CLAVE: PRAGMATISMO; MARY P.
FOLLETT; EXPERIENCIA CREADORA;

COMUNIDAD POLITICA; ETICA SOCIAL;
DEMOCRACIA PARTICIPATIVA.

497



498

TRADUCTIONS/ TRANSLATIONS/
TRADUCCIONES

Daniel Cefai

« Reconstruire la communauté » a I’ére progressiste.
Les multiples contextes de la politique des groupes
de Mary P. Follett

En préambule a la traduction du texte « Community is a
Process » (1919) de Mary P. Follett, différents sens du mot
« communauté », a I’ere progressiste, sont ici examinés :
celui du diagnostic de la crise de la communauté ; celui
de la tentative, par I’action directe de I’organisation
communautaire, d’en retrouver I'intelligence et le
controdle ; celui de ’énigme philosophique, sociologique et
juridique de la personnalité collective des communautés ;
celui, enfin, des critiques adressées a The New State de
Follett (1918), qui touchent au manque de réalisme de sa
description de la vie des communautés locales et de son
évaluation de leur capacité au self-government, en relation
a’Etat. ambition de ce texte est ainsi d’éclairer les
multiples contextes d’expérience dans lesquels s’inscrit
I’enquéte pragmatiste sur « la communauté », des années
1890 ala fin des années 1920. Il invite a ne pas commettre
d’anachronisme dans la compréhension du sens des
articles publiés par The New Republic, des recherches en
sociologie, travail social et organisation communautaire,
et des écrits plus théoriques comme ceux de Jane
Addams, Harold Laski, Robert E. Park ou John Dewey.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; MARY P.FOLLETT ; ERE PROGRESSISTE ;
COMMUNAUTE POLITIQUE ; SELF-GOVERNMENT ; POLITIQUE DES GROUPES.



Daniel Cefai

“Reconstructing community” in

the progressivist era. The multiple
contexts of Mary P. Follett’s group
politics

Inthe foreword to the translation of the text
“Community isaProcess” (1919) by Mary P.
Follett, Daniel Cefai examines several dis-
tinct meanings of the word “community”:
the diagnosis of the crisis of community;
the attempt, through direct action by com-
munity organisations, to reconstruct in-
telligence and control; the philosophical,
sociological, and legal puzzle of the col-
lective personality of communities; and
finally, the critical comments addressed
at Follett’s The New State (1918), concer-
ningthe lack of realism of her description
of the life of local communities and of her
assessment of their capacity for self-go-
vernment. The aim of this text is therefore
to elucidate the multiple contexts of expe-
rience in which the pragmatistinquiry into
the notion of “community” wasembedded,
from the 1890s to the end of the 1920s. It
warns againstanachronismin ourunders-
tanding of the meaning of the articles pu-
blished by The New Republic, of research
in sociology, social work and community
organisation, and of more theoretical wri-
tingssuch as those of Jane Addams, Harold
Laski, Robert. Park or John Dewey.
KEYWORDS: PRAGMATISM; MARY P. FOLLETT:;

PROGRESSIVE ERA; POLITICAL COMMUNITY;
SELF-GOVERNMENT; GROUP POLITICS.

Daniel Cefai

“Reconstruir la comunidad” en la era
progresista. Los multiples contextos
de la politica de los grupos de Mary
P. Follett

En preambulo a la traduccién del texto
“Community is a Process” (1919) de Mary
P. Follett, son examinados diferentes sen-
tidos de la palabra “comunidad” en la era
progresista: el de diagndsticodelacrisisde
lacomunidad; el de latentativa por medio
delaaccion directa de la organizacion co-
munitaria, de recuperar la inteligencia y
el control de la comunidad; el de enigma
filosdfico, socioldgico y juridico de la per-
sonalidad colectivadelascomunidades; fi-
nalmente el delas criticas a The New State
de Follett (1918) referidas a la falta de rea-
lismo de su descripcion de la vida de las
comunidadeslocalesy a su evaluacion de
lacapacidad de self-gouvernment de éstas
enrelacidn al Estado. Laambicion de este
texto eselucidarlos multiples contextos de
experienciaenlosqueseinscribelainves-
tigacion pragmatista de la “comunidad”
de los afios 1890 hasta fines de los afios
1920. El texto nos invita a evitar anacro-
nismos para poder comprender el sentido
de los articulos publicados por The New
Republic, las investigaciones en sociolo-
gia, trabajo social y organizacién comuni-
taria, asi como escritos mas tedricos como
los de Jane Addams, Harold Laski, Robert
E.Parkou John Dewey.

PALABRAS CLAVE: PRAGMATISMO; MARY P.

FOLLETT; ERA PROGRESISTA; COMUNIDAD;
CENTROS SOCIALES; SELF-GOVERNMENT.

499



500

Mary P. Folletft
« La communauté est un processus » (1919)

La traduction de ce texte difficile nous est parue
intéressante a plusieurs égards. Tout d’abord, Mary

P. Follett reste une auteure peu lue en France, dont le
rapport au pragmatisme de Harvard est a la foi manifeste
et tourmenté. Elle recherche une synthese qui dépasse
les theses des réalistes proches d’Edwin B. Holt et des
idéalistes proches de T. H. Green, des monistes proches
de Josiah Royce et des pluralistes proches de William
James. Cela la conduit a une conception radicale de
I’autoconstitution de la communauté comme processus
d’intégration des perspectives, sentiments, intéréts,
désirs et intentions de ses membres — membres qui eux-
mémes se forment et se transforment au coeur de cette
dynamique collective. Il en découle une these forte sur
I’émergence — processuelle et participative, coopérative et
fédérative — de la personnalité collective et de la volonté
collective des groupes sociaux, depuis les communautés
de quartier jusqu’a la Société des nations. La poursuite
du bien commun est rapportée aux activités collectives
de communautés en train de se faire, en réponse a

des problemes qui se posent a leurs membres et qu’ils
s’efforcent de résoudre.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; MARY P. FOLLETT ; COMMUNAUTE ; ERE
PROGRESSISTE ; PSYCHOLOGIE DE GROUPE ; MONISME ET PLURALISME.



Mary P. Follett
« Community is a Process » (1919)

The translation of this text may be use-
ful in several respects. First of all, Mary P.
Follettisanauthorwhoisnotsomuchread
in France, and whose relationship with
Harvard pragmatism wasboth evidentand
tormented. She was looking for asynthesis
thatwould gobeyond the theses of the rea-
lists affiliated with Edwin B. Holt and the
idealists affiliated with T. H. Green, of the
monists close to Josiah Royce and the plu-
ralists close to William James. Thisled her
to a radical conception of the self-consti-
tution of a community as a process of in-
tegration of the attitudes, feelings, inte-
rests, desiresand intentions of its members
-themselves transformed within this col-
lective dynamics. This prompted her to
adopt a strong position on the emergence
- processual and participatory, coopera-
tive and federative — of the collective per-
sonality and collective will of social groups,
from neighbourhood communities, right
uptotheSociety of Nations. The pursuit of
the common good is related to the collec-
tive activities of communities in the ma-
king, in response to problems that their
members face and seek to resolve.

KEYWORDS: PRAGMATISM; MARY P. FOLLETT;

COMMUNITY; PROGRESSIVE ERA; GROUP
PSYCHOLOGY; MONISM AND PLURALISM.

Mary P. Follett
“La comunidad es un proceso” (1919)

Latraduccién de este texto nos ha pareci-
dointeresante por varias razones. Primero,
Mary P. Follett sigue siendo una autora
poco leida en Francia, cuya relaciéon con
el pragmatismo de Harvard es manifiesta
y atormentada a la vez. Follett busca una
sintesis que supere lastesis realistas, como
las de Edwin B. Holt, e idealistas como las
de T.H. Green, las monistas, como las de
Josiah Royce y las pluralistas como las de
William James. Ellolalleva a una concep-
cién radical de la auto-constitucion de la
comunidad en tanto proceso de integra-
cién de perspectivas, sentimientos, intere-
ses, deseos e intenciones de sus miembros
que se constituyeny se transforman, ellos
mismos, en estadindmica colectiva. Deello
sedesprende unetesis fuerte sobrelaemer-
gencia - procesual y participativa, coope-
rativa y federativa —de la personalidad y
voluntad colectivas delos grupossociales,
desde las comunidades barriales hasta la
Sociedad de naciones. La busqueda del
bien comun es atribuida a las actividades
colectivas de comunidades en constante
proceso de formacion, en respuesta a pro-
blemas que presentan a sus miembros y
que éstos se esfuerzan por resolver.
PALABRAS CLAVE: PRAGMATISMO; MARY P.
FOLLETT; COMUNIDAD; ERA PROGRESISTA;

PSICOLOGIA DE GRUPOS; MONISMO Y
PLURALISMO.

501



502

Joan Stavo-Debauge

«What | Believe » de John Dewey : 'unique autorité
de I'expérience, ou la foi en une méthode (scientifique)
et en un idéal (démocratique)

« What I Believe » de John Dewey est replacé dans la série
des interventions que le philosophe américain consacra
aux religions historiques, interventions plus nombreuses
qu’on ne le croit. Le traducteur rappelle en effet que
Dewey est fréquemment intervenu sur les problemes
posés par les religions, tant d’un point de vue épistémique
que politique et moral. « What I Believe » est un jalon
important dans la production abondante des années

1920, en ce que cet essai anticipe A Common Faith (1934).
On y voit se dessiner la distinction entre « la religion » et
«le religieux » que Dewey stabilisera quelques années
plus tard. En raison du retour massif des monothéismes
dans la sphere publique, qui plus est sous des formes
absolutistes, voire meurtrieres, il nous apparait important
de traduire ce texte, ou Dewey manifeste une défiance

a 'endroit des religions et propose une foi d’'une autre
nature. Naturaliste, ajustée a I’expérimentalisme
scientifique et a une modernité démocratique et séculiere,
les exigences et promesses de la foi de Dewey ne sont a
I’évidence pas celles des religions historiques. Cet essai de
Dewey est une piece importante dans le dossier actuel des
rapports entre pragmatisme et religion.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; RELIGION ; FOI ; DEMOCRATIE ; ATTITUDE
SCIENTIFIQUE ; SURNATURALISME ET NATURALISME.



Joan Stavo-Debauge

“What | Believe” by John Dewey: the
unique authority of experience, or
faith in a (scientific) method and a
(democratic) ideal

5o €

John Dewey’s “What I Believe” is re-si-
tuated within the series of papers that
the American philosopher produced
on historical religions, papers that are
more numerous than commonly belie-
ved. The translator indeed reminds us
that Dewey frequently wrote on the pro-
blems-whether epistemic, political or mo-
ral —raised by religions. The essay “What
IBelieve” isan important milestoneinthe
substantial production of the 1920s, in
thatitanticipates A Common Faith (1934).
In it, we see the emergence of the distinc-
tionbetween “religion” and “the religious”
which Dewey would consolidate a few
years later. Given the large-scale return
of monotheisms to the public sphere, and
moreover in absolutist - even murderous -
forms, we feltitimportantto translate this
text, in which Dewey expresses a distrust
of religions and proposes a faith of another
kind. Naturalistic, adjusted toscientific ex-
perimentalism and ademocraticand secu-
lar modernity, the requirements and pro-
mises of Dewey’s faith are clearly not those
ofthehistorical religions. Dewey’s essay is
an important piece in the current discus-
sion over the relations between pragma-
tism and religion.

KEYWORDS: PRAGMATISM; RELIGION;

FAITH; DEMOCRACY; SCIENTIFIC ATTITUDE;
SURNATURALISM AND NATURALISM.

Joan Stavo-Debauge

“What | Believe” de John Dewey : la
unica autoridad de la experiencia o la
fe en un método (cientifico) y en un
ideal (democratico)

WhatIBelieve» de John Dewey es situado
en laserie de intervenciones que el fil6so-
foestadounidense consagraalasreligiones
histdricas, intervenciones més numero-
sas de lo que se cree. En efecto, el traduc-
tor nos recuerda que Dewey se pronun-
ci6 frecuentemente sobre los problemas
planteados porlareligion, tanto de un pu-
nto de vista epistemoldgico como politico
ymoral. «WhatIBelieve» esun hitoimpor-
tante en la abundante produccién de los
afos 1920, dado que este ensayo anticipa
A Common Faith (1934). Alli vemos emer-
gerladistincion entre “lareligion”y “lore-
ligioso” que Dewey consolida algunos afios
mastarde. Enrazondel amplio retornode
los monoteismos en la esfera publicay, lo
que es mds, bajo formas absolutistas y has-
ta mortiferas, nos parece importante tra-
ducir este texto donde Dewey manifiesta
desconfianza hacialasreligionesy propo-
neunafedeotrotipo. Naturalista, adapta-
daal experimentalismo cientifico yauna
modernidad democraticaysecular, las exi-
gencias y promesas de la fe de Dewey evi-
dentemente no son las de las religiones
histdricas. Este ensayo es una pieza impor-
tante deladiscusion actual sobre pragma-
tismoy religion.

PALABRAS CLAVE: PRAGMATISMO; RELIGION;

FE; DEMOCRACIA; ACTITUD CIENTIFICA;
SOBRENATURALISMO Y NATURALISMO.

503



504

John Dewey
« Ce que je crois » (1930)

Dans ce texte initialement paru en 1930, John Dewey
présente sa propre conception de la foi. S’il laisse
entendre qu’il S’inspire de William James, sans le citer
nommeément, la conception deweyenne de la foi opere
une complete rupture avec la foi religieuse traditionnelle.
En effet, dans « What I Believe », en allant plus loin que
James dans le geste de sécularisation, Dewey articule
et promeut une foi en la seule et unique autorité de
I’expérience. Il prend ainsi en compte et prolonge

les apports de 'expérimentalisme scientifique et de
I'idéal de la démocratie — beaucoup plus qu'un régime
politique, une forme de vie. De part en part naturalisée,
la foi deweyenne s’oppose donc au surnaturalisme

des religions historiques. Elle se développe en suivant
une ligne et en tracant un sillon qui ne reconnait
d’autre autorité que celle de I’expérience. Abjurant tout
surnaturalisme, et récusant I'idée qu’il y aurait quelque
chose comme un Bien unique, supérieur et englobant,
Dewey, sur le fondement de la seule expérience et avec
une attention a la richesse de chaque situation, propose
un développement démocratique et scientifique des
capacités de réalisation individuelle et d’'organisation
collective des étres humains en société.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; RELIGION ; FOI ; DEMOCRATIE ; METHODE
SCIENTIFIQUE ; SURNATURALISME ; NATURALISME.



John Dewey
“What | Believe” (1930)

In this text, initially published in 1930,
John Dewey presents his own conception
of faith. While he implies that he is ins-
pired by William James, without mentio-
ning him by name, Dewey’s conception
of faith marks a complete break with tra-
ditional religious faith. Indeed, in “What
I Believe”, going further than James in
the direction of secularisation, Dewey ex-
presses and promotes a faith in the sole
authority of experience. In so doing, he
adopts and extends the contributions of
scientific experimentalism and the ideal
of democracy, much more than a politi-
cal regime, a form of life. Entirely natura-
lised, Deweyan faith isthus opposed to the
supernaturalism of historical religions. It
developsalongaline thatrecognises noau-
thority other than experience. Abjuring su-
pernaturalism, and rejecting the idea that
thereisanythinglike a single, superiorand
overarching Good, Dewey, on the basis of
experience alone and with attention tothe
richness of every situation, proposes a de-
mocratic and scientific development of
the possibilities for the individual fulfil-
ment and collective organisation of hu-
man beings within society.

KEYWORDS: PRAGMATISM; RELIGION;

FAITH; DEMOCRACY; SCIENTIFIC METHOD;
SURNATURALISM AND NATURALISM.

John Dewey
“Lo que creo” (1930)

En este texto, inicialmente publicado
en 1930, John Dewey presenta su propia
concepcion de la fe. Si bien da a entender
queseinspirade William James, sin citarlo
porsunombre, laconcepcion deweyanade
la fe opera una ruptura completa con la fe
religiosa tradicional. En efecto, en “What
1 Believe”, yendo maés lejos que James en
el gesto de secularizacion, Dewey articu-
lay promueve una fe en la autoridad uni-
cay exclusiva de la experiencia. Asi, toma
en consideracion y prolonga las contri-
buciones del experimentalismo cienti-
fico y del ideal de democracia — més que
un régimen politico, una forma de vida.
Enteramente naturalizada, lafe deweyana
se oponeasial sobrenaturalismodelasre-
ligiones histéricas. Se desarrollasiguiendo
unalineaydibujandounatrazaquenore-
conoce otra autoridad que la experiencia.
Abjurando detodosobrenaturalismoyre-
chazando que exista algo asicomounBien
unico, superior y englobante, Dewey, ba-
sadounicamente enlaexperienciay pres-
tando atencion a la riqueza de cada situa-
cion, propone un desarrollodemocréticoy
cientificodelascapacidadesderealizacion
individual y de organizacion colectiva de
los seres humanos en sociedad.

PALABRAS CLAVE: PRAGMATISMO; RELIGION;

FE; DEMOCRACIA; METODO CIENTIFICO;
SOBRENATURALISMO Y NATURALISMO.

505



506

ENTRETIENS/ INTERVIEWS/ ENTREVISTAS

Michel Valensi

L'édition comme expérience : La collection « Tiré a part » des
Editions de ’Eclat. Entretien avec Olivier Gaudin et Thibaud
Trochu

Michel Valensi et Patricia Farazzi ont fondé les Editions
de I’Eclat en 1985. Avec la cinquantaine de titres de la
collection « Tiré a part » (1989-2009), dirigée par Jean-
Pierre Cometti (disparu en 2016), cette maison a contribué
a introduire de nouveaux auteurs nord-américains dans
le paysage francophone. L'idée directrice de I’entretien est
que l’activité éditoriale, qui passe souvent au second plan
de I’histoire de la philosophie et des sciences humaines,
en est une condition décisive. Michel Valensi a accepté de
nous répondre en tant que promoteur — et témoin direct
—de ces circulations transnationales de nouvelles idées.

Il nous fournit quelques clefs pour mieux comprendre

les conditions de diffusion en francais du pragmatisme
classique et du néo-pragmatisme. Comment ces auteurs
ont-ils pu trouver leur public ? Autour de quels textes ?
Dans quelles circonstances ? Grace a quelles conditions
de coopération et de financement ? Moyennant quels
soutiens institutionnels ou privés ? Les réponses de
Michel Valensi nous montrent combien le travail d’édition
se nourrit de rencontres fécondes et de bonnes surprises,
de hasards et d’imprévus, de coups de foudre et, parfois,
d’occasions manquées.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; NEO-PRAGMATISME ; HISTOIRE DES IDEES ; EDITION
SCIENTIFIQUE ; TRADUCTION ; PHILOSOPHIE AMERICAINE ; EDITIONS DE L'ECLAT.



Michel Valensi

Publishing as an experience: the
publishing house Les Editions de
PEclat’s collection “Tiré a part”. An
interview with Olivier Gaudin and

Thibaud Trochu

Michel Valensi and Patricia Farazzi foun-
ded Les Editions de I’Eclat in 1985. With
some 50titlesinthe “Tiré a part” collection
(1989-2009), edited by Jean-Pierre Cometti
(who died in 2016), this publisher has
helped to introduce new North American
authors onto the French-speaking philo-
sophical scene. The guiding thread of the
interviewisthatthe activity of publishing,
which is often neglected in the history of
philosophy and the social sciences, is a
crucial condition of their development.
Michel Valensi agreed tobe interviewed as
apromoter —and direct witness — of these
transnational flows of new ideas. He gi-
ves us a few keys to understanding the
conditions under which classical prag-
matism and neo-pragmatism spread into
French. How did these authors find a rea-
dership? Through which key texts? Under
what circumstances? Under what condi-
tions of cooperation and funding? With
what sources of support? Michel Valensi’s
answers show us the extent to which the
work of publishing is characterised by
fruitful encounters and happy surprises,
by the unexpected and the unforeseen,
by instant attraction and, sometimes, by
missed opportunities.

KEYWORDS: PRAGMATISM;
NEOPRAGMATISM; HISTORY OF IDEAS;
SCIENTIFIC EDITION; TRANSLATION;

AMERICAN PHILOSOPHY; EDITIONS DE
ECLAT.

Michel Valensi,

La edicion como experiencia:

la coleccion « Tiré a part » de

la editorial Editions de I'Eclat.
Entrevista con Olivier Gaudin y
Thibaud Trochu

Michel Valensi y Patricia Farazzi funda-
ronla editorial Editions de I'Eclat en 1985.
Conloscincuentaytres«Tiréapart»(1989-
2009), dirigida por Jean Pierre Cometti (fal-
lecidoen2016), laeditorial contribuydain-
troducir nuevos autores estadounidenses
enlaescena francéfona. Laideacentralde
la entrevista es que la actividad editorial,
que pasacon frecuenciaaunsegundo pla-
nodelahistoriadelafilosofiaydelascien-
cias humanas, es una condicion decisiva
de ellas. Michel Valensi acept6 responder
a nuestras preguntas en tanto promotor
y testigo de las circulaciones internacio-
nales de nuevas ideas. ;Cudles han sido
lascondicionesde difusién, en francés, del
pragmatismo cldsicoy del neo-pragmatis-
mo? ;Como estos textos han encontrado
su publico? ;Gracias a qué condiciones de
cooperacion y financiamiento? ¢A través
de qué apoyos institucionales publicos o
privados? Las respuestas de Michel Valensi
nos muestran en qué medida el trabajo de
edicion se nutre de encuentros fecundos
y buenas sorpresas, de azares e imprevis-
tos, deamoresa primeravistay, aveces, de
oportunidades desperdiciadas.
PALABRAS CLAVE: PRAGMATISMO; NEO-
PRAGMATISMO; EDICION CIENTIFICA;

TRADUCCION; FILOSOFIA AMERICANA;
EDITIONS DE L'ECLAT.

507



508

Hans Joas

« Comment devient-on un pragmatiste allemand ? » Entretien
avec Daniel Cefai, Olivier Gaudin et Thibaud Trochu

Hans Joas est Professeur Ernst Troeltsch de sociologie
religieuse a I'Université Humboldt a Berlin et Professeur
au département de sociologie et au Committee on Social
Thought de I’'Université de Chicago. Dans cet entretien,
accordé en janvier 2018, ’accent est mis sur la réception
du pragmatisme en Allemagne, et dans ce contexte,

sur le parcours intellectuel et universitaire de Hans

Joas. Lentretien donne ainsi a comprendre ce que Joas
appelle les « mécompréhensions » (Missverstdndnis) de la
réception du pragmatisme, et les usages variés qui en ont
été faits sur la scene allemande et internationale. Au-dela
de son interprétation de I'ceuvre de George Herbert Mead
(2007), Hans Joas a développé une perspective originale
en « théorie sociale », a laquelle le public francophone a eu
acces grace ala traduction de La créativité de I’agir (1999),
et récemment, de Comment la personne est devenue sacrée
(2016). Il a également ceuvré a de nombreux programmes
de recherche interdisciplinaires, au Max-Weber-Kolleg
d’Erfurt. En renouvelant I’analyse de problemes et de
concepts classiques - les valeurs, 1a guerre, la personne,
les droits de ’homme, la religion et le sacré... —, il a mis

en évidence la fécondité d’'une démarche pragmatiste,
distincte des approches critiques développées a Francfort
comme des approches analytiques qui ont gagné les
départements de philosophie.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; HANS JOAS ; GEORGE H. MEAD ; THEORIE SOCIALE ;
PHILOSOPHIE ET SOCIOLOGIE ; HISTOIRE DES IDEES.



Hans Joas

“How does one become a German
pragmatist?” An interview with
Daniel Cefat, Olivier Gaudin and
Thibaud Trochu

Hans Joas is Ernst Troeltsch Professor of
sociology of religions at the Humboldt
University at Berlin and Professor at
the Department of Sociology and the
Committee on Social Thought, University
of Chicago. Inthisinterview, conductedin
January 2018, theemphasislaysonthere-
ception of pragmatism in Germany and,
against this background, on Hans Joas’s
intellectual and academic trajectory. The
interview thus explains what Joas calls the
“misunderstandings” (Missverstdndnis)
in the reception of pragmatism, and the
different uses to which it has been put on
the German and international stage. Inad-
dition to his interpretation of the works
of George Herbert Mead (2007), Joas has
developed an original perspective in “so-
cial theory”, which the translation of The
Creativity of Action (1996) and recently of
The Sacredness of the Person (2013) made
accessible to French-speaking readers. He
has also worked on numerous interdisci-
plinary research programmes, at the Max-
Weber-Kolleg in Erfurt. By renewing the
analysis of classical problems and concepts
- values, war, the person, human rights,
religion and the sacred — he has demons-
trated the fecundity of a pragmatist ap-
proach, distinct both from the critical ap-
proachesdeveloped in Frankfurtand from
the analytical approaches that have come
to dominate philosophy departments.
KEYWORDS: PRAGMATISM; HANS JOAS;
GEORGE H. MEAD; SOCIAL THEORY;

PHILOSOPHY AND SOCIOLOGY; HISTORY OF
IDEAS.

Hans Joas

Coémo se deviene un pragmatista
aleman ? Entrevista con Daniel Cefai,
Olivier Gaudin y Thibaud Trochu.

Hans Joas es profesor Ernst Troeltsch
de sociologia religiosa en la Universidad
Humboldt en Berlin y profesor en la
Universidad de Chicago, Committee on
Social Thought. En esta entrevista, reali-
zada en Enero 2018, quisimos focalizar-
nos en la recepcion del pragmatismo en
Alemania, y en este contexto, en la trayec-
toriaintelectualy académica de Hans Joas
y sobre todo en lo que hace la unidad de
su perspectiva , mds alld de los cambios
tematicos.

De tal suerte la entrevista permite com-
prender lo que Joas llama las “malenten-
didos” (Missverstdndnis) de la recepcion
del pragmatismo y sus variados usos, en
filosofia y ciencias sociales, en la esce-
na alemana e internacional. Mas alld de
su trabajo de interpretacion de la obra de
George Herbert Mead (2007), Hans Joas ha
desarrollado una perspectiva original en
“teorfasocial” alaqueel publico francéfo-
nohatenidoaccesograciasalatraducciéon
de La créativité de l'agir (1999) y reciente-
mente de Comment lapersonneest devenue
sacrée (2016). Joas también ha impulsado
numerosos programas de investigacionin-
terdisciplinaria en el Max-Weber-Kolleg de
Erfurt. Ha renovado el andlisis de proble-
mas y conceptos clasicos— valores, guer-
ra, persona, derechos humanos, religion,
sacralidad...—, evidenciado la fecundidad
de la perspectiva pragmatista, diferente
tanto de las perspectivas criticas desarrol-
ladas en Frankfurt como de las perspecti-
vas analiticas que ganan los departamen-
tos de filosofia.

PALABRAS CLAVE: PRAGMATISMO; HANS
JOAS; GEORGE H. MEAD; TEORIA SOCIAL;

FILOSOFIA Y SOCIOLOGIA; HISTORIA DE LAS
IDEAS.

509



LISTE DES AUTEURS

NICOLAS BERNIER est chargé de cours et doctorant au département
de philosophie et d’éthique appliquée de I'Université de Sherbrooke
au Québec. Il réalise actuellement sa thése de doctorat surlarelation
entre I’éthique et le pouvoir dans le pragmatisme classique. Il a sou-
tenu en 2016 son mémoire de maitrise, John Dewey et la théorie de la
valuation : quelle pertinence pour I’éthique appliquée aujourd’ hui?
[savoirs.usherbrooke.ca/handle/11143/8797].

DANIEL CEFAI est directeur d’études a 'EHESS et membre du Centre
d’étude des mouvements sociaux (CEMS), actuellement président de
I’association Pragmata. Ses domaines de recherche portent sur I’his-
toire delasociologie aux Etats-Unis et sur la sociologie des publics et
desproblémes publics, dans une perspective pragmatiste. Il a coédité,
avec Cédric Terzi, Lexpérience des problémes publics (Paris, Editions
de ’EHESS, 2012, « Raisons pratiques », 22) et publié« Publics, pro-
blémes publics, arenes publiques... Que nous apprend le pragma-
tisme ? » (Questions de communication, 2016).

OLIVIER GAUDIN est docteur en philosophie des sciences sociales
(CEMS/EHESS). Il enseigne a I’Ecole de la nature et du paysage de
Blois (INSA-CVL). Ses recherches portent sur le pragmatisme de
Mead et Dewey, ’écologie humaine en sciences sociales, et I’histoire
culturelle de I'environnement. Derniéres publications : « Sensorial
Perception in Urban Studies : Pragmatist Views on Urban Experience »
(Pragmatism Today, 2018) et « Lanthropologie historique d*un point
de vue pragmatiste : les postulats naturalistes de I’*enquéte histo-
rique” chez John Dewey », in J.Lamy & R.Roy (eds), Pour une anthro-
pologie historique de la nature, Rennes, Presses Universitaires de
Rennes, 2018.



PIERRE GEGOUT est docteur en Sciences de I'’éducation de I'Univer-
sité de Lorraine. Affilié a I'équipe Normes & Valeurs du Laboratoire
Interuniversitaire des Sciencesdel’Education et delaCommunication
ainsi qu'au Laboratoire d’Histoire des Sciences et de Philosophie -
Archives Henri Poincaré, ses recherchent portent surlamaniere dont
la philosophie de John Dewey et le pragmatisme en général peuvent
contribuer a éclairer le phénomene éducatif. Il a publié de nom-
breux articles sur la facon dont 'enquéte, au sens de Dewey, permet
dereconstruire la forme scolaire et mis en paralléle I'approche prag-
matiste et la pédagogie de I’Ecole Freinet.

HANS JOAS est Professeur Ernst Troeltsch de sociologie religieuse a
I'Université Humboldt a Berlin et Professeur au département de socio-
logie etau Committee on Social Thought del’'Université de Chicago. Il
apublié de nombreux ouvragessur le pragmatisme, dont Pragmatism
and Social Theory (Chicago, The University of Chicago Press, 1993),
I’édition définitive de Mind, Selfand Society (2015, avec D.R. Huebner)
et The Timeliness of George Herbert Mead (2016, co-édité avec
D.R.Huebner, 2016). Parmi ses livres traduits en francais, on compte
La créativité de l'agir (Le Cerf, 1998/1999) et George Herbert Mead,
Une évaluation contemporaine de sa pensée (Economica, 1980/2007)
et Commentla personne est devenue sacrée (Labor et Fides, 2016 - Prix
Paul Ricceur2017). Dans ses derniers ouvrages, Hans Joas s’est orienté
vers uneinterrogation sur la foi et 'expérience religieuse et une explo-
ration de’histoire de la pensée de la guerre et des droits de ’homme.

PERRINE POUPIN est chercheuse post-doctorante en sociologie
au Centre de Recherches Interdisciplinaires a I’'Université Paris-
Descartes et membre de ’association Pragmata. Ses domaines de
recherche portent surl’action politique en Russie et en Ukraine ainsi
que sur I'’éducation populaire en France, dans la perspective d’'une
ethnographie pragmatiste. Elle est membre du bureau del’association
Pragmata et co-organisatrice du programme de recherche « Caméras
politiques. Enquétes savantes et artistiques sur le politique par la
caméra ».



512

LOUIS QUERE est directeur de recherche émérite au CNRS, et membre
du Centre d’étude des mouvements sociaux (CEMS). Il a coédité (avec
D. Cefai) I’édition francaise de Lesprit, le soi et la société de Mead
(Paris, Presses Universitaires de France, 2006), et publié de nombreux
articles sur les ceuvres de George H. Mead et John Dewey. Dans le sil-
lage delatraduction et de I’édition de la Theory of Valuation (1939) et
autres textes sur la valeur de Dewey (La formation des valeurs, Paris,
Les empécheurs de penser en rond, 2011, avec A. Bidet et G. Truc),
il méne I'enquéte dans ses travaux récents sur les principales expé-
riences de la valeur - la confiance, les émotions, le religieux - envi-
sagées d’un point de vue pragmatiste.

MATTEO SANTARELLI est docteur en philosophie et sciences sociales
al’Université du Molise, Italie. Il enquéte a la frontiére de la philoso-
phie, de la psychologie et de la sociologie, en relisant les auteurs de
référence du pragmatisme classique, en premier lieu George Herbert
Mead et John Dewey. Ils ont codirigé, avec Roman Madzia, un numéro
thématique de Pragmatism Today (8,1,2017), « Pragmatism, Cognitive
Sciences and the Sociality of Human Conduct». Il a publié récemment
en francais: « L’estime de soi: un cas particulier d’estime sociale? »,
Terrains Théories, 4, 2016.

JOAN STAVO-DEBAUGE est chercheur FNS senior a I’'Université
de Lausanne, membre du laboratoire THEMA et associé au Centre
d’étude des mouvements sociaux (CEMS). Son travail porte sur les
tensions del’hospitalité et de’'appartenance et s’attache a éclairer les
rapports entre les dimensions du propre, du commun et de I'étran-
ger, selon une perspective mélant tradition pragmatiste et sociologie
pragmatique. Il a coédité, avec Philippe Gonzalez et Roberto Frega,
Quel age post-séculier ? (Paris, Editions de 'EHESS, 2015, « Raisons
pratiques », 24) et publié tout récemment, Qu'est-ce que ’hospitalité ?
(Montréal, Editions Liber, 2018).



BARBARA STIEGLER est professeur au Département de philoso-
phie de I'Université Bordeaux Montaigne et membre de I'Institut
Universitaire de France. Spécialisée en philosophie allemande, apres
des recherches portées sur la question du corps vivant et sur les phi-
losophies de la vie (Nietzsche et la biologie, Puf, 2001 ; Nietzsche et la
critique de la chair, Puf, [2005] 2011), elle prolonge aujourd’hui ses
travaux vers le champ politique, en s’intéressant aux sources biolo-
giques du néolibéralisme et en se demandant comment des catégo-
riesimportées de labiologie (« évolution », « sélection », « adaptation
», « compétition ») en sont venues a dominer I'’ensemble du champ
politique contemporain, en particulier dans le domaine du droit, de
I’éducation et de la santé. Elle traite de ces questions dans un livre,
a paraitre en janvier 2019 aux Editions Gallimard, qui prend comme
fil conducteur le long débat entre Walter Lippmann et John Dewey
sur I’'avenir du libéralisme et de la démocratie. .

THIBAUD TROCHU est docteur en philosophie de 'Université
Paris 1-Panthéon Sorbonne, post-doctorant au Centre Alexandre
Koyré d’histoire des sciences et des techniques (Muséum National
d’Histoire Naturelle-EHESS-CNRS). En 2018 parait son premier livre,
William James. Psychologie des états seconds (Paris, CNRS Editions). Il
apublié de nombreux articles surla psychologie au tournant dusiecle
(RalphB. Perry, Théodule Ribot, Pierre Janet) et I'introduction ala réé-
dition de Jean Wahl, Les philosophies pluralistes d’Angleterre et d Amé-
rique (Paris, Les Empécheurs de penser en rond/Le Seuil, 1920/2018).

MICHEL VALENSI est éditeur et traducteur. Il a fondé les Editions
de I’Eclat en 1985 avec Patricia Farazzi. Le catalogue, riche de plus
de 400 ouvrages, est composé en majeure partie de livres de philo-
sophie etdesciences humaines, dont de nombreuxtitres consacrés a
I’histoire de la pensée juive et a la théorie politique ; mais aussi d’ou-
vrages d’architecture, de littérature et de poésie. Parmi les paru-
tionsrécentes: Constellations. Trajectoires révolutionnaires dujeune
21¢siécle, par le collectif Mauvaise troupe, et Communauté, de Martin
Buber.

513



514

TULLIO VIOLA est boursier postdoctoral au Max-Weber-Kolleg fiir
Kultur- und Sozialwissenschaftliche Studien de’'Université d ’Erfurt.
Il a obtenu son doctorat en 2015 a I'Université Humboldt de Berlin
avecunetheésesurlesusages del’histoire dansla pensée de CharlesS.
Peirce. Ses intéréts de recherche portent sur la philosophie de la
culture et la philosophie sociale, avec une attention particuliére a la
tradition pragmatiste. Ila coédité avec Roberto Grondale numéro spé-
cial « Pragmatism and the Writing of History » de ’European Journal
of Pragmatism and American Philosophy (décembre 2016).






Le pragmatisme a connu ces der-
nieres décennies un veritable renouveau a
I’échelle internationale. Au sein du monde
francophone s’est constituée une commu-
nauté d’expérience et d’intérét, rassemblée
dans'association Pragmata. Elle regroupe
un réseau de philosophes, de sociolo-
gues, de pédagogues, de psychologues,
de cinéastes, d’'urbanistes, de travailleurs
sociaux et de praticiens de différentes dis-
ciplines. Larevue Pragmata en est’émana-
tion. Elle offre un espace d’échanges et de
discussions sur le pragmatisme en langue

_ francaise, tout en contribuant a I'’étude de
sagenese, ala connaissance de sa diffusion,
4 l'examen de ses usages.

. Cesontautantles points de vue de I'€pis-
téﬁiologie etdelapolitique, del'esthétique
et de I'éthique, de la logique et de la socio-
logie que la revue Pragmata entend explo-
rer. Elle s’attache a rendre compte de I'his-
toire du pragmatisme, depuis les premiers
travaux de CharlessS. Peirce, William James,
John Dewey, Jane Addams, Geerge H. Mead
ou Mary P. Follett. Elle restitue la pluralité
des controverses, transplantations disci-
plinaires et circulations internationales
auxquelles le pragmatisme a donné lieu.
Elle réserve, enfin, une place aux travaux
en cours, expérimentations concretes ou
enquétes empiriques qui trouvent leur
source dans’héritage du pragmatisme.






