LES DEUX SENS
DU SENS COMMUN
ET UENJEU
CULTUREL DE LA
PHILOSOPHIE

GUILLAUME ALBERTO




Cet article propose d’explorer le role du concept de

sens commun dans le projet philosophique de John
Dewey*. Il s’agit de montrer comment ce concept permet
d’articuler la dimension critique de la philosophie de
Dewey a son ambition de reconstruction. A partir d’'une
distinction entre deux sens du sens commun, un sens
commun traditionnel, et un sens commun pratique, nous
proposons d’examiner le diagnostic de crise que porte
Dewey sur la philosophie moderne. Plus précisément,
nous cherchons, d'une part, a montrer la relation entre
les critiques formulées par Dewey contre les théories
modernes de la connaissance (essentiellement la

théorie de la vérité comme correspondance) et le sens
commun traditionnel. D’autre part, nous proposons
d’interpréter le projet de réforme du sens commun, voulu
par Dewey, comme une tentative pour promouvoir un
nouveau rapport entre I’expérience ordinaire et le savoir
scientifique. Il s’agit de montrer comment une réforme du
sens commun est susceptible d’ouvrir a la voie a un usage
de la méthode scientifique dans I'expérience ordinaire,
les sciences sociales constituant un lieu de mise en ceuvre
privilégié.

MOTS-CLEFS : JOHN DEWEY ; PRAGMATISME ; SENS COMMUN ; EXPERIENCE
ORDINAIRE ; PHILOSOPHIE MODERNE ; METHODE SCIENTIFIQUE.

* Guillaume Alberto enseigne la philosophie au lycée. Il est titulaire
d’un Master d’histoire de la philosophie, et d’'un Master d’esthétique et
d’études culturelles, obtenus a I'Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne
[guillaumealb@hotmail.com].

509



510

ans une retranscription, sous forme résumeée, de quatre confé-

rences données a propos du sens commun, de la science, et

de la philosophie, intitulée « A Résumé of Four Lectures on
Common Sense, Science and Philosophy »' (Dewey, 1932/1985 : 424-
433 pour les citations suivantes), Dewey distingue deux acceptions du
sens commun. La premiere qualifie un ensemble d’opinions établies
etjustifiées par I’évidence que confere une longue tradition. Se réfé-
rant al’école écossaise du sens commun, Dewey déclare : « Pour eux
le sens commun était le pouvoir qui congoit la vérité et obtient I’as-
surance par la croyance instinctive. » Selon Dewey, cette conception
du sens commun, née en réaction al'immatérialisme de Berkeley, et
alacritique delaréalité du moi par Hume, est insatisfaisante, car «1a
croyance spontanée est une faible preuve de laréalité ». La volonté de
Reid et de ses successeurs aurait été de réfuter certaines theses philo-
sophiques en opposant les habitudes de pensée d’'une communauté
alanouveauté de theéses contre-intuitives. Les deux criteres que sont
I’évidence irrépressible et 'ancestralité de 'opinion ne semblent pas
constituer pour Dewey des critéres valables quant a la vérité d’une
proposition.

A cette premiére acception du sens commun s’oppose selon Dewey
ce que 'on appelle communément le « bon sens » : « Mais il y a une
autre maniere de considérer le sens commun. Il s’agit de le considé-
rer comme €tant constitué par des jugements pratiques solides. La
science etla philosophe ont une relation plus pratique, moins hostile
au sens commun considéré en ce sens particulier. » Dewey oppose
ainsi au sens commun traditionnel, compris comme un ensemble
d’opinions soutenues par leur ancestralité, le sens commun pratique,
le bon sens, concu comme une méthode éprouvée pour résoudre les
problemes qui se posent dans une situation concrete. Par ailleurs,
Dewey voit dans la référence ala situation, au jugement construit en
vue de résoudre un probléeme posé€ en situation, un critére de vali-
dité qu’il n’accordait pas aux criteres d’ancestralité et d’évidence
du sens commun traditionnel : « Certains jugements sont imposés
aux hommes par la situation dans laquelle ils se trouvent. » Le sens

PRAGMATA, 2019-2: 508-536



commun pratique, ou bon sens, consisterait ainsi a agir et a penser
en fonction de ce que la situation impose, et non en fonction de ce
que la tradition suggere.

C’est 'opposition de ces deux sens du sens commun que nous
voudrions explorer dans cet article, afin de comprendre quel role elle
joue dans le projet philosophique de Dewey. Nous soutiendrons que
cette opposition remplit une triple fonction. D’une part, elle struc-
ture la lecture que Dewey propose de I’histoire de la philosophie
moderne autour du probleme de la valeur de la connaissance non
scientifique. D’autre part, elle lui permet de montrer que I'impossibi-
lité de résoudre ce probleme a sa source dans une conception du sens
commun limitée a une conception traditionnelle du sens commun.
Enfin, elle lui suggere le moyen de réformer le sens commun, qu’il
ne s’agit plus de le concevoir comme un ensemble de représentions
et de croyances données, mais comme une méthode a faire advenir
a partir de la révolution scientifique.

LE PROBLEME DE LA PHILOSOPHIE
MODERNE

Dansun chapitre de Unmodern Philosophy and Modern Philosophy
(2012), « Wandering Between Two Worlds », Dewey rappelle que la
théorie de la connaissance d’Aristote est naturaliste, en ce sens que
connaitre est un acte qui s’inscrit dans une relation entre un orga-
nisme et son environnement:la connaissance est basée sur des facul-
téscognitives del’étre humain, qui estlui-méme un étre vivant, appatr-
tenant au monde naturel : « La tradition classique, au moins dans
le cas d’Aristote, a inscrit les opérations cognitives a I'intérieur du
monde naturel que ces opérations cherchaient a connaitre. » (Dewey,
2012 : 94-95). Dewey précise que ce naturalisme impliquait une cor-
respondance entre la réalité, d’'une part, et la connaissance, d’autre
part. Cependant, cette correspondance était une correspondance a
desobjetsdistincts, puisqu’aun degré del’étre correspondait un degré
du savoir (ibid. : 98). Ainsi, dans la perspective aristotélicienne, le

511



512

savoir non scientifique avait une réalité bien déterminée. Cette réa-
lité était inférieure ala réalité que permet de connaitre le savoir scien-
tifique, mais elle était clairement reconnue.

En effet, pour Aristote, la valeur de la connaissance non scienti-
fique n’était pasidentique a celle du savoir scientifique. Néanmoins, il
concevait un savoir non scientifique, qu'ilnommait’opinion. Comme
le souligne Jules Vuillemin, commentant le chapitre IX du traité De
Uinterprétation : « Aristote a tenté, non de réformer la logique dont
il venait de fixer les principes, mais de réhabiliter 'opinion comme
connaissance du contingent. » (Vuillemin, 1983 : 15). L’infériorité de
cette connaissance, par rapport au savoir scientifique, correspond
a 'infériorité de la réalité qu’elle doit décrire. Pour Aristote, I'opi-
nion est la connaissance des choses qui peuvent ne pas étre, ou étre
autrement, c’est-a-dire la connaissance des choses contingentes. Au
contraire, la connaissance scientifique estla connaissance des choses
quine peuvent pas ne pas étre, ni étre différentes, qui sont donc néces-
saires. Cette connaissance est une connaissance de la cause qui pro-
duit I'objet. Connaitre scientifiquement, c’est savoir comment une
méme cause produit nécessairement le méme effet (Aristote, 1983 :
22).

Ainsi, I'opinion est contingente, comme son objet, et le savoir
scientifique, portant sur la cause, est nécessaire. Par exemple, la
connaissance des vertus morales ne bénéficie pas de la nécessité de
la connaissance physique, ou métaphysique. Mais c’est parce que les
vertus morales elles-mémes n’ont pas autant d’éminence ontologique
que les objets qu’étudient la physique et la métaphysique : les vertus
morales sont contingentes. Ce qui est vertueux, dans un contexte,
ne I’'est pas forcément dans un autre : il n’y a pas de cause nécessaire
a la vertu. C’est la raison pour laquelle, au chapitre 2 du livre VI de
’Ethique a Nicomaque, Aristote distingue, dans la partie rationnelle
de 'ame, deux types de connaissance, « [...] I'une par laquelle nous
contemplons ces sortes d’étres dont les principes ne peuvent étre
autrement qu’ils ne sont et 'autre par laquelle nous connaissons les



choses contingentes: quand, en effet, les objets different par le genre,
les parties de'ame adaptées naturellement ala connaissance des uns
et des autres doivent aussi différer par le genre, s’il est vrai que C’est
sur une certaine ressemblance et affinité entre le sujet et 'objet que
la connaissance repose. » (Aristote, 1997 : 275).

Un principe de la théorie de la connaissance aristotélicienne, qui
sera remis en cause par Descartes dés I’écriture des Regles pour la
direction de l'esprit, est I'idée que la logique, qui permet 1’étude des
objets scientifiques, donc nécessaires, s’applique également al’é¢tude
des objets non scientifiques, donc contingents. Au contraire, pour le
Descartes des Regulae, toutes les connaissances doivent posséder la
certitude des raisonnements mathématiques, qui résulte dela néces-
sité du raisonnement déductif. Elles doivent également mettre enjeu
une intuition intellectuelle, c’est-a-dire « [...] le concept que I'intel-
ligence pure et attentive forme avec tant de facilité et de distinction
qu’il ne reste absolument aucun doute sur ce que nous comprenons »
(Descartes, 2003:5). Ainsi, comme I’énonce la deuxiemeregle, «dans
la recherche du droit chemin de la vérité, on ne doit s‘occuper d’au-
cun objet sur lequel on ne puisse avoir une certitude aussi grande
que celle des démonstrations de I’Arithmétique et de la Géométrie »
(ibid. :10). Siun objet n’est pas susceptible d’étre connu en suivant la
méthode qui permet d’obtenir une certitude, non seulement il n’est
pas susceptible d’étre connu scientifiquement, mais il ne constitue
en aucun sens une connaissance (ibid. : 30). Descartes introduit donc
une rupture en nature entre le savoir scientifique et I’opinion, 1a ou
Aristote distinguait des types de réalité et de connaissance ayant plus
ou moins de valeur.

Comment s’est opéré ce changement ? La réponse de Dewey peut
étre reconstruite a partir de son analyse de I’'apparition du probleme
delaconnaissance al’époque moderne. Selon Dewey, les philosophes
modernes (en particulier Descartes et Locke) fontdela certitudele seul
critere de la connaissance, non seulement de la connaissance scien-
tifique, mais de toute connaissance : « la certitude est un caractere

513



514

requis de tout ce qui revendique étre un savoir au sens plein. » (Dewey,
2012 : 98-99). Dans le méme temps, ils conservent d’Aristote — et de
ses interpretes médiévaux - le critere qui fait consister l1a vérité dans
la correspondance entre la connaissance et la réalité (ibid. : 96). Le
résultat de ce mélange théorique conduit a transformer ce qui, pour
les médiévaux, était un postulat (la correspondance du réel et de la
pensée), en probleme. Deux raisons I’expliquent. D’abord, établir la
certitude comme seul critere de la vérité conduit a simplifier a I'ex-
tréme la théorie de la correspondance : il n’existe plus des types de
correspondance, impliquant des degrés de savoir, allant de la vrai-
semblance a la certitude. Il n’existe plus qu’une forme de correspon-
dance:celle entre nos penséesindubitables, etlaréalité. D’autre part,
en tant que la certitude est un critere, permettant de distinguer une
pensée qui correspond au réel d’une autre, il devient nécessaire d’éta-
blir comment un tel critére peut étre satisfait parla pensée. La possi-
bilité de la connaissance du monde extérieur ne va donc plus de soi :
«Lascience nouvelle, avec sanégation de la nature intrinsequement
qualitative des objets de la connaissance, son affirmation de’homo-
généité des régions spatiales, des périodes de temps et de mouve-
ments, et sasubstitution de connexions de changements aux formes
fixes et aux essences en tant que sujet de connaissance, a supprimeé
la notion de degrés d’étre (réalité) et de degrés de connaissance. La
notion d’une correspondance nécessaire entrel'un et’autre a ensuite
été laissée sous sa forme générale et vide. » (Ibid. : 98).

Bien qu’il soit d’abord appliqué au probléme de la connaissance,
le diagnostic de crise que propose Dewey sur la philosophie moderne
implique, nous semble-t-il, la question dela valeur de la connaissance
non scientifique. Comme on peutlelire dans’extrait que nous avons
reproduit, en niant que 'opinion corresponde a une réalité (méme
imparfaite ou contingente), la science moderne nie que la connais-
sance a laquelle correspond cette opinion, c’est-a-dire le monde de
nos expériences familieres, ait une quelconque valeur. En effet, si,
d’une part, la vérité consiste dans la correspondance avec le réel, et
si, d’autre part, seul ce que l’on peut connaitre avec certitude est vrai,



il s’ensuit que tout ce que I’on connait sans certitude n’est pas vrai, et
ne renvoie donc a aucune réalité, méme imparfaite ou contingente.
Précisément, il s’agit d’affirmer qu’il ne peut exister une telle réalité.
La connaissance des sens et celle du sens commun ne peuvent donc
plus étre considérées comme des degrés de la connaissance, menant
au savoir scientifique, mais tombent hors du champ du savoir.

Le probleme du divorce entre le savoir scientifique et 1a connais-
sance du monde constitué par nos expériences familieres a été souli-
gné par de nombreux philosophes. Maisl’interprétation del’itinéraire
delaphilosophie moderne par Dewey offre une lecture de ce phéno-
mene qui repose sur I'idée que les problemes qui ont occupé les phi-
losophes, depuis au moins Descartes, ont leur origine dans la super-
position de deux moments historiques. Les difficultés de cette époque
que 'on qualifie de moderne viendraient d’une persistance du passé
dans le présent, de la difficulté rencontrée par les philosophes pour
interpréter la nouveauté des événements historiques sans recourir a
d’anciens concepts. Deux réalités, issues de contextes historiques dif-
férents, se rencontrent, et donnent naissance a un probléme inédit,
qui n’est & proprement parler ni le probleme du présent (car Dewey
insiste sur le fait que I'expérimentation scientifique est étrangere au
probleme de la correspondance alaréalité), ni celui du passé. Il s’agit
du « mélange confus d’ancien et de nouveau dans les attitudes et
les croyances “modernes”, une confusion due al’insistance a vouloir
insérer danslanouvelle perspective scientifique d’anciennes formu-
lations scientifiques. Cette insertion a privé ces dernieres de la vertu
gu’elles possédaient dans leur propre contexte, tout en infectant et
en pervertissant la force opérante du nouveau. » (Ibid. : 94).

Maisilnous semble par ailleurs que le probleme du sens commun
n’est pas seulement une conséquence du probléme de la connais-
sance (que Dewey estime étre un des problemes capitaux de la philo-
sophie moderne), ni simplement une application, a un autre objet, de
la méthode que Dewey met en ceuvre pour découvrir l'origine de ce
probléme. Il nous semble qu’il est possible d’établir que, pour Dewey,

515



516

les difficultés de la philosophie moderne a interpréter la nouveauté,
sans recourir a des principes issus de périodes de I’histoire révolues,
viennent du refus de passer d’'un sens commun traditionnel, compris
comme ensemble de croyances établies, a un nouveau sens commun.
Ce nouveau sens commun correspond a celui qu’il décrit, dans I’ar-
ticle ou il distingue deux acceptions du sens commun, par la capa-
cité a s’adapter a une situation.

On peut appuyer cette interprétation sur I'analyse que propose
Philip Deen, dansl’introduction aI’édition de Unmodern Philosophy
and Modern Philosophy. Deen rappelle la distinction proposée par
Dewey dans’Ethics entre moralité coutumiere et réfléchie, qu’il met
en parallele de la distinction, proposée dans Unmodern Philosophy
and Modern Philosophy, entre groupes traditionnels et groupes réflé-
chis (ibid. : XXXI). Lamoralité coutumiere est une moralité qui a cours
dansune «culture stable, homogene. IIn’y a pasbesoin d’une critique
des institutions. » (Ibid.). La moralité réfléchie est produite lorsque
les conditions matérielles « ne satisfont plus du tout a nos attentes
ou notre capacité de contrdle » (ibid.).

En poursuivant le parallele proposé par Deen entre groupes tra-
ditionnels et moralité traditionnelle, d’une part, et groupe réfléchi,
de l'autre, nous voudrions associer le sens commun traditionnel au
groupe traditionnel et le sens commun comme « bon sens », ou sens
commun pratique, au groupe réfléchiz. Il faudrait signaler, en outre,
que la tache de la philosophie consiste a passer d’un sens commun
traditionnel a un sens commun pratique qui cherche a s’adapter aux
nouvelles conditions matérielles. En ce sens, comme Dewey I’écrit
lui-méme dans les Lectures in China (1919-20/1975), il n’y a de philo-
sophie que pour un groupe réfléchi : « Nous ne philosophons pas -
c’est-a-dire nous ne construisons pas de théories — a propos de nos
coutumes et de nos habitudes et de nosinstitutions avant qu’une cer-
taine difficulté ou obstruction fasse émerger des questions dans notre
esprit a propos des facons par lesquelles nous menons nos activités
de groupe. C’est toujours I'institution sociale qui préceéde la théorie ;



etnonlathéorie qui précedel’institution. » (1919-20/1973 : 45, cité par
Deen : Dewey, 2012 : XXXIII).

Ainsi, lalogique qui caractérise la philosophie « moderne » peut
€tre comprise, nous semble-t-il, sur le modele de ce que nous avons
appelé le senscommun traditionnel, pour qualifierla premiére accep-
tion que donne Dewey du sens commun dans son article concernant
les rapports du sens commun, de la science et de la philosophie. La
logique de ce sens commun est unelogique d’accumulation, qui abou-
tita cette synthése de concepts appartenant a des réalités historiques
différentes, et produit des problemes que Dewey qualifie d’arbitraires
(Dewey, 2012:96). L'arbitraire, dansla formulation de tels problemes,
n’est pas un arbitraire historique, mais un arbitraire logique. Il trahit
gu’une telle situation est problématique car ses €léments ne sont pas
ajustéslesuns aux autres. Or, il serait préférable, pour faire coincider
la philosophie avec les enjeux réels de son temps, d’ceuvrer selon le
sens commun pris selon sa seconde acception, qui consiste a penser
en situation, et a forger des outils conceptuels adaptés aux réalités
nouvelles.

La philosophie moderne se caractériserait comme I’époque qui
doit faire émerger un nouveau sens commun, mais qui demeure fixée
al’héritage médiéval. Cette interprétation nous semble confirmée par
I’analyse de Gail Kennedy, dans un article intitulé « Science and the
Transformation of Common Sense : The Basic Problem of Dewey’s
Philosophy » (1954). Kennedy y soutient que la transformation du
sens commun, son passage d’une conception pré-expérimentale a
une conception inspirée delarévolution scientifique, est le probleme
central de la philosophie de Dewey. Il s’agirait pour lui, d’une part,
d’assignerle momentoulascience se sépare du sens commun. D’autre
part, il s’agirait d’ouvrir une voie permettant au sens commun de
retrouver la science, en se concevant sur le modele problématique
de celle-ci, comme une enquéte, appliquée aux problemes concrets.
A partir d’un tel fonctionnement, le sens commun se donnerait les
moyens de ne plus subir les effets destructeurs de la science, qui ne

517



518

sont tels que parce que le sens commun ne sait pas comment intégrer
aux expériences quile constituent les effets de la science. Autrement
dit, il ne s’agirait plus pour la science de rompre avec le sens commun,
mais pour le sens commun de rompre avec lui-méme.

Kennedy défendI'idée que le probleme dela philosophie de Dewey
a été de montrer que le rOle de la philosophie, au moins depuis la
sortie du Moyen-Age, a été de remplir une fonction « essentiellement
sociale, a titre de médiateur dans le conflit entre un passé tétu et un
avenir insistant » (Kennedy, 1954 : 2). Selon Kennedy, Dewey parvien-
drait a cette conception de la philosophie moderne en combinant
deux héritages. D’une part, une vision des institutions et des tradi-
tionssociales, inspirée de Hegel, selon laquelle ces traditions et insti-
tutionsincarnent objectivement desvaleurs, des préoccupations et un
mode de pensée propre al’esprit d’un peuple et d'une époque. D’autre
part, une conception de I’histoire inspirée par ’évolutionnisme de
Darwin et la psychologie téléologique de James, selon lesquelles les
produits de 'esprit humain sont un résultat de I’évolution, et ont en
ce sens une fonction d’ajustement a un environnement. L’héritage
hégélien donne naissance al’idée queI’histoire dela philosophie est,
d’une part, liée a I’histoire des institutions sociales et, d’autre part,
que le passage d’'un moment a I'autre de I’histoire ne va pas de soi,
mais est émaillé de tensions. L’héritage de Darwin et de James, pour
sa part, donne naissance a I’'idée que le passage d’'un moment a un
autre, dans I’histoire, n’est pas nécessaire, et qu’il doit étre organisé.
Penser les moyens de 'organisation de la transition historique est
la fonction « essentiellement sociale » de la philosophie (ibid. : 1-2).

Undesintéréts delaformulation de Kennedy est de souligner que
la réflexion sur le sens commun menée par Dewey est centrale pour
comprendre sa philosophie et sa conception dela philosophie. La phi-
losophie est cette discipline qui a affaire deux fois au sens commun.
Historiquement et de facon descriptive, d’abord, puisqu’elle doit
analyser I'esprit d’'une époque. Et socialement et de facon norma-
tive, ensuite, puisqu’elle doit opérer un tri dans les éléments qu’elle



trouve toujours agissants, en isolant parmi eux ceux qui sont utiles
pour répondre aux problemes contemporains, et ceux dont la persis-
tance est nuisible. Le sens commun est donc a la fois un résultat et
une projection. Un résultat, en ce sens qu’il informe nos pratiques,
constituant les regles ou principes par lesquelles nous agissons. Et
une projection, en ce sens qu’il s’agit de questionner I’état présent
du sens commun.

Ainsi, ladistinction de deux sens du sens commun permet a Dewey
de poserundiagnostic surlacrise qui constitue cette période dela phi-
losophie, crise quil’empéche de coincider avec sa propre époque, et de
formuler les problemes qui devraient étre les siens. C’est parce que les
philosophes ont fonctionné selon une logique d’accumulation et de
synthese, cherchantainterpréter laréalité nouvelle par des principes
anciens, qu’ils n'ont pas su produire une facon de penser nouvelle,
susceptible d’intégrer harmonieusement al’environnement social les
effets de la science et du développement technique. On trouve ainsi,
dans La quéte de certitude (1929/2014) une analyse de I’histoire de la
philosophie, qui voit dans I'attitude des philosophes modernes une
tentative pour maintenir un champ d’activités humainesal’écartdela
méthode expérimentale (ibid. : 71). Le résultat paradoxal de I’époque
moderne est le suivant : d’un coté, se développent des méthodes qui
font usage de propositions provisoires, congcues pour contrdler le
cours de 'expérience, et qui sont en permanence corrigées pour pre-
ciser les finalités et les modalités de ce contrdle. D’'un autre c6té, le
champ d’application de ces méthodes est réduit a certaines activi-
tés humaines, et interdites a d’autres. On utilise les méthodes expé-
rimentales pour enquéter sur le mouvement par exemple, mais on
recourt a I’autorité de la tradition, ou a I’habitude, quand il s’agit de
prescrire des comportements dansles interactions quotidiennes, ou
de décider d’'une réforme sociale. Dewey explique que cette attitude,
caractéristique des philosophes modernes, fait obstacle a la réalisa-
tion des promesses de la révolution scientifique (ibid. : 83).

519



520

Cette attitude est commandée précisément par un héritage pré-
moderne, selon lequel les connaissances que l'on tire de’expérience
sont intrinsequement inférieures aux connaissances que la philo-
sophie moderne appellera des « relations d’idées » (ibid. : 46). Cette
hiérarchisation des types de réalité — empirique et « pure » — a sa
source dans 'opposition que nous avons exposée entre la connais-
sance nécessaire et la connaissance contingente. Le probleme, sou-
ligne Dewey, est que I'apparition de la science moderne vient désta-
biliser cette représentation du monde : « La révolution scientifique
du xvire siecle a introduit un changement remarquable. La science
elle-méme, avec I'aide des mathématiques, a fait pénétrer le schéma
de la connaissance démonstrative dans 1’étude des objets naturels.
Les “lois” du monde naturel présentaient ce caractere fixe qui, dansle
schémaancien, n’appartenait quaux formes rationnelles etidéales. »
(Ibid. : 47). Le développement de la science moderne vient remettre
en cause I'idée que la nécessité appartiendrait, par nature, aux rela-
tionsd’idées, et non aux réalités physiques. Les réalités physiques ne
peuvent plus — avec la mathématisation de la physique — étre consi-
dérées selon le point de vue exclusif de la connaissance contingente.
Unetelle remise en question du partage destypes de réalitésremeten
cause le privilege du savoir philosophique, qui prétendait seul pou-
voir atteindre la connaissance certaine (ibid.). La réaction de la phi-
losophie consiste alors, non a accompagner le changement culturel
que promet cette révolution scientifique, mais a chercher a conserver
son prestige. Cette ambition aboutit a une séparation du domaine des
faits et des valeurs, le second domaine relevant de la chasse gardée
du savoir philosophique, et permettant a cette discipline d’affirmer
son autorité enréorganisantladivision dusavoir: « Larivalité entrela
philosophie etla nouvelle science, quant a la question de la connais-
sance de la réalité, a par la suite pris la forme d’une rivalité entre
les valeurs spirituelles garanties par la tradition philosophique plus
ancienne et les conclusions de la science naturelle. » (Ibid.). La phi-
losophie devient ainsi la « gardienne du temple » des valeurs intem-
porelles inscrites dans la nature humaine, mais menacée par I’essor
grandissant de la méthode expérimentale.



Le projet philosophique de Dewey peut ainsi étre articulé dans
sa dimension critique et réformatrice autour des deux sens du sens
commun. La volonté de conserver un prestige remis en cause par un
bouleversement culturel (celui de la science moderne), caractérise
le sens commun traditionnel. Mais, d’autre part, la seconde accep-
tion du sens commun permet a Dewey de penser la tiche de la phi-
losophie moderne, qui la ferait réellement coincider a son époque,
et qui permettrait de passer d’'une pensée pré-moderne a la moder-
nité. C’est pourquoi, alors que nous avons jusqu’ici considéré avant
toutle diagnostic de crise que propose Dewey, nous voudrions main-
tenant nous concentrer sur les solutions qui ont pu étre proposées
a cette crise, et la maniere dont Dewey analyse les insuffisances de
ces propositions.

LE SENS COMMUN TRADITIONNEL ET SES
LIMITES

On peut, tres schématiquement, tenter d’isoler trois représenta-
tions desrelations du sens commun et la philosophie. On peut tenter
de substituer le sens commun a la philosophie. Mais on peut égale-
ment concevoir le sens commun comme fondement de la philoso-
phie. Enfin, on peut chercher a montrer que le sens commun et la
philosophie poursuivent des finalités distinctes. Dans cette partie,
nous voudrions montrer que les deux premieres représentations ont
leur origine dans une conception traditionnelle du sens commun. Il
s’agit également de montrer que concevoir le sens commun, dans sa
dimension pratique et non traditionnelle, permet de distinguer sans
opposer le sens commun et la science.

Pourillustrer la tentative de substituer le sens commun a la philo-
sophie, on peut suivre Jacques Bouveresse qui, dans un cours consacré
a «La philosophie, les sciences et le sens commun » (2012 : 4¢ cours),
met en exergue les prétentions gnoséologiques du sens commun, qui
prétend proposer, aladifférence delaphilosophie, des réponses satis-
faisantes et définitives aux questions essentielles de 'humanité. Le

521



522

sens commun peut faire valoir, contre la philosophie, sa constance
(assurée par la continuité de la tradition) et méme, comme I’affirme
Théodore Jouffroy, commenté par Bouveresse, d’étre « la seule phi-
losophie a laquelle on puisse attribuer une valeur non pas simple-
ment relative, mais absolue » (ibid. : 15). Le sens commun serait ainsi
capable de trancher les questions auxquelles la philosophie n’a pas
su répondre. Elle donnerait un avis définitif sur un certain nombre
de sujets préoccupants pour I'existence humaine, et ces avis servi-
raient de fondement a I’action quotidienne. L'incapacité de la phi-
losophie, et méme en général, de toute attitude savante, a propo-
ser un consensus sur des questions telles que la nature du beau, du
vrai, ou du bien, ou le but de I'existence humaine, rend nécessaire le
recours a ce sens commun spontané, qui est constitué par « un cer-
tain nombre de principes ou notions évidentes par elles-mémes, ou
tous les hommes puisent les motifs de leurs jugements et les regles
de leur conduite » (cité par Bouveresse, ibid. : 16). Pour Jouffroy, le
senscommuns’institue enrival dela philosophie en ce sens qu’il pro-
pose une autre philosophie : il poursuit les mémes objectifs que cet
ensemble d’activités théoriques, qui sont I'affaire d’'un nombre res-
treints de personnes (les philosophes, et par extension, les savants).
Mais le sens commun réussit 1a ou la philosophie échoue.

Comme le souligne Bouveresse, cette position pose un cer-
tain nombre de difficultés, et notamment celle de savoir si le sens
commun « a trouvé la réponse aux questions philosophiques », ou
si, au contraire, sa supériorité apparente ne viendrait pas du fait que
« celle-ci reste, chez lui, implicite et informulée » (ibid. : 17). C’est la
prétention du sens commun - ou plutot de ses défenseurs — a rem-
plir la méme tache que la philosophie qui peut étre contestée. On
peut contester cette prétention de deux fagons. Soit en séparant les
domaines ou s’exercent 'autorité du sens commun et de la philo-
sophie. Soit en opposant radicalement leur finalité. La facon dont
un auteur se positionne par rapport a cette question détermine les
deux autres représentations des relations entre le sens commun et la
philosophie que nous avons mentionnées : le sens commun comme



fondement de la philosophie, et 'opposition des finalités du sens
commun et de la philosophie.

On peut en effet soutenir que le sens commun ne remplit pas une
tache comparable ni substituable a celle que remplit la philosophie,
mais une tache qui lui est nécessaire, et préalable. C’est ce que sou-
tient Kekes (1979). Pour Kekes, nos connaissances s’inscrivent dans
un systeme de croyances, a la base duquel on trouve des croyances
extrémement simples, et partagées par tous : la croyance qu’il existe
un monde en dehors de nous, que c’est ce monde que nous percevons,
que nos perceptions sont globalement justes. Sans cet ensemble de
croyances, parmilesquelles'idée d’'un monde extérieur n’est qu'une
croyance parmid’autres, I’activité théorique ne pourrait pas advenir.
Pour croire possible I'activité théorique, il faut croire réel un ensemble
de croyances plus simples, qui appartiennent au sens commun.

La difficulté de cette position est de pouvoir déterminer quelles
sont les positions qui, par leur simplicité et leur universalité, s’im-
posent a tous les hommes, et d’affronter le risque de I'inconsistance
de I’ensemble de ces propositions fondamentales et évidentes. C’est
une autre difficulté que souleve Bouveresse : « L'impression que peut
donner la philosophie du sens commun d’étre consistante et unifiée
ne provient-elle pas, justement, du fait qu’elle est, par essence, infor-
mulée ? Et sil’on estime qu’un systéme philosophique particulier ne
peut, dans le meilleur des cas, expliciter et refléter qu’un des multi-
ples aspects de la position du sens commun, qui ont la particularité
remarquable de se révéler antithétiques et inconciliables des qu’on
cherche ales exprimer, comment le sens commun fait-il, en ce quile
concerne, pour réussir a les concilier ? » (2012 : 20). La force du sens
commun réside peut-étre justement dans ce qui reste en lui infor-
mulé, dans ce qu’il laisse d’implicite et d’indéterminé. Cela lui laisse
les mainslibres pour, suivant les situations, choisir des solutions qui,
examinées ensemble et indépendamment de leur contexte de perti-
nence, se révéleraient contradictoires.

523



524

A proprement parler, il n’y a de contradictions, entre différentes
affirmations formulées au nom du sens commun, que si I’on consi-
dere que le sens commun est un ensemble figé de propositions, ou,
pour reprendre 'expression de Jouffroy, « [...] un certain nombre de
principes ounotions évidentes par elles-mémes, ou tousleshommes
puisent les motifs de leurs jugements et les regles de leur conduite »
(Bouveresse, 2012). Peut-il exister des principes et notions « évidentes
par elles-mémes », indépendamment de tout contexte ? La croyance
en un ensemble de principes fixes et déterminés indépendamment
de tout contexte repose sur un présupposeé que Dewey ataché de com-
battre, et qui consiste a placer une réalité éternelle et immuable a la
source de nos expériences, et des interactions concretes que nous 'y
constituons (Dewey, 1902/2008 : 303).

Un tel présupposé se retrouve alabase dela conception tradition-
nelle du sens commun, en ce sens que 'autorité d’un sens commun
concu comme I'ensemble des notions évidentes communes a ’hu-
manité, serait validée par 'adéquation de cet ensemble a une réalité
constituée en dehors de toute interaction. Il existerait une nature
immuable de I’étre humain, et une nature éternelle en dehors de lui.
En méme temps, 'adéquation entre la nature humaine et la nature
hors de lui serait assurée par I'invariance de ces notions évidentes et
communes. Les trois éléments du rapport (homme/nature/relation)
existeraient indépendamment de toute interaction concrete. Ainsi
formulé, le probleme du sens commun devient un probleme a priori
(ibid.:310).11 ne s’agit plus d’'user du sens commun, et de perfection-
ner ses méthodes en essayant de résoudre les problemes quel’on ren-
contre, mais de déterminer comment le sens commun « en Soi » cor-
respond a la réalité « en soi ». Le probleme du sens commun, ainsi
posé, risque de devenir un probleme épistémologique, au sens que
Dewey donne a ce terme : I'examen a priori des conditions de possi-
bilité de la connaissance humaine (ibid. : 303).

Pour sortir d’'un examen purement épistémologique du probléme
du sens commun, Dewey €largit ce dernier au domaine des valeurs,



comme I’a souligné Claude Gautier (2017). Il s’agit d’« adopter un
point de vue qui n’est plus seulement celui de I’épistémologie ; c’est
aussireconnaitre que la question est également morale et politique »
(ibid. :19). En effet, la question du sens commun n’apparait pas seu-
lement pour Dewey comme une question de fait : faut-il considérer
que le sens commun, tel qu’il est, correspond a la réalité, telle qu’elle
est ? Il s’agit également d’une question de droit : quels usages pou-
vons-nous faire du sens commun, afin de le rendre utilisable, dans
la réalité qui est la notre ?

L’ENJEU CULTUREL DE LA REFORME DU SENS
COMMUN

C’estainsi, commele souligne Deen, que I’épistémologie de Dewey
implique nécessairement une théorie de la culture : « Dewey com-
prend I’histoire comme lelong processus par lequel les étres humains
essaient de résoudre de profondes tensions culturelles, avec en toile
de fond des habitudes sédimentées, des coutumes, et des institu-
tions, qu’il s’agit de contrer, tout en gardant un ceil fixé sur les idéaux
culturels en constante évolution. L’histoire etla philosophie (comme
disciplines) commencent avec les faits qui traduisent des tensions et
des changements culturels, et c’est leur fonction de maintenir une
continuité, de synthétiser le nouveau avec ce qui demeure, lorsque
c’est possible. Et quand ce n’est pas possible [...], C’est le travail de la
pensée que de proposer de nouveauxidéaux, de trouver une nouvelle
demeure pour les vieux idéaux, et de développer des pratiques plus
intelligentes. » (Dewey, 2012 : XXXVII). Lopposition du sens commun
etdelascience doit étre comprise comme une tension culturelle, pro-
duite au cours de I’histoire, sédimentée dans cette période que nous
appelons la modernité. Cette opposition fournit la tiche du travail
philosophique, qui apparait pour Dewey, comme nousl’avions remar-
qué, pour des groupes sociaux dits réfléchis, traversés par une crise
des coutumes et des institutions.

525



526

Il convient maintenant de se demander quelles pistes propose
Dewey, en tant que philosophe, afin de résoudre la tension cultu-
relle qu’il diagnostique dans la période historique qui est la sienne.
Il s’agit, d’'une part, de constituer un sens commun qui soit en conti-
nuité avecles méthodesdelascienceet, d’autre part, de montrer com-
ment son application est possible dans des institutions en crise. Nous
avons donciciaffaire non plus a un sens commun traditionnel, établi,
mais a un sens commun inédit, dont il s’agit d’abord de comprendre
les méthodes, afin de le faire advenir. La particularité de la seconde
acception du sens commun chez Dewey est donc de ne pas étre un
sens commun seulement historique et décrit par le philosophe, mais
un sens commun non advenu et prescrit par le philosophe.

Il n’y a pas, pour Dewey, de différence de nature entre le sens
commun qu’il souhaite voir advenir et la science, ni de différence
de méthode. Il existe, en revanche, une différence dans leur applica-
tion. Les concepts du sens commun s’appliquent a des événements
singularisés, et dans lesquels nous devons faire face a des problemes
concrets, qui concernent I'usage, la jouissance des objets de notre
environnement immédiat (Dewey, 1925/1983 : 272). Ainsi, le concept
de chaussure, qui n’est pas un événement, se référe a I'expérience
d’un ensemble d’aspects et de circonstances communes a un type
d’interactions, et permet de penser ensemble ces occurrences dis-
tinctes, en éliminant leurs différences. Mais malgré le fait que soit
effacé ce qui distingue les différentes occurrences, afin de penser
un concept général, tout concept de sens commun, comme celui de
chaussure, s’applique toujours a un événement situé dans le temps
et dans1’espace, et pour lequel compte cette inscription spatio-tem-
porelle. Si cette inscription spatio-temporelle est essentielle, c’est
qu’elle metenjeul’usage etlajouissance des objets de notre environ-
nement immeédiat, et la valeur que nous leur accordons spontané-
ment, entant qu’ils concourent ou non a cet usage et cette jouissance.
En revanche, une loi scientifique se distingue d’un concept de sens
commun, en ce sens qu’elle sera utilisée au cours d’événements pour
lesquels cette spécificité spatio-temporelle ne compte pas. En effet, les



expérimentations, les objets techniques ou les mesures valent aussi
bien pourle momentetlelieu danslesquels elles sont effectuées, que
sielles étaient pratiquées a des milliards de kilometres, il y a des mil-
lions d’années. Pour laloi scientifique, contrairement au concept de
sens commun, ’événement auquel elle donne lieu est substituable
aun autre : « Comparé au connaitre scientifique, I’aspect caractéris-
tique du sens commun, c’est-a-dire du genre de connaitre propre au
quotidien, réside dans sa spécificité. Le genre de spécificité dont il
s’agit est exprimé linguistiquement par des termes de délimitation.
Les activités sont rapportées a ceci, a cela [...] Ces particularités lin-
guistiques de délimitation réduisent aleur strict minimum ou, sil’on
préfere, leur poidsidéal, les informations chronologiques et géogra-
phiques nécessaires pour établir 'emplacement spatio-temporel et
les connexions des activités du sens commun concernées. Le lan-
gage scientifique, au contraire, est entiecrement neutre. Il est destiné
as’appliquer a des événements, quels que soient le temps ou le lieu
ou ils se produisent. [...] Ce qui S’est produit dans une lointaine éter-
nité géologique ne differe pas de ce qui s’est produit il y a seulement
cing minutes. » (Ibid. : 343).

C’est cette substituabilité de 'expérimentation scientifique qui
constitue une différence avec I'’événement du sens commun, non
substituable. Cette différence est pratique en ce sens que le sens
commun a affaire aux problemes, désirs, besoins, etjouissances quo-
tidiennes. Un probleme concret est, par définition, non substituable.
Les concepts du sens commun sont des méthodes pour régler ces pro-
blémes, en s’inspirant de situations, d’événements similaires. Mais
ils ne rendent pas ces événements substituables.

Ainsi, on comprend en quoila science peut avoir un effet destruc-
teur sur le monde du sens commun. Concevoir le monde qui nous
entoure comme le scientifique concoit les lois de la nature revient
a nier le caractere non substituable des événements dont nos vies
sont constituées. Cela revient a concevoir I’événement de la vie quo-
tidienne, avec ses qualités propres et ce qu’elles impliquent d’intime

527



528

pourl’'individu, comme 'occurrence d’une loi. L'existence tend ainsi
a devenir homogene, « sans qualités ». L'utilisation de techniques,
rendues possibles par les découvertes scientifiques, tend également
adétruirele monde du sens commun, en ce sens que ’'usage que nous
faisons de ces techniques transforme I’environnement dans lequel
nous évoluons, mais que nous sommes incapables de penser ces trans-
formations, tant que nous raisonnons avec notre sens commun tra-
ditionnel. 'avenement d’un sens commun susceptible d’intégrer la
méthode delascience permettrait ainsi de lutter contre les effets des-
tructeurs de la science sur notre environnement quotidien.

Cette intégration consisterait a utiliser les savoirs et techniques
scientifiques comme des moyens de controéler le cours del’expérience,
etacesserdesereprésenterlascience comme productrice d’une réa-
lité hors du monde du sens commun. Les descriptions que propose la
science de la réalité ne sont pas des descriptions qui ont pour but de
se substituer au monde tel qu’il apparait dans1l’expérience commune.
Il s’agit plutdt de concevoir la complémentarité de deux types d’ex-
périence : 'une consommatoire, ayant trait a la jouissance et I'usage
du monde, 'autre instrumentale, permettant d’agir et de transfor-
mer, en réfléchissant I'expérience immeédiate, le cours de cette expé-
rience (ibid. : 275). Lexpérience scientifique n’est donc pas une expé-
rience qui s’oppose al’expérience ordinaire, ou qui prétend s’y substi-
tuer.Il1s’agit d’'une continuité d’expériences:les savoirs ou méthodes
scientifiques poursuivent et dirigent le cours del’expérience ordinaire
(Deledalle, 1967:443). Pour Dewey, I'aspect destructeur delascience
sur 'environnement de I’expérience quotidienne, aussi bien privée
que publique, vient de ce que nous laissons les effets de la science
sur notre environnement advenir sans controle (Dewey, 1932/1985 :
51). Nous ne nous préoccupons pas de savoir comment '’émergence
de nouveaux savoirs, ou la découverte de nouveaux pans de la réa-
lité, pourraient produire de nouvelles interactions qui transforme-
raient notre environnement quotidien. Non seulement nous n’enqué-
tons pas pour prévoir, anticiper certains effets, mais, surtout, nous
ne savons pas formuler les problemes que posent, une fois advenus,



les changements induits par la science sur notre environnement,
et, par voie de conséquence, nous ignorons comment formuler des
hypotheseset chercher desinformations pour résoudre les problemes
(ibid. : 52).

Un exemple d’enquéte menée sur les effets de la science sur notre
environnement quotidien, et la mise en lumiere des changements
produits sur notre maniere d’interagir, a été proposé par James W.
Carey, dans Communication as Culture (1992 : 201-215), a travers le
développement du télégraphe. Ce que Carey met en lumiere est la
facondontletélégraphe a permis, pour la premiere fois dans’histoire,
de produire un message pouvant se déplacer plus rapidement qu’un
étre humain. Carey montre le renversement que produit ce change-
ment de rythme dans notre rapport au temps et al’espace : il devient
possible de contrdler instantanément les mouvements de personnes
situées a des distances éloignées, alors que les modes précédents de
communication nous contraignaient, pour ce méme mode d’interac-
tion, a faire 'expérience de I’'attente et de la succession. Le propos de
Dewey, par rapport a ce type d’exemple, consisterait a affirmer quela
transformation de I'expérience que produit I'innovation technique
n’est pas en soi destructrice. Mais, faute d’'une capacité a définir, et
a formuler sous forme de probleme ces changements, nous sommes
incapables de les comprendre, et de percevoir notre nouvel environ-
nement de facon a trouver par quels nouveaux changements nous
pourrions développer des solutions aux tensions que nous éprou-
vons. Nous sommes alors soumis aux changements de notre environ-
nement technique au lieu de les problématiser et de nous donner les
moyens de les contrdler par les méthodes de I'intelligence.

C’est pourquoi Dewey insiste sur la nécessité de mettre en ceuvre
cette nouvelle méthode du sens commun dans nos institutions, et
plus largement dans nos manieres d’agir et de penser. Mais par ou
commencer ? Les sciences sociales semblent constituer, pour Dewey,
un lieu privilégié, car I'application de la méthode scientifique aux
enquétes de sciences sociales aurait une conséquence pratique

529



530

immeédiate sur 'environnement social, qui constitue I'objet d’étude
de cessciences. Ainsi, Dewey semble considérer les sciences sociales
comme le chainon manquant entre la méthode scientifique et son
application au sens commun. Dans un article de 1948, « Liberating the
Social Scientist » (Dewey, 1948/1989:224 sq.), en écho au chap. XIV de
la Logique (1938/1986), « Social Inquiry », Dewey est proche de consi-
dérer la communauté des chercheurs en sciences sociales, non seu-
lement comme les producteurs d’un savoir théorique, mais égale-
ment comme des acteurs sociaux. S‘appuyant sur un commentaire
de travaux parus dans Commentary, de sociologues comme Daniel
Bell, Karl Polanyi et Nathan Glazer, Dewey cherche a montrer en quoi
la constitution de 'objet d’enquéte, pour le chercheur en sciences
sociales, n’est pas un enjeu purement théorique. Le but du théoricien
social, selon Dewey, ne doit pas étre de décrire une réalité pré-consti-
tuée (1948/1989 : 227).

Mais cette critique, qui était purement épistémologique, prend
une dimension pratique voire politique. Chercher a décrire un objet
pré-constitué consisterait, pour le chercheur en sciences sociales, a
accepter le statu quo, sinon a lui donner une « justification scienti-
fique » (ibid.). Etant donné qu’une enquéte est orientée par un pro-
bléme et par des hypotheses, y compris pour les éléments d’obser-
vation qu’elle va chercher a établir, accepter de travailler a partir de
concepts qui nous sont donnés revient a accepter, sans plus de ques-
tionnement, une certaine expérience de la réalité. Or, le travail du
chercheur en sciences sociales consisterait plutdt a interroger les
valeurs qui sont a 'ceuvre dans cette expérience, a enquéter sur les
conséquences qu’elles produisent, voire a les remettre en cause dans
certains cas. Delasorte, les travaux de sciences sociales deviendraient
des corpus d’hypotheses a tester, a mettre a I’épreuve, puisque le tra-
vail du chercheur consisterait certes a décrire, mais également a mon-
trer dessources de tensions danslesactivités des communautés qu’ils
décrivent. « Un critere social doit (1) exprimer le principe de défini-
tion intrinséque des associations humaines telles qu’elles existent
réellement, mais (2) sous une forme qui permette d’opposerl’idée ou



le principe a des formes concrétes existantes. Certaines conditions
doivent étre remplies pour qu’il puisse exister un groupe social. Ces
traits, abstraits, définissentlasociété. Cette définition devient un cri-
tere lorsque I'on compare les phénomenes réels a celle-ci pour voir a
quel point ils 1a réalisent ou 'expriment. » (Dewey, 1938/1986 : 493).

Ainsi, les concepts produits par les sciences sociales seraient
des concepts susceptibles d’étre utilisés dans les enquétes de sens
commun, en ce sens qu’ils permettent de formuler les problemes
qui se posent lors d’événements singuliers auxquels nous sommes
confrontés — c’est le sens de la définition et du critére dans la cita-
tion précédente —, et qu’ils peuvent fournir des suggestions pour une
action collective sur I’environnement, ainsi que les moyens d’éva-
luer les conséquences d’une telle action (ibid. : 495). Pour autant, il
semble qu’'un tel usage soit tributaire de la constitution de publics
désireux de formuler les problemes qui affectent 'usage et la jouis-
sance de leur environnement social commun. La commensurabilité
des concepts des sciences sociales avec ce qui apparait comme une
difficulté quotidienne privée ne saute pas toujours immeédiatement
auxyeusx, ainsi quel’asouligné Charles Wright Mills (1959/2000: 42).

Il convient par ailleurs de rappeler que, par rapport au contexte
dans lequel Dewey écrit cet article, les pratiques des sociologues se
sont diversifiées, et que I'acceptation d’un cadre de référence, ainsi
que de concepts pré-constitués, a été largement remise en question.
La dimension critique de la sociologie, que Dewey voulait voir adve-
nir, a émergé. Bien qu’il existe des divergences sur ce que doit étre
unesociologie a portée critique, inspirée du pragmatisme, le diagnos-
tic de Dewey s’est répandu, et plusieurs penseurs ou mouvements,
plus ou moins proches du pragmatisme, ont mis en ceuvre de nou-
velles facons de faire de la sociologie. Pour ne prendre que quelques
exemples, déja anciens et célébres, on peut citer les attaques de
C. Wright Millsal’encontre du « théoricisme » de Talcott Parsons dans
L’imagination sociologique (ibid.), ou encore certaines recherches de

531



532

sociologie industrielle de Chicago d’apres-guerre, comme celles de
Melville Dalton ou de Donald Roy, décrivant les relations au travail
en entreprise.

Mais le rappel de I’évolution du contexte de la recherche en
sciences sociales pose une question, que par sa situation historique,
Dewey ne pouvait pas se poser. avenement d’une sociologie cri-
tique, jalon d’une théorie de la culture permettant de réconcilier le
savoir scientifique et le sens commun, a-t-il transformé en profon-
deur nos pratiques quotidiennes, et permis de mieux intégrer les effets
de la révolution scientifique a notre environnement ? Si tel n’est pas
le cas, quels obstacles trouvons-nous a I’application de la méthode
des sciences sociales aux pratiques du sens commun ? Nous ne pro-
posons pas une ultime interrogation, al’orée de cet article, dans I’es-
poir de résoudre un si vaste probleme, mais afin de suggérer qu’ily a
1a une opportunité d’éprouver I’état de notre propre sens commun,
et sa position par rapport aux méthodes de la science.

CONCLUSION

L’étude deladistinction de deuxsens du sens commun chez Dewey
nousapermisd’envisager la relation qui se noue dans sa philosophie
entre sathéorie delaconnaissance et sathéorie dela culture. En effet,
ilnous est apparu que sa théorie dela connaissance s’articule autour
de la critique du probleme de la vérité comme correspondance avec
une réalité préconstituée, a laquelle il substitue I'idée de contrdle de
I’environnement. Or, ces deux conceptions de la connaissance cor-
respondent a deux acceptions du sens commun, I'un traditionnel et
attaché ades principesissus de contextes révolus, qui aboutit au réa-
lisme de sens commun, 'autre novateur et tourné vers la résolution
des problémes constitutifs de I’environnement présent. Le passage
d’'un sens commun al'autre suppose d’intégrer les méthodes de I'ex-
périmentation scientifique. Ce projet, qui constitue I’enjeu culturel
delaphilosophie, s’appuie ainsi sur les deux facettes de la théorie de
la connaissance de Dewey, sa dimension critique (a 'ceuvre dans le



diagnostic de crise qu’il propose de la philosophie moderne), et sa
dimension projective (a I'ceuvre dans sa caractérisation positive de
la connaissance).

533



534

BIBLIOGRAPHIE

ARISTOTE (1983), Seconds Analytiques, trad. fr. Jules Tricot, Paris, Vrin.

ARISTOTE (1997), Ethique & Nicomaque, trad. fr. Jules Tricot, Paris, Vrin.

BOUVERESSE Jacques (2012), « Cours 4. La philosophie, les sciences et le sens
commun », in Quest-ce qu’'un systéme philosophique ? Cours 2007 et 2008,
Paris, Collége de France. En ligne : [books.openedition.org/cdf/1739] (consulté
le 27 octobre 2019).

BURKE Thomas S. (1994), Dewey’s New Logic : A Reply to Russell, Chicago, The
University of Chicago Press.

CAREY James W. (1992), Communication as Culture : Essays on Media and Society,
New York, Routledge.

DELEDALLE Gérard (1967), L’idée d’expérience dans la philosophie de John Dewey,
Paris, Presses universitaires de France.

DESCARTES René (2003), Régles pour la direction de l'esprit, trad. fr. J. Sirven,
Paris, Vrin.

DEWEY John (1902/2008), Studies in Logical Theory, in The Middle Works, 1899-
1924, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press,
vol. 2, p. 295-383.

DEWEY John (1919-20/1973), Lectures in China, R. W. Clopton, Tsuin-Chen Ou
(eds), Honolulu, The University Press of Hawaii.

DEWEY John (1925/1983), Experience and Nature, in The Later Works, 1925-1953,
J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press, vol. 1,

p. 1-397.

DEWEY John (1929/2014), La quéte de certitude, trad. fr. Patrick Savidan, Paris,
Gallimard.

DEWEY John (1932/1985), « A Résumé of Four Lectures on Common Sense,
Science and Philosophy », in The Later Works, 1925-1953, J. A. Boydston (ed.),
Carbondale, Southern Illinois University Press, vol. 6, p. 424-433.

DEWEY John (1938/1986), Logic : The Theory of Inquiry, in The Later Works, 1925-
1953, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press,
vol. 12, p. 1-506.

DEWEY John (1948/1989), « Liberating the Social Scientist », in The Later
Works, 1925-1953, vol. 15, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois
University Press, p. 224-239.

DEWEY John (2012), Unmodern Philosophy and Modern Philosophy, P. Deen (ed.),
Carbondale, Southern Illinois University Press.

GAUTIER Claude (2017), « Attitudes of Knowledge and Common Sense »,
European Journal of Pragmatism and American Philosophy, IX (2). En ligne :
[journals.openedition.org/ejpap/1040] (consulté le 27 octobre 2019).

KENNEDY Gail (1954), « Science and the Transformation of Common Sense : The
Basic Problem of Dewey’s Philosophy », The Journal of Philosophy, 51 (11),

p. 313-325.




KEKES John (1975), « The Domain of Justification : Common Sense »,
Philosophica, 15, p. 39-56.

MILLS Charles Wright (1959/2000), L’imagination sociologique, trad. fr. Pierre
Clinquart, Paris, La Découverte.

VUILLEMIN Jules (1983), « Le chapitre IX du De Interpretatione d’Aristote : vers
une réhabilitation de 'opinion comme connaissance probable des choses
contingentes », Philosophiques, 10 (1), p. 15-52.

535



536

NOTES

1 Il s’agit de conférences données
en 1932 dans le cadre des Westbrook
Lectures, organisées par le Wagner
Free Institute of Science de
Philadelphie. La retranscription
résumeée de ces conférences parait
la méme année dans le Bulletin of
the Wagner Free Institute of Science
(cf. Dewey, 1932/1985 : 424).

2 Bien que I’on puisse relativiser
cette identification : il existe en effet
d’autres manieres de rompre avec la
tradition. La figure de Socrate, qui
s’oppose a l'autorité des poetes et des
sophistes, en est une illustration :

il s’agit ici d’opposer la raison a la
tradition.



