BIAIS MORAUX
ET PRATIQUES
CORRECTRICES

UNE APPROCHE
PRAGMATISTE DE LA
PHILOSOPHIE MORALE

ELIZABETH ANDERSON




Les méthodes dominantes de philosophie morale
présupposent une épistémologie sociale implicite, selon
laquelle un raisonnement a priori par des penseurs
socialement privilégiés peut engendrer des conclusions
morales satisfaisantes®. Ce point de vue est mis a I'’épreuve
d’arguments pour ou contre ’esclavage aux Etats-Unis au
moment de la Guerre de Sécession. Les abolitionnistes
blancs recouraient a des méthodes analogues a celle de

la philosophie morale contemporaine, mais échouaient

a atteindre quelque progres dans la situation qu’ils
dénoncaient. Les abolitionnistes noirs se sont montrés
beaucoup plus efficaces. Le pragmatisme peut selon
I’auteure rendre compte de leurs succes : leurs méthodes
de critique des biais moraux étaient fondées sur une
contestation pratique et sur I'inclusion des victimes
d’injustice dans la participation a 'enquéte morale.

En naturalisant I’enquéte morale, en collaborant avec
I’histoire et les sciences sociales et en pratiquant une plus
grande inclusion, le pragmatisme propose des méthodes
plus fécondes pour la philosophie morale.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; PHILOSOPHIE MORALE ; ENQUETE MORALE;
EPISTEMOLOGIE SOCIALE ; ABOLITIONNISME ; GUERRE DE
SECESSION.

* Elisabeth Anderson est professeure de philosophie et en études des
femmes a1'Université de Michigan, a Ann Arbor, depuis 1987. Elle est
titulaire de la chaire Arthur F. Thurnau et John Dewey [eandersn@
umich.edul].

177



178

QUELQUES DOUTES PRAGMATISTES SUR LES
METHODES DOMINANTES EN PHILOSOPHIE
MORALE

Mon intervention portera sur I’épistémologie de la moralité'. Je
me concentreraiici surla moralité, entendue au sens étroit de ce que
nous nous devons mutuellementles uns aux autres (Scanlon, 1998). 11
est possible d’inférer une épistémologie morale implicite en exami-
nant les méthodes de la philosophie morale analytique. Ce qui m’in-
téresse plus particulierement, c’est I’épistémologie sociale implicite
de la philosophie morale analytique. Les philosophes présupposent
que les conditions sociales ou ils pratiquent la philosophie morale
leur permettent d’apprendre ce que nous nous devons mutuellement.

Ces présupposés peuvent étre mis a I’épreuve. On peut enqué-
ter sur les cas historiques ou la société a mis en ceuvre les pratiques
dominantes de la philosophie morale, et examiner si cela a produit
des résultats moraux satisfaisants. On peut se demander si des pra-
tiques alternatives ont mieux fonctionné, et si tel est le cas, pourquoi.
Développer des pratiques d’enquéte morale plus efficaces alalumiere
d’unetelle mise a I’épreuve par I’expérience, c’est adopter le pragma-
tisme comme méthodologie morale. Je soutiendrai que cette voie est
bien plus prometteuse pour la philosophie morale que de persévérer
au moyen des méthodes actuelles.

Considérons d’abord quelques-unes de ces méthodes actuel-
lement en vigueur dans la philosophie morale. Je me concentre-
rai sur deux d’entre elles : 1a remontée vers les a priori et I’équilibre
réflexif. Laremontée versles a prioriconsiste a dégager des principes
morauxindépendants desfaits, des principes moraux fondamentaux
qui soient vrais dans tous les mondes possibles. G. A. Cohen (2003)
détaille ainsi cette méthode. Supposons que nous partionsd’un prin-
cipe moral qui dépend d’un fait. Nous nous interrogeons sur ce qui
fait que ce fait est moralement pertinent. La réponse devraelle-méme
étre un principe normatif qui ne dépend pas de ce fait. Si ce principe

PRAGMATA, 2019-2:176-213



dépend a son tour d’un autre fait, nous pourrons réitérer ce proces-
susd’abstraction. Chaque nouveau principe fonctionne alors comme
un tremplin qui nous éloigne davantage des faits contingents et qui
finit par nous élever jusqu’a un domaine de principes moraux fonda-
mentaux, qui sont vrais indépendamment des faits — vrais dans tous
les mondes possibles.

Modifions légerement I'’exemple de Cohen. Supposons que
quelgu’un soutienne le principe de la liberté de religion, au motif
que la religion est importante pour les gens. Nous pouvons alors lui
poser la question suivante : pourquoi se soucier de ce qui est impor-
tant pour les gens ? L'avocat de cette these pourrait répondre : parce
que les gens méritent le respect. Nous pouvons alors lui demander ce
qui justifie ce principe en particulier, et il nous répond par un nouvel
appel aux faits : les gens sont des étres rationnels. Nous lui deman-
dons a présent ce qui fait que ce fait en particulier est moralement
pertinent, a quoi il nous répond que tout étre rationnel mérite le res-
pect. Ce principe ne dépend d’aucun autre fait ultérieur. Il est vrai
dans tous les mondes possibles, et a donc la valeur d’un principe
moral fondamental.

La méthode de I’équilibre réflexif est encore plus répandue. Elle
oscille entre le recours intuitif a des principes moraux généraux et
I'intuition de certains cas particuliers. La confrontation mutuelle des
principes et des cas se poursuit jusqu’al’obtention d’'un ensemble de
principes quipermette de rendre compte de nosjugements morauxsur
tous les cas particuliers. Poussée a son terme logique, cette méthode
peut elle aussi donner lieu a des principes moraux valides dans tous
les mondes possibles, du moment que 'on invente des expériences
de pensée (thought experiments) a partir de cas suffisamment aty-
piques ; et que 'on confronte les intuitions ainsi dégagées aux prin-
cipes généraux, en vue de les modifier.

Ces deux méthodes ne sont pas les seules a étre employées par la
philosophie morale contemporaine. Elles n’en illustrent pas moins

179



180

I’aspiration commune qui s’incarne dans ses principales méthodes,
et qui vise a dégager des principes de moralité fondamentaux, sus-
ceptibles, en principe, de répondre a tous les problemes moraux (du
moins pour un certain type de structure — par exemple, sauver des
vies, distribuer des biens) et ce, en toutes circonstances.

J’éprouve quant amoiun doute pragmatiste al’égard de cette aspi-
ration. Il est question ici des principes du droit moral, qui nous ren-
seignent sur ce que nous nous devons mutuellement. Or ces prin-
cipesontune fonction. Ce sont des outils pour résoudre des problemes
moraux — problémes qui proviennent du fait que les gens doivent
vivre ensemble, qu’ils ont besoin, pour survivre et accomplir a peu
prestout ce quivautlapeine danslavie, del’aide et de la coopération
des autres. C’est pourquoi nous exigeons en permanence des autres
quiilsagissent ou qu’ils évitent d’agir de telle ou telle maniere, et nous
attendons des autres qu’ils soutiennent et se plient a ces exigences,
en appliquant certaines sanctions morales et en manifestant certains
sentiments moraux. Nous faisons ainsi des éloges, nous accusons et
nous punissons, nous exprimons del’indignation, du dégofit, du res-
sentiment. Ces exigences que nous avons les uns vis-a-vis des autres
entrent fréquemment en conflit.

La morale fournit des principes pour arbitrer ces conflits, ainsi
que pour évaluer et corriger de maniere juste et impartiale les autres
outils que nous avons développés pour les administrer, comme les
lois, les normes sociales non-morales et les pratiques de négocia-
tion. Mais ces conflits étant ancrés dans des réalités empiriques qui
varient en fonction des sociétés et des époques, rien ne porte a croire
qu’unseul outil moral fondamental nous permettrait de touslesrégler
[réguler], ni méme de prendre en charge tous les conflits de structure
similaire. Cela n’est pas plus vraisemblable que d’imaginer un outil
universel qui permette d’accomplir toutes les taches requises pour
construire un abri, quel que soit le climat ou les conditions sociales
et économiques.



Maiss’ilesthasardeux de rechercher des principes ultimes de droi-
ture morale, indépendants des faits ou tout au moins, a fort degré de
généralité et d’abstraction —, par quel autre moyen peut-on faire pro-
gresser 'enquéte morale ? D’apres les pragmatistes, nous devrions
remplacerlaquéte de principes ultimes et généraux par des méthodes
permettant de réactualiser intelligemment nos croyances morales.
Il y aacetitre deux types principaux de révision morale. Le premier
estce quel’'on appellelacorrection de biais. On peut, par une enquéte
empirique, déterminer si certains biais — a savoir certaines tendances
de pensée qu’il importe de rejeter en vue d’arbitrer des différends
moraux — ont ou non altéré nos raisonnements moraux. Une telle
enquéte permet aussi de découvrir des méthodes a méme de contre-
carrer ou de neutraliser ces biais. La mise en place de ces méthodes
peut alors engendrer différentes croyances qui, débarrassées de ces
biais, s’averent plus fiables.

On trouve un modele de ce type de stratégie dans les essais cli-
niques de traitements médicaux, contrdlés par recours a un placebo,
en double aveugle. Le test a ’'aveugle et le contrdle par placebo per-
mettent de contrecarrer les effets sur I'observation du wishful
thinking. Lorsque ni le clinicien ni le patient ne savent si ce dernier
s’est vu administrer un vrai médicament, ’'appréciation des consé-
quences effectives du traitement sur la santé du patient n’est pas biai-
sée parl’espoir que le médicament fonctionne. Bien que les essais cli-
niques ne soient pas assurés de produire une connaissance causale
précise, lesrésultats obtenus par la méthode du contrdle par placebo
en double aveugle sont plus fiables, en médecine, que ceux obtenus
dans d’autres conditions. En d’autres termes, les conclusions issues
de méthodes d’enquéte moins biaisées ont toutes les chances d’étre
meilleures.

La deuxieme méthode élémentaire de réactualisation intelli-
gente de nos croyances morales, ce sont les expérimentations in vivo
(experimentinliving). On agit en accord avec de nouveaux principes
moraux, etl’on observe si ceux-ci permettent de résoudre le probleme

181



182

de meilleure maniere queles anciens principes, avec des effets secon-
daires dont nous pouvons nous accommodetr.

J’ai abordé ailleurs la question de ces expérimentations in vivo
(Anderson, 1991 et 2014a). Je me concentrerai ici sur la correction
de biais. Certaines des méthodes actuelles en philosophie morale
reconnaissent partiellement la nécessité d’une correction de biais
pour contrebalancer les effets déformants de I'intérét personnel sur
le jugement moral. Les philosophes utilisent principalement deux
techniques pour corriger explicitement ces biais. (1) Dans I’exercice
dit de la table tournante (table-turning), nous quittons notre propre
point de vue d’agent pour considérer notre action du point de vue de
ceux qui risquent d’en subir les effets. Cela suppose une expérience
en pensée : nous nous imaginons a la place de I'une des personnes
affectées par I’action, et nous simulons ce que seraient nos réactions
a ’action et a ses effets. La Regle d’or de la morale, qui nous recom-
mande d’agir avec les autres comme on aimerait qu’ils agissent avec
nous, nous incite alors a éviter de commettre toute action que nous
rejetterions dansle cadre de cette simulation?. (2) Avecle voile d’igno-
rance, nous évaluonsl’impact de principes généraux dejustice en fai-
sant comme si nous ignorions notre identité et notre position sociale
(Rawls, 1971:§24). Latechnique du voile d’ignorance élargit a ce titre
I’expérience delaRegle d’or : elle nous demande de simuler nos réac-
tions au principe proposé depuis chaque position sociale.

Intéressons-nous maintenant aux conditions sociales de la pra-
tique de la philosophie morale. Bien qu’il soit peu probable que ces
dernieres aient été congues pour neutraliser les biais, les philosophes,
lorsqu’ils pratiquent’enquéte morale, présupposent pourtant que ces
conditions sociales ne distordent pas leurs raisonnements moraux.
C’est aux « heures tranquilles » (cool hour) que les philosophes s’en-
gagentdanslaréflexion morale, parfois sur des points et sur des ques-
tions qui dans leur ensemble n‘ont pour eux aucun enjeu immeédiat.
Ils abordent souvent cette réflexion sur le mode du monologue, ouen
simulantle dialogue dansleur for intérieur. Méme lorsque le dialogue



estréel, ilagénéralementlieu autour d’une table de séminaire oudans
une salle de classe remplie de gens relativement privilégiés — c’est-
a-dire des étudiants ou des professeurs d’université qui ont le loisir
de s’adonner a la réflexion, et qui sont dans leur écrasante majorité
blancs, de sexe masculin, issus des classes moyennes. Les méthodes
actuellesen philosophie morale semblent ainsi présupposer, soit que
la position sociale des philosophes ne compte pas, soit que les biais
liés ala position sociale peuvent étre facilement corrigés par les expé-
riences de la table tournante et du voile d’ignorance.

Ces présuppose€s auraient peut-étre un sens si I’enquéte morale
s’apparentait al’enquéte mathématique : en mathématiques, on peut
raisonnablement supposer que les identités sociales des enquéteurs
ne jouent pas de role décisif dans leur facon de traiter le sujet. Mais
on peut difficilement en dire autant de I’enquéte morale. Le rai-
sonnement moral est censé aider des personnes différentes a vivre
ensemble, a sslaccommoder de leurs différences et a coopérer pacifi-
quement dansdestermes équitables, en sSappuyant sur des principes
acceptables pour chacun en vue d’arbitrer les exigences conflictuelles
que nous nous formulons les uns aux autres, et de coordonner nos
sentiments moraux en les rendant appropriés au vivre-ensemble. A
cet égard, on peut s’attendre a ce que les positions sociales des per-
sonnes affectent les revendications qu’elles considerent intuitive-
ment comme légitimes, ainsi que leurs sentiments moraux.

Ces considérations suscitent un certain nombre de questionne-
ments quant aux méthodes philosophiques actuelles. Tout d’abord,
pourquoi se fier a des intuitions morales qui proviennent d’expé-
riences de pensée tres €éloignées de 'expérience vécue ? Dans leur
effort de produire des principes moraux qui prétendent étre valides
pour tous les mondes possibles, ou qui soient tout au moins dotésd’un
fort degré d’abstraction par rapport aux faits, les philosophes ima-
ginentsouvent de curieuses expériences de pensée. Judith Thomson,
par exemple, lorsqu’elle explore le caractere moral de 'avortement,
fait appel a nos intuitions morales en imaginant des scénarios ou

183



184

les étres humains se reproduiraient par le biais de « graines d’hu-
mains » qui, portées par le vent, viendraient prendre racine dans leur
tapis (Thomson, 1971). Or siles étres humains se reproduisaient ainsi,
toutesles conditions de lavie sociale en seraient radicalement chan-
gées. Comment serions-nous alors capables de légiférer surla morale
de telles créatures ? Et pourquoi penser que ce qui est raisonnable
pour elles le serait tout autant pour nous ? Méme les expériences de
pensée qui semblent plus proches de nous, comme le scénario de la
bombe aretardement ou le dilemme du tramway, tendent elles aussi
a présupposer un degré de certitude que I'on ne rencontre jamais
dans la vraie vie — en omettant notamment d’envisager comment
les autres personnes réagiraient face aux acteurs de ces scénarios.

Lafiabilité desintuitions morales a propos de pareils cas insolites
est encore davantage mise en doute lorsque I’'on adopte a leur égard
un point de vue naturaliste. La délibération constitue a ce titre un
cas standard de production d’intuitions morales?. Dans tout acte de
délibération, nous menons une experience de pensée ou nous ima-
ginons les conséquences des actions qui nous sont accessibles, ou
noussimulons nosréactions évaluatives a ces actions ainsi qu’aleurs
conséquences, dans le but de choisir entre I'une ou l'autre alterna-
tive qui s’offre a nous. Lorsque les philosophes dérivent des intui-
tions morales de certains cas particuliers a partir d’expériences de
pensée, ils simulent une délibération, a ceci pres que celle-cin’a alors
pas d’enjeu immeédiat et n’implique pas le choix d’une action. Une
telle spéculation est donc moins sérieuse que la planification d’'une
action, puisqu’elle n’a souvent pas d’autre fin que d’argumenter dans
ladiscussion. En outre, la délibération est d’autant plus fiable qu’elle
s’appuie sur I’expérience passée. Cecin’est pas seulement dii a la dif-
ficulté de prédire les conséquences objectives de nos actions, mais
aussi au caractere parfois surprenant de nos réactions morales et de
celles des autres face a ces actions et a leurs conséquences. La simu-
lation ne correspond pas toujours a la réalité, et c’est pourquoi nous
éprouvons souvent du regret, méme lorsque nous nous en remet-
tons a notre meilleur jugement. Les intuitions issues d’expériences



de pensée philosophiques ne sauraient donc étre plus fiables que la
délibération, qui n’est elle-méme pas plus fiable que les intuitions
tirées de I'expérimentation pratique, dans notre vie, par ou nous fai-
sons expérience de leurs conséquences réelles etlesréactions morales
gu’elles suscitent.

La deuxieme question qui peut étre posée a propos des intuitions
philosophiques est la suivante : pourquoi préférer les intuitions des
philosophes aux intuitions du peuple ? Les philosophes expérimen-
taux ont signalé ce probleme a propos des intuitions normatives
non-morales (Weinberg, Nichols & Stich, 2001). Cela s’applique a for-
tioriauxintuitions de ce que nous nous devons mutuellementles uns
aux autres. Les sondages d’opinion montrent régulierement com-
ment les opinions des gens sur la justice et les politiques publiques
sont affectées par leurs identités sociales — en particulier, comment
elles sont distordues par des biais ethnocentriques en faveur de leurs
groupes d’affiliation — et ce, quelles que soient les conséquences de ces
principes et de ces politiques sur leurs intéréts personnels (Kinder &
Kam, 2009). Nous avons également des raisons théoriques de penser
que nombre de remises en cause de la moralité sont liées a des inté-
réts et a des perspectives de groupes déterminés par des hiérarchies
sociales, plutdt que par I'intérét personnel (Superson, 2009). Or les
techniques de correction de biais, destinées a neutraliser I'intérét
personnel, ne sont pas nécessairement opérantes contre les biais eth-
nocentriques. Ceci a des implications importantes pour la philoso-
phie, dans la mesure ou les philosophes, comme nous I’avons déja
noté, ne sont aucunement représentatifs, d’'un point de vue démo-
graphique, de ’humanité dans son ensemble, issus qu’ils sont, dans
leur écrasante majorité, de groupes sociaux privilégiés. Leur situa-
tion professionnelle les isole généralement des difficultés rencon-
trées par des groupes moins privilégiés, et leurs normes profession-
nelles les poussent a un certain détachement émotionnel vis-a-vis
dessujets qu’ilsabordent. Les chercheurs en philosophie ont leloisir
de s’adonner a la contemplation, ce qui n’est pas le cas de personnes
moins privilégiées.

185



186

La plupart des raisons avancées pour justifier cette exclusion et
cette étroitesse sont suspectes. La conception aristotélicienne tradi-
tionnelle selonlaquelleleloisir est indispensable ala réflexion ration-
nelle peut étre défiée par I'idée que I’'expérience directe du travail
manuel et de la nécessité économique met en relief 'importance de
certaines exigences dejustice queles privilégiés ont tendance aigno-
rer, a écarter ou a mal comprendre (Dewey, 1916 : ch. 19). Le déta-
chement émotionnel des philosophes - I'idée que la réflexion aux
«heurestranquilles » serait garante d’'une meilleure compréhension -
apparait comme suspect quand on sait que ce méme argument ser-
vaitaexcluredudroit de voteles non-propriétaires, au prétexte qu’ils
étaient trop affectés par leur pauvreté. C’est la méme conception qui
transparait dans les complaintes sur I’« hyper-sensibilité » des gens
de couleur a I’égard des insultes raciales. Au contraire, les sciences
cognitives suggerent que les émotions nous aident a nous focaliser
sur les aspects normatifs pertinents d’un probléme urgent (Damasio,
1994), 1a ou I’'absence d’émotion chez les privilégiés n’est parfois que
le reflet de leur indifférence a la détresse des autres (Kraus, Piff &
Kelter, 2011). Contrel’idée que I'implication dans des enjeux pratiques
biaiserait le raisonnement moral, je suggere al’inverse que c’est I’ab-
sence d’intéressement — situation typique des philosopheslorsqu’ils
s’engagent dans des expériences de pensée — qui risque de rendre le
raisonnement moral irresponsable, dans I'incapacité de rendre des
comptes a ceux qui sont affectés par ses conséquences.

On peut soulever une troisiéme interrogation concernant les
meéthodes actuelles de la philosophie morale : pourquoi nos intui-
tions morales seraient-elles fiables aujourd’hui alors quelesintuitions
passées nous apparaissent nettement comme partiales ? Considérons
cette intuition d’Hastings Rashdall, le philosophe et théoricien uti-
litariste reconnu d’Oxford : « Personne, probablement, n’hésitera [a
m’accorder que] le bien-étre inférieur [...] de tres nombreux Chinois et
Negres doit étre sacrifié en vue d’offrir une meilleure vie aun nombre
bien plus réduit de Blancs. » (Rashdall, 1924 : 228-229). Ce n’est sans
doute pas la un tres bon point de départ pour une épistémologie



morale qui, en réfléchissant sur des intuitions, prétend aboutir a des
principes moraux valides dans tous les mondes possibles.

Une quatrieme question, étroitement liée a la précédente, peut
enfin étre posée : pourquoi nos intuitions morales seraient-elles
valides aujourd’huialors qu'elles ont radicalement changé au coursdu
temps ? Considérez les changements dramatiques des vues morales
des Euro-Ameéricains a propos des sexualités LGBT, du divorce ou
des relations sexuelles avant le mariage. Il en a été de méme, ilyade
cela un siecle, pour ce qui est de la moralité des crimes d’honneur.

Le fait de douter ainsi de la fiabilité de nos intuitions morales ne
me conduit pas pour autant a des conclusions sceptiques quant a
la possibilité méme de la connaissance morale. Je ne considere pas
davantage que le relativisme moral soit la meilleure maniere d’expli-
quer ces phénomeénes. Et je ne crois pas non plus a I'existence d’'une
voie alternative versla connaissance morale qui permette de se passer
de I'intuition. Si nos instruments sont défectueux, la tiche qui nous
échoit est de découvrir comment les améliorer. Ceci nous renvoie a
lastratégie pragmatiste, qui consiste a rechercher des méthodes pour
réactualiser intelligemment nos croyances morales.

L’histoire des transformations morales peut nous apprendre
comment faire des progres dans notre pratique de I'’enquéte morale.
Examinons ce qui constitue sans doute le plus grand bouleversement
mondial des croyances collectives qui se soit jamais produit. Il y a
trois cents ans, peu de personnes dans le monde tenaient I’esclavage
pour moralement répréhensible. Aujourd’hui, il ne compte presque
plus aucun partisan. Quoiqu’il soit toujours pratiqué dans certaines
régions du monde, il est partout déclaré illégal. Je tiendrai ici pour
acquis le fait que ce changement dans les vues morales constitue un
progres —un cas d’apprentissage moral“. En étudiant comment nous
sommes parvenus a faire progresser nos croyances morales dans le
cas de I'esclavage, nous pourrions mieux comprendre comment les

187



188

perfectionner en général. Pourlesbesoins de faisabilité de cette étude,
je me concentrerai ici sur le cas américain.

POUVOIR, BIAIS MORAUX ET INEFFICACITE
DES METHODES PHILOSOPHIQUES
ACTUELLES

J’ai suggéré que nous pourrions perfectionner nos croyances
moralesenaméliorantles méthodes permettant de corriger, de contre-
carrer oude neutraliser les biais dans nos raisonnements moraux. Je
me concentreraiicisurun certain type de biais, qui s’enracinent dans
I'inégalité sociale, et qui sont liés a la facon dont le pouvoir et les pri-
vileéges orientent nos pensées. Les philosophies d’Adam Smith et de
John Dewey apportent toutes deux des éclairages sur de tels biais.

Smith (1759/2014) s’est intéressé aux biais moraux qui conduisent
I’observateur a évaluer différemment les cibles de ses sentiments
moraux en fonction de leur statut social, plutot que de caractéris-
tiques morales pertinentes. Une grande partie de la Théorie des sen-
timents moraux est consacrée a ces biais moraux. D’apres Smith, la
«disposition a admirer, presque a vénérer les riches et les puissants,
etamépriser|[...]les personnes pauvres et d’humble condition|...] est
la cause principale et la plus universelle de la corruption de nos senti-
ments moraux» (Smith, 1759/2014). Elle conduit’observateur a éprou-
ver, asouffrance égale, « dix fois plus de compassion » pour les grands
que pour les petits, de condition inférieure (ibid. : 1. 3.2.2). A « mérite
comparable », « les riches et les puissants » se voient témoigner par
quiconque davantage de respect que les « pauvres et les humbles ».

John Dewey et James Tufts se sont intéressés a ces biais moraux
vis-a-vis des puissants. Ils ont expliqué comment

[...] il est difficile pour quelqu’un qui occupe une position de
pouvoir de ne pas supposer que ce qu’il veut est juste, des lors
qu’il détient le pouvoir de réaliser de tels voeux. Méme avec la



meilleure volonté du monde, il sera probablement coupé des
réels besoins des autres, et les dangers de I'ignorance s’ajou-
teront a ceux de 1'’égoisme. L’histoire révele une tendance a la
confusion des avantages privés et du statut officiel. L'histoire du
combat pour la liberté politique correspond en grande partie a
latentative de se libérer des oppressions qui ont été exercées au
nomdelaloietdel’autorité, mais qui dans les faits identifiaient
laloyauté a I’esclavage. (Dewey & Tufts, 1932 : 226)

On peut de toute évidence appliquer cette observation a la
croyance dans le caractere juste de I’'esclavage, qui a d’ailleurs mené
a une guerre du vivant de Dewey. Les propriétaires d’esclaves, mais
aussi de nombreux autres Blancs qui s’identifiaient a eux — et dont
un bon nombre envisageait d’acquérir des esclaves, ou souhaitaient
du moins occuper une position qui leur était supérieure — tenaient
I’esclavage pour une institution juste. Dans les Etats-Unis d’avant la
Guerre de Sécession, le type de biais moraux décrits par Adam Smith
était également répandu:les défenseurs del’esclavage autant que ses
détracteurs méprisaient les esclaves et les Noirs affranchis, dont la
position sociale était nettement inférieure a celle des Blancs, aussi
bien dans le Nord que dans le Sud. Le racisme était endémique dans
I’ensemble des Etats-Unis.

Le conflit d’avant-guerre sur la moralité de I’esclavage demeure
important pour I'épistémologie morale dans la mesure ou les aboli-
tionnistes blancs ont mis en ceuvre les mémes méthodes de raison-
nement que celles qui dominent aujourd’hui en philosophie morale.
Leurs arguments nous offrent donc un test pragmatique - un test en
pratique —delacapacité desméthodesactuelles a corriger et a contre-
carrer les biais moraux.

Les premiers abolitionnistes blancs anglo-américains étaient
des quakers. Ils considéraient la Regle d’or comme le principe fon-
damental de la moralité. John Hepburn soutenait que I’esclavage et
latraite desesclavesviolaientla Regle d’or et entrainaient également

189



190

laviolation de chacun des Dix Commandements (Hepburn, 1715). Son
pamphlet est une ceuvre magnifique de philosophie morale analy-
tique, rempli d’arguments logiques rigoureux. David Brion Davis, le
grand intellectuel et historien de I'esclavage, écrit a propos du pam-
phlet d’Hepburn qu’il « anticipe et répond virtuellement a tous les
arguments en faveur de I’esclavage qui apparaitraient au cours du
prochain siécle et demi » (Davis, 2003 : 64).

Dufaitde sonattachementalaReégle d’or, Hepburn arecours ades
arguments basés sur I'inversion des roles, grace a la méthode-clé de
la table tournante, utilisée pour tester le biais de I'intérét personnel.
Il invitait ainsi les propriétaires d’esclaves a se demander s’ils vou-
draient étre eux-mémes réduits en esclavage :

Le fait de tyranniser ou de réduire en esclavage ces créatures
semblables a nous que sont les Negres, tel n’est pas, comme
chacun le sait ou devrait le savoir, la facon dont on voudrait
étre traité. (Hepburn, 1715:2)

Cette méthode d’inversion des réles en imagination conduit éga-
lement a percevoir I'immoralité de la traite négriere (ibid. : 38). Mais
les défenseurs de I’esclavage disposaient déja d’'une réponse toute
préte a opposer a cet argument. Le prédicateur presbytérien James
Henley Thornwell soutenait ainsi que la Regle d’or, telle qu’inter-
prétée par les abolitionnistes, réduisait la moralité aux « caprices »
du désir subjectif. Certes les propriétaires d’esclaves ne désirent pas
étre esclaves ; mais les criminels ne veulent pas non plus étre punis.
LaRégle d’or doit étre interprétée alalumiere des positions inégales
voulues par Dieu et nécessaires a I'ordre social :

Si j’étais tenu d’affranchir mon esclave au motif que, nos situa-
tions étant inversées, j’attendrais de lui une telle bénédiction,
alors je devrais aussi étre tenu, selon le méme principe, d’*éle-
ver mes voisins indigents a une égalité absolue avec moi. Le fait
que ni les Juifs [...] ni les Apotres [...] nont jamais appliqué ce



principe dansle sensoul’entendentles Abolitionnistes, voila qui
engage a de fortes réserves quant a leur mode d’interprétation.
[...] Notre Sauveur nous commande de faire aux autres ce que,
dans leur situation, il serait pour nous juste et raisonnable d’at-
tendre d’eux.[...] Larégle requiert alors simplement que, dansle
casdel’esclavage, nous traitions nos esclaves comme nous esti-
merions avoir le droit d’étre traités si nous étions nous-mémes
des esclaves. (Thornwell, 1850 : 42-43)

Thornton Stringfellow, pasteur baptiste de Virginie, abonde
aussi dans ce sens : la Régle d’or, interprétée dans le sens d’un rejet
de I'esclavage, impliquerait de niveler toutes les inégalités sociales
(Stringfellow, 1860 :479-480) ; correctement interprétée, elle leslaisse
telles quelles [en I’état]. Les abolitionnistes ont également mobilisé
contre les défenseurs del’esclavage la méthode deI’équilibre réflexif.
De fait, pour chaque tort imputé par intuition a I’esclavage, ses par-
tisans indiquaient comment le méme acte était en réalité intuitive-
ment acceptable dans d’autres domaines. Les arguments des aboli-
tionnistes étaient de peu de poids dans une société ou étaient admises
des pratiques similaires a ’'encontre d’autres groupes subordonnés.
Les abolitionnistes étaient par exemple opposés al’enchainement des
esclaves fugitifs. Mais a ce sujet, James Hammond, ancien €élu, gouver-
neur et futur sénateur de la Caroline du Sud, répondait en ces termes a
I’abolitionniste Thomas Clarkson: « Regardez donc dans votre flotte et
dansvotrearmée ! » En effet, les soldats et les marins étaient eux aussi
enchainéslorsqu’ils désertaient leurs postes (Hammond, 1852 : 129).
Lestextes classiques del’abolitionnisme, comme American Slavery as
ItIs (1839) de Theodore Weld, insistaient sur la violence choquante de
I’esclavage, notamment les coups de fouet et autres chatiments cor-
porels. Maisles écrivains favorables al’esclavage faisaient remarquer
quelesouvriers, les femmesetles écoliers étaient sujets au méme type
de discipline violente de la part des patrons, des maris et des maitres
d’école (Harper, 1860 :573). Les abolitionnistes objectaient a cela que
les propriétaires d’esclaves, lorsqu’ils vendaient leurs esclaves aux dif-
férentes plantations, séparaient de force les maris de leurs femmes

191



192

et les parents de leurs enfants. Les penseurs favorables a ’esclavage
répliquaient alors que les marins étaient eux aussi arrachés a leurs
familles, et que des criminels étaient régulierement condamnés a la
déportation (Fitzhugh, 1857 : 219 ; Hammond, 1852 : 130). Les aboli-
tionnistes dénoncaient’injustice du travail forcé non-rémunéré. Les
défenseurs de I'esclavage faisaient alors remarquer que les peres de
famille avaient le droit de faire travailler leurs enfants sans les payer
(Christy, 1860 : 314). Les abolitionnistes évoquaient le peu de nourri-
ture, les habits déchirés etles abris misérables des esclaves. Les défen-
seurs de I'esclavage évoquaient en retour la misere de ces esclaves
rémunérés qui, en Angleterre, vivaient selon eux dans des conditions
matérielles encore pires que celles des esclaves d’Amérique (Fitzhugh,
1857:13-14 ; Harper, 1860 : 585-587 ; Hammond, 1852 :122). Et que dire
du fait que les esclaves, y compris les plus doués, étaient privés de
toute opportunité d’ascension ? L'ancien sénateur de Caroline du Sud
William Harper formulait la réponse suivante : « Les femmes sont des
étres humains et rationnels. Certaines peuvent avoir de meilleures
facultés, et étre plus qualifiées que beaucoup d’hommes pour exer-
cer des privileges politiques et pour atteindre les distinctions de la
société; qui, pourtant, voudrait se plaindre deleur exclusion del’ordre
social ? » (Harper, 1860 : 554).

Aujourd’hui nous n’avons aucun mal a accepter les implications,
alors percues comme radicales, de ces arguments abolitionnistes pour
les autres groupes subordonnés. Mais, a 'époque, tres peu d’aboli-
tionnistes étaient préts a pousser leurs arguments jusqu’a de telles
conséquences. Les épouses souffraient les mémes incapacités juri-
diques que les esclaves, puisqu’elles étaient privées du droit de pro-
priété, du droit de passer des contrats, d’intenter des poursuites en
justice ou d’étre poursuivies, et de se déplacer sans la permission de
leur mari ; tandis que les femmes en général se voyaient offrir tres
peu de possibilités d’ascension sociale. Mais seuls quelques aboli-
tionnistes remettaient en cause ces désavantages. On ne contestait
pas davantage le droit du chef de famille a recourir ala violence pour
fairerégnerladiscipline chezlui. Aucun des congressistes favorables



au Treizieme Amendement n’était prét a admettre, si on les y défiait,
que ce méme amendement remettait en cause les droits de I'’époux
surletravail etlesrémunérations de sa femme (ou ceux du pere vis-a-
visde ses enfants) (VanderVelde, 1989-90:457). Bien siir, les esclaves
étaient davantage victimes des abus dénoncés par les abolitionnistes
que les autres groupes subordonnés. Mais dans leur effort pour poin-
ter la distinction entre les esclaves traditionnels et les esclaves sala-
riés, les abolitionnistes devaient renoncer a trop insister sur les priva-
tions matérielles de I’'esclavage : c’est sur ce point que les différences
étaient les plus ténues entre les esclaves et les travailleurs libres les
plus pauvres de Grande-Bretagne. A une époque ot 'on tenait dif-
férentes formes d’autorité rigoureuse pour indispensables a I'ordre
social, les abolitionnistes se trouvaient confrontés a un choix difficile:
tracer des lignes de division arbitraires dans un continuum d’abus
contre les subordonnés, ou s’exposer aux attaques des partisans de
I’esclavage, pour qui les arguments abolitionnistes conduisaient a
I’anarchisme (Thornwell, 1850 : 160).

Une autre des difficultés que posait pour les abolitionnistes la
méthode de I’équilibre réflexif résidait dans le fait, qu’au méme titre
queleurs adversaires, ils considéraient la Bible comme une source de
connaissance morale. Les abolitionnistes comme Hepburn tiraient
delaBible des principes moraux abstraits permettant de remettre en
causel’esclavage, face a quoiles penseurs favorables a I'esclavage pro-
cédaient & une lecture serrée et littérale des Ecritures, relevant des
douzaines de passages ou Dieu, Jésusou les Apdtres autorisaient I’es-
clavage (Stringfellow, 1860 :105-108). Ceux-ci invoquaient également
la doctrine chrétienne du péché originel, utilisée depuis Augustin
pourjustifier I’esclavage et pour reporter al’au-delala promesse libé-
ratrice et égalitaire contenue dans la Bible (Thornwell, 1850 : 27-28).
Ainsi la morale chrétienne était source d’objections dans les deux
camps. Pour répondre a la preuve textuelle que constituaient les
passages de la Bible autorisant I'esclavage, William Lloyd Garrison
était contraint d’argumenter que celle-ci n’avait pas été écrite par
Dieu, mais par des étres humains nombreux et faillibles, qui n’étaient

193



194

pas tous inspirés par Dieu (Garrison, 1852). Si la plupart des philo-
sophes seraient aujourd’hui d’accord avec une telle idée, 'argument
de Garrison était difficilement compatible avec les croyances chré-
tiennes de I’époque.

Ce donton serend compte, c’est surtout que le racisme déformait
profondément les intuitions morales des Blancs, que ceux-ci soient
ou non favorables al’esclavage. Le racisme ajoué des roles multiples
dansle conflit surl’esclavage. Je me concentreraiicisur la facon dont
les idéologies de I'infériorité des Noirs ont conduit les défenseurs
de I’esclavage a voir les propriétaires d’esclaves comme des maitres
paternalistes et bienveillants qui offraient a leurs esclaves une aide
etunsoutien, sanslesquels ces derniers étaient voués a périr comme
des enfants abandonnés (Stringfellow, 1860 : 520 ; Hammond, 1852 ;
Harper, 1860 : 573). Bien que cela nous paraisse absurde aujourd’hui
- comme a I'’époque aux abolitionnistes — il semble que les proprié-
taires d’esclaves, comme en témoignent leurs correspondances et
leursjournaux (ainsi que ceux de leurs femmes), se percevaient since-
rement comme de consciencieux protecteurs préts a prendre sur eux
pour garantir le bien-étre de leurs esclaves (Genovese, 1976 : 75-86).
C’est d’ailleurs ce qui a nourri chez eux I'illusion que leurs esclaves
étaient heureux et loyaux, qu’ils se rangeraient donc de leur c6té en
cas de guerre contre le Nord (Fitzhugh, 1857 : 17 ; Hammond, 1852 :
112) ; et c’est ce qui a plus généralement nourri I'idée que les esclaves
étaient indifférents aux diverses privations de I’'esclavage — au déni
de liberté personnelle, d’acces [de I’'accés] a I’éducation, du droit a
vivre avec les membres de sa famille, et méme de toute protection
1égale contre le viol et la flagellation (Hammond, 1852 : 575-580, 586,
593). De facon moins délirante, les partisans de I’esclavage obser-
vaient que les Noirs libres, dans le Nord, étaient surreprésentés, de
facon disproportionnée, parmi les prisonniers, les chomeurs et les
indigents (Dew, 1832 : 236 ; Stringfellow, 1860 : 539). Ce fait consti-
tuait pour eux la preuve de I'infériorité des Noirs, et de leur incapa-
cité a assurer leur liberté lorsqu’ils étaient mis en concurrence avec
les Blancs. Cette affirmation était des plus difficiles a réfuter pour les



abolitionnistes blancs, puisque cela aurait impliqué de remettre en
cause leurs propres pratiques racistes.

Ainsilesbiais moraux des défenseurs de I'esclavage se sont avérés
largement réfractaires aleur correction par les méthodes dominantes
de la philosophie morale, telles qu’elles étaient déja mises en ceuvre
al’époque par les abolitionnistes. La remontée aux a priori aboutis-
saitades principes moraux abstraits —la Regle d’Or, '’égalité des étres
humains devant Dieu — dépourvus d’effectivité puisque I'on contes-
tait leur application a ce monde. Les exercices d’inversion des roles
étaient inefficaces pour des raisons similaires. L'équilibre réflexif
n’était pasréellement al’avantage des abolitionnistes, du fait des pré-
misses autoritaires, bibliques et racistes que les abolitionnistes blancs
partageaient avec les défenseurs de I’esclavage. Il n’est pas étonnant
a ce titre que seule une poignée de Blancs du Sud se soient opposés
al’esclavage sur la base de purs arguments moraux®.

DES METHODES PRAGMATISTES POUR
CONTRECARRER LES BIAIS MORAUX:
CONTESTATION ET INCLUSION

Les croyances morales sur ’esclavage n’en ont pas moins évolué.
Apresla Guerre de Sécession, alors que les Blancs du Sud insistaient
sur la suprématie blanche, une majorité en est toutefois venue a
admettre la supériorité du métayage sur I’esclavage (Ransom & Sutch,
2001 : 95-97). La réussite pratique de I’émancipation a conduit ses
détracteurs a abandonner tous les arguments qui établissaient une
prétendue nécessité de I’esclavage. L’histoire de cette transforma-
tion des croyances morales est trop complexe pour étre abordée ici
en détail. Je me contenterai d’en examiner deux facteurs majeurs.
En premier lieu, pour transformer les croyances morales sur ’escla-
vage, il fallait le défier non seulement par de purs arguments moraux,
mais aussi au moyen d’actions pratiques et collectives. Ensuite, il fal-
lait que les esclaves et les Noirs libres participent eux-mémes active-
ment a cette remise en cause.

195



196

Enthéoriesociale, le terme « contestation » fait référence a des pra-
tiquesou des personnes formulent des revendications contre d’autres,
pour le compte et au nom de certainsintéréts. Les « politiques contes-
tataires » sont des actions coordonnées de contestation, accomplies
pardes groupes autour d’'un agenda commun, qui se donnent les gou-
vernements pour “cibles” pour “initiateurs de revendications” ou sim-
plement pour “tierces parties” » (Tilly & Tarrow, 2006 : 4). Les pra-
tiques de contestation s’inscrivent dans un large spectre qui va des
pursarguments moraux d’un coté, jusqu’aux émeutes, alaguerreeta
d’autres formes d’action violente, de’'autre. Entre la pure argumenta-
tion etla violence brute se déploie tout un éventail d’activités contes-
tataires qui bouleversent plus ou moins les habitudes de vie : péti-
tions, campagnes d’information, performances théatrales, veillées
ala chandelle, proces en justice et campagnes politiques, mais aussi
manifestations de rue, boycotts, teach-ins et sit-ins, piquets, greves,
occupations d’immeubles et autres formes de désobéissance civile.
A mesure que l'on s’¢loigne du pdle des purs arguments moraux, le
désaccord se manifeste par des actions plutdt que par les seuls mots
de rejet de telle ou telle norme morale. Lorsque la contestation va
au-dela des purs arguments moraux, la contestation consiste en une
répudiation collective et concertée de pratiques moralement contes-
tables, au moyen d’actions qui perturbent le fonctionnement habi-
tuel de ces pratiques et qui remettent expressément en cause l’auto-
rité morale de ceux qui les acceptent.

La contestation cherche a garantir la satisfaction de ses revendi-
cations en faisant reconnaitre leur 1égitimité par les détenteurs du
pouvoir, et en incorporant cette reconnaissance danslesinstitutions
sociales®. On pourrait penser que cette définition exclut dela contes-
tation les actes violents, y compris ceux qui affichent des objectifs
politiques. Il va sans dire que la violence politique utilisée simple-
ment pour arriver a ses fins par la force, comme dans les cas de géno-
cide et d’épuration ethnique, ne traite pas les victimes comme des
agents dont on attend qu’ils répondent a des revendications. Mais
certaines formes de violence visent a obtenir la reconnaissance en



acte par les autorités de revendications légitimes. La Guerre d’Indé-
pendance américaine, par exemple, ne visait pas simplement a obte-
nir 'indépendance de facto par rapport a la Grande-Bretagne, mais
aussi a garantir la reconnaissance par cette derniére de la souverai-
neté nationale des Etats-Unis. Cette guerre était une forme de contes-
tation violente.

Pour ma part je soutiens que, dans certaines circonstances, la
contestation pratique déclenche dans la société un apprentissage
moral collectif — ce dont sont incapables les simples arguments
moraux. Nous avons la preuve que les changements moraux induits
parlacontestation relevent d’un apprentissage, c’est-a-dire d’'un per-
fectionnement des croyances morales, lorsque la contestation permet
de bloquer, de contrecarrer, de contourner ou de corriger les biais
cognitifs ou moraux qui soutenaient le statu quo ante, et lorsque les
nouvelles croyances morales, incorporées dans des pratiques alte-
rées, ne sont plus, ou en tout cas, sont moins affectées par ces biais.
On peut dans ces cas affirmer que les nouvelles croyances morales
sont plus fiables, au méme titre que les croyances issues d’essais cli-
niques réalisés a ’'aveugle et contrdlés par placebo.

La persuasion morale individuelle ne suffit pas a la transforma-
tion des croyances morales collectives, qui doivent s’incarner dans
des normes sociales : ce processus requiert une contestation pra-
tique. Les normes sociales reposent sur des attentes réciproques de
conformité, soumises a certaines conditions ; il s’agit, tacitement ou
explicitement, d’un accord collectif de respecter la norme au sein
d’une société, a condition que suffisamment de ses membres s’y
conforment. Les croyances morales collectives s’incarnent dans des
normes sociales de discussion, de délibération conjointe et de formu-
lation de revendications. Une croyance est partagée par un groupe
si elle faconne les discours en son sein : elle lui sert alors de pré-
misse pour des arguments ultérieurs, sans requérir elle-méme de jus-
tification indépendante. Sa vérité est tenue pour acquise. La discu-
ter est per¢cu comme inacceptable, sinon au prix d’un lourd effort de

197



198

démonstration. Ceux qui remettent en cause de telles convictions
sont sujets ala censure, voire a I’exclusion sociale (Gilbert, 1987). Car
des lors que la croyance en un principe moral a été collectivement
accepteée, ce principe moral régule la formulation interpersonnelle
des revendications au sein d’un groupe : ses membres sont libres de
formuler des revendications en accord avec ce principe et le font en
général lorsqu’ils sont victimes de sa violation - les autres membres
reconnaissentlalégitimité de ces revendications. Sila majorité voire
la totalité des membres du groupe obéit a ce principe, les actes de
désobéissance seront punis par le groupe. Enfin, les membres du
groupe prennent des mesures pour transmettre le principe aux géné-
rations futures (Anderson, 2016).

Etant donné que les croyances morales collectives reposent sur
desattentes réciproques, unindividu peut étre en désaccord en privé
tout en continuant de s’y conformer en pratique. Par conséquent,
le simple fait de modifier la croyance d’un individu au moyen d’ar-
guments moraux ne conduit pas nécessairement a transformer la
croyance collective. Par ailleurs, les individus peuvent avoir des réti-
cencesaagir selon leurs propres convictions parce qu'une [lorsqu’une]
croyance est collectivement partagée. Non pas qu’ils n’auraient pas
le courage de leurs convictions ; mais sileurs conclusions vont al’en-
contre du consensus du groupe, ils peuvent douter dela pertinence et
de la correction de leur raisonnement, et décider que la croyance du
groupe est plus fiable que laleur. En outre, les purs arguments moraux
peuvent apparaitre comme peu sérieux, en ce qu’ils sont formulésen
dehorsdetout contexte de revendications interpersonnelles, par des
personnes qui ne mettent pas en jeu leurs intéréts directs dans leur
prise de position.

A cet égard, la politique contestataire échappe aux faiblesses de
lapure argumentation morale. Les croyances morales défendues par
les acteurs des politiques contestataires ont le poids de revendica-
tions effectives : les enjeux en sont bien réels et tout a fait sérieux. La
répudiation publique des normes existantes implique des actions



de masse, qui déstabilisent les attentes partagées qui font tenir ces
normes en place, et qui jettent un doute sur larobustesse et 'authen-
ticité du prétendu consensus qui les entoure. La nature collective
et publique des pratiques contestataires peut encourager ceux qui
s’en tenaient au dissentiment privé a les rallier, en leur prouvant que
leursdoutes n’étaient pasle simple produit deleur raisonnementidio-
syncrasique. En perturbant le fonctionnement habituel des normes
sociales, la politique contestataire conduit, non pas a de vaines spé-
culations, mais a de véritables délibérations pratiques sur ce qu’il
convient de faire. Et en déniant toute légitimité a 1a mise en ceuvre
de ces normes sociales, 1a politique contestataire menace I’honneur
de ceux quilesappliquent, les conduisant parfois a reconsidérer leur
action’.

La politique contestataire permet d’éveiller les sociétés a une
réflexion pratique sérieuse a propos de leurs croyances morales
les plus enracinées. Il en faut plus, cependant, pour débarrasser la
réflexion de ses différents biais. De nombreux aspects de la contes-
tation peuventjouer ce réle. On peuticiinsister sur I’'un d’entre eux:
la participation des victimes de I'injustice a la remise en cause des
normes qui les oppriment.

Jusqu’a présent,j’ai discuté les arguments moraux avanceés par des
abolitionnistes blancs comme Hepburn, Clarkson, Weld et Garrison.
Leurs stratégies, comme nous l’avons vu, se sont avérées inefficaces
contre la culture esclavagiste du Sud. Le racisme opposait de puis-
santsobstacles aleurs efforts: mémesiles abolitionnistes défendaient
I’idée d’'une égalité des Noirs et des Blancs devant Dieu, et par consé-
quentleur égale dignité morale, leur représentation des mauxdel’es-
clavage était affectée par des biais racistes. Les esclaves étaient essen-
tiellement percus comme des victimes de la cruauté et de la misere.
L'ouvrage de Weld, American Slavery as It Is (1839) (source d’inspira-
tion pour La case de l'oncle Tom de Harriet Beecher Stowe (1852), qui
est, avec le livre de Weld, la publication la plus influente du mouve-
ment abolitionniste blanc aux Etats-Unis), s’attache & documenter

199



200

dans les moindres détails les privations matérielles et les tortures
infligées aux esclaves. De tels torts pourraient aussi bien étre infliges
a des animaux. Mais, en comparaison, le travail de Weld passe assez
rapidement sur les multiples manieres dont I’esclavage porte atteinte
aux intéréts spécifiquement humains des esclaves, dansleur dignité,
leur liberté, et leur reconnaissance par les autres : 1a privation d’au-
tonomie, de droitslégaux, d’éducation et d’opportunités d’ascension
personnelle ; la dépossession des fruits de leur travail ; le déshon-
neur infligé aux femmes par le viol des maitres et aux hommes par
le déni d’autorité dans leur vie familiale, mais aussi par la privation
du pouvoir de protéger leurs femmes et leurs enfants et de la capa-
cité de [a] s'accomplir par 'exercice des vertus militaires. Les aboli-
tionnistes blancs traitaient ainsi davantage les esclaves comme des
objets de compassion que comme des sujets dignes appelant le res-
pect. Ils avaient beaucoup de mal a répondre aux propriétaires d’es-
claves lorsque ceux-ci affirmaient que les Noirs manquaient d’intel-
ligence, de talent, de prévoyance, de capacité a s’autogouverner, et
qu’ils étaient par conséquent incapables de soutenir la compétition
avecles Blancs dans un marché du travail libre. Au contraire, les Noirs
semblaient devoir sombrer, si on les libérait, dans la misere, le vaga-
bondage et la criminalité — autant d’arguments en faveur de I'idée
quel’esclavage étaitindispensable au bien-étre des Noirs autantqu’a
I’'ordre social.

En revanche, les abolitionnistes noirs mettaient quant a eux l’ac-
cent sur la maniere dont I’esclavage privait les esclaves d’honneur
et de dignité et leur barrait I’'acces a des formes d’accomplissement
de soi et a des droits spécifiquement humains. L'ouvrage d’Harriet
Jacobs, Incidents in the Life of a Slave Girl Written by Herself (1861)
expose lavulnérabilité des femmes esclaves au harcelement sexuel et
auxviols commis par les maitres. La femme esclave « n’a pasle droit a
la fierté. Son désir d’étre vertueuse est considéré comme un crime. »
Pour Jacobs, cette dégradation est bien plus grave que les privations
matérielles et 1a vie de corvée auxquelles confine I’'esclavage. Jacobs
se cache d’ailleurs pendant presque sept ans dans un minuscule



grenier obscur afin d’échapper aux agressions sexuelles : bien qu’elle
n’ait jamais été fouettée, battue ou exploitée en tant qu’esclave, elle
trouve cet enfermement préférable al’esclavage (ibid.:137). Frederick
Douglassrejoint le point de vue de Jacobs. Pires que les coups de fouet,
sontl’ignorance etl’incapacité a penser par soi-méme auxquelles on
condamne les esclaves. Car 'objectif principal des privations maté-
rielles et des chatiments corporels brutaux, et leur conséquence la
plus dégradante, c’est de rendre les esclaves incapables d’aspirer ala
liberté, d’exercerleurs capacitésalaraison et toute autre activité digne
de valeur (Douglass, 1855a : 263 et 427). Douglass dénonce I'impos-
ture, du point de vue de la dignité humaine, que constitue la préten-
due bienveillance matérielle des maitres qui, pendant les vacances,
incitentleurs esclaves al’oisiveté et al’ivrognerie, dansle seul buten
réalité « de créer chez eux un dégotit de laliberté, en les faisant plon-
ger dans les plus basses eaux de la débauche » (Douglass, 1845 : 73).

Lacritique alternative des maux de I’esclavage menée par les abo-
litionnistes noirs les a conduits a plaider pour une tout autre straté-
gie de transformation morale, qui s’adresse aussi bien aux abolition-
nistes du Nord qu’aux défenseurs de I’esclavage. Cette critique iden-
tifiele racisme — le mépris généralisé et profondément enraciné pour
les Noirs, fondé sur le préjugé deleur inaptitude alaliberté etal’égale
dignité avec les Blancs — comme le biais moral fondamental qui sou-
tient I'esclavage. Pour contrecarrer ce préjugé il faut bien plus que de
simples arguments moraux. Les Noirs doivent faire la démonstration
enactedeleurvaleur, deleurintérétetdeleuraptitude pour laliberté
etladignité.«Nous[...] souhaitons queles accusations de M. Jefferson
soient réfutées par les Noirs eux-mémes », car si ce n’est pas le cas,
«nous ne ferons que les confirmer » (Walker & Garnet, 1829 : 289-290
et 306-307). Comme le souligne James McCune Smith, premier Afro-
Américain a obtenir un diplome de médecine, et éditeur de 'ouvrage
de Douglass My Bondage and My Freedom (1855a) :

Le véritable objectif de ce mouvement [anti-esclavagiste], ce
n’est pas seulement la libération, mais c’est aussi de garantir

201



202

aux Noirs I'exercice de tousles droits dont ils ont été privés pen-
dantsilongtemps. Lareconnaissance des droits des gens de cou-
leur, etleur plein acceés aux droits humains - politiques, religieux
et sociaux —, requiert un puissant effort aussi bien de la part de
ceux qui sont assujettis que de ceux qui sont en mesure de les
libérer. Tous doivent étre intimement convaincus, par leurs sen-
timents autant que par la logique abstraite, du bien-fondé de
I’égalité humaine ; le Noir [...] doit faire la preuve de son apti-
tude a répondre a ce qu'on lui demande ; en dépit de I'inégalité
des chances, il doit prouver qu’il est égal a la masse de ceux qui
I'oppriment [...]. (Douglass, 1855a : xvii)

Sansuntel effort dela part des Noirs eux-mémes pour « réfuter leur
prétendue infériorité et démontrer leur capacité a un degreé de civili-
sation plus €levé que ce a quoi les avaient condamnés I’esclavage et
les préjuges », il y a de grandes chances que les Blancs se résolvent a
I’«esclavage et 'oppression des Noirs comme des réalitésinévitables,
voire souhaitables » (ibid. : 389).

Ce mode d’action entre par ailleurs en tension avec la stratégie
des abolitionnistes blancs, qui s’attachent a présenter les esclaves
comme des objets de pitié€. Douglass se hérissait aleurs demandes de
s’en tenir « aux faits », tandis qu’'eux « s‘occuperaient de la philoso-
phie ». IIs le suppliaient également de s’exprimer avec un accent de
Noir des plantations, dépourvu d’éducation, de peur queles Blancs du
Nord ne croient pas [ne doutent] qu’il avait bien été un esclave fugitif.
Les abolitionnistes blancs refuserent que Douglass crée son propre
journal, préférant qu’il continue a donner des conférences sous leur
parrainage — indifférents a ce qui pour Douglass était fondamental,
a savoir la démonstration en acte des capacités des Noirs, qui devait
inciter d’autres Noirs a le rejoindre et a I'imiter (ibid. : 361 et 393).

Dans cet affrontement, les abolitionnistes noirs se sont révélés
bien meilleurs psychologues que leurs homologues blancs. En insis-
tantsurle pathos del’esclavage, les abolitionnistes blancs supposaient



quele biais moral central des défenseurs del’esclavage étaitdii aleur
insensibilité, leur coeur endurci[leur dureté de cceur]. Partant, la stra-
tégie décisive pour contrecarrer ces biais était de mettre I’accent sur
les faits les plus susceptibles de toucher les gens, et de cultiver le
sentimentalisme et la compassion. Les abolitionnistes noirs signa-
laient quant a eux la faiblesse centrale de cette stratégie : « La nature
humaine est ainsi faite qu’elle ne peut honorer un homme dans la
détresse, bien qu’elle puisse avoir pitié de lui - et cela ne dure jamais
longtemps si aucun signe de pouvoir ne se manifeste. » (Ibid. : 247).
Car si le mépris raciste est le biais central des défenseurs de I’escla-
vage, on ne peut le contrecarrer qu’en résistant ala subordination et
al’oppression, en exigeant le respect et en 'obtenant, par la force, s’il
le faut, dela part de ceux qui refusent del’accorder. Pour prouver que
I’'on mérite ce respect, il faut se comporter comme si ony avait droit.
A défaut, les contempteurs penseront que ceux qu’ils méprisent ne
sont pasintéressés par lerespect, n’en sont pas capables et par consé-
quent, ne le méritent pas.

Les abolitionnistes noirs se rejoignent tous sur ce point. Leurs
écrits témoignent a maintes reprises du pouvoir qu’ont les Noirs
lorsqu’ils se levent pour revendiquer leurs droits, et de I'importance
supréme d’un tel acte. Jacobs « décide de ne jamais étre soumise »
et résiste aux avances sexuelles de son maitre. Apres avoir fui vers le
Nord, elle réussit avec succes a sopposer aux discriminations raciales
au sein d’un service hotelier en invitant les domestiques noires a se
rebeller (Jacobs, 1861:14 et 164). Douglass admire quant a lui la résis-
tance sans faille de Nelly face aux coups de son surveillant, M. Servier,
qui finit par renoncer alabattre (Douglass, 1855a: 94-95). Cetincident
préfigure son combat triomphant contre le briseur d’esclaves Covey,
dont Douglass tire son intuition centrale sur la psychologie morale
de la résistance a I'oppression : pour étre reconnu comme digne de
respect, il faut manifester en acte le respect qu’on a pour soi-méme,
en exigeant le respect des autres.

203



204

Cet appel ala résistance est au cceur de I’Appeal de David Walker
(Walker & Garnet, 1829). Les esclaves n’ont cessé de résister, par des
actes plutdt que par des mots - telle est1a clé du progrés moral. Al'oc-
casion d’innombrables actes de résistance sur les plantations, ils ont
exploité les codes juridiques du Sud pour obtenir la reconnaissance
de certains droits, ce qui alla méme (étonnamment !) jusqu’au droit
de tuer son maitre dans des situations de l1égitime défense (Oakes,
1990: ch. 4). Etil n’y a pas de meilleure preuve du désir de liberté et
du rejet de la servitude par les esclaves que le flux continu de fugi-
tifs qui tentaient de gagner le Nord, sans regret ni retour. Aux der-
nieres heures de la Guerre Civile, 1a Confédération, a court de sol-
dats, se demanda s’il fallait enrdler des esclaves dans I’armée, ce a
quoi Howell Cobb, I’'un des fondateurs dela Confédération, répondit :
« Siles esclaves font de bons soldats, alors toute notre théorie de I’'es-
clavage est fausse. » (Cobb, 1895: 97-98). En servant courageusement
dans1’Union Army, les esclaves fugitifs ont démontré qu’ils pouvaient
faire de bons soldats. Ce faisant, ils ont suivil’appel de Walker a réfu-
ter les calomnies de Jefferson contre leur race, tout en faisant voler en
éclats « toute la théorie de I’esclavage » du Sud. Si leurs actions n’ont
pas mis fin a ce biais moral profond qu’est le racisme, elles ont contri-
bué, du moins temporairement, a le faire reculer. Les défenseurs de
I’esclavage ont été forcés d’admettre que les arguments en faveur de
I’esclavage étaient fallacieux, et que les Noirs étaient au moins aptes
a l’autonomie que leur conférait la nouvelle économie fondée sur le
meétayage. On était loin d’une liberté pleine et entiere, mais c’était
tout de méme un pas de géant par rapport a I’esclavage.

QUELQUES PISTES PRAGMATISTES POUR
L’AVENIR DE LA PHILOSOPHIE MORALE

Prenons maintenant un peu de recul et voyons quelles lecons nous
pouvons tirer de ce monumental épisode d’apprentissage moral col-
lectif.Souvenons-nous que le pragmatisme remplace larecherche de
critéres ultimes de droiture morale, vrais dans tous les mondes pos-
sibles ou du moins dotés d’un haut niveau d’abstraction — par des



meéthodes de réactualisation intelligente des criteres d’évaluation.
J’ai défendu plus haut I'idée qu’un type important de réactualisa-
tion intelligente consistait a neutraliser, a contrecarrer ou a réduire
I'influence des biais moraux. Nous avons des raisons de croire que le
pouvoir social tend a biaiser le raisonnement moral de facon systé-
matique. Tout d’abord, comme I’'a montré Adam Smith, les gens sont
enclins a éprouver davantage de sympathie et d’estime pourlesriches
et les puissants que pour les pauvres et les faibles, a souffrance égale
et amérite égal. Les plus pauvres et les plus faibles sont injustement
méprisés. Smith aurait pu ajouter qu’'un tel mépris fait souvent I'ob-
jetd’'unerationalisation, al’origine de conceptions biaisées del’infé-
riorité de certains groupes. Par ailleurs, comme I'ont montré Dewey
et Tufts, les puissants — ceux qui faconnent les institutions sociales
au profit de leur groupe et au détriment des autres — ont tendance,
tant qu’ils ont les moyens d’imposer leurs exigences, a confondre ce
qu’ils désirent avec ce qui est juste.

Les puissants et leurs défenseurs, lorsqu’on leur oppose de purs
arguments moraux, ont en général a leur disposition des ressources
conséquentes pour présenter leur position comme rationnelle, par
le recours intuitif aux idées morales et aux principes disponibles au
sein de leur société. De méme, les arguments moraux a priori, pure-
ment spéculatifs, n’activent en général pas de véritable raisonnement
pratique : ils n’ont donc qu’une capacité tres limitée a bousculer les
préjuges et les biais.

Pour contrecarrer les biais induits par le pouvoir social, il faut
des méthodes plus radicales. Mon étude de cas sur la transforma-
tion des croyances morales a I’échelle de toute une société — en I'oc-
currence le passage de la défense de I’esclavage a I’'abolitionnisme -,
s’est intéressée a deux de ces méthodes. Tout d’abord, il est apparu
que la politique contestataire — la résistance active, pratique et mas-
sive aux exigences morales incarnées dans les institutions sociales
mises en place au service des puissants — est indispensable pour sus-
citer une véritable réflexion pratique a tous les niveaux de la société.

205



206

Les puissants n’écoutent jamais réellementlavoix delaraison - c’est-
a-dire les revendications des laissés-pour-compte — tant que I'on ne
menace pas leur pouvoir d’imposer de fagon routiniére leurs désirs.
Ensuite, il est nécessaire que les subordonneés et les opprimes parti-
cipent activement a cette contestation. Ceux-ci doivent manifester
par des actes et pas seulement par des mots leur mérite, leurs inté-
réts et leurs capacités au titre desquels ils revendiquent des droits et
des avantages. Car s’ils se soumettent docilement a 'oppression, les
autres —nonseulement les puissants, mais comme le soutient Smith,
n’importe qui — auront tendance a penser qu’ils se retrouvent dans
cette situation parce qu’ils n’ont ni intérét ni capacité a s’en sortir, et
ne le méritent pas. Subordonnés et opprimés doivent donc montrer
leur détermination a combattre 'oppression s’ils veulent emporter
I’estime, le soutien, ou tout au moins, ’'assentiment des autres.

Walker, Jacobs, McCune et Douglass I’avaient bien compris. On
obtient le respect des autres, non pas par des arguments abstraits,
mais par de dignes exactions. Il n’est pas étonnant que Douglass ait
perdu toute patience pour la discussion morale abstraite :

Quandtoutestclair, iln’yarienadiscuter[...] Dois-je allerjusqu’a
prouver que I’esclave est un homme ?[...] Les propriétaires d’es-
claves eux-mémes le reconnaissent [...] lorsqu’ils punissent un
esclave qui a désobéi. Qu’y a-t-il 1a en effet si ce n’est la recon-
naissance de I'esclave comme €tre moral, intellectuel et res-
ponsable ?[...] Ce n’est pas de lumiere dont nous avons besoin,
mais de feu [...] Le sentiment de la nation doit étre vivifié ; la
conscience de la nation doit étre réveillée [...] L'hypocrisie de
la nation doit étre dévoilée ; et ses crimes contre Dieu et contre
I’homme doivent étre clamés et dénoncés. (Douglass, 1855b :
443-445)

Danslelangage delaphilosophie morale contemporaine, on peut
dire que Douglass propose un changement d’adresse de la troisieme
personne aladeuxiéme personne, ou le passage d’une argumentation



abstraiteimpersonnelle a desrevendications d’ordre interpersonnel,
ensappuyant, pour exiger le respect des autres, sur un appel al’auto-
rité (Darwall, 2006 : ch.1). Le fait d’étre appelé a rendre des comptes,
d’étre traité par son interlocuteur comme un porteur de devoirsason
égard et d’étre réprimandé en cas d’échec a faire ce qui est demandé
avec autorité — voila autant d’expériences essentielles, nécessaires
pour faire de nous des étres moralement responsables et aptes a vivre
avec les autres. Or les propriétaires, qui détenaient un pouvoir tota-
litaire irresponsable sur leurs esclaves, étaient fort peu exposés a ces
expériences avantla Guerre civile. Pour autant, du fait de cette corrup-
tion perverse des sentiments moraux identifiée par Smith, c’étaient
cesderniers plutot que leurs propriétaires que I’on considérait comme
incapables de vivre libres avec les autres, du moinsjusqu’a ce que les
esclaves se mettent a lutter activement contre leur assujettissement.

Il nous est facile aujourd’hui, depuis notre perspective morale,
de percevoir les erreurs du passé concernant I’esclavage. Un esprit
sceptique pourrait se demander s’il y a dans ce constat plus qu'une
pétition de principe en faveur de nos croyances actuelles. Le prag-
matiste répond que ce changement peut étre percu comme un pro-
gres, un cas d’apprentissage moral, dans la mesure ou il a été provo-
qué par des méthodes permettant de contrecarrer ou de réduire des
biais moraux connus pour étre profondément ancrés dansla psycho-
logie humaine. De méme que les résultats obtenus au moyen d’essais
cliniques a I’'aveugle, contr6lés par placebo, sont plus fiables parce
qu’ils neutralisent les biais du wishful thinking, de méme les conclu-
sions morales obtenues a partir de méthodes pratiques permettant de
neutraliser les biais du pouvoir sont davantage dignes de confiance.

La perspective pragmatiste propose un programme de recherche
alternatif pour la philosophie morale, au-dela des méthodes a priori
auxquelles nous, philosophes, sommes si attachés. Mon objectif
est d’¢largir la gamme d’outils que nous utilisons tout en réduisant
notre dépendance excessive a I’égard des vieux outils. Tout comme
un boulon tournera a vide sans un écrou pour le fixer, ou comme des

207



208

joints collés tiendront difficilement s’ils n'ont pas été resserrés, nos
arguments moraux abstraits sont voués a patiner sans résultat ou a
s’écrouler sans but si on ne les combine pas avec des outils ancrés
empiriquement. On progressera mieux si 'on travaille en collabora-
tion étroite avec’histoire etles sciences sociales, afin d’examiner et de
comparer empiriquement comment différentes circonstances, y com-
pris différentes relations sociales, faconnent notre pensée morale.
Si nous découvrons une influence sur notre pensée morale que nous
ne pouvons justifier, ou que I'expérience s’aveére nous conduire vers
des conséquences indésirables, c’est que nous avons découvert un
parti-pris moral. Nous pouvons alors chercher des méthodes fiables
empiriquement pour bloquer, corriger, contrecarrer ou contourner
ces biais, sachant que le pur raisonnement moral ne sera pas suffi-
sant. Certaines de ces méthodes peuvent étre pratiques, plutot que
spéculatives ou théoriques, et engagent une action concertée dansle
monde, parfois méme une action collective a portée politique.

Ce programme de recherche alternatif ne rejette pas les intui-
tions. Celles-ci constituent un matériau fondamental pour la pensée
morale: onnesaurait s’en passer. Maisil faut garder al’esprit que nos
intuitions peuvent, elles aussi, étre affectées par des biais et qu’elles
peuvent étre améliorées dans des conditions alternatives.

Mon étude de cas vise a tirer la sonnette d’alarme sur la maniere
dont nous pratiquons aujourd’hui la philosophie. Sans la participa-
tion active des opprimés et des défavorisés, les perspectives morales
des philosophesrisquent d’étre biaisées —ignorantes et indifférentes
aux préoccupations et aux revendications des absents (Mills, 1997).
Dewey et Tufts avaient eux aussi identifié ce probleme. La moralité,
entendue comme ce que nous nous devonslesunsauxautres, procede
dubesoin d’arbitrer les demandes que chacun formule aux autres. Si
lesrevendications des subordonnés sont effacées, ignorées, réduites
au silence ou mal comprises, les conclusions quel’on tire, en n’envisa-
geant qu'un sous-ensemble de revendications, risquent d’étre systé-
matiquement biaisées. Ce qu’'indique mon étude de cas, c’est que les



meéthodes a priori de correction de biais ont peu de chances de neu-
traliser ces derniers®. Il n’y a aucune raison de croire que I’explora-
tion toujours plus approfondie des contours de notre propre pensée
morale, ou de celle de personnes se trouvant dans une situation simi-
laire a la nétre, permettra de capter les préoccupations morales de
chacun etdetous. Laconnaissance de ce que nous nousdevonslesuns
aux autres ne peut se fonder que sur I’étude de processus de revendi-
cation interpersonnelle qui recouvrent toute lagamme des situations
propres a notre société. Sila philosophie morale veut progresser, elle
doit pratiquer I'inclusion d’une pluralité de perspectives.

Dans cette intervention, je me serai concentrée sur I’'une des
méthodes propres au pragmatisme, qui est la correction de biais.
Une autre de ces méthodes fondamentales est 'expérimentation in
vivo. Lesrésultats obtenus a partir d’expérimentations dansle monde
réel ont plus de chances d’étre fiables que ceux issus d’expériences de
pensée. Les expériences de pensée ne sont, dans le meilleur des cas,
pas plus fiables que la délibération. Nous nous apercevons en général
que nos délibérations se sont égarées lorsque nous agissons a partir
d’elles et sommes confrontés a des résultats inattendus, dont cer-
tains peuvent nous conduire a reformuler les enjeux de notre déci-
sion (Anderson, 1991). La remontée aux a priori ne nous met pas a
I’abri de tels revirements. L’histoire de la morale nous enseigne que
les valeurs tenues pour immuables changent, de fait, avec le temps.

Si la méthode de correction des biais requiert de collaborer avec
I’histoire etles sciencessociales, c’est également le casde I’évaluation
desrésultats des expérimentations. Le pragmatisme nous invite a ce
titre arecourir systématiquement a 'enquéte morale, tout en élargis-
sant le spectre de ses participants. Il est grand temps pour nous, phi-
losophes, d’enrichir notre boite a outils et d’étendre le cercle de nos
collaborateurs. Nous n’avonsrien d’autre ay perdre que nos préjuges.

209



210

BIBLIOGRAPHIE

ANDERSON Elizabeth (1991), « John Stuart Mill and Experiments in Living »,
Ethics, 102, p. 4-26.

ANDERSON Elizabeth (2014a), « The Quest for Free Labor », Lecture 9. Amherst
Lecture in Philosophy. Amherst College, [amherstlecture.org/anderson2014/
index.html].

ANDERSON Elizabeth (2014b), « Social Movements, Experiments in Living, and
Moral Progress : Case Studies from Britain’s Abolition of Slavery », Lindley
Lecture. University of Kansas, [kuscholarworks.ku.edu/handle/1808/14787].

ANDERSON Elizabeth (2016), « The Social Epistemology of Morality : Learning
from the Forgotten History of the Abolition of Slavery », in Miranda Fricker
& Michael Brady (eds), The Epistemic Life of Groups : Essays in Collective
Epistemology, New York and Oxford, Oxford University Press, p. 75-94.

APPIAH Kwame Anthony (2010), The Honor Code : How Moral Revolutions
Happen, New York, W. W. Norton & Company.

CHRISTY David (1860), « Cotton Is King : Or, Slavery in the Light of Political
Economy », in E. N. Elliott (ed.), Cotton Is King, and Pro-Slavery Arguments,
Augusta, GA, Pritchard, Abbott & Loomis.

CoBB Howell (1895), « Letter to J. A. Seddon, Secretary of War of the Confederate
States of America, Macon, GA, 8 January », publiée in The American Historical
Review, 1(1) (oct.), p. 97-98.

COHEN Gerald A. (2003), « Facts and Principles », Philosophy and Public Affairs,
31(3), p. 211-245.

DAMASIO Antonio (1994), Descartes’ Error : Emotion, Reason, and the Human
Brain, New York, Putnam’s Sons.

DARWALL Stephen (2006), The Second-Person Standpoint : Morality, Respect, and
Accountability, Cambridge, MA, Harvard University Press.

DAvVIS David Brion (2003), Challenging the Boundaries of Slavery. The Nathan I.
Huggins Lectures, Cambridge, MA, Harvard University Press.

DEW Thomas (1832), « Abolition of Negro Slavery », American Quarterly Review, 1
(2), p. 189-265.

DEWEY John (1916), Democracy and Education : An Introduction to the Philosophy
of Education, New York, The Macmillan Company.

DEWEY John & James Hayden TUFTS (1932), Ethics, New York, H. Holt and
Company.

DOUGLASS Frederick (1845), Narrative of the Life of Frederick Douglass, an
American Slave, Anti-Slavery Office.

DOUGLASS Frederick (1855a), My Bondage and My Freedom, édité par James
M’Cune Smith, New York, Miller, Orton & Mulligan.

DOUGLASS Frederick (1855b), « What to the Slave is the Fourth of July ? », in
James M’Cune Smith (ed.), My Bondage and My Freedom, New York, Miller,
Orton & Mulligan.




FITZHUGH George (1857), Cannibals All ! or, Slaves Without Masters, Richmond,
VA, A. Morris.

GARRISON William Lloyd (1852), « Divine Authority of the Bible », in Selections
from the Writings and Speeches of William Lloyd Garrison, Boston, MA,

R. F. Wallcut.

GENOVESE Eugene D. (1976), Roll, Jordan, Roll : The World the Slaves Made, New
York, Vintage Books.

GILBERT Margaret (1987), « Modeling Collective Belief », Synthese, 73, p. 185-204.

HAMMOND James (1852), « Letters on Slavery », in The Proslavery Argument as
Maintained by the Most Distinguished Writers, Charleston, Walker, Richards &
Co.

HARPER William (1860), « Slavery in Light of Social Ethics », in E. N. Elliott (ed.),
Cotton is King, and Pro-Slavery Arguments, Augusta, GA, Pritchard, Abbott &
Loomis.

HEPBURN John (1715), The American Defence of the Christian Golden Rule, or An
Essay to Prove the Unlawfulness of Making Slaves of Men, New York ?: s.n.

JACOBS Harriet (1861), Incidents in the Life of a Slave Girl Written by Herself, édité
par L. Maria Child, Boston, MA.

KINDER Donald & Cindy KAM (2009), Us Against Them : Ethnocentric
Foundations of American Opinion, Chicago, University of Chicago Press.

KRAUS Michael, PIFF Paul & Dacher KELTNER (2011), « Social Class as Culture :
The Convergence of Resources and Rank in the Social Realm », Current
Directions in Psychological Science, 20 (4), p. 246-250.

MILLS Charles (1997), The Racial Contract, Ithaca/Londres, Cornell University
Press.

OAKES James (1990), Slavery and Freedom : An Interpretation of the Old South,
New York, Alfred A. Knopf.

RANSOM Roger & Richard SUTCH (2001), One Kind of Freedom : The Economic

Consequences of Emancipation, 2™ ed., New York, Cambridge University Press.

RASHDALL Hastings (1924), The Theory of Good and Evil, 2" ed., Oxford, Oxford
University Press.

RAWLS John (1971), A Theory of Justice, Cambridge, MA, Harvard University
Press.

SCANLON Thomas (1998), What We Owe to Each Other, Cambridge, MA, Harvard
University Press.

SMITH Adam (1759/2014), Théorie des sentiments moraux, traduction,
introduction et notes de Michaél Biziou, Claude Gautier et Jean-Francois
Pradeau, Paris, Presses universitaires de France.

STRINGFELLOW Thornton (1860), « The Bible Argument, or Slavery in the Light
of Divine Revelation », in E. N. Elliott (ed.), Cotton is King, and Pro-Slavery
Arguments, Augusta, GA, Pritchard, Abbott & Loomis.

SUPERSON Anita M. (2009), The Moral Skeptic, Oxford/New York, Oxford
University Press.

21



212

THOMSON Judith Jarvis (1971), « A Defense of Abortion », Philosophy and Public
Affairs, 1, p. 47-66.

THORNWELL James (1850), The Rights and Duties of Masters, Charleston, SC,
Steam-Power Press of Walker & James.

TILLY Charles & Sidney TARROW (2006), Contentious Politics, New York, Oxford
University Press.

VANDERVELDE Lea (1989-90), « The Labor Vision of the Thirteenth
Amendment », University of Pennsylvania Law Review, 138, p. 437-504.

WALKER David & Henry HIGHLAND GARNET (1829), Walker’s Appeal, with a Brief
Sketch of Life by Henry Highland Garnet, New York, J. H. Tobitt.

WEINBERG Jonathan, NICHOLS Shaun & Stephen STICH (2001), « Normativity
and Epistemic Intuitions », Philosophical Topics, 29 (1-2), p. 429-460.

WELD Theodore Dwight (1839), American Slavery as It Is : Testimony of a
Thousand Witnesses, New York, American Anti-Slavery Society.



NOTES

1 [NdT. : Ce texte est la transcription
de la conférence qu’E. Anderson a
donnée au 112¢ meeting de la Division
Centrale de I’Association américaine
de philosophie a St Louis, Missouri,
le 20 février 2015. Nous remercions
I’American Philosophical Association
et E. Anderson de nous avoir autorisés
a le traduire et a le publier en francais
(traduction par David Amalric, revue
par Daniel Cefai).]

2 Leraisonnement de la Regle d’or
impliquerait également de considérer
I'impact qu’il y a a interdire a I’agent
telle ou telle action.

3 A cetitre, la discussion avec les
autres a propos des principes partagés
susceptibles de gouverner nos
interactions, lorsque des décisions
sont a prendre, constitue une forme
de délibération conjointe.

4 Les arguments en faveur de cette
conclusion ne reposent pas sur une
pétition de principe en faveur de nos
croyances morales actuelles. Ils se
justifient par le recours aux méthodes
pragmatistes elles-mémes, comme je
le soutiens dans « Social Movements :
Experiments in Living, and Moral
Progress » (Anderson, 2014b) et « The
Quest for Free Labor » (2014a).

5 Dans « The Quest for Free Labor »
(Anderson, 2014a), je discute le cas

de William Henry Brisbane, un des
rares propriétaires d’esclaves du

Sud convaincu par les arguments
abolitionnistes de libérer ses esclaves.

Je montre toutefois comment, méme
dans ce cas, les purs arguments
moraux, produits par les méthodes
dominantes en philosophie morale,
ont conduit a des résultats moins
satisfaisants que les méthodes
pragmatistes.

6 Cela fonctionne également avec le
changement de personnel au pouvoir,
comme dans le cas des €lections, et
avec le changement de structures

de pouvoir, comme dans le cas des
réformes constitutionnelles. Lorsque
le changement constitutionnel passe
par le suffrage populaire, le peuple
fait figure de souverain, et c’est a lui,
collectivement, que sont adressées les
revendications contestataires.

7 Appiah (2010, ch. 3) soutient que

la menace que faisaient peser les
abolitionnistes sur I’honneur des
esclavagistes en Grande-Bretagne a
joué un réle décisif dans son abolition
dans I’Empire britannique. On ne
peut qu'acquiescer, bien que le cas
des Etats-Unis montre que dans
d’autres conditions sociales, cette
menace peut conduire a la tentative
de sécession et a la résistance violente
de la communauté déshonorée.

8 Comme I'explique Mills (1997), il
arrive que les biais soient encastrés
au coeur méme des questions que
nous posons : méme si les réponses
étaient exemptes de biais, cela
n’enléeverait rien au caractere partial
des préoccupations implicites dans
les questions.

213



