PRAGMATISME ET
SOCIOLOGIE AUX
ETATS-UNIS

DE MEAD, ADDAMS
ET DU BOIS A
LINTERACTIONNISME
SYMBOLIQUE

DANIEL CEFAI,
DANIEL R. HUEBNER




En quoi le pragmatisme a-t-il eu des conséquences dans
les sciences sociales aux Etats-Unis* ? Plutdt que de
postuler I'existence d’une sociologie, d’'une pédagogie

ou d’une psychologie « pragmatiste », Cefai et Huebner
interrogent d’une part le partage de disciplines qui étaient
encore en cours de formation et d’institutionnalisation

au tournant du siécle, d’autre part la délimitation d’un
canon philosophique de textes et d’auteurs pragmatistes,
qui exclut un grand nombre d’expériences intellectuelles
et civiques de la fin du X1x¢ et du début du XXe siecle,
cataloguées comme relevant du travail social ou de la
réforme sociale. Le cas de Mead est de ce point de vue
intéressant. Il était connu de son temps comme un
activiste, davantage qu’un universitaire. La figure de Mead
comme I'un des fondateurs de la sociologie états-unienne,
aspirant au carré des pragmatistes classiques, n’aurait pas
existé pas sans un travail d’édition et de commentaire ici
restitué — avec les noms clefs en sociologie d’Ellsworth
Faris, Charles W. Morris et Herbert Blumer —, et sans

ses multiples réceptions par la phénoménologie, la
psychiatrie, la pédagogie, 1a psychologie sociale...

La proximité avec le pragmatisme de Jane Addams,
William I. Thomas, Robert E. Park ou W. E. B. Du Bois est
également examinée, ainsi que celle des dites « écoles »

de Chicago et de I'interactionnisme symbolique. Toutes
ces considérations sont adossées a une conception de
I’histoire des sciences sociales qui doit beaucoup a la
perspective pragmatiste.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; HISTOIRE DES SCIENCES SOCIALES ; PHILOSOPHIE
ET SOCIOLOGIE ; GEORGE HERBERT MEAD ; SOCIOLOGIE DE CHICAGO ;
INTERACTIONNISME SYMBOLIQUE.

* Daniel Huebner est professeur-assistant a I’'Université de Caroline du Nord
a Greensboro [drhuebne@uncg.edu] ; Daniel Cefai est directeur d’études a
I’EHESS et chercheur au CEMS [daniel.cefai@ehess.fr].

379



380

’idée de cet article en forme d’entretien a découlé des discus-

sions que nous avons eues a I’'occasion de I'invitation de Dan

Huebner par I’Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales,
enmaietjuin2019. Uenjeu étaitinitialement de donner, a travers une
conversation sur George Herbert Mead et sur ses multiples engage-
ments publics, professionnels et politiques, de plus amples reperes
sur la variété des débats qui ont eu cours aux Etats-Unis entre prag-
matisme, sciences sociales et mouvement progressiste. Aufildel’'en-
tretien, différentes questions ont été abordées comme 'intrication
entre science sociale et réforme sociale, lisible dans les travaux de
Jane Addams ouW. E. B. Du Bois, la transformation de Mead en pere
fondateur del’interactionnisme symbolique, le rOle d’Ellsworth Faris,
de Charles W. Morris et d’Herbert Blumer dans ce processus de cano-
nisation, la méthode et I’éthique d’une histoire de la philosophie et
des sciences sociales qui s’efforce de répondre a des standards prag-
matistes, et finalement, le probleme d’une sélection des textes et des
auteurs qui relevent ou non de ce que nous appelons, aujourd’hui,
le pragmatisme.

Finalement, nous avons retravaillé la version initiale, retrans-
crite a partir d’'une discussion enregistrée et y avons rajouté, apres
coup, un grand nombre de remarques et de références, de commen-
taires et d’analyses. Une partie est liée a deux des conférences don-
nées par Huebner a ’EHESS, « Mead’s Legacy in Sociology : Faris,
Morris, Blumer and the Manufacture of Symbolic Interactionism » et
« Mead as a Public Sociologist : Lectures, Surveys, and Civic Action »
et asarecherche surla formation de 'ceuvre de Mead et sur ses héri-
tages, consignée dans son livre Becoming Mead (2014)', 'autre partie
provient d’'une enquéte menée par Cefaisur laréception du pragma-
tisme en sociologie aux Etats-Unis, sur le lien entre science sociale
et réforme sociale dans les années 1890-1920, et ultérieurement, sur
la sociologie des années 1945-1960 a I'Université de Chicago et ses
ramifications ultérieures.

PRAGMATA, 2019-2: 378-480



S’il fallait une question directrice, elle pourrait étre formulée sim-
plement par: « Que veut-dire étre pragmatiste en sciences sociales ? »

PRAGMATISME ET SOCIOLOGIE : UNE VIEILLE
HISTOIRE

DC : Si 'on devait fixer en quelques traits facilement reconnais-
sables ce que 'on rassemble aujourd’hui sous le titre de « pragma-
tisme », lesquels devrait-on compter ? Dans le désordre, on pourrait
citer le rejet de ’'opposition cartésienne entre subjectivité et objecti-
vité dans une théorie de 'expérience ; I'insistance sur la rationalité
intrinseque des activités telles qu’elles se font en contexte ; la ressai-
siedel’ordre social comme un ordre processuel en train de se faire ; le
rejet du fétichisme des institutions et la critique de la réification des
structures;laplace centrale accordée ala définition et alarésolution
des problemes dans la transformation du monde social. On pourrait
encore signaler 'enquéte et I'expérimentation comme des modes de
transaction privilégiés entre organisme et environnement, dans un
héritage darwinien ; mais aussi la défense de la méthode d’enquéte
et d’expérimentation que la politique serait bien inspirée d’adopter.
On pourrait encore parler de I’émergence d’'une conception du rap-
port entre moyens, valeurs et fins en cours d’action, ou de la dialec-
tique entre habitudes et créativité, ressaisie a travers des schémas
d’expérience collective qualifiés de « culture » et de leur potentiel,
aujourd’hui, pour se démarquer aussi bien des théories de ’action
rationnelle que d’'une économie générale des pratiques.

DH : Oui, je serais d’accord avec tous ces éléments. Il faudrait
cependant en rajouter quelques autres. Je pense alathéorie del’icone,
du signe et du symbole de Peirce et a sa portée pour une sémiotique
sociale, et dans une autre perspective, la conception de la commu-
nication médiatisée par des signes naturels ou conventionnels de
Mead - avec en parallele la linguistique d’Edward Sapir. 11 faudrait
voir en quoi les analyses par des sociologues de dynamiques d’asso-
ciation, de mobilisation et d’institutionnalisation qui font émerger

381



382

des mondes sociaux sont redevables au pragmatisme. Et bien sir,
deux enjeux cruciaux pour la vie collective : la question du public,
fixée par Dewey, ou dela constitution de communautés d’expérience
et d’intérét autour de problemes partagés, qui pointe au-dela, versla
question de la vérité publique et de I'intérét public. Enfin, la ques-
tion del’histoire qui est un vrai enjeu social et politique, d’autant que
I’on alongtemps reproché aux pragmatistes de ne pas s’en étre occu-
pés. C’est le sens de mes dernieres recherches ou je me suis efforcé
d’exhumer une constellation de travaux marqués par le pragma-
tisme sur I’histoire, tant du point de vue d’une philosophie de I'his-
toricité que des méthodes d’enquéte (Huebner, 2019). J’ai également
travaillé en profondeur, récemment, sur les « perspectives pragma-
tistesen histoire chez Mead » et dans The Timeliness of George Herbert
Mead (Joas & Huebner, 2016), Hans Joas a publi€ son « Pragmatism
and Historicism : Mead’s Philosophy of Temporality and the Logic
of Historiography » et j’ai moi-méme publié « On Mead’s Long Lost
History of Science ».

DC:On pourrait ainsi synthétiser quelques-unes des propositions
qui ont retenu I'attention des sciences sociales dans le pragmatisme
classique — méme si ces efforts de définition de ce qu’est le « prag-
matisme » restent des reconstructions a posteriori. Les contempo-
rains de Mead et de Dewey auraient €té surpris si on leur avait parlé
d’une éducation, d’'une psychologie ou d’'une sociologie pragmatistes
etleursmodes de catégorisation et de classement étaient al’évidence,
quand on les lit, différents des nodtres. Par ailleurs, mais nous pour-
rons y revenir, ce que 'on appelle aujourd’hui « pragmatisme » est
aujourd’hui délimité par une espece de « canon », de liste officielle
de textes et d’auteurs reconnus, consacrée par les départements de
philosophie, un catalogue des classiques qui ala vertu de faire recon-
naitre ce « courant » par les philosophes, mais I'inconvénient d’ex-
clure un grand nombre d’expériences, d’enquétes, d’expérimenta-
tions, de controverses qui al’époque s’inscrivaient dansle méme hori-
zon. Ce point est compliqué par le fait quavant les années 1920, les
disciplines étaient loin d’étre institutionnalisées, comme elles le sont



aujourd’hui et que le travail de délimitation des frontiéres, le boun-
dary work, comme disent les sociologues des professions (Abbott,
1988), était a peine amorcé.

On pourrait remonter jusqu’a la naissance de la sociologie, avant
que la sociologie ne se pense comme une science, quand I’Ameri-
can Journal of Sociology accueillait aussi bien les enquétes sociales
des activistes progressistes, imprégnés des idées de Dewey ou de
Mead. Et dans ce cadre, on peut rappeler les liens directs et étroits
que William I. Thomas, Robert E. Park ou Ellsworth Faris entrete-
naient avecle pragmatisme. Thomas et Park sont les deux figures cen-
trales du département de sociologie de I’'Université de Chicago, dans
les années 1910 et 1920. D’apres le recensement des Etats-Unis que je
suis allé consulter, la famille Thomas €tait voisine de celle de Dewey
a Hyde Park en 1900 et partageait la méme maison que la famille
Mead en 1910 ! Dans I’« Introduction » a son Source Book (1909), il
accorde une place centrale aux « habitudes » dans son modele d’ac-
tion. Les habitudes sont rompues par I'’émergence de stimuli inha-
bituels, qui déclenchent une crise dont I'issue ne peut étre trouvée
que par une opération créatrice, dont résultent de nouvelles habitu-
des de comportement. La théorie des attitudes et des désirs au fon-
dement de sa conception de la personnalité sociale dans Le paysan
polonais (1919) - les four wishes : le désir de nouvelles expériences, le
désir de maitrise de la situation, le désir de reconnaissance sociale
et le désir de certitude identitaire — rompt avec les théories de I'ins-
tinct. Une conception progressiste, qui va contre les préjugés a I’en-
contre des femmes, des pauvres, des migrants et des noirs. Thomas
développe encore, avec Florian Znaniecki, qui assumera son lien au
pragmatisme dans Cultural Reality (1919), une théorie de I'adapta-
tion, de I'assimilation et de I'acculturation des migrants polonais a
Chicago. Il raisonne en termes d’écologie de I'apprentissage, quand il
parle de « transplantation » des caractéristiques du vieux monde dans
le nouveau monde et d’«acclimatation » aux contraintes du nouveau
monde. Enfin, Thomas a déja une théorie de la désorganisation et de

383



384

la réorganisation des institutions — une conception processuelle de
l'ordre institutionnel et social.

On pourrait encore évoquer les noms de deux chercheurs qui
ont fondé les études sur les relations raciales, et qui ont 'un comme
I’autre un ancrage pragmatiste — quoique mis aujourd’hui en oppo-
sition par des critiques comme Aldon Morris (2015) qui rejoue 'op-
position du début du xxe¢ siecle entre W. E. B. Du Bois et Booker T.
Washington. Du Bois, le premier, reconnait cette dette dans son auto-
biographie (1940). Il a étudié a Harvard avec George Herbert Palmer,
Josiah Royce et George Santayana et raconte comment il est devenu
un « fidele disciple de James au temps ou il développait sa philoso-
phie pragmatiste ». Robert E. Park, ensuite, a suivi les séminaires
de Dewey a Michigan et a méme failli fonder avec Dewey et Mead le
journal Thought News, entre 1889 et 1892. Aprés une phase dejourna-
lisme professionnel, il a étudié la philosophie a Harvard avec Royce,
Santayana, Miinsterberg et James, avant de rejoindre Allemagne,
ou il a suivi les séminaires de Simmel a Berlin et de Windelband et
Knopp a Strasbourg. Park développera une écologie humaine, ou il
réfléchira sur la continuité et la rupture entre ordre naturel et ordre
moral et sur la socialisation des individus et des communautés dans
leurs milieux devie. Il signalera sa dette vis-a-vis de Dewey sur la place
centrale de la coopération et de la communication dans les sociétés
humaines (Park, 1938) et sa dette envers James, en particulier son
texte « On a Certain Blindness in Human Beings » (1899) sur la ques-
tion du pluralisme. Sathéorie dela démocratie, desrelations intereth-
niques et interculturelles, de la presse au coeur de la vie publique ou
du développement des formes urbaines est traversée de références
au pragmatisme.

DH : Le cas de Mead est encore plus marquant. On rappellera
ensuite ses multiples engagements - civiques, philosophiques, péda-
gogiques... Mead est un cas typique de ce mélange de philosophie, de
réforme sociale et de science sociale. Mais il a eu une influence cer-
taine dans le département de sociologie de Chicago, tout autant que



danslesdépartements de philosophie et de psychologie.Iladonné des
cours de psychologie sociale, presque tous les ans, de 1900 241931, et
j’ai compté[dansl’Examiners’ and Instructors’ Grade Reports de1’Uni-
versité de Chicago, cf. Huebner, 2014a : 90] que celui du printemps
1916 accueillait, outre 11 visiteurs enregistrés, 44 étudiants undergra-
duates et 32 graduates. Il a eu une vraie vie universitaire, différente
de celles d’aujourd’hui, dans la mesure ou la part orale du cours, de
laconférence et dela discussion I’emportait pour Mead surla partde
I’écriture pour des revues. En méme temps, Mead n’ajamais perdu le
contact avecle monde social. Il était avant tout un personnage public
et C’estainsi qu’il était percu de son temps, beaucoup plus que comme
philosophe ou sociologue.

DC: Le cas de Mead n’était pas isolé. On pourrait montrer com-
ment la sociologie est née d’'une espece de différenciation avec le
Social Gospel, la réforme sociale et le travail social. Pendant long-
temps, lasociologie était autant pratiquée al’Université que dansles
social settlements et les University settlements, dans les extensions
universitaires, par des bureaux de recherche, des agences civiques
ou des églises progressistes. Park parle d’'un « mouvement pragma-
tique » —entendez « pragmatiste ». La distinction entre enquéte sociale
(socialsurvey)etenquéte sociologique (sociological inquiry) n’était pas
aussi claire qu’on le prétendra quand il s’agira de faire de la sociologie
une science autonome, de la professionnaliser et de I'institutionna-
liser. Et quand les pragmatistes cherchent une articulation entre des
savoirs en sciences sociales, une méthode d’enquéte et d’expérimen-
tation et un engagement en faveur de la réforme du monde social, ils
s’inscrivent tres directement dans la perspective ouverte par les pra-
tiques civiques de I’époque. 11 est souvent difficile de déméler dans
quelle mesure les textes politiques des pragmatistes — Dewey et Mead,
mais aussi Addams ou Follett, et beaucoup d’autres... — mettent en
forme une expérience collective qui s’est constituée ailleurs, dans
desarenesderevendication, d’organisation, de combat progressiste;
et dans quelle mesure leur facon de poser les problemes, d’articuler
des concepts et des arguments a été reprise par des acteurs qui l’'ont

385



386

convertie dans leurs projets pratiques — préceptes de méthode ou
arguments de justification ! La relation était parfois circulaire : les
livres de Dewey sur’éducation devaient beaucoup a ses expériences
concretes, développées avec son épouse Alice, Ella Flagg Young, les
Mead, James Hayden Tufts, James Roland Angell, et le personnel de
la Lab School. En retour, ces livres sont devenus la bible de généra-
tions entieres de pédagogues, en premier lieu a travers les auditoires
que Dewey gagnera a Teachers’s College, a Columbia. Finalement, si
ons’intéresse au pragmatism-in-action, et pas seulement au pragma-
tism-in-the-books, pour imiter I’expression de Roscoe Pound (1910)
a propos du droit, c’est une tout autre compréhension de son travail
quil’emporte.

GEORGE HERBERT MEAD “SOCIOLOGUE
PUBLIC”

DH : Une de mes conférences a Paris [a’EHESS en mai-juin 2019]
a porteé sur la « sociologie publique » de Mead. Pendant longtemps,
on a imaginé Mead en philosophe de cabinet, en armchair philo-
sopher. Mais les livres de Gary A. Cook, George Herbert Mead : The
Making of a Social Pragmatist (1993), de Dimitri Shalin, Pragmatism
and Democracy (1986) ou de Mary Jo Deegan, dans Jane Addams and
the Men of the Chicago School (1988) ont commencé a décaper cette
image. De fait, Mead était al’avant-garde du mouvement de la réforme
sociale etil s’est sans doute vu lui-méme plus souvent danslapeaudu
réformateur professionnel que dans celle du professeur bien installé.

Enenquétant surlesjournauxetlesrevuesdel’époque et enlisant
la correspondance, celle conservée a Chicago, au Special Collections
Research Center?ou dans d’autres fonds d’archives (Chicago Council
on Foreign Relations, Vocational Supervision League, etc.), je me suis
rendu compte que Mead a donné plusieurs centaines de conférences
—j’en ai identifié 200 —, et qu’il a parfois pris la parole devant des
milliers de personnes (ainsi des meetings autour de la gréve des tra-
vailleuses des ateliers de couture ou du licenciement de la directrice



de I'inspection des écoles publiques de Chicago, Ella Flagg Young).
C’était véritablement un homme public ! Par contraste il a enseigné
36 ans a I’'Université de Chicago et le nombre total d’étudiants aux-
quelsil aeu affaire a été de 3000 environ. Dés qu’Helen Castle Mead,
son épouse, et lui-méme sont venus vivre a Chicago, en 1894, ils sont
entrés en contact, sans doute a travers Dewey, avec Hull House - le
social settlement ouvert par Jane Addams et Ellen Gates Starr en 1889.

DC: Peux-tu en dire davantage ? On sait 1a force du lien de Dewey
avec Addams, qu’il rencontre lors de passages antérieurs a Chicago,
des 1891. Dewey était aussi la au moment de la gréve des syndica-
listes des wagons-lits Pullman — il leur rend visite [le 4 juillet 1894] et
il sympathise avec Eugene Debs, le grand leader socialiste, pour qui
il aura beaucoup d’admiration. Et Mead ?

DH : Mead s’est véritablement engageé a Hull House, ou iladonné
toutes sortes de conférences — de méme que dans des écoles publiques,
dans des réunions politiques... Plus largement, il est devenu une
figure du mouvement des social settlements dans lesquels il a parlé
de formation professionnelle, de greves de travailleurs, d’histoire,
mais aussi de cerveau et d’évolution (a Hull House en 1896-97), de
fonctions sociales de I’éducation (au Chicago Commons en 1897). 11
poursuivra sa collaboration avec Jane Addams et Graham Taylor au
sein dela Chicago School of Civics and Philanthropy?... Les Mead ont
pris publiquement position pour le suffrage des femmes, les droits
des immigrés et des minorités, I'information sur la contraception et
son enseignement, le droit a une rétribution pour le travail en prison.
En plus de cela, George Mead a contribué au Palama Settlement a
Honolulu, Hawaii, ainsi qu’au fonctionnement du Chicago Commons
et de I'University Chicago Settlement pour lequel il a collecté des
fonds, en tant que trésorier, et dirigé des enquétes sur le quartier des
Stockyards - le quartier des abattoirs et de I'industrie de la viande.

DC : Sa conférence sur « The Social Settlement : Its Basis and
Function » en 1907 décrit ainsi cette institution, distincte de I'Eglise

387



388

et de I’'Université, et en méme temps dédiée a définir des critéres du
bien commun et a mener des enquétes sociales. On peutla mettre en
regard du texte que Jane Addams avait consacreé en 1899 a « La fonc-
tion du social settlement »*. Mead, avant de devenir un classique de
la sociologie (Blumer, 1981) était partie prenante de cette settlement
sociology, et de sa formule d’enquéte sociale et d’expérimentation
sociale... Une expérience cruciale, qui ade nombreux atomes crochus
avec les visions civiques et politiques du pragmatisme.

DH : Exact. Mead était un activiste autant qu'un universitaire. Il
n’ajamais cessé d’étudier et d’enseigner, mais il s’est beaucoup investi
danslarésolution de problemes sociaux. Il s’est ainsi préoccupé dela
condition des enfants et adolescents. Il a participé€ al’organisation du
tribunal pour mineurs, la Juvenile Court de Chicago, 'une des pre-
mieres au monde et sans doute la plus célebre. Il a été impliqué en
1909 danslacréation du Psychopathic Institute, qui deviendra par la
suite'Institut de recherche surles adolescents (Institute for Juvenile
Research, créé avecles fonds d’Ethel Sturges Dummer) — ou de nom-
breux étudiants de sociologie feront leurs classes. Mead y a cotoyé
William Healy et Adolf Meyer, et plus tard, Hermann Adler. Curt
Rosenow, David M. Levy, Ethel Kawin, et jusqu’a Clifford Shaw qui
dirigera'Institute for Juvenile Research pendant des décennies, ont
été des éleves de Mead. Ernest Burgess, Herbert Blumer ou Frederic
Thrasher ont fréquenté cette association — c’est 1a que les travaux
sur la délinquance juvénile de Chicago ont pris forme (Shaw et al.,
1929). Et cela se poursuivra jusqu’aprées la Seconde Guerre mondiale
puisqu’un chercheur comme Howard Becker fera ses enquétes sur la
marijuana au sein de cet institut, encore dirigé a I'’époque par Shaw.

Et puis Mead a aussi été un pédagogue, comme la série de ses
textes sur I'’éducation en témoigne. Il a édité la revue Elementary
School Teacher et participé a une autre revue, School Review. La
encore, sa réflexion était fondée sur des considérations de psycholo-
gie du développement, mais surtout sur une expérience de premiere
main. On sait que Mead a été partie prenante de ’école-laboratoire



(Laboratory School) fondée en 1896 par Dewey et dont le mot d’ordre
était « apprendre en faisant » (learning by doing), mais on sait moins
qu’ilaétéle fondateur dela Physiological School®*en 1899, l1a premiere
école pour enfants en situation de handicap d’apprentissage. Dansle
Conseil de cette école, on retrouvait le Président Harper de I’'Univer-
sité, Henry H. Donaldson, physiologue et neurologue (qui avait créé
avec Charles Strong le laboratoire de psychologie de I'Université en
1893), Nicholas Senn, médecin, ainsi que Dewey et Angell (qui avait
assumeé la direction du laboratoire de psychologie a partir de 1896).
Il est difficile d’avoir les détails des activités de cette école — on a par
exemple un article de Kelly (1903) sur des tests passés sur les enfants.

Mead aaussi été le chairman de comité de rédaction du Council for
Library and Museum Extension au début desannées 1910 et en 1911-12.
I1aéditéles Educational Opportunitiesin Chicago (1911) qui recensait
les écoles publiques, les parcs publics et les bibliothéques publiques
ainsi que des institutions comme la Chicago Historical Society, ’Art
Institute, le Field Museum, ’Académie des Sciences, les Universités
delaville, les clubs de musiques et associations de lectures, le YMCA
et les social settlements. Comme beaucoup de progressistes, a coté
d’une réflexion généraliste sur I'instruction — par exemple dans « The
Psychology of Social Consciousness Implied in Instruction » (1910a),
il s’est beaucoup soucié de formation professionnelle et en particu-
lier d’apprentissage des métiers industriels, comme on le voit dans
son article « Industrial Education, the Working-Man and the School »
(Mead 1908-09). L’éducation n’avait rien de figé, elle devait permettre
a chacun de trouver un emploi et de réaliser au mieux le développe-
ment de ses capacités personnelles, en harmonie avec le développe-
ment de la communauté.

DC:Lavisée dudéveloppement des enfants et des adultes est cen-
trale:lesinstitutions doivent étre mises au service delaréalisation de
soidesindividus. Les Mead ont été tresimpliqués danslaLab School
ou ils ont envoyé leur fils et dans son organisation matérielle. On a
une idée de 'amitié de Mead et Dewey dans les remerciements de

389



390

The School and Society (1900) que Dewey adresse a Helen et George.
Ce sont eux qui ont mis par écrit et édité les conférences que Dewey
avait données pour « un auditoire de parents et autres intéressés par
I’école élémentaire de I’'Université (University Elementary School) le
mois d’avril 1899 ». Ils étaient partie prenante de cette expérimenta-
tion coopérative, avec Alice Dewey et Ella Flagg Young. Il y a d’autres
aspectsdelapersonnalité publique de Mead. Il a présidé pendant des
années le Comité pour I'’éducation publique du City Club, qui était -
et est aujourd’hui encore — une association-forum de discussion des
affaires delaville par des citoyens concernés. Maisil a également eu
une activité d’enquéte, hors du laboratoire de psychologie, de I’école
physiologique et de I’école laboratoire.

DH : Mead a créé un « bureau de recherches sociales » a Chicago,
un organisme destiné a coordonner le recueil de corpus de données
par les agences privées et publiques — une initiative dans laquelle
étaient également engagés Charles Richmond Henderson, William I.
Thomas and Charles E. Merriam. Dans la foulée, le Conseil municipal
de la Ville de Chicago a fondé le Département des enquétes sociales
(Department of Social Surveys) du Bureau du Bien-Etre Public (Public
Welfare Bureau). Ce bureau d’informations sociales et civiques était
dirigé en 1915 par leur étudiante, Ruth Newberry [MA sociologie 1912,
elle épousera plus tard le fils de W. I. Thomas !]. L'idée, toujours la
méme, est éminemment pragmatiste : rassembler I'information, la
rendre disponible, accompagner cet effort par la création de dispo-
sitifs et d’institutions de formation ou d’accompagnement, par ail-
leurs enquéter sur la nature des problemes et leur trouver des solu-
tions, testées dans des expérimentations in vivo.

DC: L'exemple le plus dramatique de ce type d’intervention reste
la greve des travailleurs du vétement qui a éclaté dans I'industrie
du prét-a-porter. Elle débute a Hart, Schaffner & Marx et regroupe
bient6t 40 000 travailleuses et travailleurs. [Le 10 octobre 1910], un
comité de grévistes se réunit chez Louise DeKoven Bowen, tréso-
riere a I'époque de Hull House et rencontre des citoyens engagés de



la ville, dont Mead et Henderson. Un sous-comité d’enquéte est mis
en place, comprenant Mead, Sophonisba Breckinridge, résidente de
Hull House, qui dirigeait al’¢poque avec Edith Abbottle département
derecherchessocialesdelaSchool of Civics and Philanthropy et Anna
Nicholes, responsable d’un autre social settlement,la Northwestern’s
Neighborhood House. Ce sous-comité rend son rapport [le 5Snovembre
1910]¢ et rencontre Hart, I'un des propriétaires de ’entreprise, ainsi
que des représentants des syndicats de la confection - I'Internatio-
nal Garment Workers Union of America, de la National Wholesale
Tailors Association et de 1a Wholesale Clothiers Association (Burger
& Deegan, 1978 : 366). Cette greve a compté dans I’histoire du mou-
vement ouvrier aux Etats-Unis. Elle a conduit a la fondation de
I’Amalgamated Clothing Workers of America, un puissant syndi-
cat. Lenquéte était différente de ce qui se faisait en matiere de social
survey, puisqu’elle était orientée pratiquement vers la recherche de
la nature et de la solution du probleme ayant conduit a la greve — au
cceur méme du conflit social. D’une certaine fagon, c’était la réalisa-
tion du schéma pragmatiste : enquéte coopérative visant a identifier
les problemes, examen des problemes par les différentes parties en
conflit, formulation dans une discussion rationnelle d’hypotheses
de réforme, application expérimentale jusqu’a nouvel ordre et donc,
co-production d’une situation de « conflit constructif » - comme le
dira plus tard Mary P. Follett (1925).

DH: C’estjuste, cette greve a été extrémement importante et Mead,
Henderson, Tufts, Breckinridge et Nicholes se sont retrouvés en pre-
miereligne. Le sous-comité a interviewé nombre de grévistes prove-
nant delamajorité des ateliers de Hart, Schaffner & Marx, travaillant
a des postes différents et conduisant a des plaintes et a des revendi-
cations de type différent. L'un des principaux problemes était I’aug-
mentation de la vitesse ou de la complexité des taches a accomplir
sans contrepartie salariale, ou encore I'imposition d’une discipline
par I'usage d’amendes décidées par des contremaitres — payeés sur
le fondement des résultats de leur secteur. D’autres griefs avaient a
voir avec I'insuffisance des salaires pendant les périodes de creux,

391



392

I’embauche d’un trop grand nombre d’apprentis, mal formés, et rédui-
sant la masse salariale des travailleurs qualifiés, enfin, avec 'exis-
tence d’une liste noire tenue par le bureau de I'’emploi (Employment
Board). Une fois identifiés les problemes, I'idée €tait d’'organiser un
comité d’employés et d’employeurs pour discuter, négocier et arbi-
trer les problemes et trouver un accord (settlement), mais rapidement
il est apparu que Association Houses, une sorte de syndicat patro-
nal, n’entendait pas s’asseoir a la table des négociations, de méme
qu’un certain nombre de travailleurs dans I'autre camp. Ce ne sera
gu’en janvier 1911 que Hart, Schaffner & Marx acceptera de créer un
département du travail et de rentrer dans un processus de discussion.

DC: Cette histoire est intéressante d’un point de vue meadien ou
parkien. Hart, Schaffner & Marx a appointé un célebre avocat, Carl
Meyer, comme représentant 1égal deleursintéréts, tandis qu’en face,
c’est Clarence Darrow, le fameux avocat progressiste, qui représen-
tait les intéréts des travailleurs. Un certain nombre de points seront
examinés et réglés, mais le comité d’arbitrage mis en place constatera
ultérieurementleslimites de ses compétences techniques. Il fondera,
en avril 1912, un Trade Board, faisant office de conseil et de tribunal
interne, chargé d’examiner lesréclamations, d’édicter lesregles et de
mettre en ceuvre les réglementations nécessaires a la poursuite du
processus de travail (Zaretz, 1934). La méthode d’enquéte, de discus-
sion, de représentation et d’arbitrage a ainsi donné naissance a une
institution de régulation des conflits de travail. On peut y voir une
illustration de I’espece de syndicalisme réformiste que Mead avait
a ’esprit, a I'’encontre du socialisme a qui il reprochait de faire de la
lutte de classes un dogme, et de suivre des programmes préétablis,
quand ilsn’étaient pas orientés verslaréalisation de'utopie commu-
niste et préts a recourir a la violence révolutionnaire (Mead, 1899a).
Mead était un expérimentaliste et se méfiait des illusions de la table
rase du passé etdel’avenement delendemains qui chantent : opposé
aux philosophies de I’'histoire de Hegel ou de Marx, il voulait donner
le dernier mot a I’expérience, a partir de laquelle formuler des hypo-
théses de travail qui soient ensuite a nouveau testées par ’expérience



(Mead, 1899). Une attitude possibiliste plutét que déterministe, qui
se fie au travail de I'intelligence réflexive pour définir et résoudre des
problemes. Il était également convaincu qu’un conflit raisonnable
et régulé pouvait transformer les perspectives des parties et engen-
drer un nouveau point de vue commun — quelque chose de similaire
au « conflit constructif » de Follett (1925), mais il faudrait compa-
rer dans le détail —, ce qui requiert que les acteurs soient disposés a
aller a 'encontre de leur « sentiment de supériorité » et d’« amoutr-
propre » (Mead, 1934/2005). Mais il a pu constater, dans I’affaire de
Hart, Schaffner & Marx, alors méme que le résultat en a été positif, a
quel point les acteurs sont peu disposés a se faire confiance, a renon-
cer a certains de leurs intéréts, a privilégier le droit sur la force et a
miser sur l'intelligence collective !

DH : En parallele, Mead a donné des conférences sur les condi-
tions de travail dans les ateliers de confection et Helen Mead a été
une fervente supportrice des grévistes et de 1a mise en place de pro-
grammes de formation professionnelle pour les femmes. On ne sou-
lignera jamais assez combien Helen Mead a été, aux cotés d’Harriet
Park Thomas ou de Jane Addams, une des citoyennes actives de la
ville, en faveur de la cause des femmes dans la Ligue pour 1'égalité
politique (Political Equality League), par exemple. Les Mead se bat-
taient’'un et’autre contre tout type de persécution de militants poli-
tiques ou de violence antisémite ou raciale — en particulier en 1919,
lors des émeutes raciales de Chicago. Ils ont également été engages
dans le Parti des femmes pour la paix (Women’s Peace Party) — Helen
était allée a 'immense meeting de Washington D.C., mais leur posi-
tionachangé, comme celle de beaucoup d’Américains, apreslareprise
dela « guerre sous-marine sans restriction » par I’Allemagne en 1917.
Henry Mead a été reporter de guerre en 1914-16 et s’est battu en 1917-
18, étant sérieusement blessé en aotit 1918 ; Irene Tufts Mead était
volontaire en France pour le compte d’une association d’aide aux
blessés, ’American Fund for French Wounded, en 1917-18. Mead a
écrit une série d’articles sur la guerre. Il a tenté de définir le statut
des objecteurs de conscience. Il a été le directeur régional du « War

393



394

Issues Course » en 1918, et asupervisé le curriculum du Student Army
Training Corps en 1918. Il a enfin été membre du Conseil de Défense
de I’Etat d’Illinois (Illinois State Council of Defense) pour lequel il a
étudié les conditions de logement pendant la guerre. C’est dans ce
cadre qu’il faut relire un certain nombre de textes de Mead dans les
années 1915-1920 ou il s’efforce de penser le nationalisme, les droits
politiques, le probleme de I’agression et de la fraternité, et prend des
exemples liés a la formation de la Société des Nations...

DEVENIR MEAD : ELLSWORTH FARIS ET LA
FORMATION D’UN MYTHE

DC: La figure de Mead s’est transformée au cours du temps. Tu
décris bien dans Becoming Mead (2014) comment Mead est devenu
un « classique » de la sociologie et comment le Mead militant a petit
apetit été oublié... Regarde, par exemple,j’ai retrouve un petit extrait
delathése de Fay Berger Karpf, qu’elle publie en 1932, American Social
Psychology (avec un avant-propos d’Ellsworth Faris). Celadonne une
bonne idée de la perception de I’'ceuvre de Mead en 1932, juste apres
sa disparition : « L'influence de Mead sur la pensée socio-psycholo-
gique américaine s’est exercée principalement par le biais de ses cours
en salle de classe et seulement a titre secondaire par la médiation de
ses publications. Ces dernieres sont fragmentaires, elles sont com-
pliquées et obscures, leur attrait (appeal) est limité. Une étude qui se
limiterait aux publications de Mead sur des matériaux de psychologie
sociale serait donc particulierement inadéquate, pour rendre compte
de I'importance de sa théorie socio-psychologique. Il est nécessaire
de relier les discussions sur les aspects dispersés de sa théorie avec
son point de vue dans son ensemble - et a cette fin, d’avoir acces ala
totalité de sa pensée, laquelle n’est pas disponible a cejour a partirde
ses publications. Le résumeé suivant [9 pages] est donc fondé sur un
apercu (outline)non publié delathéorie socio-psychologique de Mead
[disponible alI’Université de Chicago], surles matériaux qu’il a présen-
tés en classe ainsi que les articles qu’il a publiés. » (Karpf, 1932 : 318).



DH : Oui, mathese retrace I’histoire qui a conduit a faire de Mead,
qui n’avait pas publié de livre de son vivant, un classique de la socio-
logie ! Pour comprendre comment cela a été rendu possible, il a fallu
consulter les milliers de pages manuscrites qui nous restent de lui.
Et puis examiner de presles notes de cours, transcriptions sténogra-
phiques, devoirs d’étudiants (ce processus a été décrit dans Huebner,
2014b). J’ai raconté comment les éditeurs se sont attachés a sélec-
tionner et redistribuer ces matériaux et a les reconstruire dans des
livres correspondant a ses supposés thémes de recherche : psycho-
logie sociale (Mind, Self, and Society), histoire de la philosophie
(Mouvements of Thought), philosophie de la temporalité (Philosophy
of the Present) et de I’action (Philosophy of the Act).

DC:En 1931, Mead meurt. Que se passe-t-il ?

DH : Mead est devenu Mead grace a la persévérance d’Ellsworth
Faris, Charles W. Morris ou Herbert Blumer. Je parlerai ensuite de
Morris et Blumer. Commencons par Faris. Son travail d’édition et d’en-
seignement a été capital. Faris avait été missionnaire pendant sept
ans au Congo belge, puisil avait enseigné dans le Texas et 'Towa, tout
en soutenant son doctorat a Chicago. Il rejoint I'Université en 1919,
pour prendre le relais de Thomas qui a été renvoyé 'année d’avant
pour avoir une affaire avec une femme de militaire et avoir franchiune
frontiére entre Etats en sa compagnie. Faris y restera jusqu’en 1939.
Pendant onze ans, il est éditeur de ’American Journal of Sociology et
chairman du département a partir de 1925. Pendant tout ce temps-1a,
ilvadevenirl’'ardent défenseur de la « psychologie sociale de Mead ».
Dans The Nature of Human Nature (1937), son livre le plus connu,
dédicacé a Mead, est repris un article, « Current Trends in Social
Psychology » ou apres avoir commenté Cooley et Thomas, il loue I'en-
seignement de Tufts, Moore, Ames et Mead, pour leurs «inestimables
et uniques contributions » (1937:165) ala psychologie de la significa-
tion, de la socialisation de la personnalité et de I'’émergence du sym-
bolisme. Quand Mead disparait, Faris écrit une lettre a son fils : « Il
n’y a personne a qui je doive autant — personne sur toute la terre...

395



396

J’ai depuis des années tenu pour I’'un de mes principaux objectifs
d’interpréter, et si possible, d’étendre les idées dont ce grand esprit
a accouché. Beaucoup d’autres vous ont écrit. Personne n’a plus de
raison que moi de I'aimer, de le remercier, de ’honorer. Car dans un
sens académique, je me vois comme son fils. »

Faris était influent parce qu’il servait de gatekeeper aux cours de
Mead, reprenant le cours d’introduction a la psychologie sociale,
tandis que Mead s’occupait du cours avanceé et servant d’interprete
des idées de Mead pour les étudiants en sociologie de Chicago. Il
a longtemps été le chef de file des promoteurs de Mead, se battant
pour qu’il soitincorporé au panthéon des théoriciens de psychologie
sociale, et contrblant par ses recensions tout ce qui pouvait se publier
sur Mead. Quand Mind, Self, and Society est paru, il a attaqué Morris
et ’'a accusé d’avoir « pris la liberté de réarranger le matériau d’'une
facon qui seradénigrée par beaucoup de ceux qui connaissaient Mead
et qui pensaient qu’ils le comprenaient » (Faris, 1936 : 809). S’en est
suivie une dispute ou Morris a di justifier 'ordre de présentation
qu’il avait retenu et 'imputer a Mead. Faris avait fini par s’excuser en
expliquant que son appréciation était fondée sur des jeux de notes
plus anciens (Morris, 1937 et Faris, 1937) ! De facon générale, la plu-
part des critiques de Mind, Self, and Society étaient positives. La cri-
tique d’Ellsworth Faris était la plus importante, mais une autre cri-
tique, de Wilson D. Wallis (1935) dans 'International Journal of Ethics
—une revue basée a I'Université de Chicago — a eu beaucoup d’écho.
Wallis y laissait entendre que le livre, au style « lourd, obscur, répé-
titif » n’aurait pas da étre publié parce que Mead, « auteur malgré
lui », S’y serait opposé. « Les références a ’homme primitif » supposé
avoir « ’esprit d'un enfant », semblent « dater d’avant le déluge », écrit
Wallis. Morris réagit a cela en écrivant de maniere fantomatique une
« Prefatory Note » a Movements of Thought dans laquelle il défendait
la publication de tels documents — en 'occurrence, pour les cours
d’histoire de la pensée, le travail de Merritt H. Moore. Il y a eu une
derniére recension d’importance, celle de F. C. S. Schiller (1936), le



pragmatiste britannique, qui était également négative et a laquelle
Morris a aussi répondu (Huebner, 2014a : 156-157).

PRAGMATISME ET EMPIRISME LOGIQUE :
LA SYNTHESE DE CHARLES W. MORRIS

DC:0n aparlé de déclin du pragmatisme, qui aurait perdu de son
audience. Comment peut-on décrire sa moindre visibilité depuis les
années 1930 ?Y a-t-iljamais eu disparition de la référence au pragma-
tisme ? Celui-ci a perdu du terrain avec I’'arrivée des exilés allemands
ou autrichiens. Rudolf Carnap et Carl Hempel s’installent a Chicago
en 1936-37. Successivement, Herbert Feigl, Hans Reichenbach (qui
rejoint UCLA ou il formera Hilary Putnam), Gustav Bergmann, Edgar
Zilsel, Philipp Frank, Richard Von Mises s’exilent. Une bonne partie
des chercheurs des Cercles de Vienne et de Berlin se transferent aux
Etats-Unis, ainsi qu’Alfred Tarski, qui quitte 1a Pologne [en 1939]. Cet
afflux de nouveaux chercheursliés a’'empirisme logique va comple-
tement remanier le paysage philosophique, au moins pour un quart
de siecle. Charles W. Morris, I’éditeur de Mind, Self, and Society, est
trés actif pour faire venir tous ces chercheurs aux Etats-Unis. Dans
Logical Positivism, Pragmatism, and Scientific Empiricism (Morris,
1937a), il recherche des voies de composition entre pragmatisme, une
théorie behavioriste du comportement, une sémiotique peircienne
et une version de 'empirisme logique, proche de Carnap et Neurath,
appelant a davantage de cohérence et de rigueur dans le raisonne-
ment philosophique.Illancela distinction entre syntaxe, sémantique
et pragmatique que 'on retrouve dans les Foundations of the Theory
of Signs (1938) et qu’il retravaille dans Signs, Language, and Behavior
(1946). Notons que Morris se réfere alors a Mead mais aussi a Peirce
(dontlessix premiers volumes des Collected Papers sont publiés entre
1931et1935 - notamment par Paul Weiss, ancien étudiant de MorrisR.
Cohena CCNY etde Whitehead, C.I. Lewis et Ralph B. Perry a Harvard,
Weiss qui formera a son tour Richard Rorty). Ernest Nagel, qui étudie
avec Dewey a Columbia et discute souvent avec lui de sa théorie de
I’enquéte, soutient sa thése sur lalogique de la mesure [en 1931] et va

397



398

développer une forme d’analyse contextuelle qui emprunte égale-
ment a Wittgenstein et Carnap. Morris Raphael Cohen, philosophe
et juriste, formé a CCNY et a Harvard, ou il suit les cours de Royce,
James et Miinsterberg, sera un grand défenseur du libéralisme poli-
tique et un opposant au fascisme et au nazisme. Il publiera Reason
and Nature (1931) et, avec Nagel, une introduction a la logique et a
la méthode scientifique (1934). En passant, Morris Cohen, qui avait
ecrit sur le lien entre ordre 1€gal et ordre social, est le pere de Felix S.
Cohen, réaliste en droit, qui croisait lui-méme pragmatisme, réalisme
etempirismelogique dans son travail de critique du formalisme juri-
dique (Cohen, 1935). Mariés avec Lucy Kramer Cohen, ancienne étu-
diante de Boas - ils compileront le Handbook of Federal Indian Law
(1940), 1a Bible des droits des Amérindiens.

On pourrait continuer cette litanie de noms. Ce qu’il faut rete-
nir c’est que, dans les années 1930, une tout autre image du pragma-
tisme tend a émerger que celle qui avait prévalu depuis le milieu des
années 1890. Et qui tiendra jusque dans les années 1960, apres que
Hilary Putnam et Richard Rorty feront leur retour au pragmatisme.
Peut-on pour autant parler de déclin pendant toutes ces années ?

DH:On peut décrireles choses davantage dansle détail a Chicago.
Ce tournant a été capital et Charles W. Morris — 'un des principaux
promoteurs de la pensée de Mead — en a été 'un des principaux arti-
sans. Il faut voir que 1930-31 est un tournant pour le département de
philosophie. On pourrait parler d’éviction de la vieille garde des col-
legues de Dewey arrivés a Chicago a partir de 1894. Robert Hutchins
aprislaprésidence del’Université en1929. Alors que les membres du
département de philosophie discutent de la releve, et commencent
arechercher qui proposer parmiles anciens étudiants — Mead pense
a Morris, alors au Rice Institute, a Houston, Texas, comme représen-
tant de « I’école de Chicago [de philosophie] », tandis que Hutchins
exprime son souhait de nommer trois de ses proches: Mortimer Adler,
Scott Buchanan et Richard McKeon. C’estle début dela « controverse
Hutchins », racontée par G. A. Cook (1993 : 183-194). Tufts décide de



prendre saretraite anticip€e. Puis Mead tombe gravement malade et
démissionne, suivi par Murphy, Burtt et Everett Hall. C’est un véri-
table scandale relayé par la presse a I’échelle nationale au mois de
février 1931. Finalement, grace al’intercession ’Edward S. Amesetde
T.V.Smith, depuisle département, et de Frederic Woodward, juriste,
alors vice-président de I’'Université, Morris a été nommeé, non sans
avoir sollicité 'assentiment de Mead. D’emblée, il a été per¢cu comme
le successeur de Mead - lequel était mort le 26 avril 1931 d’un arrét
cardiaque. Dans Six Theories of Mind, Morris se pose du reste comme
un héritier, se référant aux livres de Mead avant méme leur publica-
tion. Il donne par exemple une longue citation des Carus lectures
(Morris, 1932 : 315-316), alors que The Philosophy of the Present n’était
pas encore paru, et il annonce, deux ans a I’'avance, une « description
du symbole en termes sociaux qui apparaitra sous le titre de Mind,
Self, and Society » (ibid. : 323).

DC : Morris a été le principal artisan, a Chicago, du rapproche-
ment entre pragmatisme et empirisme logique ?

DH : Morris avait été I'’étudiant de Mead. Entre 1922 et 1925, il a
suivisix cours différents avec Mead (loin derriere, cependant, un cer-
tain Armand J. Burke, qui s’est inscrit a 15 cours avec Mead !) et plus
de cours, encore, avec Moore et Tufts. Morris n’ajamais été’assistant
de Mead (a la différence de Blumer), mais Mead était le chair de son
comité de these, qu’il soutient en 1925, sous le titre « Symbolism and
Reality : A Study in the Nature of Mind ». Il y dessinait une « révolu-
tion intellectuelle » a propos de la nature de I’esprit et de son rapport
alaréalité, en invoquant aussi bien la psychologie behavioriste, que
lalinguistique, la philosophie analytique etlalogique mathématique,
lathéorie delarelativité et la philosophie des sciences... C’estla qu’il
devient instructeur au Rice Institute et il était a Rice quand Mead et
ses collégues proposeront a I'Université de 'embaucher.

Morris se rapproche des cercles de Vienne, Prague et Berlin au
début des années 1930 et participe a la Conférence internationale de

399



400

philosophie de Prague en 1934. A une réunion préliminaire, organi-
sée par Otto Neurath, il expose son projet de synthése : « A Thesis on
the Complementary Character of American Pragmatism and Logical
Positivism » —alors méme qu’il est en train de corriger les épreuves de
Mind, Selfand Society. Quand Carnap et Neurath auront rejoint1’Uni-
versité de Chicago, ils lanceront avec Morris la collection « Library of
Unified Science » et 'International Encyclopedia of Unified Science
(IEUS), le Journal of Unified Science, qui devait remplacer la revue
défunte Erkenntnis. Morris continue d’élaborer son projet de syn-
thése, travaillant a une nouvelle sémiotique a partir de Peirce et Mead.
C’est la qu’il opere la distinction entre syntaxe, sémantique et prag-
matique, d’abord dans Logical Positivism, Pragmatism, and Scientific
Empiricism (Morris, 1937a). Rétrospectivement, cela apparait comme
un moment capital de I’histoire de la linguistique.

DC:Ily aeubeaucoup de controverses la-dessus, sur la trahison
de Peirce par Morris — Bentley et Dewey reviennent sur la substitu-
tion d’interprétant par interpréter et parlent du « chaos verbal de sa
sémiotique » dans Knowing and the Known (Dewey, 1946 ; Bentley &
Dewey, 1949 : chap IX, « A Confused Semiotic » — et réponse de Morris
dans « Signs About Signs About Signs »,1948a). Et I’'on ne revient pas
sur son désir, récurrent, de réinscrire le pragmatisme dans le sillage
d’une théorie du comportement - il parle quelque part de « pragma-
tique comportementale » — ou de rapprocher le « mouvement prag-
matique » et le positivisme logique au sein d’'un méme « empirisme
scientifique » (Morris, 1937a). Il y a cependant un autre élément que
je trouve intéressant chez Morris, au-dela de ses mésinterprétations,
c’estson attachementaunidéal démocratique, et ce alors méme qu’il
se méfie des grands mots « individualisme », « libéralisme », « capita-
lisme », et ainsi de suite, comme il I’écrit dans The Open Self (1948Db :
156). J’ai retrouvé le passage ou il cite Democratic Vistas de Whitman
(1871) selon lequel « nous devons entierement refondre des types de
personnalité plus élevée que ce que lesmondes oriental, féodal, ecclé-
siastique nous ont 1égués » : « il faudra a présent forger un homme a
partir du tumulte et du chaos ». Il cite aussi Mardi de Melville (1849)



qui se plaint de ce que le monde moderne a accouché « de parties
d’hommes, mais pas de totalités » et Pierre (1852) ou il affirme que
I’homme nouveau aura « un centre souple, une circonférence €las-
tique ». Et pour finir Thoreau (1854) qui écrit dans Walden : « Je désire
qu’ilyaitautant de personnes différentes que possible dansle monde;
maisje voudrais que chacune soit tres attentive a trouver et poursuivre
saproprevoie.» Lapensée politique et le régime politique ont « objec-
tivé I'idéal d’une société ouverte de soi ouverts » (an open society of
open selves) (Morris, 1948b : 157), jouissant d’un « droit égal d’étre
différents », pour reprendre une expression d’Horace Kallen. Et la
philosophie de la démocratie, ouverte al’émergence et al’invention,
avec sa foi mélioriste dans I’ethos scientifique et politique, est aux
antipodes des philosophies de I’histoire nieztschéenne et spenglé-
rienne (1934), mises a I’oeuvre, politiquement, par le fascisme, nous
dit Morris. Comment vois-tu le lien entre ce qui semble étre un enga-
gement démocratique de Morris et son travail sur la sémiotique et la
pragmatique ?

DH : Les publications de Morris vont et viennent sur cette ques-
tion. Dans certains cas, il semble véritablement engagé a défendre
une vision d’une société ouverte, pluraliste et démocratique. Dans
d’autres, il semble attaché a une idée de détachement ou d’objecti-
vité, ce qui signifie qu’il se donne pour agenda d’étudier les valeurs
et non pas de défendre un ensemble de valeurs plutét qu’un autre.
Dans Becoming Mead (2014 :153-154), je soutiens que Signification and
Significance (1964) contient un argument de synthése surla maniere
dont tous les projets de Morris sont en phase les uns avec les autres.
Morris fait de ’'ceuvre de Mead la clé de volte de ses deux princi-
paux projets, sa théorie générale des signes et sa théorie générale des
valeurs. Morris considérait certainement le pragmatisme comme le
moyen le plus prometteur de faire tenir ensemble I’étude réflexive
sur les valeurs et les signes et une position politique et éthique en
faveur de la démocratie.

401



402

LA CONTINUITE DE L’'HERITAGE DE MEAD

DC: Le pragmatisme a dii alors se confronter a d’autres perspec-
tives. Il faut peut-étre multiplier les scenes de réception et de trans-
mission... Y a-t-il vraiment eu des moments ou Mead est tombé dans
I’oubli ? Peut-on parler d’'un rejet de Mead ? Et du pragmatisme ? Le
pragmatisme a été critiqué par’aile marxiste a partir des années 1930,
et ce méme si Sidney Hook a fait la jonction entre I’enseignement
de Dewey a Columbia, avec qui il obtient son Ph.D. [en 1927] et le
marxisme. Hook a suiviles cours de Karl Korsch a Berlin en 1928, puis
séjourné a Moscou et quand il publiait From Hegel to Marx (1936), il
étaitun ardent défenseur de ’'Union soviétique et un proche du Parti
communiste. Jusqu’en 1933, ou il accuse Staline d’avoir laissé Hitler
prendre le pouvoir. Puis Hook rejoint James Burnham et ’American
Workers Party, qui se fondra dans un parti trotskyste peu apres, avant
lui-méme de se détourner du marxisme, en particulier dans sa version
1éniniste (Hook, Out of Step, 1987). Dans John Dewey : An Intellectual
Portrait (1939:122sq.),ilyaun passage ou il reprend Mead surla ques-
tion des habitudes et des discours, et précise le statut de I’écologie
selon Mead et Dewey : les stimuli ne déterminent pas les conduites
etlesexpériences de'organisme comme un ensemble d’événements
extérieurs, mais ils dépendent de I'activité sélective de 'organisme
comme un tout. Ce sont ses réponses qui vont déterminer quels sont
les stimuli pertinents pour un schéma de comportement ou pour un
pland’action — et pluslargement, pour des habitudes incorporées. Ce
schéma est anti-déterministe. Mais surtout il fait le point sur le rap-
portentre Dewey et Marx, autour des thésesde Liberalism and Social
Action (1939 : 158-176), en défendant une these de la socialisation de
I’économie par des voies réformistes, sans dogmatisme ni absolu-
tisme — une position que Mead n’aurait pas désavouée —, en rejetant
autant la propagande par le fait des anarchistes (ce que Mead avait
fait, par exemple en 1907) et en rapprochant le communisme réelle-
ment existant du fascisme et du nazisme (1939 : 163).



Un autre moment de confrontation a eu lieu avec la phénoménolo-
gie. A partir dela fin des années 1930, Alfred Schiitz et Aron Gurwitsch
s’exilent aux Etats-Unis. Schiitz, qui avait eu une phase bergsonienne
danssajeunesse, seretrouve danslalecture de James, maisil lit aussi
Peirce et Dewey. Il mentionne Mead pour sa conceptiondelarelation
du Je et du Moi dans la formation du Soi social et pense qu’une psy-
chologie phénoménologique doit emprunter aux « concepts fonda-
mentaux » des auteurs pragmatistes et gestaltistes (Schiitz, 1962 : 19
et116). Il s’intéresse aux passages sur la temporalisation du flux d’ex-
périence (dans « The Homecomer », 1964 : 115, ou dans « Tiresias »,
1964 : 291) ou sur la communication par gestes [1964 : 160-162] Il y
a aussi un extrait ou il rapproche Scheler et Mead [1962 : 154] et il
mentionne ici et 1a, avec beaucoup d’estime, Philosophy of the Act
et Philosophy of the Present (1962 : 172 ou 216-217). Chez Gurwitsch
également, la critique du « préjugé du monde objectif » et I'analyse
du « champ de conscience » empruntent une voie jamesienne : dans
de nombreux articles et passages de son livre principal sur le « cou-
rant de conscience », James est rapproché de Husserl et Bergson —
Dewey étant absent sinon a travers son article (Dewey, 1940) sur le
sujet en voie d’évanouissement ou d’éclipse (vanishing subject) chez
James et Mead. Plus tard, Maurice Natanson publiera en 1956 The
Social Dynamics of George Herbert Mead ou il développe toute une
réflexion sur Autrui généralisé — qu’il approfondira dans Anonymity
(1986). Outre cette série de rapprochements de Mead et de la phéno-
ménologie, Paul Pfuetze, I'auteur de The Social Self (1954), va propo-
seren1961, dans Self, Society, Existence, une comparaison avec Martin
Buber. Plus tard, viendront Mitchell Aboulafia, avec The Mediating
Self : Mead, Sartre, and Self-Determination (1986) — avant qu’il ne
publie son Philosophy, Social Theory, and the Thought of G. H. Mead
(1991). Et Sandra Rosenthal et Patrick Bourgeois ont plus récemment
organisé une rencontre philosophique entre pragmatisme et phéno-
meénologie, celle de Merleau, principalement — Rosenthal récidivera
en 1991 avec sa confrontation de Mead avec Merleau-Ponty.

403



404

Et puis I'un des premiers évaluateurs de Mead, on ne s’en sou-
vient plus nécessairement, a été Merton (1935), qui a écrit une recen-
sion positive, et tres judicieuse, de Mind, Self, and Society. 1l signifie
son étonnement vis-a-vis de I’expression « behaviorisme social » et
rapproche Mead d’un « Gestaltisme dynamique », centré sur le pro-
cessus social de communication. Le point qui retient le plus Merton
(1935 : 190) est la reconnaissance par Mead de « la nature essentiel-
lement sociale de la science comme expérience formulée symboli-
quement » — conforme a ses propres arguments. Il releve aussil’'usage
d’un langage commun, d’'un systeme de symboles et de regles par-
tagés au sein d’'une communauté scientifique, comme la « commu-
nauté mathématique » qui crée son propre « univers de discours »
(Mead, 1934 : 268-269). Il rajoute que « la manipulation de symboles
reliéslogiquement découvrel’existence possible de traits nouveaux »
par «interaction delaraison (telle qu’exemplifiée dansles mathéma-
tiques) et de 'expérience immeédiate non-sophistiquée » (ibid.). Et il
repere aussi que laconception darwinienne de I’écologie en est boule-
versée:ilnes’agit plusd’adaptation biologique, sans médiation, aun
environnement physique, mais d’appropriation (fitness) a un milieu
meédiatisée par la « sensibilité de 'organisme » (il reprend la phrase
de Mead sur « I’herbe comme nourriture » pour le beeuf). Merton y
voit une forme de holisme, analogue a ce que l'on retrouve en psy-
chologie de la Gestalt, dans les sociologies de Durkheim et Simmel,
I'organicisme de Whitehead et Hoffding et les vues en biologie de
Bertalanffy, Woodger et Hertwig.

DH : De fait, je ne pense pas qu’il y ait eu de rupture brusque. Le
pragmatisme est paru un peu en retrait a cause du succes du posi-
tivisme logique, qui paraissait beaucoup plus rigoureux, comparé
au travail des pragmatistes, avec sa facon quasi-scientifique d’ana-
lyser les propositions. La philosophie analytique a cependant fini
par soulever des énigmes de philosophes pour philosophes au lieu
de tenter de résoudre les problemes humains ou sociaux de tout le
monde. Et ils ont perdu le lien qui existait chez Dewey entre expé-
rience, logique, enquéte et démocratie. Mais par la suite, comme on



I’a dit, les choses vont se renverser et on va redécouvrir tout le poten-
tiel des pensées pragmatistes —je pense que nous sommes dans une
telle phase actuellement.

Pour Mead, il y a eu de tres nombreux commentateurs, qui ont
chacun tiré Mead d’un c6té ou de l'autre — pour I’éducation, par
exemple, Emergent Mind and Education d’Alfred S. Clayton (1943) ou
Werner F. Grunbaum, sur la question des droits naturels et desliber-
tés civiles (1952). Il y a aussi eu une these intéressante de Richard J.
Burke (Ph.D.1959) qui rapprochait la philosophie de Mead de 1’étude
des relations interpersonnelles du psychologue et psychiatre Harry
Stack Sullivan. On ne doit pas non plus oublier le travail suivi de Morris
pour faire la synthese de Peirce et Mead - il a une formulation dans
un de ses articles du type « Tout comme le behaviorisme social de
Mead évite les conséquences idéalistes inhérentes a la théorie des
signes de Peirce, le relativisme objectif de Mead fournit également une
base pour I'intégration des trois Modalités d’Etre de Peirce » (Mortris,
1938:123). Ce qui est intéressant, c’est que presque tous les chercheurs
qui ont travaillé sur Mead a I’époque ont consulté Morris (et non pas
Blumer, qui ne sera identifié comme I’héritier de Mead en sociolo-
gie, hors de Chicago, qu’a partir des années 1960 !).

Parmi les textes parus plus récemment encore, on peut citer
les livres de David Miller (George Herbert Mead : Self, Language,
and the World, 1973), le livre-clé de Hans Joas paru en allemand en
1980 (sous le titre de Praktische Intersubjektivitdt), John Baldwin
(George Herbert Mead : A Unifying Theory for Sociology, 1986) Karen
Hanson (The Self Imagined, 1986), R. S. Perinbanayagam (Signifying
Acts, 1985) George Cronk (The Philosophical Anthropology of George
Herbert Mead, 1987), Steven Vaitkus (How is Society Possible ?,1991),
Gary Cook (George Herbert Mead : The Making of a Social Pragmatist,
1993), Nathalie Zaccai-Reyners (Le monde de la vie, 1995-96), et ainsi
de suite jusqu’a nos collegues Filipe Carreira da Silva (Mead and
Modernity, 2008) et Jean-Francois Coté (Mead’s Concept of Society :
ACritical Reconstruction,2015). Une production abondante, alaquelle

405



406

il faudrait rajouterles travaux en allemand, en italien ou en espagnol,
mais dont on voit qu’elle a connu un renouveau a partir des années
1980. Si 'on prenait la courbe des articles mentionnant Mead aux
Etats-Unis en sciences sociales, on verrait un pic au tournant des
années 1960 aux années 1970, avec la mode de l'interactionnisme
symbolique et Blumer en téte de file. Par contre, en philosophie, le
livre de Hans Joas a certainement €té un tournant, ainsi que le col-
lectif qui a suivi, Das Problem der Intersubjektivitdt : Neuere Beitrdge
zum Werk George Herbert Meads (1985), d’autant plusimportants par
les conséquences qu’ils ont eues sur les ceuvres de Habermas ou Axel
Honneth par la suite...

DC: Les Francais n’ont pas €té en reste, mais la réception s’est
faite presque exclusivement en termes de psychologie sociale. Cela
a commencé tres tot avec David Victoroff dont la these portait sur
G. H. Mead, sociologue et philosophe, en 1953 — avant que Victoroff
ne devienne un spécialiste en psychosociologie de la publicité. La
premiere réception de Mead que je connaisse — mis a part quelques
références éparses, comme dans l’article de Richard Williams dans
les tout nouveaux Cahiers internationaux de sociologie (1947) — est le
petit « Que sais-je ? » de Jean Maisonneuve sur La psychologie sociale
(1950), puis avec le méme titre, le livre de Jean Stoetzel (1963), qui
sort la méme année que la premiere traduction de L’Esprit, le soi
et la société (1963) par Jean Cazeneuve, Eugene Kaelin et Georges
Thibault - une traduction commanditée par George Gurvitch. Avant
que ne suivent une série de traités ou de manuels qui se réferent a
Mead comme al’'undesancétres deladiscipline - de mémoire, Daval-
Bourricaud, Lemaine, Moscovici et Jodelet, qu’on lisait encore au
début des années 1980.

DH : Ce sur quoi il faut insister, plus récemment, c’est sur I’entre-
prise de publication des textes de Mead lui-méme, qui s’est poursui-
vie avec The Individual and the Social Self par David L. Miller (1982),
Play, School, and Society (1999) de Mary Jo Deegan, The Philosophy
of Education par Gert Biesta et Daniel Trohler (2008), Essays in



Social Psychology et Self, War, & Society : G. H. Mead’ Macrosociology
de Deegan (2011, 2012), encore — sans oublier les recueils The Social
Psychology of G. H. Mead par Anselm Strauss en 1956 et les Selected
Writings par Andrew Reck en 1964. Oui, je connais ces ouvrages, le
Biesta-Trohler, par exemple, areproduit des notes de cours par un étu-
diant de Mead. Miller a repris deux corpus de notes et les a mélangés
sans trop de précaution quant a leur date et quant a leur origine. Les
procédés de fabrication de ces textes sont a mes yeux discutables:ils
prélevent des extraits dans les archives des Special Collections a la
bibliotheque Regenstein deI’'Université de Chicago etles assemblent,
sans toujours véritablement faire le travail d’édition critique qui serait
nécessaire. On se retrouve avec des compilations de bouts d’articles
ou des assemblages de bouts de manuscrits, dont on ne sait trop d’ou
ils viennent, ni dans quelles conditions ils ont été transcrits. Cela
n’aide enrien a connaitre le travail dela pensée de Mead sur ces ques-
tions. C’est en quelque sorte le prolongement de 'entreprise de sélec-
tion et de redistribution par themes de cette mine de matériaux que
sont les archives Mead, commencé dans les années 1930 par Morris
et les autres.

DC : 1l y a quand méme un recueil, celui organisé par Anselm
Strauss en 1956, qui a été tres important pour les sciences sociales. 11
a été réédité en 1964 par les Presses de I'Université de Chicago dans
«The Heritage of Sociology », la collection dirigée par Morris Janowitz.
De 1952 a 1958, Strauss a été assistant, non titulaire, du départe-
ment de sociologie. Juste avant, il avait publié, avec son ami Alfred
Lindesmith, le manuel Social Psychology (1949) - ils étaient tous les
deux professeurs a Indiana University, mais Chicagoans dans 'ame
(ilsy avaient soutenu leur these, Lindesmith en 1937, « The Nature of
Opiate Addiction » et Strauss en 1944, « A Study of Three Psychological
Factors Affecting the Choice of a Mate in Marriage »). Ce quej’ai décou-
vert dans les archives, c’est que Strauss a €té extrémement actif dans
le département pendant cette période d’enseignement. J’ai compte,
dansle cadre d’'une autre recherche dédiée alagénération de docteurs
ensociologie de1945-1960, en recoupant lesremerciements de théses,

407



408

des informations glanées dans des entretiens et un fichier transmis
parle département de sociologie, qu’il avait particip€ aune vingtaine
de comités dethése. Surtout, nombre de cestheéses portent la marque
d’un tournantinteractionniste, au-dela de Blumer et Hughes. On sent
une nouvelle facon d’aborder le travail d’observation et de description
etune attention plus aigué portée ala facon dontles acteurs s’identi-
fient et percoivent les situations sociales. Strauss lui-méme reprend
pas mal de matériaux dans son livre Miroirs et masques (1961/1992) -
les notes de bas de page en témoignent, quoique cela soit passé ina-
percu. Le manuscrit de ce livre a eu le temps de mrir et a circulé
entre les mains des collegues et des étudiants de Chicago a partir
du milieu des années 1950. Et tout cela, chez Strauss, est profondé-
ment infusé de la lecture de Dewey et de Mead, dont il assignait la
lecture a ses étudiants. A Chicago, puis a I'Université de Californie
a San Francisco ou il crée le département de sociologie au sein de
I’école d’infirmieres. Blumer assure également la transmission de
Mead a Berkeley, de 'autre coté de la Baie. Goffman en parle dans
ses cours, par exemple au printemps 1960, dans son cours SOC 30 inti-
tulé « Society and Personality » ou le volume de Strauss sur Mead est
I'un des deux imposés et qui traite, si I’'on reprend les intertitres du
syllabus, de thémes tres meadiens: Interaction symbolique, Normes
et Roles (avec des sous-parties sur Normes et le soi ou Systemes de
rbles). EtI’on retrouve Sapir, Morris et Mead, aux cotés de nombreux
autres acteurs, dans la littérature sur les « Sign Processes » assignée
pourle cours SOC175intitulé « Communication and Social Contact ».
Nombre d’étudiants, comme les Lofland, circulaient entre les sémi-
naires de Blumer, Goffman et Strauss.

DH : Ce recueil de textes par Strauss a €té sans doute le premier a
répondre de facon pédagogique ala question : « Que pourrions-nous
faire avec les textes de Mead ? » Il est organisé comme un de ces
manuels ronéotypeés, des matériaux pédagogiques, qui étaient mis a
disposition par les professeurs pour leurs cours. Chicago a été le lieu
de préservation et de transmission de la pensée de Mead. Saréédition,
avec quelques amendements — de nouveaux intertitres — dans « The



Heritage of Sociology » I’a pratiquement canonisé. L'édition s’est trés
bien vendue dansles années1960 et 1970, mais Mead était déja énor-
mément lu par les étudiants au cours des années 1950. Avant Strauss,
Blumer avait pris le relais de Faris et Blumer faisait la méme chose: il
mettait a disposition des extraits de Dewey et Mead a ses étudiants.
C’est un nouveau Mead qui s’est imposé€ dans les années 1960 et qui
coincide avecle travail de captation d’héritage par Blumer et la publi-
cation en 1969 de Symbolic Interactionism. Mais la lecture de Mead
reste encore tres partielle, limitée a quelques chapitres de Mind, Self,
and Society et a des incursions sauvages dans les autres ouvrages.

Il faudra attendre la réinterprétation de Mead par Hans Joas en
1980 pour disposer d’'une nouvelle lecture. Sa singularité par rap-
port aux interprétations précédentes réside dans le fait que Joas a
relu 'oeuvre de Mead en totalité. Il ne s’est pas contenté de simple-
ment reprendre telle ou telle idée de Mead, ou d’en examiner I’'un ou
I’autre volet comme la psychologie sociale, I’éducation, ou la philo-
sophie de I’action. Au lieu de cela, il a cherché a rendre compte du
développement philosophique de Mead dans son ensemble, ce qui
nous aide également a comprendre le rapport de Mead a la philoso-
phie européenne. Joas est peut-étre aussi le premier a affirmer que
Mead est un auteur-clé pour la re-conceptualisation des problemes
auxquels nous sommes confrontés. C’est un changement complexe.
D’une part, cela signifie que les idées de Mead sont maintenant trop
anciennes pour quon les prenne directement pour argent comptant
et qu'on les applique telles quelles a notre monde. Mais d’un autre
cOté, nous pouvons maintenant les traiter d’'une facon qui étaitimpen-
sable pour ses collegues et ses étudiants, parce que nous pouvons les
soumettre a de nouvelles questions, dans une perspective contem-
poraine, et voir comment d’autres n’ont pas anticipé ce qui valait la
peine de I’étre dans les textes de Mead. Je pense que nous nous ins-
crivons encore dans le sillage de ce « ré-examen contemporain » (il
faut bien entendre le sens du titre : contemporary re-examination)
de la pensée de Mead par Joas (1980/2007).

409



410

LA RECONSTRUCTION DE MIND, SELF, AND
SOCIETY

DC : Tout cela n’aurait pas été possible sans le premier travail
accompli par les éditeurs des textes de Mead — et en premier lieu,
Mind, Self, and Society, qui est’'ouvrage lu et cité par les sociologues.
Pour comprendre comme ce « classique » est né, tu as fait un énorme
travail dansles archives qui se ressent dans tonlivre, Becoming Mead,
etdansl’édition définitive de Mind, Self, and Society de George Herbert
Mead, parue en 2015 et coéditée avec Hans Joas. Tu peux nous en dire
davantage sur ton travail d’historien de Mead ?

DH : D’abord, je veux dire que cette étiquette d’édition « défini-
tive » — The Definitive Edition ! — est une idée des Presses de I’'Univer-
sité (rires) ! Sur ce projet, ¢a aurait été bien trop compliqué de retra-
vailler le texte tel que Morris I'a établi — c’est de toute facon le texte
de référence depuis 85 ans, nous en avons a peine corrigé les erreurs
de syntaxe... Mais en préparant ma these, j’avais rassemblé environ
320 pages de transcription du manuscrit de 1928 et j’ai également
regardé toutes les notes qu’a prises Morris au moment de 1’élabora-
tion du projet — les notes conservées a Indianapolis et celles que j’ai
trouvées a Chicago.

DC: Tenait-il unjournal en parallele ?

DH: Oui, il tenait un journal, mais ce n’est pasla quej’ai trouvé le
plusd’informations, mémesiles derniers tempsouil était complete-
mentabsorbé dansle projet, il y faisait référence. J’ai surtout consulté
les notes préparatoires et repris tout le corpus d’archives en cherchant
a identifier d’ou provenaient les différentes parties du texte. Il reste
encore quelques petits bouts pour lesquels je ne suis pas parvenu a
identifierleur provenance ; d’autres, en une douzaine d’endroits, dont
il est clair qu’ils ont été rédigés par Mortis...



DC : Harold Orbach avait déclaré qu’au moins un tiers du texte
était di ala main de Morris...

DH: Je ne peux ni confirmer, niinfirmer. Orbach avait sansdoutele
matériel pour dire cela, maisjen’y ai pas eu acces directement. Orbach
est décédé il y a deux ans environ, en 2017. J°ai aussitét envoyé un
courriel a la bibliotheque de Kansas State University en leur deman-
dant d’intervenir aupres de sa famille pour récupérer ses archives.
Les Special Collections de KSU sont actuellement en négociation pour
conserver ses papiers personnels. Il est possible que ce fameux tiers
ne soit pas le produit de I'imagination de Morris, mais provienne
des jeux de notes d’étudiants qu’il avait rassemblés — et qu’Orbach
ne connaissait pas. En tout cas, Morris a fait cet énorme travail de
synthese du livre de Mead qui sera le plus cité par la suite. Bien sir,
on peut lui reprocher d’avoir parfois été au-dela. C’est le cas quand il
écritlaphrase devenue célebre : « Notre behaviorisme est un behavio-
risme social », ala fin du paragraphe 9, une pure invention de Morris,
conforme a sa stratégie d’augmenter le contraste entre le behavio-
risme de Mead et celui de Watson (Huebner in Mead, 1934/2015:397).

DC: La distinction n’est pas si absurde. On retrouve une distinc-
tion des conceptions du comportement et del’esprit dans Movements
of Thought (1936 : chap. XVII). Mead, édité par Merritt H. Moore, passe
enrevuelaconceptiondelaconscience de Jameset]’«article mémo-
rable sur le concept stimulus-réponse » de Dewey (Mead, 1936b : 389)
—larticle de 1896 sur I'arc-réflexe. Puis il distingue les deux facons de
pratiquer la psychologie behavioriste, celle de Watson qui court-cir-
cuite le «champ de conscience », ala facon des réflexes conditionnés
du chien de Pavlov, celle de Dewey qui donne une nouvelle réponse a
la question de James : « Does consciousness exist ?» et qui défenestre
laconscience hors du sujet en en faisant une caractéristique des tran-
sactions de 'organisme et de son milieu. James décrit également la
perception qu'un individu a de la chambre dans laquelle il se trouve
en termes de coupe transversale (cross section) entre deux histoires,
I’histoire physique de la maison et I’histoire de vie de la personne

41N



412

— al'intersection desquelles se produit 'événement de perception
(1936 :394-395). Onimagine comment faire fructifier cette vision des
choses dans une sociologie qui soit a la fois processuelle, réticulaire
et transactionnelle.

DH : Pourtant, Mead ne parle pas de « behaviorisme social ». Ily a
d’autres omissions ou rajouts que j’ai pu lister dans ’Annexe a I’édi-
tion définitive. Parfois, face a 'ambiguité de la transcription sténo-
graphique, Morris corrige, mais nous n’avons pas de garantiequ’iln’a
pas rajouté de I'ambiguité a 'ambiguité — ainsi des cingq occurrences
dansle manuscrit sténographié de « universal discourse » qui plausi-
blement renvoyait a 'expression, fréquente chez Mead, de « universe
of discourse» (1934/2015:451). Morris a en outre été obligé de réécrire,
parfois a partir d'un manuscritlacunaire, en phrases télégraphiques,
et atout simplement supprimé des bouts de phrases qui devaient lui
paraitre trop incohérents ou insignifiants. Je donne des exemples de
telles omissions dans mon livre. J’en ai trois qui me viennent a I’'es-
prit, particulierement intéressantes pour les sciences sociales.

L'une concerne le rdle de l1a main, qui rejoint les intuitions expri-
mées dans Philosophy of the Act : « Un bifteck, une pomme, c’est une
chose. C’est peut-étre le stimulus qui déclenche le processus, mais
c’est une chose. Il existe une catégorie dans laquelle vous pouvez
apporter tous ces stimuli qui sont qualitativement différents, mais
ce sont toutes des choses. La main, [articulée avec] la posture dres-
sée de ’lanimal humain, est quelque chose par ou il entre en contact,
quelque chose par quoi il saisit. [...] C’est cette utilisation de la main
dansl’acte qui adonné al’animal humain son monde de choses phy-
siques. » (Mead, 1934/2015 : 462).

Une seconde renvoie a la distinction entre apprentissage du lan-
gage chezleshumains et chezlesoiseaux: « Les vocalisations del’in-
dividu, débutant dansle processus phonétique, sont abien des égards
identiquesa celles qu’ilentend. Elles sont accentuées, elles sont récur-
rentes, se sélectionnent et se répétent elles-mémes. Nous avonsici un



mécanisme dont procede le symbole significatif. Bien entendu, vous
ne pouvez pas qualifier les vocalisations obtenues chezle perroquet,
dans de telles conditions, de symboles significatifs. Elles n’ont pour
le perroquet aucune des significations qu’elles ont dans la société
humaine. Leurs vocalisations ne médiatisent pas un processus de
symbolisation, comme dans la société humaine, mais la mécanique
est la méme. » (Ibid. : 416).

La derniere a trait a des références bibliographiques, pourtant
importantes pour comprendre la multiplicité des personnalités
sociales dansla constitution du Soi (ibid. : § 18). Mead se référait ainsi
aux deux livres de Morton Prince, The Dissociation of a Personality
(1905) et The Unconscious (1914) et cette omission de Morris n’est
pas indifférente. Tout d’abord, il n’y a pas d’autre référence a Prince
dansses publications et il est donc intéressant de noter que les confé-
rences font référence a des textes différents de ceux de ses publica-
tions. Prince était une figure importante de la psychologie patholo-
gique au début du Xx¢siécle et il était 'expert reconnu aux Etats-Unis
en matiere de troubles de dédoublement de la personnalité. Lorsque
Mead parlait de dissociation de soi et de multiplicité de soi, il était
informé par le travail de Prince. Mais Mead était en méme temps
ambivalent a son égard. Il a qualifié The Dissociation of a Personality
de Prince de « roman psychologique » dans les conférences de 1928
etapparemment dans d’autres conférences. A mon avis, ce que Mead
tirait de Prince, c’était les descriptions empiriques de ses études de
cas, mais il y rajoutait ensuite ce qu’il pensait étre une théorisation
ou une conceptualisation plus adéquate de ces matériaux.

C’est cetype d’omissions de Morris qui valentla peine d’étre recen-
sées si I'on veut essayer de comprendre ce que Mead a pu dire dans
ses conférences.

DC : Peux-tu rappeler en quelques mots comment Morris a pro-
cédé?Quel aétélecorpusde matériauxinitial surlequelil atravaillé ?
Turacontes déja celadanston texte sur « Lafabrique de Lesprit, le soi

413



414

et la société » (Huebner, 2014b), qui a été traduit par Olivier Gaudin
dans le livre coordonné par Alexis Cukier et Eva Debray dans la
Bibliotheque du MAUSS, au Bord de ’Eau. Mais en deux mots ?

DH : Il ne s’agit pas d’invalider I'’énorme effort de Morris, ni de
chercher a découvrir le vrai Mead, mais juste d'exercer un travail cri-
tique sur la facon dont un livre a été créé. Malgré la pression de ses
collegues et de ses étudiants, Mead n’a jamais publié€ de livre a partir
des multiples documents, plus ou moins fideles, plus ou moins four-
nis, qui circulaient pour rendre compte de ses cours. Apres sa dis-
parition, le projet le plus simple a mener a terme a été I’édition des
Conférences Carus pour lesquelles un contrat était signé avec Open
Court. La philosophie du présent (1932) comprendra finalement deux
articles et trois manuscrits, en plus des conférences. Parmiles autres
projets qui se profilaient, un recueil des articles publiés de son vivant,
les Mouvements de pensée, pour lequel une version sténographiée ver-
batim, relativement cohérente, était disponible, et un volume éma-
nant de son cours de « Psychologie sociale ». Henry et Irene Tufts
Mead ont remis a Morris différents manuscrits inédits et Morris s’est
mis a rassembler des notes d’étudiants et de sténographes. Parmi
celles-ci, les notes de Stuart A. Queen sur le cours de psychologie
sociale de 1912, mais elles n’étaient pas suffisantes pour en faire un
livre. Morris envoya alors une lettre circulaire a certains anciens étu-
diants de Mead [le 31 octobre 1931] a la recherche de jeux de notes
aussi complets que possibles. Il en recut deux douzaines, dont cer-
tains réécrits a sa demande - et en négligea d’autres, relativement
complets... Il se retrouvait a interpréter des interprétations récentes
par les étudiants des interprétations qu’ils avaient eues du cours de
Mead invivo!

Puisen 1932, Morrisaeul’occasion d’acheter a Carus une douzaine
d’ensembles de notes sténographiées, dontlatranscription verbatim
du cours de « Psychologie sociale avancée » de I’hiver 1928. Morris,
les Mead et les Presses sont tombées d’accord pour privilégier cette
version. Mais il a di se livrer a un véritable travail d’exégese et de



réécriture pour arriver au résultat actuel. Le titre lui-méme a sou-
vent été critiqué. Morris, en se concentrant sur la version de 1928, ou
Mead était parti de la conception du soi comme centre de perspec-
tive depuis lequel analyser la société, a du coup contribué a accrédi-
ter I'idée d’une faiblesse sociologique de Mead - alors que celui-ci
était extrémement attentif a la question des institutions, des classes
et des castes, a I'emprise des relations sociales abstraite sur ’ordre
d’interaction ou al’impact du processus de démocratisation sur1’or-
ganisation sociale. Autre probleme interprétatif : Mead discutait avec
intensité les théories psychologiques du comportement de Watson
danslessix premieres lecons de 1928. Il semble que ce seraitla raison
pour laquelle Morris se serait senti habilité a rajouter en sous-titre
«Du point de vue d’'un behavioriste social », afin de mettre le livre de
Mead en parallele avec celui de Watson, Psychologie : Du point de vue
d’un behavioriste (1919) ! J’ai retrouvé dans les archives des Presses
la premiere occurrence de cette expression lors d’'une réunion entre
Morris et Gordon J. Lang [le 26 juillet 1933]. Et puis un autre docu-
ment, la collection des notes prises par Robert R. Page lors du cours
de « Psychologie sociale avancée » de 1930 et plus tard réécrites, a été
fortement mis a contribution pour une bonne moitié des notes de bas
de page, le reste provenant d’'une dizaine d’autres jeux de notes, ren-
voyant a des cours différents — sans que la provenance ni la date de
ces matériaux différents soient toujours indiquées... Bref, on ne sait
plus trop, au bout du compte, ce qui revient a qui et pas davantage ce
qui est de la main de Mead ou de celle de Morris.

LA SAGA DE LUINTERACTIONNISME
SYMBOLIQUE : LE ROLE D’HERBERT BLUMER

DC: A ce moment-13, le pragmatisme se diffuse sous une tout autre
forme. Onvoitdonc qu’il n’a pas disparu de facon aussi brutale qu’on
a pu le dire a partir des années 1930. Il a continué d’exister de facon
souterraine, dans les niches écologiques de quelques Universités —
dont I’'Université de Chicago, plus spécifiquement, au département
de sociologie. Ce n’a pourtant pas été simple. On a signalé tout a

415



416

I’heure 'opposition de Robert M. Hutchins, le président de I'Univer-
sité a partir de 1929, qui a systématiquement mis a I’écart la vieille
garde pragmatiste et progressiste. Hutchins n’avait pas beaucoup de
golt pour le pragmatisme. Il a plaidé avec Mortimer Adler pour la
patrimonialisation d’un corpus de Great Books of the Western World
— créant un « canon » de la « tradition occidentale » et désirant fixer
la « substance d’une éducation libérale » (Hutchins, 1952). D’'une cer-
taine facon, ce projet de déterminer une essence dela « tradition occi-
dentale » et I’hostilité de Hutchins ala recherche empirique et al’ac-
tivisme politique étaient aux antipodes de la conception pragmatiste
dusavoir. Maisiln’y a pas queles philosophes qui ont souffert. Charles
Merriam et les siens, en science politique, ont perdu leurinfluence et
leur autorité al’Université, alors méme que de tresbonnes theses ont
encore été écrites dans les années 1930. Les deux héritiersles plusen
vue de Merriam, Harold Gosnell et Harold Lasswell, que I’'on pour-
rait créditer respectivement d’avoir mis en ceuvre le programme de
quantification des études d’opinion et d’avoir inventé la psychologie
et la psychopathologie du politique, ont quitté Chicago, le premier
pour le Bureau du Budget en 1941, le second pour Yale des le début
des années 1930. Merriam a alors concentré ses forces sur le Bureau
du Plan (National Resources Planning Board) et il est devenu central
dansles politiques du New Deal, avec un autre poids lourd de Chicago,
I’économiste Wesley Mitchell.

Ensociologie, 'approche de Park et Thomas s’est perpétuée, a tra-
vers Burgess, Wirth, Blumer et Hughes, chacun tirant ’héritage dans
des directions différentes. Tandis que Mead était porté par I’ensei-
gnement de Faris et Blumer, puis des assistants de Blumer - le plus
envue, alafindesannées1940, était Tamotsu Shibutani (Ph.D.1948:
«The Circulation of Rumors as a Form of Collective Behavior ») avant
son départ en Californie. Mais la sociologie n’était plus dans les prio-
rités de I'Université. Le paradoxe est que Hutchins a pris la prési-
dence I'année méme ou était inauguré le Social Science Research
Building, incarnant I'idée de laboratoire et de collaboration entre
disciplines autour de méthodes d’enquéte et d’expérimentation



scientifiques (Smith & White, 1929). Peu a peu, I’esprit du pragma-
tisme s’est estompé et a cesse€ d’étre revendiqué comme tel - méme
si Park, dans ses derniers articles des années 1930 et 1940, évoque
clairement sa dette envers James et Dewey et méme si Blumer conti-
nue de le défendre. On le retrouve dans les manuels de psychologie
sociale d’Anselm Strauss et Alfred Lindesmith (1949), ou d’Hubert
Bonner (1952), ou dans les livres de R. E. L. Faris, Social Psychology
(1953), et Tamotsu Shibutani, Society and Personality (1961). Wirth, a
sa facon, se battant pour la résolution des problemes raciaux ou du
probléeme du logement, est également sur cette ligne réformiste du
début du xxesiecle. Et puis on retrouve, éparses dans les theses, des
références a Mead et Dewey, que ce soit dansle domaine desidentités
raciales, desrelationsindustrielles, des interactions familiales ou des
carrieres professionnelles (Cefai, 2015). Le département de sociologie
del’Université de Chicago est vraimentlelieu ou différentes formules
d’interactionnisme s’expérimentent dansles années1950 et ce méme
si, apres la crise de 1951-52, les collegues de Columbia et Harvard se
sont faits plus nombreux et le lien avec le début du siecle plus ténu.
En philosophie, la transition a été encore plus brutale, comme tu I’as
dit tout a I’heure...

DH : Ici il faut parler du travail accompli par Herbert Blumer. 11
était venu a Chicago en 1923. Il ne s’est inscrit qu’au cours de psycho-
logie avancée (Advanced Social Psychology) de I’hiver 1926, travail-
lant comme assistant de Mead a 'automne 1926 et en hiver 1927 et
enseignant ason tour le cours de psychologie sociale avancée, a partir
du moment ou il a remplacé Mead, tombé malade, a son départ de
Chicagoen1952. Blumer arédigé sa dissertation, intitulée « Method in
Social Psychology » (Ph.D. 1928), sous la direction de Faris — Mead et
Park faisant également partie du comité. Dans sa these, Blumer passe
enrevuetoute une série d’auteurs de psychologie sociale (1928 : ch.II),
dont Baldwin, Thomas, Znaniecki, Dewey, Cooley, Faris ou Mead,
parmi beaucoup d’autres, qui rompent avec un raisonnement beha-
vioriste en termes de stimuli et de réponses et introduisent la ques-
tion du sens dans la réalisation et la compréhension de la conduite

417



418

humaine. J’ai repris ses trois « prémisses simples », qui ont une portée
axiomatique, qui permettent de comprendre comment Blumer a
interprété le pragmatisme de Mead : « Les étres humains agissent
envers les choses sur le fondement des significations que les choses
ont pour eux », « La signification de telles choses est dérivée — ou
émerge — desinteractions sociales que chacun entretien avec ses sem-
blables (fellows) », et « Ces significations sont manipulées et trans-
formées a travers un processus interprétatif engageé par la personne
dans sa rencontre avec les choses ». Ces « prémisses simples » sont
couplées avec six « images-racines » : 1. « La vie du groupe humain
existe essentiellement dans l’action » ; 2. « L'interaction sociale n’est
pas seulement un forum pour des facteurs qui la déterminent, mais
elle est plutdt un processus de formation complexe qui se produit a
lafoisaux niveaux symbolique et non-symbolique » ; 3. « Toute chose
peut étre indiquée comme “objet”, donc, 'environnement de I'indi-
vidu comprend “différents mondes” selon les objets qui sont connus
et reconnus ; ces objets sont formés et appris a travers un processus
social de définition et d’interprétation » ; 4. « Lacteur humain pos-
sede un “soi”, ce qui veut dire qu’il peut se faire des indications a soi-
méme et devenir un objet pour sa propre action » ; 5. « En raison de
sa capacité a se faire des indications a lui-méme, ’'acteur humain se
confronte &a un monde qui doit étre interprété de facon ay agir, ren-
dant possible la formation dynamique d’une action plutdt que de
simples réactions a des stimuli » ; 6. « L’articulation des lignes d’ac-
tion constitue une “action conjointe” et de1a, une organisation sociale
etdes collectivités sociales ; méme quand I’organisation est relative-
ment stable et récurrente, elle a encore pour condition de continuer
d’étre formée nouvellement par des actions en cours » (Blumer, 1969;
et Huebner, 2014a:164).

La these de Blumer va étre déclinée de différentes facons, mais il
ne cessera de répéter, quelle que soit la cible, que la société ne peut
pas étre modélisée a partir de structures de domination, d’é¢changes
en termes de colit-bénéfice, de reproduction et manutention de sys-
temes, d’arrangements de pouvoir, mais qu’elle se constitue avant



tout comme un ensemble de processus d’action conjointe, moyen-
nant toutes sortes d’interactions symboliques. Blumer a élaboré
cette notion des son enseignement de psychologie sociale dans les
années 1930, soumettant Mind, Self, and Society a ses étudiants des
1935, explicitant et formalisant I’enseignement de Mead. Blumer
fixera ainsi, progressivement, la perspective de Mead sur les condi-
tions socialesd’émergence de laconscience, dusoi et del’esprit, d’'un
monde d’objets, d’actes, d’interactions et d’actions conjointes (cf. son
texte de synthése surles «implications sociologiques dela pensée de
Mead », 1966/2013), au bout du compte des étres humains, soit des
organismes capables d’expérience et de conduite humaines parce que
capables de se prendre comme objets d’indication pour eux-mémes.
Mais il faut souligner qu’il publiera peu sur Mead avant 1952, tout
en revendiquant ultérieurement son lien personnel avec Mead et en
I’érigeant comme 'authentique prédécesseur de I'interactionnisme
symbolique.

DC: Au-dela du bout d’histoire que tu racontes, il est intéressant
de voir comment les choses s’accélerent dans les années 1960, avec
la publication de « Society as Symbolic Interaction » (Blumer, 1962,
repris in 1969), puis de « Sociological Implications of the Thought of
George Herbert Mead » (Blumer, 1966/2013 - voir aussi Blumer, 2004)
et puis « The Methodological Position of Symbolic Interactionism » -
en ouverture du livre Symbolic Interactionism (1969). Des manuels,
comme le Manis & Meltzer, Symbolic Interaction (1967), qui seront
massivement utilisés dans les cours d’université, achevent de fixer
le portrait de I'interactionnisme symbolique. Ce serait intéressant a
ce titre, pour juger du parcours accompli, de comparer leur reader
avec les manuels de psychologie sociale cités plus haut. Par ailleurs,
les étudiants de Blumer vont porter la bonne parole dans les dépar-
tements de sociologie et tenteront, jusqu’a bien apres sa retraite, de
faire comprendre son message (Morrione & Farberman, 1981). Maisils
vont aussi discuter sestheses, lescritiquer, en critiquer les critiques...

419



420

Undespointsimportants était de répondre ala critique d’un enfer-
mement de Blumer dans le registre des relations interpersonnelles
et des situations en face a face. Nombre de travaux ont alors essayé
de rectifier le tir, d’interroger par exemple la place de 'organisation
sociale et de la structure sociale dans I'ccuvre de Blumer (Maines,
1977). 11 faudrait peut-€étre encore rappeler le Blumer, fidele aux résul-
tats de sa theése de doctorat, critique des méthodes d’« analyse de
variables » et attaquant la notion de sondages d’opinion publique lors
du Congres de I’ASA - pour la plus grande exaspération de Stouffer !
Il y a eu le Blumer spécialiste de relations industrielles et de conflits
du travail, qui était proche des recherches syndicales du Centre pour
les relations industrielles (Industrial Relations Center) a Chicago
et qui cOtoyait des chercheurs avec un profil tres politique comme
Joel Seidman, Jack London, Bernard Karsh — Blumer développera
une théorie de I'industrialisation et du changement social (Maines
& Morrione, 1991). Et puis il ne faut pas oublier le Blumer critique
desrelationsraciales, proche de Joseph D. Lohman, qu’il fera venir a
Berkeley, et qui dirigera plusieurs théses sur la question — un Blumer
« philosophe public » ou « sociologue civique », pour reprendre un
theme de Stanford Lyman et Arthur Vidich (1988), fidéle, dans I'his-
toire longue, a la réforme sociale facon Midwest de sa jeunesse.

C’est une face oubliée de I’héritage par Blumer de Mead, Park ou
Thomas, une dimension politique qui va bizarrement se perdre dans
I’engouement pour I'interactionnisme symbolique, sans doute enlien
aveclamontée dela New Left, a partir dela fin desannées 1950. Cette
difficulté n’est a mon avis pas assez travaillée. Il y a eu des ruptures
historiques entre différentes facons de concevoir la définition et la
résolution des problemes sociaux : celle des anciens de Chicago, les
Mead et Dewey, Henderson et Addams, au tout début du XX siecle,
partie prenante du mouvement progressiste ; celle des années 1930,
qui s’appuie sur une expertise en sociologie, professionnalisée depuis
la fin de la Grande Guerre, et qui a affaire a un monde social désor-
mais organisé, traversé par toutes sortes de régulations étatiques ou
paraétatiques — quifaitunbond avecle New Deal ; et celle des années



1960, agitée par le mouvement des droits civiques et les nouveaux
mouvements sociaux, avec de nombreux étudiants se revendiquant
de Chicago, mais impliqués dans les événements de Berkeley ou de
Chicago, se battant contre la Guerre du Vietnam ou pour I’égalité
entre blancs et noirs, hommes et femmes... A I'évidence, les « struc-
tures de pertinence » de ces générations n’étaient pas du tout les
mémes ! Etleur lecture des textes en était d’autant altérée. C’est pour
celaqu’il ne faut pas prendre lamémoire de Chicago par les «interac-
tionnistes » et les nombreuses recompositions qu’elle a fait subir a
cette sociologie — y compris celle de Mead —comme guide de lecture!
Pour avoir une idée du culte de Chicago, il faut lire le compte rendu
de la rencontre de Blumer et Hughes, modérée par Messinger, a un
meeting de I’ASA le 1¢ septembre 1969 — un meeting organisé a San
Francisco par le petit groupe des Chicago irregulars, les fondateurs
de Urban Life and Culture, autour de John et Lyn Lofland (1980). Et
pour un apercu des lectures de Chicago, il y a eu ensuite le travail de
fond de la Société pour I’étude de I'interaction symbolique (Society
for the Study of Symbolic Interaction, fondée en 1976) et de sa revue
Symbolic Interaction pour conforter cet héritage, réel ou fantasmé
(Maines, 1997 ; Lofland, 1997). Parmi les efforts les plus louables de
ressaisir I'apport de Mead, on peut citer la généalogie retracée par
Bernice Fisher et Anselm Strauss (1978 et 1979).

DH : A propos de la fondation de la SSSI, il semblerait qu’initia-
lement, elle ait été concue par un certain nombre d’étudiants de
Blumer a Berkeley, ou en tout cas, de chercheurs qui se sentaient
« paternés par Blumer » (Maines, 1997) et qui ont voulu réagir d’une
part, a une enquéte de Nicholas Mullins et Carolyn Mullins (1973),
pour qui I'interactionnisme symbolique était sur le déclin, d’autre
part, a un article de Joan Huber (1973) qui critiquait les perspectives
pragmatiste et interactionniste qui en refusant toute théorie logi-
co-déductive, étaient condamnées aux biais induits par la perspec-
tive sociale du chercheur et par les rapports de pouvoir sur le terrain
d’enquéte. Huber s’était attirée une salve de réponses de Schmitt,
Maines, Farberman, Stone, et Denzin, auxquelles elle avait répondu

421



422

(Huber, 1974), achevant son article sur la critique du « subjectivisme
radical » del’interactionnisme symbolique et dela non-testabilité des
« prémisses les plus pertinentes » de Mead. Le degré de conflictua-
lité entre les différentes chapelles est élevé a 'époque : des especes
de « traditions » se sont constituées par le bouche-a-oreille de pro-
fesseur a éleve, dans la communication informelle entre étudiants
de génération en génération. Paul Rock (1979), dans son livre sur la
fabrique de I'interactionnisme symbolique, insiste sur le caractere
oral de cette transmission.

DC : David Maines (1997) a publié la transcription d’une réunion
chez Gregory Stone lors du premier meeting delaSSSI et ony retrouve
des étudiants de Stone a I'Université de Minnesota, de Carl Couch a
Iowa. Sont présents Peter Hall, Harold Orbach, Harvey Farberman,
Robert Perinbanayagam... Mais’association a pu rassembler des étu-
diants de Hughes a Brandeis, de Becker a Northwestern, de Strauss
a San Francisco, de Goffman a Berkeley, de Davis et Gusfield a San
Diego, des Lofland a Davis... La SSSIa créé un Prix, le George Herbert
Mead Award for Lifetime Achievement, décerné en 1978 a Blumeret a
Issei Misumi, un ancien étudiant de Mead, professeur a Kyoto (disparu
avant de recevoir son prix). Jusqu’en 1993, ces prix sont allés pour les
deuxtiers adeschercheurs formésa Chicago. LaSSSIdécerne aussi un
Charles Horton Cooley Award qui, les cinq premieres années, est allé
aquatre anciensde Chicago, Ralph Turner, Strauss, Becker et Gusfield
— avec a peine une exception pour Deviance and Medicalization de
Peter Conrad et Joseph Schneider (1980). Ce qui est intéressant, c’est
que la conscience de I’héritage pragmatiste dans la sociologie de la
déviance et des problemes publics, a cette époque-1a, plusencore que
pour la génération d’apres-guerre, s’est presque completement éva-
nouie. Sinon a travers la filiation de Mead a Blumer et a des auteurs
comme Anselm Strauss, Ralph Turner ou Tamotsu Shibutani, qui
développent des hypotheses fortes surlathéorie desrdlesetdesiden-
tités, chez un franc-tireur comme Hugh D. Duncan qui fonde sa théo-
rie des symboles, de la communication et de lalégitimité, sur Peirce,
Mead et Dewey, mais aussi Cooley et Veblen, et dans une tout autre



perspective, dansle groupe d’Iowa, de Manfred H. Kuhn et Carl Couch.
On pourrait ainsi comparer de facon systématique les articles sur les
groupes de référence de Turner (1955), qui ne cite pas Mead, et de
Shibutani (1955) et Kuhn (1964)...

Peudetempsapresaéclatélacontroverse autourdulivredeJ. David
Lewis and Richard L. Smith, American Sociology and Pragmatism
(1980). L'ouvrage a suscité une levée de boucliers contre les interpré-
tations qu’il proposait de I’histoire de la sociologie de Chicago - et
en particulier contre la tentative de minimiser 'importance de Mead
(Rochberg-Halton, 1983). L'optique est inverse de celle des Mullins
(1973) qui reconstruisaient une histoire fictive de la sociologie de
Chicago en quatre stades, dont les deux premiers étaient centrés sur
Mead etsur Blumer!Le mythe del’interactionnisme symbolique était
tellement ancré au début des années 1970 que de tres sérieux socio-
logues des sciences, des spécialistes de la formalisation du dévelop-
pement desthéories sociologiques, pouvaient le prendre pour argent
comptant ! Mais que s’est-il passé avec le livre de Lewis & Smith ?

DH: L'histoire dulivre de Lewis & Smith est intéressante, et impor-
tante a cause du retentissement que cette publication a eu. Elleesten
faitle produit du croisement de deux manuscrits. Lathese de Richard
Lee Smith, a Urbana-Champaign, en 1977, sous la direction de Clark
McPhail, portait le titre de George Herbert Mead and Sociology : The
Chicago Years ; celle de J. David Lewis, toujours sous la direction de
McPhail, The Pragmatic Foundation of Symbolic Interactionism avait
étésoutenueen1976 —unrésumeéenestdisponible dans « The Classical
American Pragmatists as Forerunners to Symbolic Interactionism »
(1976D).

Lewis imputait une forme de « réalisme social » a Peirce et Mead
et de « nominalisme subjectiviste » a James et Dewey. Il attaquait
Blumer pour avoir suivi James et Dewey au lieu de Mead, et il était
bientot rejoint dans cette accusation par McPhail & Rexroat (1979), ce
aquoiBlumer avait répondu violemment en récusant leur lecture de

423



424

son propre travail et leur interprétation de I’histoire de I'interaction-
nisme symbolique. Le taxer d’individualisme revenait aignorer I’en-
trejeu entre « interaction sociale » et « interaction du soi » ; et 'oppo-
ser au supposé behaviorisme social était tout simplement dépourvu
de sens. La coupure entre un camp réaliste et un camp nominaliste
était elle-méme un artefact de pensée, selon Blumer.

Smith quant aluiréévaluaitla place de Mead dansle déploiement
de la sociologie a Chicago en comptant le nombre de citations dans
lesthéses de sociologie (mais aussi de philosophie, de psychologie et
d’éducation) et dans des séries de livres et de monographies de socio-
logie (courantde 1894 a1935) ; il recensait les étudiants de graduation
qui avaient pu suivre les cours et séminaires de Mead de 1894-95 a
1930-31 et s’appuyait sur les histoires de vie recueillies par Luther L.
Bernard en1927-28 et sur les questionnaires administrés et entretiens
menés par James Carey pour sonlivre Sociology and Public Affairs en
1975. Cette partie du livre est encore fiable, méme si ses conclusions
sont un peu trop générales.

Lelivre vaétre critiqué pour diverses raisons, dont on peut se faire
une idée en lisant le symposium de I’American Journal of Sociology
(mai1984) auquel participent Norman K. Denzin et Henrika Kuklick
ou encore laviolente recension de Blumer dans Symbolic Interaction
(1983). En méme temps, ce groupe autour de C. McPhail avait une vraie
connaissance des écrits de Mead et leur lecture plus « objectiviste »
de Mead présente une alternative a la lecture de Blumer.

DC:Ilyaplusieurshistoires, intriquéesl’une enl’'autre. L’histoire
des « écoles » de sociologie de Chicago — la « premiere » « école »,
aujourd’hui connue a travers des livres comme ceux de Bulmer (1984),
Abbott (1999) ou Chapoulie (2000), cristallise a partir des années 1950
(Abbott & Gaziano, 1995), alors que le département de sociologie en
crise se cherche un projet spécifique. On pourrait relire le Mead por-
tatif de Strauss comme partie prenante de cette prise de conscience
d’une singularité de Chicago dansle paysage sociologique américain



quivaconduire ala cristallisation d’une « Chicago school » —non plus
d’architecture ou de philosophie, mais de sociologie. Cette vision
donne lieu a une historiographie de plus en plus fournie a partir des
années 1960 —-les premieres critiques contre le libéralisme de Chicago
commencent alors a fuser dans la New Left, tandis que Robert Faris,
le fils d’Ellsworth, produit un premier récit de cette histoire en 1967.

Lareprésentation d’'une «seconde » «école » de Chicago (Fine, 1995)
émerge sans doute a la fin des années 1950 et dans les années 1960
et elle va s'imposer dans la génération formée a Chicago apres 1945
(entre autres, par Burgess, Wirth, Blumer, Hughes ou Strauss), apres
qu’ils auront quitté 'alma mater et se seront dispersés en Amérique
du Nord. Elle sera reprise et cultivée parmi leurs étudiants formés
a partir de la fin des années 1950 (par Goffman, Gusfield, Becker,
Janowitz — et toujours Blumer, Hughes et Strauss...). Cet héritage est
percudifféremment selon les universités, mais en grande partie, il est
confondu par beaucoup avec I'’émergence de ce quel’on appelleral’in-
teractionnisme symbolique. Tres curieusement, sans rentrer dansles
détails, Blumer, sans doute a cause de sa position a Berkeley, devient
une figure-clef de cette histoire — alors méme que les theses qu’il
défend sont relativement distinctes de celles qu'enseignent ses colle-
gues (par exemple, dans le méme département, Goffman ou Matza).
Blumer ne cessera, au cours du temps, de se présenter comme ’hé-
ritier 1égitime de Mead. Son fameux article de 1937, ou I'expression
«interaction symbolique » apparait pour la premiere fois et ou il com-
mente les conceptions de la prise de rdle et de la formation de soi
selon Mead, a acquis rétrospectivement un statut de classique, ce
qui aurait été difficilement prévisible au moment de sa publication.

C’est dans ce cadre qu’il faut comprendre le regain d’intérét pour
Mead comme fondateur de la sociologie — en particulier celle de
Chicago —-et plusencore dela psychologie sociale, alors qu'au moment
de sa mort, il faisait partie d’'une longue liste d’auteurs, pour ne citer
que les Américains, comme James M. Baldwin, William McDougall,
Charles H. Cooley, Edward E. Ross, des auteurs a '’époque cruciaux

425



426

comme Wilfred Trotter, ou encore John Dewey, William I. Thomas
et dans la génération suivante, Ellsworth Faris, Floyd H. Allport,
Luther L. Bernard, Kimball Young. Et beaucoup d’autres. Mead appa-
rait a peine, a deux reprises, dans la Bible verte de Park et Burgess
(Introduction to the Science of Sociology, 1921) a propos de ses theses
surl’imitation et de son concept de « conscience sociale ». Karpf (1932),
qui fait la part belle aux pragmatistes, est I'une des rares a signaler
I'importance de ses cours. La perception que nous avons aujourd’hui
delaplacede Mead dansl’histoire delasociologie résulte du travail de
fond, entre les années 1930 et 1950, de Faris, Morris, Blumer, Strauss
—on pourrait rajouter Hubert Bonner ou Tamotsu Shibutani pour les
plusjeunes - et ultérieurement, de la fabrique de I'interactionnisme
symbolique dans les années 1950 et 1960. Sans oublier en contre-
point les opérationnalisations de Mead par I’école d’Iowa (Shalin,
2015), dont il a été question auparavant, et les controverses que cela
va engendrer autour de I’héritage de Mead.

DH : Pour les plus jeunes, Bonner a enseigné « Introduction
to Social Psychology » avec Blumer au milieu des années 1940, et
Shibutani a repris le séminaire d’introduction - j’ai retrouvé le titre
dans les Announcements [la liste des cours données en graduation]
en 1949 : « Une introduction a la psychologie sociale de George H.
Mead, avec une €laboration et une évaluation critique de ses théo-
ries a la lumiére des recherches contemporaines »... Mind, Self, and
Society faisait partie des textes assignés pendant toutes ces années et
tous les jeunes qui vont devenir célebres par la suite, qui ont étudié
la sociologie a Chicago apres 1945 et au moins jusqu’en 1958, ont lu
Mead. Mais ce qui passait pour une évidence a Chicago ne I’était pas
forcément ailleurs.

Par exemple, un point qui est peut-étre moins connu en France,
c’est que C. W. Mills avait recu une formation pragmatiste, et forcé-
ment entendu parler de Mead, par le biais de ses professeurs George
Gentry et David L. Miller a I’'Université du Texas et avec Howard
P. Becker et Kimball Young a I'Université du Wisconsin. Son rapport



au pragmatisme est plus que sensible dans ses premiers articles sur
lelangage et la culture (1939) et sur les vocabulaires de motifs (1940a)
ainsi quesurles conséquences méthodologiquesdelasociologiedela
connaissance (1940b). Sathese, A Sociological Account of Pragmatism
(1941/1964), publiée comme Sociology and Pragmatism : The Higher
Learningin America,en1964, parlessoins d’Irving L. Horowitz, reste
précieuse pour contextualiser les travaux de Peirce, James et Dewey
dans un des premiers projets de sociologie de la philosophie, sans
doute inspiré de Mannheim. Mais le constat est que Mead y reste en
retrait, pratiquement absent — ce qui est un peu surprenant, étant
donné le travail éditorial accompli dans les années 1930. Plus tard,
Mills reconnaitra que cette « quasi-absence » de Mead n’avait pas de
raison d’étre : « Au vu du cours du mouvement pragmatiste et de la
différence d’évaluation de Mead et James par Dewey, I'inclusion de
James et 'omission de Mead sont des actes dénués de représentati-
vité et intellectuellement injustifiés. » (Mills, 1941/1964 : 464).

DC: Le jeune Mills est proche de son ami Richard Hofstadter,
dont la these Social Darwinism in American Thought 1860-1915, a
été soutenue en 1942 a Columbia. Ils sont tous les deux professeurs a
I’Université du Maryland, puis rejoignent Columbia en méme temps
apres la guerre, ou ils prennent des voies opposées politiquement et
deviennenttouslesdeuxdesintellectuels publics derenom. Maisils se
rejoignent pourtant initialement sur leur lecture de Weber, ils ont pra-
tiquél’'un et l’autre’histoire économique et sociale des Beard — ce qui
seressentiradans The American Political Tradition and the Men Who
MadeIt de Hofstadter (1948) autant que dans Les cols-blancs (1952) de
Mills et dans I’articulation par I'un et I’autre des notions de statut et
de politique. Tout jeunes, ils se rejoignent aussi dans leur ligne cri-
tique du réformisme et du pragmatisme, avec un chassé-croisé ou
Hofstadter rejette la société de masse et Mills défend la démocratie
pluraliste — et ou I'un et I'autre sont antistaliniens sans rejoindre un
establishment pro-américain ! Mills a durement critiqué le pragma-
tisme, mais avant de devenir une icone d’une certaine gauche radi-
caleaméricaine, on aurait pule lire comme un pragmatiste dissident.

427



428

Il en porte encore la marque. Etj’ai 'impression qu’il a gardé sa vie
durantl’espoir deweyen quelaraison pourrait contribuer a transfor-
mer les masses en publics « articulés et bien informeés ».

JANE ADDAMS ET W.E.B.DUBOIS:LE
PRAGMATISME, LES FEMMES ET LES NOIRS

DH : Je le pense aussi. Il en va de méme pour la plupart des cher-
cheurs passés par Chicago, qui sont d’une facon ou d’'une autre mar-
qués par le pragmatisme — c’est en tout cas mon impression, méme
si je commets peut-&tre une erreur de perspective. Mais Goffman a
bati sa sociologie de la communication avec Mead en arriere-fond ;
Becker et Gusfield, qui ne sont pas spécialement pragmatistes, recon-
naissentl’importance des cours de Blumer comme passeur de Mead ;
tandis que leur professeur, Hughes, n’hésitait pas a dire qu’'on baignait
dans le pragmatisme dans les années 1920. Quand j’ai été étudiant a
I’Université de Chicago, des décennies plus tard, j’ai lu Mead, bien
slir, mais Dewey, aussi, surtout Human Nature and Conduct (1922) ou
The Public and Its Problems (1927). J’ai été plus encore impressionné
par Democracy and Education (1916), qui compte beaucoup dans ma
facon de concevoir la pédagogie, et par How We Think (1910), qui est
un grand livre sur ’'art de penser et sur 'apprentissage de la pensée.

Je n’ai pas beaucoup lu Jane Addams, a I'’époque, en graduate
school, mais chaque fois que je I’ai lue, depuis, j’ai été completement
fasciné. Elle a des idées extraordinaires, tellement puissantes. Elle
doit étre comptée parmiles auteurs pragmatistesles plusimportants.
Jelafaislire ames étudiants, Democracy and Social Ethics (1902), sur-
toutle premier et le dernier chapitre. Plus récemment, je me suis mis
a The Long Road of Woman’s Memory (1916), je leur fais lire les deux
premiers chapitres sur I’histoire du Devil Baby a Hull House. Celivre
parait étrange au début, mais Addams montre comment les femmes
italiennes ou juives qui colportent cette histoire jonglent avec des
meétaphores comme si c’était « un instrument valable dansles affaires



de la vie » (1916 : 25). Elles font sens de leur vie et de ses « tragiques
experiences », et réussissent a la rendre vivable et méme belle.

DC:Plus généralement, c’est une tres belle piece sur 'art d’inter-
préter I'expérience des autres — pourquoi insistent-ils a répéter une
histoire envers et contre les faits ? Pourquoi accordent-ils autant de
crédit a une rumeur invraisemblable du point de vue d’Addams - et
sans doute de leur propre point de vue ? Qu’est-ce que ¢a peut bien
signifier ? Addams meéne une enquéte sociologique, en se mettant a
la place de ces femmes qui viennent la voir, sans jamais les accuser
d’étre des attardées ou des obscurantistes... Elle met en ceuvre cette
notion de « perplexité » qui est centrale dans Democracy and Social
Ethics (1902 : 27 et 103) : la compréhension des autres ne va pas tou-
joursdesoi, en particulier pour des femmes migrantes dontles « codes
de famille » entrent en conflit avec d’autres standards et suscitent,
dans des situations de rencontre avec des étrangers, toutes sortes de
« malentendus »... Jamais Addams ne dit que ces femmes ont tort et
que cela s’expliquerait par leur provenance nationale ou par leur tra-
jectoire sociale. Elle leur manifeste toujours une forme de respect et
ne cesse derépéter combien elle apprend d’elles. Elle les traite comme
des coopératrices potentielles dans le projet de Hull House. Elle a
une compréhension tres sociologique dans sa capacité a prendre la
mesure des différentiels d’expérience ou de statut.

DH : Sans oublier la « perplexité morale qui peut naitre du seul
fait que le bien (good) d’hier est opposé au bien d’aujourd’hui » : « Ce
qui pourrait apparaitre comme un choix entre vice et vertu n’est en
réalité rien d’autre qu'un choix entre vertu et vertu. » (Addams, 1902 :
172). Le bien n’est pas du tout donné une fois pour toutes, comme s’il
existait un bien en soi. Ce que I’on appelle le bien se donne concreéte-
ment, relativement a d’autres options. Le bien dépend des contextes
de vie et s’avere ne pas étre fixe dans le temps. L'éthique requiert un
exercice incessant de I’évaluation et du jugement.

429



430

En plus de ¢a, Addams développe une conception de la mémoire
qui n’est pas dans la téte des gens, mais qui se forme a travers la
circulation des récits qu’ils échangent les uns avec les autres. Une
mémoire qui n’est pas seulement subjective, mais qui se fait a tra-
vers les actes d’interaction et de communication entre eux. Addams
a un vrai sens de la mémoire collective - différent, sans doute, de
celui que Maurice Halbwachs développera plustard. La mémoire des
femmes, selon Addams est vivante, elle ne cesse de se nourrir des
expériences sociales des femmes qui réagissent a ce qui leur arrive,
rompent avec les conventions, s'opposent a la guerre, interpretent
leur passé al’épreuve deleurs espoirs et de leurs craintes pour le futur.

DC:On pourraitici évoquer le conservatoire des facons anciennes
defiler, tisser, broder, coudre, tricoter qu’elle avait mis en place a Hull
House. Addams avait eu cette idée, dans une discussion avec Dewey,
que lesobjets sont des artefacts qui retiennent et réveillent lamémoire
collective. En rassemblant des vieux rouets et métiers a tisser, elle
mettait en scene une mémoire technique a laquelle les femmes plus
jeunes, qui n’avaient pas connu le bon vieux temps et travaillaient
a I'usine, pouvaient se confronter. C’était une facon de surmonter
I’écart entre générations de migrantes — ce que travaillera plus tard
Louis Wirth (1925) dans son Master avec la notion de « conflit cultu-
rel » — et aussi entre la vie dans le Vieux Monde et dans le Nouveau
Monde. Cétait une facon d’accorder de I'importance et de la 1égiti-
mité a des pratiques dépassées et de reconnaitre les savoir-faire des
migrants pourtant abandonnés au profit des nouvelles techniques.
C’était aussi une fagcon pour tous les visiteurs du museée de prendre
conscience de I’historicité de leurs vies.

DH : Ca a di étre une époque formidable, cette concentration de
personnes, gagnées a la réforme sociale, et animées par le désir d’ex-
périmenter!Can’apasdurelongtemps, malheureusement, d’'une cer-
taine facon, avecla Premiere Guerre mondiale, cavaralentir, et apres
la Crise de 1929... Ces dernieres années, j'ai beaucoup lu W. E. B. Du
Bois, également, et tousles auteurs queje cite dans « Histoire, enquéte



etresponsabilité » (supra). Il nous faut savoir ce qu’ils pensaient, je ne
peux pas tenir pour acquis que nous connaissons déja touteslesidées,
ni méme les meilleures, développées par le pragmatisme —en nousen
tenant aux auteurs du canon philosophique. Du Bois était incroyable-
ment brillant, que ce soit jeune, dans The Philadelphia Negro (1899)
et The Souls of Black Folk (1903) et plus encore a la maturité quand il
publie Black Reconstruction (1935)z.

DC : Que penses-tu de la controverse autour du livre d’Aldon
Morris, The Scholar Denied : W. E. B. Du Bois and the Birth of Modern
Sociology (2015), qui a joué Du Bois contre Park ?

DH : J’en ai écrit une recension (2016a), pour Serendipities, la
revue de Christian Flecks. Morris réintroduit beaucoup d’éléments
qui tendent a étre oubliés. Il rappelle la naissance des études sur le
conceptderaceetsurlacondition des Noirs autour de DuBois et son
exclusion du systéme des ressources et des récompenses qui auto-
risent et sanctionnent une carriere. Il explique comment la « Tuskegee
machine » de Booker T. Washington, financée par de nombreux phi-
lanthropes, dominait les publications universitaires sur la question
noire et disposait de puissants réseaux, contrdlant ainsila recherche.
Mais il mélange Park avec Mead, Dewey, Thomas et d’autres a qui il
reproche d’avoir marginalisé et barré la carriere universitaire de Du
Bois. J’ai vérifié les sources qu’il avance pour cette affirmation etje ne
les ai pas trouvées convaincantes. On peut imaginer qu’ils ne I'aient
pas suffisamment pris en compte, maisdelaa penser qu’ils'ont direc-
tement empéché de faire carriere ! Ce n’est pas completement juste
de dire qu’il a été ignoré — son rOle a la téte du NAACP était reconnu
dansle monde progressiste. On peut cependant imaginer, sans diffi-
culté, que le fait d’étre noir lui a fermé les portes de nombreuses uni-
versités — comme Mary Jo Deegan (1988) a pu le montrer a propos
des femmes qui a Chicago n’ont eu acces que tres tard au départe-
ment de sociologie et ont dii se rabattre sur I’école de travail social.
Etilestimportant de montrer ces mécanismes de discrimination qui
ont longtemps joué dans les universités ameéricaines.

431



432

DC : Mais la encore, Dewey, jusqu’a ce qu’il quitte 'Université
de Chicago en 1904, et Mead, tout comme Tufts et Thomas, étaient
des alliés pour Du Bois ! Tous étaient des amis de Jane Addams et
d’autres résident-e-s de Hull House... Par ailleurs, outre Dewey et
Addams, Lilian Wald, Florence Kelley, Henry Moskowitz, William
English Walling et beaucoup d’autres membres des social settlements
étaient présents, aux cotés de Mary W. Ovington, Lincoln Steffens
ou Charles E. Russell, le jour de la fondation de la NAACP en 1909.
Park n’avait peut-étre pas de sympathie particuliere pour Du Boisen
raison de saloyauté pour Booker T. Washington, et clairement, parce
qu’il n’avait pas une conception de la politique aussi radicale. Mais
on ne peut pas I'accuser de biologisme et de racisme — son portrait
comme darwiniste social par Morris ne tient pas. Il suffit de lire ses
premiers essais, entre 1904 et 1907, pendant et apres qu’il était secré-
taire de la Congo Reform Association, quand I’Etat libre du Congo
était propriété privée du roi Léopold II (Lannoy, 2008) ; et de réflé-
chir sur la distinction qu’il opére entre 1'ordre naturel de la compé-
tition et Pordre moral du conflit, de 'accommodation et de I’assimi-
lation. On peut critiquer le statut de la compétition dont Park tend a
faire un processus naturel, mais toute sa sociologie comme sa trajec-
toire personnelle témoignent de son engagement contre le racisme.
On dirait que Morris reprend a son compte la vieille bataille entre
Du Bois et Washington. Rétrospectivement, suite au Mouvement des
droits civiques, Park est tombé en disgrace et Du Bois est devenu un
héros et un précurseur - ce qu’il a été ! Mais certaines des critiques
de Morris sont excessives, et il me parait difficile de dire qui avait tort
et qui avait raison a I’époque - est-ce qu’il fallait étre réformiste ou
révolutionnaire ? En tout cas, je ne m’y risquerais pas.

DH : Moi non plus. Morris a raison de rappeler combien la situa-
tion était difficile pour les Afro-Américains, et son livre a pour consé-
quences positives de pointer toutes sortes de faits quijusque-la étaient
sans doute dispersés et ignorés ou sous-évalués...



DC:Ilyavaitdéjapasmal délémentsdanslathese d’Earl Wright I1
en 2000 qui a été le premier a s’indigner de « 'exclusion » de Du Bois
du canon de la discipline, alors qu’il a dirigé de 1897 a 1910 le dépar-
tement de sociologie de I'Université d’Atlanta et qu’il a a I'’époque
produitla série des Atlanta Studies... Earl Wright IT (2002) est le pre-
mier, a ma connaissance, a parler du Laboratoire sociologique d’At-
lanta (Atlanta Sociological Laboratory) comme de la « premiere école
de sociologie ». C’est tres important de mettre en valeur ce corpus de
recherches, oubliées, mais aussi un peu paradoxal de vouloir faire
émerger une « école d’Atlanta » 2 un moment ou les historiens des
sciences sociales remettent en cause cette notion d’école, y compris
pour Chicago ! Il y ala quelque chose qui releve de la performativité
politique ! Mais il fallait marquer le coup, sans doute, pour attirer I’at-
tention sur ce groupe de recherche.

DH : Sans doute. C’est parfois utile, politiquement. J’ai lu en effet
Earl Wright II. L'effort de Morris vient se rajouter a ceux de Reiland
Rabaka surl’«apartheid épistémique » (2010) et de beaucoup d’autres
sur la ségrégation raciale a I’'Université. Morris manque parfois de
prudence dans ses affirmations concernant Park. C’est un peu dom-
mage. Mais cette redécouverte d’une sociologie noire, tout comme
d’une sociologie des femmes progressistes est capitale dans la repré-
sentation que la discipline se donne d’elle-méme. Redonner leur place
a Jane Addams ou Charlotte Perkins Gilman ou a des chercheurs
comme Du Bois, aux c6tés de Johnson ou Frazier, conduit a les relire
différemment, et a aller rechercher d’autres femmes ou d’autres Afro-
Ameéricains qui auraient mené des enquétes a I'’époque.

QU’EST-CE QUE CA VEUT DIRE, ETRE
PRAGMATISTE?

DC: Je pense aussi que c’est utile, a condition de ne pas basculer
dansl'autre sens en essentialisant quelque chose comme une socio-
logie « pragmatiste », « afro-américaine » ou « féministe ». Jusqu’a
quel point peut-on dire par exemple que Addams ou Du Bois étaient

433



434

pragmatistes ? Cornel West (1989) a fait de Du Bois un « intellectuel
organique jamesien ». Du Bois lui-méme, qui était plus proche de
Santayana que de James et qui a fait son Master et sathese avec Albert
Bushnell Hart — apres avoir étudié a Berlin avec Dilthey, suiviles cours
devon Treitschke et assisté a des conférences de Weber —asur le tard
salué'enseignement de William James, dans Dusk of Dawn (Du Bois,
1940). On pourrait émettre I’hypothése que son fameux texte sur la
« double conscience » dans The Souls of Black Folk (Du Bois, 1903)
avait a voir avec les réflexions sur la personnalité multiple de James.
William conseillera du reste le livre a Henry qui le tiendra en haute
estime®. La « double conscience », que I’on retrouvera chez ’homme
marginal de Park (1928) et chez nombre de ses étudiants qui enqué-
taient sur I'expérience migrante et I’expérience raciale, a une racine
pragmatiste. Elle aaussi une racine dansla psychopathologie. Le dia-
gnostic de Du Bois, concernant les méfaits de la ligne de couleur sur
la constitution de la personnalité des Afro-Américains, peut étre lu
de cette facon. La double conscience a quelque chose de « doulou-
reux » sinon de « morbide » : étre noir signifie étre condamné a mener
une « double vie ». Cette souffrance du double jeu sera retournée en
source de réflexivité par les proches de Park. Etre & cheval sur plu-
sieurs mondes et vivre le conflit et la fusion des cultures de I'inté-
rieur est le sort des migrants : leur ancien Soi et leur nouveau Soi
cohabitent, avec toutes les frictions et les tensions que peut traver-
ser un « Soi divisé » (1928 : 892). Park compare I’assimilation d’une
nouvelle culture a une espece de « conversion religieuse » — il cite les
Varieties de James. Le chrétien récemment converti en Asie ou en
Afrique vit aussi, comme le migrant, dans un « état d’instabilité spi-
rituelle, d’agitation et de malaise », mais aussi de d’« intensification
de la conscience de soi ». La crise qu’il traverse est une expérience
qui aiguise sa perspicacité et accroit son intelligence des situations
sociales. On peut avoir une lecture pragmatiste de I'une ou l'autre
these, celle de Du Bois ou celle de Park.

DH: Je proclame que Du Bois était un pragmatiste parce que c’est
utile d’'un point de vue pragmatique (rires)! De fait, lesinfluences sur



lui ont été nombreuses - historicisme allemand, radicalisme marxiste,
courants du mouvement noir comme le panafricanisme...—au-delade
sa formation a Harvard et de sa rencontre avec James. Mais il reven-
dique le lien a James dans son autobiographie - ce n’est sans doute
pas feint — et il y insiste sur sa formation a Harvard. Il y écrit : « J’ai
été a plusieurs reprises invité chez William James ; il était mon ami
et mon guide pour une pensée claire ; j’étais membre du Club philo-
sophique et j’y ai discuté avec Royce et Palmer ; je me suis assis dans
une salle du haut etj’ailula Critique de Kant avec Santayana ; Shaler
[en géologie] avait invité un Sudiste, qui a refusé de s’asseoir a mes
cOtés, horsdesaclasse;jesuisdevenul’'un deséleves préférés de Hart
[en histoire] et il m’a ensuite dirigé tout au long de mes études supé-
rieures... » (Du Bois, 1940 : 19).

Outre le fait que Du Bois a lui-méme revendiqué sa filiation au
monde de Harvard et a James, il aaussi eu, c’est moins connu, un dia-
logue avec Dewey sur 1’éthique et I’esthétique a 'époque ou Dewey
était impliqué dans la Barnes Foundation a Philadelphie. Rappelons
que Dewey s’était rapproché d’Albert C. Barnes, aquiil dédierason Art
as Experience (1934) et qu’il avait donné plusieurs articles au Journal
of the Barnes Foundation. Leonard Harris (1989 et 1999) détaille les
termes du dialogue entre Barnes et Dewey et I'intérét de la fondation
pour l'art afro-américain. Ils étaient en contact avec les groupes de
la Harlem Renaissance et du New Negro, et donc avec Alain Locke et
Du Bois. Il doit y avoir des lettres qu’ils ont échanggées, quelque part.

Danslacorrespondance de Du Bois, j’ai retrouvé deux lettres d’He-
len Mead, la premiére, d’invitation a diner, la seconde, de remer-
ciement pour la soirée passée. Du Bois est venu a Chicago pour le
17¢ Congres annuel du NAACP™ ou il a donné sa conférence « The
Criteria for Negro Art » et déclaré que « tout art est propagande »
(contre quoi Alain Locke écrira une réponse en forme d’apologie de
I’art pour I’art). Du Bois est passé diner chez les Mead, en compa-
gnie de James Weldon Johnson [Executive Secretary du NAACP], un
industriel, Mary McDowell [qui dirigeait depuis 1894 le University

435



436

of Chicago Settlement dans les Stock Yards et qui a cette date devait
étre Commissioner of Public Welfare dans ’'administration du maire
William Emmett Dever] et de Mary White Ovington [militante fémi-
niste, socialiste, etI'une des fondatrices et militantes du NAACP]. Les
Mead tenaient salon dans leur maison, ilsinvitaient beaucoup de col-
legues, des membres de I'Université, des philanthropes et des acti-
vistes de passage... c’est ainsi qu’ils sont devenus amis avec Serguei
Prokofiev, par exemple.

DC:EtDeegan a aussi montré que DuBoisaétéenrelation avecles
femmes de Hull House, en tout casil a travaillé avec Isabel Eaton, qui
étaitune amie de Addams et de Florence Kelley et une ancienne rési-
dente de Hull House. Elle avait publié le chapitre des Hull House Maps
and Papers (1895) sur la comparaison des salaires et des dépenses des
horlogers a New York et a Chicago. Eaton s’estinstallée a Philadelphie
etelleaparticipé al’enquéte de The Philadelphia Negro.Elle en a écrit
un bon cinquieme - elle a obtenu un Master a Columbia University
pour cela en 1899. 11 y a une proximité entre les techniques de carto-
graphie etde recensement de porte a porte dansles deuxenquétes, et
toutesles deuxsontredevables au travail pionnier de Booth a Londres.
Il n’en reste pas moins que c’est toujours compliqué, de décider qui
classer et qui ne pasclasser parmiles pragmatistes. Ca pose différents
problemes de définition et de méthode. Quels sontles criteres du prag-
matisme aujourd’hui ? Quels étaient-ils & I'’époque ? A quels textes
les auteurs auxquels nous avons affaire avaient-ils acces — sous quels
angles, dans quelles circonstances, pour en faire quoi ? Quel aurait
été pour eux I’enjeu d’étre catégorisés ou non comme pragmatistes ?
Et nous-mémes, aujourd’hui, que poursuivons-nous avec une telle
entreprise ? Sur quels faits nous basons-nous et quelles conséquences
pouvons-nous anticiper de cette relecture ? Pourquoi relire ce corpus
detextes quel’on qualifie de pragmatistes ? Comment nous parle-t-il ?
Que nous permet-il de faire ? Quel sens prend-il aujourd’hui ? Quelle
différence introduit-il ?



DH: C’est celaqui m’'intéresse aussi dansle pragmatisme. Pas seu-
lement les textes de philosophie, mais aussi tout ce qu'on a pu faire
autour, en particulier en termes d’enquéte sociale. Et tous ces défis
d’interprétation. Dans ma démarche d’enquéte sur Mead, visant a
décrire la formation d’un classique des sciences sociales, je me suis
efforcé de restituer, de la fagon la plus fidele possible, 'ensemble des
faits que nous pouvions rassembler sur sa vie et son ceuvre. En collant
aux sources documentaires et surtout en reconstruisant un corpus
de nouvelles sources, au-dela de celui qui existait déja — en partant,
par exemple, de « 'expérience sociale » de Mead. C’est comme cela
qu’est apparu tout un pan de la vie de Mead a Hawaii (chap. 3), ouila
séjourné a 13 reprises entre 1897 et 1924, ou il a participé aux débats
publics sur la question de I'annexion de I'1le aux Etats-Unis, sur des
problemes d’éducation et de gouvernement municipal ; ouil s’estlié
alafamille Castle a travers son ami Henry Castle et son épouse, Helen
Castle Mead - une famille de planteurs progressistes, engagés dans
des actions philanthropiques, en particulier de formation de profes-
seurs ou d’extension de I'université ; ou Mead a encore produit des
analyses du systeme racial et économique de I'ile, S’est intéressé a
I’histoire de Hawaii et de ses peuples, natifs et migrants, tout en allant
les observer directement dans les plantations de canne a sucre des
Castle. Pour finir, Mead a officiellement représenté Hawaii en 1909
comme délégué au National Farm Land Congress ou il a donné une
conférence surlasituation locale a destination des agriculteurs amé-
ricains et appelé au développement d’institutions démocratiques sur
I’1le™. Si je m’étais contenté de naviguer dans le corpus canonique, il
m’aurait été impossible de découvrir tous ces éléments, et j’en serais
resté a une vue beaucoup plus conventionnelle de Mead, sa vie, son
ceuvre...

En suivant le parcours de Mead, en le documentant, il devient
possible de comprendre le type de problemes qu’il arencontrés dans
lavie, de voir comment il y a réagi, par des actions dans le monde et
desactions en pensée, de comprendre quel type de solutions person-
nelles, intellectuelles et civiquesil acherché a donner a ces problemes.

437



438

En méme temps, il y a autant de Mead que de lecteurs de Mead et les
Mead qui ont été campés par Faris, par Morris ou par Blumer ne sont
pas les mémes. De méme que le Mead qui grimpait les montagnes
hawaiiennes, celui qui donnait des cours de philosophie sur la théo-
riedelarelativité d’Einstein et celui qui se battait pour 'amélioration
des conditions de vie des travailleurs du vétement ou de la viande,
n’étaient pas tout a fait le méme Mead - et pourtant il s’agissait bel
etbien d’épisodes et de facettes d’'une méme histoire de vie ! Au-dela
de ce que Mead a fait, il fallait aussi prendre en compte ce que I’'on a
fait de Mead. C’est ainsi que j’ai décrit la facon dont Mind, Self, and
Society, ce classique du pragmatisme, est le produit contingent de
toutes sortes de coopérations dont Morris s’est fait le chef d’orchestre
(chap. 5) ; et comment Faris, Morris et Blumer ont développé des pro-
jets intellectuels tout en faisant de la réception de Mead un enjeu et
en se présentant comme les héritiers Iégitimes (chap. 6).

DC : Une question pertinente est donc : « Qu’est-ce que le prag-
matisme » ? Une autre question, sécante, si ’'on veut partir de 'expé-
rience des contemporains, serait : qui, dans les années 1900 a 1930,
se présentait comme « pragmatiste » ?

DH : Dans les années 1920, étre pragmatiste c’était avant tout
avoir été influencé par James, le prendre pour « parrain » ou pour
« mentor »... en méme temps, les choses se sont tout de suite com-
pliquées. Il y avait le groupe des « nouveaux réalistes » a Harvard qui
seréclamaient également de James, et qui pourtant se distinguaient
clairement des pragmatistes. Par ailleurs, je pense que si 'on avait
demandé a Jane Addams si elle était pragmatiste, elle aurait proba-
blement dit non — quel intérét y aurait-elle eu ?

DC:Ilyavaitaussi Mary P. Follett, qui refusait qu’on la voie comme
une pragmatiste, alors qu’elle pourrait, a mes yeux, en étre I'une des
plusincontestables représentantes, tant par ses références au groupe
de Harvard et sa tentative de dépasser le débat entre monisme et
pluralisme, entre Royce et James (Cefai, 2018), que par ses modes



de raisonnement sur la formation des groupes, des lois, de I’'opinion
publique et de la volonté collective. Ou encore par I'accent qu’elle
met sur la discussion, I’enquéte et 'expérimentation. Pourtant, elle
récusait le label de pragmatiste. Il en va de méme avec Park ou Du
Bois, qui auraient été surpris qu’on les catégorise et qu’on les classe
ainsi... La rencontre de James avait été cruciale pour les deux, ainsi
que celle de Dewey pour Park, mais durant leur vie, ils n'ont guere
éprouvé lanécessité de mettre en scene une telle filiation. On pourrait
encore citer, parmiles étudiants de James, Walter Lippmann et Walter
Weyl (deux des fondateurs, avec Herbert Croly, de The New Republic),
Gertrude Stein (et son devoir sur I’écriture automatique), Theodore
Roosevelt (le président des Etats-Unis de 19012 1909), Horace Kallen
et Alain Locke (les inventeurs du pluralisme culturel)... En psycholo-
gie, James aformé aussi bien G. Stanley Hall, que Ralph Barton Perry,
Mary Whiton Calkins ou E. L. Thorndike — de grands noms de I’Asso-
ciation américaine de psychologie, en quil’on serait bien en peine de
voir des pragmatistes!!! On parle beaucoup de James, qui frappaitles
imaginations et devait étre un professeur extraordinaire, mais ces étu-
diants suivaient aussi, en général, les cours de Josiah Royce, George
Palmer, Hugo Miinsterberg, George Santayana — ou a cheval sur I’his-
toire et la science politique, Albert Bushnell Hart, qui a été le direc-
teur de these de Du Bois tout comme de Follett... Il y aun petit corpus
delittérature surI'inclusion de Royce, ou non, parmiles pragmatistes
—laréférence qui s’'impose est The Problem of Christianity (1913) — et
sur les liens qu’il entretenait avec Peirce. Il y avait un certain climat
intellectuel a Harvard, tout comme a Chicago, mais il est impossible
de réduire ceux-ci a leur composante pragmatiste, si importante a-t-
elle pu étre... Avoir étudié avec James, Mead ou Dewey n’implique
pas que 'on doive étre classé dans un « courant pragmatiste » et ne
garantit pas davantage que I’'on endosse leur philosophie, quoique
I’on ait pu apprendre a leur contact!

Etsil’'onremonte plus avant dansle siecle, les choses sont encore
plus troubles. En 1900, il n’y avait pas de pragmatiste, a part James,
peut-étre, qui s’était auto-désigné tel ou désignant Peirce comme le

439



440

fondateur de cette philosophie, avec son texte « Comment rendre nos
idéesclaires ?» (1878). Etil avait fait dela méthode pragmatique « une
méthode pour régler des disputes métaphysiques qui sinon pour-
raient étre interminables » (James, 1898) ! Mais Peirce (1900 : 621),
rappelle que selon cette « doctrine », « le sens et I’essence de chaque
conceptionréside dansl’application quivaen étre faite ». On découvre
que les années qui suivent, dans les associations et dans les revues
de philosophie et de psychologie, différents auteurs comme William
Caldwell, Henry Sturt, Irving King ou F. C. S. Schiller se mettent a
discuter sur le sens du mot et I’existence de la chose — et que ces
investigations iront en s’accélérant jusqu’ala fin de la décennie 1910.
Avec le moment fort, bien connu, de I'annonce de la naissance du
« pragmaticisme » par Peirce dans The Monist (« What Pragmatism
Is », 1905, 15, 2 : 166) « suffisamment laid pour étre protégé des kid-
nappeurs» ! James, encore lui, s’enthousiasme quand il lance en 1904,
dans le Psychological Bulletin (1 : 1-5), suite a la lecture des Studies
in Logical Theory (1903), son « Chicago a une école de pensée » ! Et
Dewey se rallie a la théorie de la vérité de James dans le Journal of
Philosophy (1905, 2, 12). Puis Addison W. Moore nous apprend, dans
The Philosophical Review (« Pragmatism and Its Critics », 1905, 14,
3) que « les Professeurs Royce, Creighton et Baldwin, au meeting de
I’Association Philosophique a Princeton, ontlancé laréaction améri-
caine contre un mouvement philosophique appelé des noms divers de
pragmatisme, humanisme, instrumentalisme et empirisme radical ».

L’ECOLE DE PHILOSOPHIE DE CHICAGO ET
SON LIEN AVEC LES SOCIOLOGUES

DH:Jesuisd’accord avec ces deux points. Ce moment d’origine est
intéressant parce que le sens du mot « pragmatisme » n’est pas encore
fixé, qu’il est débattu et commence a étre controversé. On peut dire
que c’est a partir du moment ou James acclame la naissance d’'une
« Chicago school of philosophy », dans sa recension du Psychological
Bulletin, en 19047, que le sentiment de faire partie d’un groupe ori-
ginal de penseurs pragmatistes va faire son chemin. « Chicago a une



école de pensée ! Une école de pensée qui, on peut le prédire, figu-
reradanslalittérature sousle nom d’Ecole de Chicago pour les vingt-
cing années a venir. Certaines universités ont beaucoup de pensées a
montrer, mais pas d’école ; d’autres beaucoup d’écoles, mais aucune
pensée. L'Université de Chicago, témoigne d’une véritable pensée et
d’une véritable école. » Avec la reconnaissance de ce « nouveau sys-
teme de philosophie », c’est sans aucun doute la perception del’équipe
du département de philosophie autour de Dewey qui change, a la
fois pour les autres et pour eux-mémes. L'été 1905, James viendra du
reste a Chicago donner une série de conférences, dont une premiere
version des conférences du Lowell Institute (James, 1907) — un étu-
diant, Walter Van Dyke Bingham, note que James voulait « serrer les
coudes» (strengthen their hands) avec «I’école de pensée de Chicago »
(Huebner, 2014a : 273).

Tout cela se confirmera avecla publication de Creative Intelligence
(1917), oul’'onretrouve toute I'’équipe de Dewey, Mead, Tufts et Moore,
mais aussi des chercheurs extérieurs a Chicago, gagnés au prag-
matisme, comme Harold Chapman Brown, Boyd H. Bode, Henry
Waldgrave Stuart ou Horace M. Kallen. Le livre avait été proposé en
1913, maisil amis quatre ans avant d’étre publié, par la faute de Mead
quiamisbeaucoup detempsa écrire son chapitre, « Scientific Method
and Individual Thinker » — un texte qui a fortement influencé Blumer
et quireste ames yeux'un des meilleurs de ce que 'on pourrait appe-
ler une sociologie « pragmatiste » des sciences. Creative Intelligence
€tait con¢u comme la réponse pragmatiste de Chicago au travail des
nouveaux réalistes de Harvard, qui postulaient également a I’héri-
tage de James. Selon T. V. Smith (1931 : 383 ;1962 : 47), les étudiants
en philosophie de I'Université de Chicago apres la Premiere Guerre
mondialel’appelaientla « Bible pragmatiste ». Les membres du dépar-
tement de philosophie de I'Université de Chicago dans les années
1920 semblaient avoir compris que leur patrimoine commun était le
pragmatisme. Ils investiguaient dans différentes directions, dans le
cadre d’une entreprise collective de philosophie pragmatiste. Pour
les étudiants de Chicago de cette période, il aurait été difficile de ne

441



442

pas considérer le pragmatisme comme la principale €cole de philo-
sophie américaine. Cela est sensible dans les travaux de Charles W.
Morris, T. V. Smith, Van Meter Ames (le fils d’Edward Scribner Ames)
et beaucoup d’autres. Le sentiment général aurait pu s’exprimer par
un « Nous sommes les nouveaux pragmatistes ! » Les étudiants en
philosophie de cette époque, a coté de Creative Intelligence, lisaient
aussi les Essays in Experimental Logic (1903) et ’Ethics de 1908, qui
avait été rééditée avec de nombreuses modifications au gré des repu-
blications. Tous ces éléments sont tangibles dans les notes de Mead,
en particulier la forte présence deI’Ethics dansles cours del’époque.
Tufts est I'un des auteurs oubliés de cette histoire.

DC:Tufts, Ames, Angell... Ce sont des figures extrémementimpor-
tantes dansleurs domaines respectifs, et qui de fait restent au second
plan dans la mémoire. Ames a peut-€tre laissé une trace plus forte,
parce qu'a partirde 1900 il a été le pasteur de la Church of the Disciples
of Christ, juste en face de I'Université.

DH:[Edward S.] Ames afait son chemin dansles facultés de théo-
logie, maisil a obtenu son Ph.D. avec Dewey et Tufts en 1895. De fait,
peu apres son arrivée a Hyde Park, il acommencé a donner des cours
audépartement de philosophie, notamment en psychologie de la reli-
gion. Son église, libérale, a été importante, elle a été fréquentée par
Ellsworth Faris, mais aussi par Robert ParKk... Elle était un foyer pro-
gressiste sur le campus. Un Festschrift (Garrison, 1940) a été rassem-
blé aprés qu’Ames a pris saretraite [en1936], on y retrouve des articles
de Sam Kincheloe, E. Faris, Arthur E. Murphy, T. V. Smith...

[JamesR.] Angell enseigne tous les cours de psychologie fonction-
nelle, il est sceptique vis-a-vis du travail de Watson, mais il aide en
méme temps a créer lelaboratoire d’étude du comportement animal,
I’Animal behavior lab, dirigé par Harvey Carr, I’'assistant de Angell,
et par John Watson. Ce laboratoire, si important pour Mead, sera le
lieu de cohabitation entre psychologie fonctionnelle et ce qui devien-
dra la psychologie behavioriste. Watson (1936 : 275) se souviendra,



dans un texte autobiographique, comment il était insensible aux
cours de Mead, Dewey, Tufts ou Moore, mais combien il avait appris
des expérimentations animales d’Angell et comment il passait des
dimanches avec Mead a observer singes et rats'®. Le laboratoire avait
des connexions avec Jacques Loeb ou H. H. Donaldson en neurologie,
mais aussi avec Wallace Craig, un étudiant de Charles O. Whitman,
qui publiera « The Voices of Pigeons Regarded as a Means of Social
Control » (1908) — comment les gestes vocaux des pigeons leur per-
mettent de se controler les uns les autres. Craig remercie Mead et
Thomasen note de basde page (ibid. : 86). Craig ferala connexion avec
le département d’écologie et ménera par la suite plusieurs enquétes
sur 'expression des émotions chez différentes especes de pigeons. 11
serarelu par Konrad Lorenz commel’un des fondateurs del’éthologie.

Quanta[James H.] Tufts, ilestau coeur du département avec Mead
apresledépart de Dewey. Mead s’occupe d’histoire de la philosophie,
de psychologie et de sociologie tandis que Tufts enseigne les cours
sur I’éthique et la politique. Mais Tufts est aussi I’éditeur de School
Review, du numéro annuel « Social Psychology » du Psychological
Bulletin (jusqu’en 1911 — Mead prend alors la releve) et de I'Interna-
tional Journal of Ethics (a partir de 1914) — ou j’ai compté que Mead
publie au moins dix-sept de ses interventions, pas loin de la moitié.
Personnellement, ils sont tres proches: 1a fille de Tufts, Irene, épouse
le fils de Mead, Henry. Au département, ils décident collectivement
des problemes de curriculum, ils assurent les problemes récurrents
de déménagement du département, qui change septfoisdelieu avant
1929. IIs permettent au programme de graduation de grandir et de
s’établir.

DC:Nousavonsdéjaabordé les cas de Faris ou Blumer, mais as-tu
une idée plus précise des relations que tous ces chercheurs entrete-
naient avec les sociologues du début du xxesiecle ?

DH : Ce n’est pas clair a mes yeux. Thomas a été influencé par
Dewey — méme s’il a prétendu tout autant avoir influencé Dewey

443



Lbh

[dans une lettre privée a Luther Bernard du 10 janvier 1928, concer-
nant sa notice biographique — a laquelle, par ailleurs, il rajoute les
noms de Cooley et Mead : cf. Baker, 1973] ! Ils avaient des liens per-
sonnels, Dewey parle de Thomas comme du premier « allié appreé-
ciable » de leur philosophie. Et Thomas a été I'un des premiers étu-
diants de Mead, également, il étaitinscrit a son cours de Comparative
Psychology des1895. Maisil est difficile de dire quels contacts Thomas
garde avecles philosophes, apres qu’il a publié le Sourcebook on Social
Origins (1909) et qu’il s’est réorienté vers des recherches d’anthropo-
logie comparée et vers ses projets sur les journaux ou sur le paysan
polonais. Mead, en tout cas, le citait abondamment dans ses cours...

DC: Dispose-t-on d’une correspondance de Thomas ?

DH : Non, malheureusement, on a quelques lettres, éparpillées.
Rainer Egloff et Andrew Abbott (2008) ont recueilli les traces que
Thomas a pu laisser a I'Université, avant d’en étre licencié. L'un des
titres de gloire de Thomas est d’avoir ramené Park de Tuskegee — on
connait I’histoire (Raushenbush, 1979 : 87-72) de Thomas descendant
pourunejournéede conférenceen Alabamaetyrestant deuxsemaines
pour discuter avec Park ! Park a sans doute emprunté quelques idées
a Mead et Dewey, il reconnaitra sa dette dans les articles ala fin de sa
vie [par exemple dans « Reflections on Communication and Culture »,
in Park, 1938]. Avant d’étre amené a Chicago par I'intercession de
Thomasen 1913, Mead est la principale connexion de Park. Ils s’étaient
connus des 1893 quand ParKk, reporter, avait interviewé Helen Mead
sur la révolution hawaiienne. Il y a trace, également de diners qu’ils
onteusensemble, en1911-12, avant que Park ne rejoigne Chicago. Park
saluera leur amitié, dans un texte de 1936.

DC : Park signale également, dans une notice autobiographique
(Baker, 1973), I'importance de sa rencontre avec Franklin Ford, que
Dewey, son ancien instructeur a Michigan, lui présente. Il explique
commentl’idée d’'une «organisation del’intelligence » coincide avec
son expérience de reporter, de 1887 a 1898, a Minneapolis, Denver et



Detroit:I’enquéte est ce qui permet de pratiquer une forme de « repor-
tage scientifique » des faits sociaux et politiques avec la méme exac-
titude que 'on peut décrire les cours de la Bourse ou les résultats du
baseball, écrit-il. Mais s’il endosse le projet d’enquéte pragmatiste,
c’est apres avoir établi une analogie entre son travail de journaliste et
celui des enquéteurs sociaux, par exemple du Pittsburgh Survey ; et
il concoit son travail d’enquéte en élaborant sa propre expérience de
chroniqueur de police et de justice, d’explorateur des salles de jeux
et des fumeries d’opium, en vue de mieux comprendre les fonction-
nements de la ville. De fait, il faut étre prudent sur les circulations
d’idées entre philosophes et sociologues. Il suffit de penser aux déca-
lages entre les textes que nous publions et les expériences multiples
que nous pouvons vivre ala premiere personne, et nos connaissances
indirectes, ce que nous apprenons en recueillant des récits d’autres
personnes ou en échangeant avec des membres d’autres disciplines...

Il ne faut surtout pas commettre ’erreur fréquente, chezles philo-
sophes, de croire que les enquéteurs empiriques tirent leurs bonnes
idées de leurs lectures théoriques ! C’est une vue profondément
anti-pragmatiste ! Alors que le propre del’enquéte est de laisser émer-
ger ces idées en partant du travail d’observation, d’entretien et de
documentation, en repérant dans le corpus de données des confi-
gurations d’indices qui font sens eu égard a des hypotheses que I'on
imagine ad hoc, et en procédant par abduction, induction et éven-
tuellement déduction pour produire de la grounded theory — de la
théorie enracinée dans les données (Glaser & Strauss, 1967/2010). Et
c’était encore plus vrai pour Thomas et Park, qui avaient sillonné des
pans entiers du monde et connaissaient les milieux sociaux les plus
divers, tant les paysans de I’Est et du Sud de I’Europe que les Noirs
des campagnes du Sud des Etats-Unis ou que les bas-fonds et les élites
des villes du Midwest. Ces voyages et ces recherches, plus ou moins
d’ordre universitaire, ont nourri leur réflexion, leur ont permis de
faire émerger de nouvelles catégories et hypothéses par des raison-
nements de type abductif, et de tester celles-ci jusqu’a ce qu’'une for-
mulation nouvelle puisse en étre donnée. Que I'on pense au concept

445



446

de « définition de la situation » de Thomas ou au projet d’« écologie
urbaine » de Park. Ce sont des idées qu’ils ont longtemps portées,
laissées mirir, dont on trouve des traces trés tot dans leur travail,
alors méme qu’ils n’ont pas encore mis un nom dessus et dont il est
difficile de dire qu’ils sont « dus a I'influence de » leurs amis philo-
sophes ! Ce qui n’exclut pas, par ailleurs, des transferts par analogie
ou des inventions par schématisation... Plus on lit de la bonne théo-
rie, plus on a de I'imagination empirique!

DH : Une autre facon d’aborder le probleme serait de suivre les
emprunts et reprises des étudiants — par exemple de ceux quejappelle
les Meadiens des années 1910 [« Meadians in the 1910s », cf. Huebnetr,
2014a: 98 sq.]. On peut, si I’'on dispose du corpus de données appro-
prié, ce qui s’est trouvé étre le cas dans mon enquéte sur Mead, repé-
rer descirculations d’idées. Maurice T. Price, lui-méme missionnaire
et fils d’'un professeur de littérature en langues sémitiques, I'un des
assidus aux séminaires de Mead depuis 1909, fera sa these avec Park
sur ’expérience missionnaire en analysant les contacts raciaux du
pointde vue d’'une psychologie sociale, dans The Analysis of Christian
Propaganda in Race Contact (Ph.D.1922). J’ai envie de creuser ce lien
aux missions — c’est aussi le cas de Faris. Ils conservent leurs expé-
riences religieuses, mais en méme temps, ils y mettent une distance
critique, par le biais de la sociologie et du pragmatisme et ils trans-
forment ces contextes d’expérience en matériau d’enquéte. Price
était un ami de Winifred Raushenbush - une femme fascinante, qui
envoyait des lettres a son pére, Walter, le pasteur du Social Gospel,
d’uneincroyableliberté surlesthemesles plusradicauxdel’époqueet
sur ses expériences sexuelles [pour plus d’informations, Gross, 2008].
Elle sera I’assistante de Robert E. Park, dont elle écrira plus tard une
biographie (Raushenbush, 1979) et épousera en 1928 James Rorty,
militant radical, qui sortait a I'époque de la fondation en 1926 de The
New Masses, et avec qui elle aura pour fils un certain Richard Rorty
(Gross,2008). L'un et 'autre s’étaient passionnés pour le cours de psy-
chologie sociale de Mead, encourageant leur amie Ethel Kitch (qui
venait de soutenir en 1914 une these de philosophie surla subjectivité



dans la pensée hindoue) a monter un cours de psychologie sociale a
Oberlin, tandis que Price réunissait un groupe de discussion infor-
melle, hebdomadaire, en hiver 1915, auquel Mead et Faris partici-
paient... Mead avait monté le méme type de séminaire en 1913 autour
dela«conscience sociale » —en complément de son cours de psycho-
logie sociale. On pouvait aussi bien y discuter du concept psychana-
lytique de sublimation que du mouvement ouvrietr.

DC : Pour Price, c’est intéressant de voir qu’apres s’étre enthou-
siasmé pour Mead au milieu des années 1910, il a enchainé sur Park
et Thomas, qui sontbeaucoup pluscités danssathese! Il n’y avait pas
d’incompatibilité entre ces perspectives, sinon que Mead était plus
spéculatif tandis que Park et Thomas prenaient 'enquéte empirique
a bras-le-corps et montraient sur des documents concrets comment
desidentités sociales pouvaient se faire ou se défaire, corrélativement
ades communautes, oscillant entre organisation et désorganisation.
Ilyaeud’autres étudiants de sociologie qui ont suiviles séminairesde
Mead danslesannées1910: en psychologie sociale, rien que pour1909-
10 [cf. thése de Smith, 1977], apparaissent lesnoms de E. S. Bogardus,
E. W. Burgess et E. H. Sutherland, L. L. Bernard, C. E. Rainwater...
Je vois encore, parmi d’autres inscrits, pour ne citer que ceux qui
se feront un nom plus tard, S. A. Queen et W. A. Thomas, le fils de
W. 1. Thomas, en 1912-13, J. E. Erickson ou Jessie F. Steiner en 1913-
14,R.D. McKenzie et E. B. Reuter en 1914-15, K. Kawabe, D. Sanderson
et F. M. Thrasher en 1915-16, A. F. Kuhlmann, Kimball Young et Ella
Flagg Youngen1916-17... F. B. Karpfet C. R. Shaw apparaitront en 1920-
21 etS. C.Kincheloe, E. T. Krueger et E. R. Mowrer en 1921-22 pour ce
cours, tandis que 'on repere les noms de F. Znaniecki en « History of
Scientific Concepts » en1914-15, W. Raushenbush en « Rationalism &
Empiricism » en 1917-18, W. B. Bodenhafer, avec d’autres, en « Social
Consciousness » en 1918-19... G. E. Hartmann et F. E. Wagg sont ins-
crits au séminaire « Intellectual Background of the War » en 1917-18.
On a la une brochette de jeunes sociologues qui vont ensuite essai-
mer a travers le pays.

Lb7



448

Il y a une autre chercheuse en philosophie, importante a mes
yeux, qui fait d’'une certaine facon, la jonction entre Mead et mou-
vements sociaux, Jessie Taft, et qui reprend directement le concept
de « conscience sociale » dans le titre méme de sa thése. On peut en
dire deux mots ?

DH : Jessie Taft est aujourd’hui davantage connue parce qu'elle a
été repéchée par le groupe des féministes pragmatistes comme une
pionniere — ce qu’elle a été. Elle écrit la premiere these de philoso-
phie surle mouvement des femmes, The Woman Movement from the
Point of View of Social Consciousness (Ph.D. 1913, publié en 1915). Elle
estlesbienne, et avec sacompagne, Virginia P. Robinson, elles seront
I’'un des premiers couples de femmes a adopter des enfants ! Elle se
fera un nom dans le travail social, et se tournera vers une psychana-
lyseinspirée d’Otto Rank. Mais elle mettra plus de vingt ans a obtenir
un poste de professeure a I’école de travail social de 'Université de
Pennsylvanie, aprés avoir eu des postes de directrice adjointe du New
York State Reformatory for Women et enseigné la psychologie dans
des extensions universitaires. Elle est redécouverte par ce groupe de
féministes pragmatistes autour de Charlene Haddock Seigfried (1996)
etdelarevue Hypatia - ’autre nom important de ce féminisme prag-
matiste étant, dans un style différent, celui de Mary Jo Deegan (1988).

DC: Lathese de Taft est meadienne de bout en bout ! Elle met en
ceuvre les concepts de « conscience sociale » et de « conscience de
soi » ou de « soi socialement conscient » et elle réfléchit sur les fonc-
tions d’'un mouvement social qui aurait une portée émancipatrice.
La question de la « conscience sociale » était au coeur des préoccu-
pations de Mead autour de 1910, il donne des conférences et publie
des articles dont le titre contient ce concept [entre 1908 et 1913 — par
exemple « The Mechanism of Social Consciousness », 1912], et tu
parles, dans ton livre, de ce séminaire pour étudiants avancés, que
tu viens d’évoquer [dont il reste une trace dans les Ellsworth Faris
Papers, SCRC, Université de Chicago]...Ilyadans cette these, outreles
analyses du lien entre mouvement ouvrier et mouvement féministe,



de véritables descriptions de ce qui rend impossible la réalisation de
soi des femmes, en couple, en famille, ou au travail... Une analyse
des problemes vécus en relation a la « situation sociale plus géné-
rale (larger) ».

DH: Oui, la pensée de Mead était cruciale pour ces groupes d’étu-
diants qui se cherchaient, en cette période de turbulences esthé-
tiques et politiques... 1a pensée de Mead leur livrait des clefs. Il fau-
drait encore citer Issei Misumi, John K. Hart, Victor E. Helleberg,
qui publiera, bien plus tard, a compte d’auteur The Social Self (1941),
Curt Rosenow, qui deviendra « biométriste » a 'Institute for Juvenile
Research. En relation ala sociologie, il faudrait plus spécifiquement
investiguer du coté d’Emory S. Bogardus, le collaborateur de Park
dansle Race Relations Survey et fondateur du département de socio-
logie de I'Université de Californie du Sud (USC), qui évoque Mead
dans ses souvenirs de classe (Bogardus, 1962 ; voir aussi 1959 sur
Thomas et la communication par gestes). Un autre sociologue de
renom était Leonard S. Cottrell, qui tout jeune avait contribué, avec
Shaw, Zorbaugh et McKay au classique Delinquency Areas (1929) et
qui auterme de sacarriere, publiera unintéressant article surla « syn-
these inachevée » de G. H. Mead et H. S. Sullivan (1978) et donnera
des précisions sur «’héritage du behaviorisme social »de Mead dans
un article de 1980. Ou encore, Kimball Young, enfin, dont le Master,
Sociological Study of a Disintegrated Neighborhood (1918), estI'un des
tout premiers travaux d’écologie, sous la direction de Park, mais qui
suit aussi les cours de Thomas et de Mead, et qui publiera I'influent
Source Book for Social Psychology (1927), dont le titre était copié sur
le Source Book for Social Origins de Thomas (1909). Kimball Young
remettra en cause la prétention de Blumer au statut d’héritier de
Mead. Il racontera comment dansles années 1920, ils rendaient visite
a Mead, avec Harold Lasswell, pour de longues discussions. Blumer,
bien que désigné pour remplacer Mead, malade, dans son cours de
psychologie sociale, aurait été beaucoup moins proche (Lindstrom,
Hardert, & Young, 1988 : 304).

449



450

Il reste cet énigmatique Armand Burke qui a suivi quinze coursde
Mead ! Mais je n’ai pas réussi a trouver beaucoup d’informations sur
lui, parce qu’il n’a pas eu de carriére universitaire. Quinze cours ! Il
a vraiment d(i beaucoup aimer Mead (rires) ! Mais il y avait d’autres
membres parmi les proches de Price et Raushenbush, apres 1917,
comme Margaret Daniels ou Grover Clark. Tous prenaient des notes
et les faisaient circuler et discutaient aussi bien de socialisme que
d’amour libre, de psychanalyse que de spiritualité orientale. Ils étaient
prochesdes Mead et amis de leur niece, Elinor Castle [Nef] (Huebner,
2014 :100).

FAIRE DE L’HISTOIRE DU PRAGMATISME... EN
PRAGMATISTE!

Sij’insiste autant sur ces petits détails, c’est parce qu’a mon avis, il
faut partir des expériences sociales des chercheurs et identifier dans
lesdocuments qui nous sont parvenus les traces des problémes qu’ils
cherchaient arésoudre par leurs activités d’enquéte, d’écriture, d’ex-
périmentation, d’enseignement... Et voir, d’'une part, si ces activités
sordonnent en un « projetintellectuel », identifié ou non comme prag-
matiste, d’autre part, comprendre le type de reconnaissance sociale
que ces acteurs se gagnent et qu’ils accordent ou refusent a d’autres
acteurs. Cela peut passer par des activités partagées, des co-signa-
tures ou des références, unilatérales ou croisées, des participations
a des comités de these ou a des numeéros de revue, des engagements
surles mémesterrains ou dans les mémes controverses, des relations
de sympathie ou d’amitié, des solidarités institutionnelles ou poli-
tiques... L'important est de restituer des réseaux de relations, d’in-
teractions ou de discussions, sans s’arréter « a de grandes traditions
ou a des camps statiques », de suivre « des dialogues sociaux avec
des continuités empiriques, des connexions, des développements,
des ruptures » — selon les termes auxquels je recours dans Becoming
Mead (2014a:217). Bien entendu, plus on s'immerge dans une époque,
mieux on en connait les champs problématiques, plus on en identi-
fie les modalités d’agir, de parler ou de penser de telle personne ou



de tel groupe, mieux on saura en déchiffrer les ambivalences, devi-
ner les sous-entendus et éviter les malentendus. Mais en plus de cette
condition, ce passé ne cesse de se transformer a I'’épreuve de 'émer-
gence dans notre présent de nouveaux moments d’expérience. Mead
dit que nos actions ne cessent de transcender notre expérience immeé-
diate. Celaaun effetimmeédiat sur notre compréhension deI’histoire.

Ce processus estendroitinfini:I’histoire ne se terminejamais. Elle
reste ouverte a une reconstruction continue, en fonction des décou-
vertes de documents qui peuvent se produire, mais aussi en relation
aux nouveaux types de problemes qui se posent a nous. Le passé se
refait au présent en s’adressant au futur. En écho, peut-étre, au texte
de William James sur 'existence de Jules César (1909), on préte a
Mead, dans Movements of Thought,la formule selon laquelle c’est «un
César différent [qui] traverse le Rubicon, non seulement avec chaque
auteur, mais avec chaque génération » (Mead, 1936a:116). Quand nous
regardons le passé derriere nous, c’est a chaque fois un passé diffé-
rent. Et Mead utilise 'image du randonneur en montagne — fondée
sur sa propre expérience a Hawaii ! — qui, lorsqu’il se retourne, voit
toujours un paysage différent. Le passé ne cesse de changer de notre
point de vue sans pour autant cesser d’avoir existé et s’il ne cesse de
changer, c’est parce que notre futur nous ménage sans arrét des sur-
prises ! C’est1a un point crucial de I'ontologie du temps des pragma-
tistes : le monde est toujours en train de se faire, I’expérience est a
la fois continue et discontinue. S’il est possible d’anticiper en partie
le futur sur le fondement de ce qui s’est déja passé, il est impossible
dele prédire exactement. Le présent est un événement et c’est en lui
gu’adviennent le futur et le passé.

DC: Et donc, nous sommes sans arrét en train de « reconstruire »
«notre champ d’expérience ». Cette métaphore, Dewey (1920) la thé-
matise quand il parle de « reconstruction de la philosophie » et Mead
la reprend fréquemment a propos de la « reconstruction du passeé ».
Mais il faut se méfier des faux amis : il n’y a la aucun « constructi-
visme » ausens ou on I’entend aujourd’hui en sciences sociales. « Les

451



452

perspectives sont objectives », comme le dit ailleurs Mead (1926). Ce
n’est pas parce que nous prenons une pluralité de perspectives sur
une situation et que ces perspectives ne cessent de se transformer
temporellement que ces perspectives sont arbitraires. Le paysage de
montagne qui se déploie a mes entours, ici et maintenant, oul’é¢véne-
ment qu’a été, rétrospectivement, la traversée du Rubicon par César
enl’an 49 av. J.C., existent bel et bien et nous ne sommes pas libres
d’en faire ce que nous voulons - et ce méme Si « nous ne savons pas
ce que sera le César ou le Charlemagne du siecle prochain » (ibid. :
417), ni ce qui va advenir de ce paysage de montagne. Ils ont eu lieu
et ils continuent d’avoir lieu. En méme temps, ils n’existent qu’a tra-
vers la prise que nous avons sur eux et se transforment en fonction
des questions qui se posent a nous, des problemes que nous devons
affronter, des hypotheses que nous nous formulons, lesquelles sont
ancrées danslafacon dont nous reconfigurons notre monde ambiant
ou notre passé historique. Si 'on revient aux questions : « qu’est-ce
qu’étre pragmatiste ? » et « qu’est-ce que le pragmatisme ? », c’est
peut-étre 1a le point : la réponse a ces questions résulte d’une tran-
saction entre notre champ d’expérience, aujourd’hui (et doncdu type
de questions que nous nous posons, qui couvrent un vaste spectre de
possibilités qui vont de 'ontologie a I'’épistémologie et a 1a sociolo-
gie,del’'esthétique al’¢thique etalapolitique...) etleschamps d’expé-
rience d’un certain nombre d’acteurs et de penseurs, qui aun moment
donné de I'histoire, ont inventé le mot « pragmatisme » (en vue, eux-
mémes, de répondre a un certain nombre de questions qui s’impo-
saient a eux, en leur temps). Il n’y a pas de réponse définitive a cette
question, quelle que soit la rigueur de I'enquéte que nous menons.
Cela ne signifie pas pour autant que I’histoire soit un exercice de fic-
tion — reconnaitre que les perspectives sont plurielles et changeantes
n’implique pas qu’elles soient arbitraires.

DH : On peut parler de cercle herméneutique, a mon avis. Cest
tres clair quand Peirce (1985) évoque ses travaux sur I’histoire médié-
vale et critique I’histoire positiviste — Peirce a en effet passé beau-
coup detempsaétudier des manuscrits médiévaux sur le magnétisme



ou sur les mathématiques, en particulier ceux de Pierre Pelerin de
Maricourt, un auteur du Xiresiecle. Il est finalement tres proche dans
sesenquétes d’histoire des sciences d’'un art de I'interprétation et de
latraduction tel qu’il a été élaboré depuis Schleiermacher. Les sources
se transforment au cours du temps, pour différentes raisons. Cela est
d’abord dii ala découverte de nouveaux monuments et de nouvelles
inscriptions, pour parler comme Peirce, qui viennent bousculer notre
facon de voir. Cela est également dii au déplacement du répertoire
de questions que nous trouvons pertinent de poser aux documents.

Il y a un groupe d’archéologues liés a I'Université de Cambridge,
UK, poury avoir enseigné ou assisté a des cours (notamment Andrew
Gardner, Tim Ingold, Robert Preucel, Miles Richardson, et d’autres),
qui s’inspirent de la philosophie pragmatiste. Ils sont engagés dans
cequel’on appelle une archéologie « post-processuelle », qui s’appuie
sur les théories des sciences humaines en mettant ’accent sur I'in-
terprétation contextuelle des artefacts et sur le role de I’'archéologue
dans ce contexte. Certains de ces auteurs ont trouvé des idées utiles
danslestravauxde Peirce ou Mead. Je viens de commencer a lire leurs
travaux, maisje pense qu’elles contribuent a notre compréhension du
pragmatisme en prenant en compte de maniere rigoureuse les ques-
tions de matérialité, d’histoire et d’interprétation.

Chaque nouveau site découvert ou chaque nouvelle technique
d’enquéte conduit a la formulation de nouvelles hypotheses, fait
naitre de nouveaux scénarios, plus ou moins vraisemblables, selon
le type de traces dont ils disposent et ce qu’ils savent des possibili-
tés techniques ou culturelles d’'une époque. De surcroit, cette mise
en récit a des effets en retour sur les autres monuments ou inscrip-
tions qui étaient déja connus. Ceci est vrai pour la préhistoire et pour
I’histoire, mais aussi pour les scénarios de I’évolution. On n’est pas
simplement dans la fiction, c’est une démarche completement réa-
liste, qui ne cesse de réinterroger le corpus de faits disponibles, tout
en sachant que de nouvelles découvertes peuvent tout bouleverser !

453



454

DC : Entierement d’accord sur ce rapprochement entre pragma-
tisme et herméneutique. On retrouve de précieux éléments de cette
réflexion dans ton texte sur I’histoire, « Histoire, enquéte et respon-
sabilité: Le trésor perdu des premieres générations de pragmatistes »
(supra), qu’il serait, a mon avis, possible d’étendre. Un premier élé-
ment concerne cette expansion de I’expérience historique et du rap-
portréflexif quel’'on entretient avecelle. Il yaalafoisune émergence
de faits et de significations, mais aussi un exercice del'imagination et
del'intelligence par les acteurs eux-mémes et par les interpretes, au
coeur méme de I'effort de documentation et d’analyse. C’est ce qui a
permis a certains de parler d’'une poétique de I’enquéte en histoire et
ensciencessociales. Laperspective est peircienne : 'enquéte requiert
un travail minutieux d’observation et d’enregistrement de « faits »
et élabore des analyses moyennant des opérations d’abduction, de
déduction et d’induction. La démarche est totalement réaliste ! Ca
n’a pas grand-chose a voir avec les démarches du type « construction
sociale delaréalité » qui échouent a rendre compte du travail de I’en-
quéte. Et C’est tout autre chose que de franchir le pas de la postmo-
dernité et d’affirmer que tout n’est que récit et que ces récits s’équi-
valent ! La sémiotique de Peirce nous permet de sortir de la ronde
infernale des textes qui s’adressent a des textes et répondent a des
textes... On peut du reste se demander si cette démarche ne vaut pas
également pour les sciences de la nature : quand il s’agit de trouver
des récits alternatifs au Big Bang et a I’expansion de I'univers, d’in-
terpréter les observations de particules produites par un cyclotron ou
quand il a fallu produire les hypotheses de la tectonique des plaques
a partir de milliers d’informations sur les éruptions volcaniques et
les dorsales océaniques — sinon que les galaxies, les particules et les
volcans ne parlent pas ! On pourrait a partir de la reposer la question
récurrente delacontinuité et delarupture entre Naturwissenschaften
et Geisteswissenschaften...

Si je prends le cas de I'ethnographie, que je connais mieux, 1’en-
quéte est portée par un enquéteur ou par une équipe d’enquéte. Elle
est liée d’'une part par ce a quoi les enquéteurs ont acces, soit par



leurs sens, par observation directe, in situ, soit par entretien avec
des témoins, qui décrivent des actions ou des événements auxquels
ils ont participé ou assisté, soit par entretien, en recueillant les dif-
férentes perspectives que différents acteurs peuvent avoir sur une
situation sociale, soit par documentation, en examinant les traces
de monuments ou d’archives. Dans tous les cas, les « données » nous
sont données, nous n’en sommes pas maitres, et en méme temps,
nous les constituons comme « données » en identifiant et en rassem-
blant des configurations d’indices et simultanément, en posant les
questions qui permettent d’en faire des configurations d’indices. Des
situations problématiques s’auto-définissent et s’auto-réfléchissent a
travers le travail d’enquéte. Uenquéteur n’est pas libre d’inventer les
hypotheses qu’il voudrait, de méme qu’il n’est paslibre de décider de
la validité de celles-ci, pas plus qu’il n’est libre d’inventer les corpus
de données qui I'arrangent. C’est le test de 'enquéte qui vaut ! Cest
pour cela que la « théorie de I’enquéte » est au coeur des préoccupa-
tions des pragmatistes. Ces épreuves peuvent faillir, elles ne livrent
pasune vérité absolue. Elles sont en outre indissociables del’état des
savoirs, des corpus de matériaux et des réserves d’expérience dont
on dispose a un moment donné ; et elles s’adressent, par la mise en
discussion publique, a la communauté des chercheurs, et au-dela,
des personnes concernées — une communauté en droit illimitée, tou-
jours en expansion, tout comme les savoirs empiriques et théoriques.

Les pragmatistes sont des réalistes qui ont une véritable foienl’en-
quéte. Y compris James a qui I’on a fait un proces de relativisme, en
lisant les Variétés de l'expérience religieuse (1902) et en se fiant a ses
définitions malheureuses dans « Ce que veut dire le pragmatisme »
(1906), mais qui a passé savie a expérimenter et a examiner des faits,
recueillis dans des réseaux scientifiques internationaux, concernant
lacommunication avec les esprits, le magnétisme animal ou le som-
nambulisme provoqué. Thibaud Trochu (2018) a montré comment
James, tout en refusant de cesser de douter de I’existence de phéno-
menes paranormaux — la frontiére est parfois mince avec la volonté
d’y croire —, n’a cessé d’observer, décrire, expliquer, tester, infirmer,

455



456

confirmer en se fondant sur des dispositifs scientifiques d’adminis-
tration de la preuve.

LART D’EXPLIQUER ET D’INTERPRETER:
UNE ETHIQUE PRAGMATISTE

Un deuxieme élément est lié a la responsabilité de I’historien,
comme du sociologue, de 'anthropologue, du géographe, du poli-
tiste...Ilsdoivent répondre aux voix du passé quilesinterpellent. Les
documents qu’ils recueillent sont des actes — parfois des actes expli-
catifs ou stratégiques, parfois de simples actes expressifs, mais tou-
jours des actes de communication qui font sens en s’adressant a des
auditoires. Les chercheurs ont une responsabilité qui est a 1a fois de
I’'ordre du savoir et du devoir. Ils doivent étre rigoureux et exhaus-
tifs. Mais le corpus de matériaux qui se donne a eux est rien moins
qu’indifférencié : tu as rappelé dans I’'une de tes conférences com-
ment Du Bois, dans Black Reconstruction (1936), insiste sur la néces-
sité de distinguer entre les sources, celles qui sont vraies etbonnes et
celles qui sont fausses et injustes. Certaines sources nous induisent
en erreur et ne rendent pas justice au drame de 'esclavage, elles en
minimisent’horreur et d’'une certaine facon, s’en tiennent a une his-
toire des maitres ou des vainqueurs. Il peut s’agir purement et sim-
plement de faux témoignages, de récits falsifiés destinés a justifier
I’esclavage en discréditant les noirs traités comme incompétents et
endisqualifiantleurs perspectives devant les tribunaux. Il peut s’agir
aussi de témoignages sinceres, mais biaisés parla position sociale des
planteurs, travailleurs ou militaires blancs, qui se retrouvent jusque
dans les monographies des historiens progressistes.

DH: Il faut se battre contre la « propagande deI'histoire » et mettre
en avant les « vrais témoins », écrivait Du Bois (1936 : ch. XVI) ! Il poin-
tait vers les esclaves émancipés qui avaient été écartés des auditions
pendant la période de Reconstruction, interdits de témoignage, et
dont les récits de premiere main avaient €té oubliés et dans de nom-
breux cas détruits — tandis qu’a 'opposé, « les caricatures injustes de



Noirs ont été soigneusement préservées». Il était donc « présumeé que
tous les Noirs pendant la Reconstruction étaient ignorants ou stu-
pides [ou rusés ou menteurs] » ! L’histoire « pouvait tranquillement
s’en passer ». C’est ainsi que les biographies de « personnalités édi-
flantes » et les exemples « d’administration réussie » (ibid. : 721) sont
tombésdansl’oubli. Lhistoire doit sans cesse étre réécrite, les dossiers
rouverts, les faits réinterrogés, les sources critiquées, les hypotheses
retravaillées... Laresponsabilité du chercheur est d’élargir le présent,
commun a tous, afin que la société puisse juger de ce qu’elle fait par
le détour de ce qu’elle a fait et a1’épreuve de ce qu’elle espere faire. Le
passé est toujours présent et « toutirrévocable qu’il soit, nous sommes
sans cesse a le réarranger, a le refaire et a le revisiter », comme écri-
vait Randolph Bourne dans « Seeing, We See Not » (1913). Le présent
est du reste toujours a faire et il ne livre une bonne part de son sens
qu’apres coup, quand il a été refaconné et réfléchi comme un passé.

L’appareil d’érudition est constitué de nombreux dispositifs d’en-
quéte qui permettent d’étendre la mémoire sociale ou collective et
d’avoir une meilleure compréhension de la succession des événe-
ments. Celaimplique de considérer qui est le « nous » implicite pour
le compte de qui nous écrivons, dans les termes les plus inclusifs. On
ne peut s’en tenir ala voix des esclavagistes, mais on doit rendre jus-
tice a I’histoire des esclaves. Si nous sommes conscients du carac-
tere évaluatif de I’explication des actions sociales et historiques, il
est alors de notre devoir de faire de cet engagement une partie inté-
grante del’enquéte surles faits et dela discussion savante et publique
sur les hypothéses. Remarquons que cette éthique pragmatiste n’a
pas besoin de se forcer pour endosser une position moralisatrice !
L’éthique de la responsabilité doit étre déja une caractéristique de la
recherche. Tout ce que nous pouvons faire, c’est la reconnaitre sur
un mode réflexif, et 'assumer de maniere plus volontariste afin de la
rendre plus effective. Cette responsabilité est collective et publique :
elle est dépendante de la dynamique collective d'une communauté
d’enquéte et contrainte par les délibérations publiques en cours. Elle
permet une meilleure connaissance. Elle est obligée par un sens de

457



458

I’inclusion qui tire les lecons du passé tout en appelant de réelles
conséquences pratiques au futur.

Cette éthique pragmatiste estliée a une théorie pragmatiste del’ac-
tion et alamaxime pragmatiste selonlaquelle les actes qui prétendent
alavérité etalajustice ne peuvent étre connus etjugés qual’aunede
leurs conséquences pratiques. Et l1a théorie pragmatiste de I’'action
nous €éclaire sur ce que sont ces « conséquences pratiques » : ce sont
lesimpacts de ces actes sur le cours des activités humaines sociales,
incarnées, et situées. Ainsi, faire une histoire pragmatiste dela philo-
sophie oudessciencessociales requiert d’étre conscient que cette his-
toire, en prise sur des documents du passe, est faite au présent, avec
des effets pratiques dans le futur. Cette approche permet de penser
différemment le probleme de la responsabilité et de I'inclusivité de
nosinterprétations et des conditions qui nous permettent deles amé-
liorer, tant d’un point de vue méthodologique qu’éthique ou poli-
tique. Vers quelles sources s’orienter ? Quelles voix faire entendre ?
Quelles actions faire voir ? Quels éléments mettre en relief ? A quels
documents donner la primauté ?

EN GUISE DE CONCLUSION : UNE SOCIOLOGIE
PRAGMATISTE?

DC : On apercoit les multiples défis qui se posent a I’historien
de la philosophie et des sciences sociales ou au spécialiste de social
theory qui tente de cerner ce qu’« étre pragmatiste » veut dire, en
refusant, d’'une part, une simple démarche nominaliste ou construc-
tiviste, ou par magie, I’acte de désignation suffirait a faire exister ce
qu’il désigne; et en écartant, d’autre part, toutes sortes de réduction-
nismes sociologiques, qui déduiraient de I’'analyse de structures ou
de propriétés sociales le sens de ce que les personnes sont et font. On
retrouve la question récurrente : comment les expériences se nouent-
elles dans des transactions entre formes de vie, milieux de vie et his-
toires de vie ?



Mais se pose tout autant la difficulté de s’en tenir a une lecture
interne des textes déja inclus dans le corpus philosophique et fina-
lement prendre pour argent comptant les classements et les typolo-
gies établis dans une discipline, sans s’interroger sur les opérations
de démarcation des disciplines, des courants et des ceuvres qui ont
sédimenté les unes sur les autres au cours des années : que voulait
dire étre « philosophe » ou « sociologue » en 1900 ou en 1930 ? Tout
autre chose qu'aujourd’hui! Il faut avoir une connaissance suffisam-
ment dense des écrits et des débats de I’époque, ainsi que de leurs
ancrages dans des relations sociales, des institutions et des disci-
plines, pour ressaisir des champs de possibilités de compréhension
et d’analyse pensés a I'’époque sous le signe du pragmatisme - une
facon de procéder que la microstoria ne désavouerait pas. Et bien
entendu, il est difficile de ne pas céder au piege d’'une enquéte téléo-
logique qui retrace rétrospectivement ou rétroactivement une his-
toire et croit y déchiffrer toutes sortes d’indices qui tendraient versla
constitution du pragmatisme - tel que nous voudrions le faire exister
aujourd’hui! Si tel était le cas, on pourrait affirmer I'existence d’une
« sociologie pragmatiste », dont nous serions les héritiers authen-
tiques, en nous donnant a I’avance un ensemble de méthodes, d’ob-
jets et de définitions estampillés « pragmatistes », et en décelant leur
existenceil yadéjaunsiecle - le département de sociologie de 1'Uni-
versité de Chicago de Mead-Park-Thomas-Faris ou de Burgess-Wirth-
Blumer-Hughes serait le meilleur candidat... Mais une telle propo-
sition serait absurde !

La méme difficulté se poserait aujourd’hui a vouloir découper
le périmetre d’une « sociologie pragmatiste », qui serait naissante
ou renaissante. Tout au plus peut-on repérer quels chercheurs, a tel
moment, en relation a tel objet, dans telle investigation, en s’adres-
santatel auditoire, vont faire référence au pragmatisme, soit de facon
occasionnelle, parce qu’ils ou elles ont cru repérer un concept ou un
argument qui leur est utile ou leur parait pertinent, soit de facon plus
réguliére, avec peut-étrel’intention d’étre identifié comme partie pre-
nante d’un héritage, sinon de serevendiquer commel’'un des acteurs

459



460

d’une vénérable tradition. Les modalités de citation de textes, de
fabrique de lignages, de sélection d’auteurs, d’affichage d’'une iden-
tité et de regroupement d’auteurs sont d’'une extréme variété et s’ils
sont pris dans des actes situés de reconstruction, au sens de Dewey,
ondoitaussiles prendre pour desactes situés de communication, qui
ont des conséquences pratiques. Et I'on ne peut faire mieux, face a
larevendication d’'unlien avec le pragmatisme, qu’examiner de pres
la constellation de catégories mises en ceuvre tout au long de I'en-
quéte, depuis les concepts de sensibilisation (sensitizing concepts)
jusqu’a I'analyse finale, examiner la logique de la méthode mise en
ceuvre pour produire et valider des faits et les hypothéses qui sont
impliquées dans les opérations d’enquéte et tenter de comprendre -
enlelisant et en I'interrogeant - comment un chercheur a pu « s’ins-
pirer du pragmatisme» ! Les relations entre philosophie et sociologie
restent d’une grande indétermination et une sociologie qui se laisse-
rait épingler comme « pragmatiste » (tout comme « marxiste », « phé-
noménologique » ou « wittgensteinienne ») courrait le risque d’étre
dogmatique, ennuyeuse théoriquement et décevante du pointde vue
de ses résultats empiriques.

Celavautdureste pourlacréation d’une association etd’'unerevue
comme Pragmata.Quels sontles criteres qui font que des textes fran-
chissent le sas de filtrage du comité de rédaction et y sont publiés -
comment les percoit-on comme pertinents eu €gard a ce que 'on
appelle «le pragmatisme » ? Dans ce texte-ci, par exemple, les co-au-
teurs dessinent une certaine version de pragmatisme dans la bouscu-
lade des mots de leur conversation tout en sachant qu’ils font signe
vers un objet du passé et que cette conversation, figée en texte, vaelle-
méme devenir I’objet d’une réception faite de vérifications, d’inter-
prétations, d’évaluations, de commentaires par ses lecteurs. Ce n’est
pas que le pragmatisme n’existe pas, il n’existe pas « en soi ». Mais il
existe, comme une réalité historique, qui toujours se fait et se refait
dansles chaines d’activités pratiques et sémiotiques qui s’y réferent.
Le pragmatisme, c’est cet environnement de discussions, d’enquétes
etd’expérimentations de pensée qui se profile au présent, d’une part,



en tentant de documenter un passe€, en réinterprétant des textes pris
comme des « classiques », en étudiant un acquis, non sans regard cri-
tique etavec un sens des nuances et des contradictions ; d’autre part,
endécouvrant de nouveaux auteurs et de nouvelles ceuvres, en débor-
dant le corpus déja établi, et en usant d’'imagination pour tester de
nouvelles facons d’enquéter et de penser. En inventant une commu-
nauté, toujours a venir, sécante a divers univers professionnels et ins-
titutionnels, d’expériences, d’interrogations et d’investigations qui
se revendiquent du pragmatisme.

DH: Il n’y a donc pas de dernier mot a la question de ce qu’est le
pragmatisme. On ne fait jamais que suivre, pour les décrire, des pro-
cessus sociaux de formation et de transformation de pensée, exami-
ner a quels types de contextes d’événement ou d’action ils corres-
pondaient et examiner en quoi ces processus sociaux peuvent encore
nous aider a penser le temps présent et a donner des solutions a nos
problemes. Afficher un groupe qui pratique une «sociologie pragma-
tiste » est un acte performatif qui ne doit pas faire perdre de vue que
les facons d’étre pragmatiste sont extrémement diverses. On I’a vu
lors de la conférence de Radcliffe, a I'invitation de Neil Gross, Isaac
Reed et Christopher Winship, en juin 2017, ou se sont retrouvésla plu-
part des sociologues nord-américains qui ont un quelconque intérét
pour I’héritage du pragmatisme ; ou de la conférence « Mead at 150 »
ou nous avons, avec Hans Joas, rassemblé un ensemble de commen-
tateurs de Mead. L’éventail de possibilités est tres large, en méme
temps, il reste un air de famille et sans doute, ces différentes possi-
bilités peuvent se confronter en s’interrogeant, les unes les autres,
sur ce qui constitue leur « pragmatisme ».

En quoi suis-je moi-méme pragmatiste ? Si je devais parler de
ma formation personnelle, je devrais encore mentionner le remar-
quable travail de Robert B. Westbrook et de James T. Kloppenberg,
qui est plus de 'ordre d’une histoire intellectuelle, mais qui nous en
apprend autant, sinon plus, que beaucoup d’exercices en sociologie
delaconnaissance. Ou encore de Chas Camic, qui, lui, est professeur

461



462

de sociologie au Weinberg College, Northwestern et de Neil Gross,
quiasoutenusathese en 2002 al’Université de Wisconsin, Madison,
tout en étant proche de Camic. Les travaux de Camic et Gross (2001)
sur la sociologie des idées et de Camic, Gross et Lamont, dans Social
Knowledge in the Making (2011) ont été importants pour moi pour
réfléchir a la place de mon travail dans la discipline. Leur revendi-
cation d’une « nouvelle sociologie des idées », qui étudie les « pra-
tiques de fabrication du savoir », m’a d’'une certaine facon aidé a
mieux comprendre ce que je faisais : mon travail releve sans doute
de I’histoire intellectuelle, mais le cadrage est clairement sociolo-
gique. Par exemple, je retravaille dans Becoming Mead (2015 : 173)
I’idée de « concept de soi intellectuel » (intellectual self-concept) que
Neil Gross avait élaborée dans son livre sur Richard Rorty (2008).
Neil se concentre sur la maniere dont les chercheurs produisent des
récits sur eux-mémes, mais il m’a semblé également nécessaire de
comprendre la maniere dont ces récits sont prospectifs et comment
ils s’élaborent dans des ensembles de relations sociales — ce que j’ai
appelé des « projets intellectuels » (intellectual projects). Lorsque
j’écrivais ce livre, j’étais particulierement influencé par la phénomé-
nologie d’Alfred Schiitz, alaquelle Andreas Glaeser m’a donné acces,
mais aussi par une littérature émergente sur les « cercles de colla-
boration » (collaborative circles) (Farrell, 2001) qui relie la créativité
intellectuelle a I'ancrage dans des groupes de pairs qui fournissent
un soutien affectif et instrumental ou encore par la focalisation sur
larelation, asymétrique, cette fois-ci, entre professeur et étudiant au
sein de « mouvements intellectuels » (Frickel & Gross, 2005). Ce sont
13, selon moi, des hypotheéses qui actualisent un certain héritage du
pragmatisme.

Mais je devrais surtout parler du milieu qu’a constitué pour moi-
méme I’Université de Chicago. Camic a par exemple été un collabo-
rateur de Joas (Camic & Joas, 2004), mais avant cela I’étudiant de
Don Levine, dontj’ai été un teaching assistant. Levine ne s’est jamais
détourné de Simmel et a toujours feint, dans nos discussions, avoir
peu d’intérét pour Mead, mais Camic (1984), son étudiant, a remis a



I’ordre du jour, pour les sociologues les notions d’habitude et d’in-
telligence. Et bien siir, a Chicago, j’ai aussi suivi les cours d’Andreas
Glaeser, qui ne se pense pas lui-méme comme un pragmatiste, mais
quiadel’intérét pour ces choses-la et cite Wittgenstein et Peirce al’oc-
casion...D’autres, a Chicago, prennent le pragmatisme a bras-le-corps.
Andy Abbotta été mon directeur de theése, aux cotés de Joas et Glaeser.
Dans ses cours, en particulier sur les Library Methods (Abbott, 2011),
il faisait régulierement référence au pragmatisme. Dewey est impor-
tant pour Abbott. Il a beaucoup lu Le public et ses problemes, il I'a lu
en profondeur et il a une vraie réflexion sur le public. Si on prend son
article sur Charles Richmond Henderson (Abbott, 2010), qui était le
professeur le plus connu dans le premier département de sociologie
del’Université de Chicago, il rend compte de I’'archipel des multiples
publics qui émergent autour d’intéréts dispersés pour le travail et la
personne d’Henderson. C’est en fait une traduction, sur un exemple
empirique, de sa lecture de Dewey. Sinon, son projet de Processual
Sociology (Abbott, 2016) est sans doute nourri, avant tout, de la pro-
cess philosophy de Whitehead (1995), mais il a aussi lu la Philosophy
of the Present de Mead et recroise tout cela avec les enquétes empi-
riques pratiquées a Chicago dans les années 1920. Abbott est habité
par cette sociologie, en particulier celle de W. 1. Thomas, qui était
une sociologie de 'organisation et de la désorganisation sociale et
dontla psychologie empruntait a Adolf Meyer mais aussi a Baldwin,
James, Mead ou Dewey.

DC:Un mot, pour finir, sur The Timeliness of George Herbert Mead
(2016) que vous avez coédité avec Hans Joas ?

DH : Oui, juste pour dire a quel point la pensée de Mead continue
de stimuler de nouvelles réflexions. Dansle volume que Hans Joas et
moi-méme avons édité, suite ala conférence « Mead at 150, Chicago,
avril 2013 », nous avons regroupe les contributions en trois sections
principales: « History, Historiography, Historical Sociology », « Nature,
Environment, Process » et « Cognition, Conscience, Language ».

463



464

La premieére section part de I'idée que les chercheurs « recons-
truisent » le passé, dans le sens deweyen du terme, mais qu’ils le font
depuis un contexte historique. C’est I’objet principal de mes propres
recherches (Huebner, 2016b) et nous avons inclus d’autres travaux
de Camic, Joas, Robert Westbrook et la traduction d’un essai de Karl-
Siegbert Rehberg. Ces travaux montrent que Mead se situait lui-méme
dans’histoire et qu’il avait une conscience aigué deI’historicité dela
pensée. IIs mettent également en évidence sa perspicacité pour étu-
dier la nature historique de nos connaissances — une amorce d’his-
toire et de sociologie pragmatistes des sciences.

La deuxieme section rassemble des communications sur la com-
préhension par Mead de I’histoire naturelle, des sciences de ’environ-
nement et de la philosophie des processus, avec des auteurs comme
Trevor Pearce, Brad Brewster et Antony Puddephatt, Michael Thomas
et toi-méme. L'examen porte ici surla facon dontlavie de Mead a été
transformée par sa découverte de I’évolution selon Darwin, et sur
comment il a questionné de facon nouvelle la relation entre société
etenvironnement, comment son approche socio-environnementale
ainspiré desrecherchessurles mondessociaux et en quoisacompré-
hension de la cosmologie se distingue de celle de Whitehead.

La troisieme section, enfin, montre comment Mead anticipe les
développements récents en philosophie morale et en sciences cogni-
tives, avec des chapitres de Ryan McVeigh, Kelly Booth, Frithjof
Nungesser, Joshua Daniel, Roman Madzia etlaréédition d’'un article
de Tim Gallagher. Bien que le langage utilisé par Mead paraisse daté,
ses idées sont étonnamment contemporaines et peuvent ajouter au
dialogue delacognition et de 'expérience incarnées (nature del’imi-
tation et du mimétisme, formation d’'une attention commune, pro-
bleme de la coopération avec les autres...). Il est une source d’inspi-
ration dans les enquétes sur les origines et les fonctions du langage
humain (surlerble constitutif delacommunication dans le dévelop-
pementdes capacités discursives, al’échelle del’'individu oude I’his-
toire — Michael Tomasello, 2008) ou dansles réflexions surla prise en



charge des probléemes éthiques (avec une éthique centrée sur la défi-
nition et la résolution de situations de trouble moral).

Cevolume n’aurapasle dernier mot! Il suffit de consulter les autres
publications sur Mead et de discuter avec les autres chercheurs qui
travaillent sur des sujets analogues - je pense ici a George Herbert
Mead in the Twenty-First Century (Burke et Skowronski, 2013) et a
Pragmatism and Embodied Cognitive Science (Madzia & Jung, 2016),
pour ne nommer que deux travaux récents. J’ai hate de voir ce qu’il
adviendrade cettelittérature contemporaine sur Mead et sur le prag-
matisme. Labonne nouvelle, c’est que le pragmatisme est plus vivant
quejamais!

465



BIBLIOGRAPHIE

ABBOTT Andrew D. (1988), The System of Professions : An Essay on the Division of
Expert Labor, Chicago, The University of Chicago Press.

ABBOTT Andrew D. (1999), Department and Discipline : Chicago Sociology at One
Hundred, Chicago, The University of Chicago Press.

ABBOTT Andrew D. (2010), « Pragmatic Sociology and the Public Sphere : The
Case of Charles Richmond Henderson », Social Science History, 34, 3, p. 337-
371.

ABBOTT Andrew D. (2011), « Library Research Infrastructure for Humanistic
and Social Scientific Scholarship in America in the Twentieth Century », in
C. Camic, N. Gross, M. Lamont (eds), Social Knowledge in the Making, Chicago,
The University of Chicago Press, p. 43-87.

ABBOTT Andrew D. (2016), Processual Sociology, Chicago, The University of
Chicago Press.

ABBOTT Andrew & Rainer EGLOFF (2008), « The Polish Peasant in Oberlin and
Chicago : The Intellectual Trajectory of W. I. Thomas », American Sociologist,
39, p. 217-258.

ABBOTT Andrew & Emanuel GAZIANO (1995), « Transition and Tradition :
Departmental Faculty in the Era of the Second Chicago School », in G. A.
Fine (ed.), A Second Chicago School ? The Development of a Postwar American
Sociology, Chicago, The University of Chicago Press, p. 221-272.

ABOULAFIA Mitchell (1986), The Mediating Self : Mead, Sartre, and Self-
Determination, New Haven, Yale University Press.

ABOULAFIA Mitchell (1991), Philosophy, Social Theory and the Thought of G. H.
Mead, Albany, SUNY Press.

ABOULAFIA Mitchell, ORBACH BOOKMAN Myra & Cathy KEMP (eds) (2002),
Habermas and Pragmatism, Londres et New York, Routledge.

ADDAMS Jane (1899), « A Function of the Social Settlement », The Annals of the
American Academy of Political and Social Science, 13, p. 33-55.

ADDAMS Jane (1902), Democracy and Social Ethics, New York, Macmillan.

ADDAMS Jane (1916), The Long Road of Woman’s Memory, New York, Macmillan.

ADDAMS Jane et les résidents de Hull House (1895), Hull House Maps and Papers,
Chicago, Thomas Y. Cromwell.

APEL Karl-Otto (1975), Der Denkweg von Charles S. Peirce : Eine Einfiihrung in den
amerikanischen Pragmatismus, Francfort, Suhrkamp.

BAKER Paul J. (1973), « The Life Histories of W. I. Thomas and Robert E. Park »,
American Journal of Sociology, 79, 2, p. 243-260.

BALDWIN John D. (1986), George Herbert Mead : A Unifying Theory for Sociology,
Newbury Park, CA, Sage Publications.

BENTLEY Arthur F. & John DEWEY (1949), Knowing and the Known, Boston,
Beacon Press.

466



BERNSTEIN Richard (1992), « The Resurgence of Pragmatism », Social Research,
59, 4, p. 813-840.

BLUMER Herbert (1928), Method in Social Psychology, Ph.D. Sociology and
Anthropology, University of Chicago.

BLUMER Herbert (1969), Symbolic Interactionism : Perspective and Method,
Berkeley, University of California Press.

BLUMER Herbert (1981), « G. H. Mead », in Buford Rhea (ed.), The Future of the
Sociological Classics, Londres, Allen and Unwin, p. 136-169.

BLUMER Herbert (1983), « Going Astray with a Logical Scheme », Symbolic
Interaction, 6, 1, p. 127-137.

BLUMER Herbert (2004), George Herbert Mead and Human Conduct,

T. J. Morrione (ed.), Lanham-Oxford, AltaMira Press.

BLUMER Herbert (2013 [1966]), « Les implications sociologiques de la pensée de
George Herbert Mead », in Eva Debray & Alexis Cukier (eds), La théorie sociale
de George Herbert Mead, Lormont, Le Bord de I’eau, p. 131-148.

BOGARDUS Emory S. (1959), « W. I. Thomas and Social Origins », Sociology and
Social Research, 43, p. 365-369.

BOGARDUS Emory S. (1962), Much Have I Learned, Los Angeles, University of
Southern California Press.

BOURNE Randolph (1913), « Seeing, We See Not », in Id., Youth and Life, Boston,
Houghton Mifflin Company, p. 215-224.

BULMER Martin (1986), The Chicago School of Sociology : Institutionalization,
Diversity, and the Rise of Sociological Research, Chicago, The University of
Chicago Press.

BURGER John S. & Mary Jo DEEGAN (1978), « George Herbert Mead and Social
Reform : His Work and Writings », Journal of the History of the Behavioral
Sciences, 14, p. 362-373.

BURKE F. Thomas & Krzysztof SKOWRONSKI (eds) (2013), George Herbert Mead in
the Twenty-First Century, Lanham, MD, Lexington Books.

BURKE Richard John (1959), George Herbert Mead and Harry Stack Sullivan : A
Study in the Relations Between Philosophy and Psychology, Ph.D. Philosophy,
University of Chicago.

CAMIC Charles (1986), « The Matter of Habit », American Journal of Sociology, 91,
5, p. 1039-1087.

CAMIC Charles (1987), « The Making of a Method : A Historical Reinterpretation
of the Early Parsons », American Sociological Review, 52, 4, p. 421-439.

CAMIC Charles & Neil GROSS (2001), « The New Sociology of Ideas », in J. R. Blau,
The Blackwell Companion to Sociology, Malden-Oxford, Blackwell.

CAMIC Charles & Hans JOAS (eds) (2004), The Dialogical Turn : New Roles for
Sociology in the Postdisciplinary Age. Essays in Honor of Donald N. Levine,
Lanham, MD, Rowman & Littlefield.

467



468

CAMIC Charles, GROSS Neil & Michele LAMONT (2011), « Introduction : The Study
of Social Knowledge Making », in Id. (eds), Social Knowledge in the Making,
Chicago, The University of Chicago Press, p. 1-40.

CAREY James T. (1975), Sociology and Public Affairs : The Chicago School, Beverly
Hills, Sage Publications.

CARREIRA da SILVA Filipe (2008), Mead and Modernity, Lanham, Lexington
Books.

CEFAI Daniel (2015), « Mondes sociaux. Enquéte sur un héritage de ’écologie
humaine a Chicago », SociologieS (numéro spécial « Pragmatisme et sciences
sociales »). En ligne : [sociologies.revues.org/4921].

CEFAI Daniel (2018), « Pragmatisme, pluralisme et politique. Ethique sociale,
pouvoir-avec et self-government selon Mary P. Follett », Pragmata, 1, p. 180-
243. En ligne : [revuepragmata.files.wordpress.com/2018/09/pragmata-2018-1
cefai.pdf].

CEFAI Daniel & Louis QUERE (2006), « Naturalité et socialité du Self et de
I’esprit », Introduction a George Herbert Mead, Lesprit, le soi et la société, Paris,
Presses universitaires de France, p. 3-90.

CHAPOULIE Jean-Michel (2000), La tradition sociologique de Chicago (1892-1961),
Paris, Seuil.

CLAYTON Alfred S. (1943), Emergent Mind and Education, New York, Teachers’
College, Columbia University Press.

COHEN Felix S. (1935), « Transcendental Nonsense and the Functional
Approach », Columbia Law Review, 35, 6, p. 809-849.

COHEN Felix S. (1940), Handbook of Federal Indian Law, Washington D. C., U. S.
Department of the Interior, Office of the Solicitor.

COHEN Morris R. (1931), Reason and Nature, New York, Harcourt, Brace and Co.

COHEN Morris R. & Ernest NAGEL (1934), An Introduction to Logic and the
Scientific Method, New York, Harcourt, Brace and Co.

COOK Gary A. (1993), George Herbert Mead : The Making of A Social Pragmatist,
Urbana-Chicago, University of Illinois Press.

COOK Gary A. (1993), George Herbert Mead : The Making of a Social Pragmatist,
Urbana, University of Illinois Press.

COTE Jean-Francois (2015), Mead’s Concept of Society : A Critical Reconstruction,
Boulder, Co., Paradigm Publishers.

COTTRELL Leonard D. Jr. (1980), « George Herbert Mead : The Legacy of Social
Behaviorism », in R. K. Merton & M. W. Riley (eds), Sociological Traditions
from Generation to Generation : Glimpses of the American Experience,
Norwood, NJ, Ablex Publishing, p. 45-65.

COTTRELL Leonard S. (1978), « George Herbert Mead and Harry Stack Sullivan : A
Unified Synthesis », Psychiatry, 41, 2, p. 151-162.

COUNCIL FOR LIBRARY AND MUSEUM EXTENSION (1911), Educational
Opportunities in Chicago, Chicago.




CRAIG Wallace (1908), « The Voices of Pigeons Regarded as a Means of Social
Control », American Journal of Sociology, 14, 1, p. 86-100.

CRONK George (1987), The Philosophical Anthropology of George Herbert Mead,
New York, Berne et Francfort, Peter Lang.

DEEGAN Mary Jo & John BURGER (1978), « George Herbert Mead and Social
Reform : His Work and Writings », Journal of the History of the Behavioral
Sciences, 14, 4, p. 362-372.

DEEGAN Mary Jo (1988), Jane Addams and the Men of the Chicago School, 1892-
1918, New Brunswick, NJ, Transaction Publishers.

DEEGAN Mary Jo (2008), Self, War, and Society : George Herbert Mead’s
Macrosociology, New Brunswick, NJ, Transaction Publishers.

DEWEY John (1900), The School and Society, Chicago, The University of Chicago
Press.

DEWEY John (1903), Essays in Experimental Logic, Chicago, The University of
Chicago Press.

DEWEY John (1920/2014), Reconstruction en philosophie, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1922), Human Nature and Conduct : An Introduction to Social
Psychology, New York, Modern Library.

DEWEY John (1934/2010), Lart comme expérience, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1940), « The Vanishing Subject in the Psychology of James »,
Journal of Philosophy, 37, 22, p. 589-599.

DEWEY John (1946), « Peirce’s Theory of Linguistic Signs, Thought, and
Meaning », The Journal of Philosophy, XLIII.

DEWEY John, MOORE Addison Webster, BROWN Harold Chapman, MEAD George
Herbert, BODE Boyd Henry, STUART Henry Waldgrave, TUFTS James Hayden
& Horace Meyer KALLEN (1917), Creative Intelligence : Essays in the Pragmatic
Attitude, New York, Henry Holt.

DEWEY John & James H. TUFTS (1908), Ethics, New York, Henry Holt and
Company.

DICKSTEIN Morris (ed.) (1998), The Revival of Pragmatism : New Essays on Social
Thought, Durham, NC, Duke University Press.

DU Bois William E. B. (1899), The Philadelphia Negro : A Social Study,
Philadelphie, University of Pennsylvania Press.

DU Bois William E. B. (1903), The Souls of Black Folk, Chicago, A. C. McClurg.

DU Bois William E. B. (1935), « The Propaganda of History », in Id., Black
Reconstruction : An Essay Toward a History of the Part Which Black Folk
Played in the Attempt to Reconstruct Democracy in America, 1860-1880, New
York, Harcourt, Brace and Company, p. 711-729.

DU Bois William E. B. (1940), Dusk of Dawn : An Essay Toward an Autobiography
of a Race Concept, New York, Harcourt, Brace and Company.

DUNCAN Hugh Dalziel (1962), Communication and Social Order, Londres, Oxford
University Press.

469



470

DUNCAN Hugh Dalziel (1968), Symbols in Society, Oxford, Oxford University
Press.

FARIS Ellsworth (1926), « The Concept of Imitation », American Journal of
Sociology, 32, 3, p. 367-378.

FARIS Ellsworth (1936), « Review of Mind, Self, and Society by George H. Mead,
edited and with introduction by Charles W. Morris », American Journal of
Sociology, 41, 6, p. 809-813.

FARIS Ellsworth (1937), The Nature of Human Nature, New York, McGraw-Hill
Book Company.

FARRELL Michael (2001), Collaborative Circles : Friendship Dynamics and
Creative Work, Chicago, The University of Chicago Press.

FINE Gary Alan (ed.) (1995), A Second Chicago School ? The Development of a
Postwar American Sociology, Chicago, The University of Chicago Press.

FISHER Bernice & Anselm STRAUSS (1978), « The Chicago Tradition and Social
Change : Thomas, Park And Their Successors », Symbolic Interaction, Part 1,1,
2,p. 5-23.

FISHER Bernice & Anselm STRAUSS (1979), « George Herbert Mead and the
Chicago Tradition of Sociology », Symbolic Interaction, Part 2, 2, 2, p. 9-20.

FOLLETT Mary P. (1925/1942), « Power », in Dynamic Administration : The
Collected Papers of Mary Parker Follett, H. C. Metcalf & L. Urwick (eds), New
York, Harper & Row, p. 72-95.

FRICKEL Scott & Neil GROSS (2005), « A General Theory of Scientific/Intellectual
Movements », American Sociological Review, 70, 2, p. 204-232.

GARRISON Winfred E. (ed.) (1940), Faith of the Free, Chicago-New York, Willett,
Clark & Co.

GLAESER Andreas (2014), « Hermeneutic Institutionalism : Toward a New
Synthesis », Qualitative Sociology, 37, p. 207-241.

GLASER Barney G. & Anselm STRAUSS (1967/2010), La découverte de la théorie
ancrée. Stratégies pour la recherche qualitative, Paris, La Découverte.

GROSS Neil (2008), Richard Rorty. The Making of an American Philosopher,
Chicago, The University of Chicago Press.

GRUNBAUM Werner F. (1952), George Herbert Mead’s Theory of Natural Rights as a
Basis for Civil Liberties and as a Theory for the Common Good, MA, University
of Chicago.

HABERMAS Jiirgen (1981/1987), The Theory of Communicative Action : Life-World
and System : A Critique of Functionalist Reason, vol. 2, Boston, Beacon Press.

HANSON Karen (1986), The Self Imagined : Philosophical Reflections on the Social
Character of Psyche, New York, Routledge & Kegan Paul.

HARRIS Leonard (1989), « Introduction », in A. Locke, The Philosophy of Alain
Locke : Harlem Renaissance and Beyond, Philadelphie, Temple University
Press, p. 1-27.

HARRIS Leonard (1999), The Critical Pragmatism of Alain Locke, Lanham,
Rowman & Littlefield.



HELBLING Mark (1999), « African Art and the Harlem Renaissance : Alain
Locke, Melville Herskovits, Robert Fry, and Albert C. Barnes », in L. Harris
(ed.), The Critical Pragmatism of Alain Locke : A Reader on Value Theory,
Aesthetics, Community, Culture, Race, and Education, Lanham, MD, Rowman
& Littlefield Publishers, Inc, p. 53-84.

HELLEBERG Victor E. (1941), The Social Self : The Star in the Human Comedy :
An Evolutionary Social Psychology Sketch, Lawrence, KS, imprimé a compte
d’auteur.

HOOK Sidney (1936), From Hegel to Marx : Studies in the Intellectual Development
of Marx, New York, Columbia University Press.

HoOOK Sidney (1939), John Dewey : An Intellectual Portrait, New York, The John
Day Company.

HOOK Sidney (1987), Out of Step : An Unquiet Life in the Twentieth Century, New
York, Harper & Row.

HUBER Joan (1973), « Symbolic Interaction as a Pragmatic Perspective : The Bias
of Emergent Theory », American Sociological Review, 38, 2, p. 274-284.

HUBER Joan (1974), « The Emergency of Emergent Theory », American
Sociological Review, 39, 3, p. 463-467.

HUEBNER Daniel R. (2014a), Becoming Mead : The Social Process of Academic
Knowledge, Chicago, The University of Chicago Press.

HUEBNER Daniel R. (2014b), « La fabrique de Lesprit, le soi et la société : le
processus social a I'arriere-plan de la psychologie sociale de G. H. Mead »,
in Eva Debray & Alexis Cukier (eds), La théorie sociale de G. H. Mead. Etudes
critiques et traductions inédites, Lormont, Le Bord de I’Eau, p. 106-128.

HUEBNER Daniel R. (2016a), « Motrris, The Scholar Denied : W. E. B. DuBois »,
Serendipities : Journal for the Sociology and History of the Social Sciences, 1,

p. 117-120.

HUEBNER Daniel R. (2016b), « On Mead’s Long Lost History of Science », in
Hans Joas & Daniel R. Huebner (eds), The Timeliness of George Herbert Mead,
Chicago, The University of Chicago Press, p. 40-61.

HUEBNER Daniel R. (2018), « Cooley’s Social Theory of Reading and Writing »,
in Natalia Ruiz-Junco & Baptiste Brossard (eds), Updating Charles Cooley :
Contemporary Perspectives on a Sociological Classic, Londres, Routledge, p. 83-
110.

HUEBNER Daniel R. (2019), « Histoire, enquéte et responsabilité. Le trésor perdu
des premieres générations de pragmatistes », Pragmata, n° 2, p. 14-61.

HUTCHINS Robert M. (1952), The Great Conversation : The Substance of a Liberal
Education, Chicago, Londres et Toronto, Encyclopedia Britannica.

JAMES Henry (1907), The American Scene, Londres, Chapman & Hall.

JAMES William (1902/1906), Lexpérience religieuse : Essai de psychologie
descriptive, Paris, Félix Alcan, Geneve, Henry Kiindig.

JAMES William (1904), « The Chicago School », Psychological Bulletin, 15 janvier.

471



472

JAMES William (1909), The Meaning of Truth, A Sequel to Pragmatism, New YorK,
Longmans, Green, and Co.

JOAS Hans (1980), Praktische Intersubjektivitdt, Francfort, Suhrkamp.

JoAs Hans (1980/2007), George Herbert Mead. Une évaluation contemporaine de
sa pensée, Paris, Economica.

JOAS Hans (ed.) (1985), Das Problem der Intersubjektivitdit : Neuere Beitrdge zum
Werk George Herbert Meads, Francfort, Suhrkamp.

JOAS Hans (1992a/2002), « Pragmatisme et sciences sociales. L’héritage de 1’école
de Chicago », in Daniel Cefai & Isaac Joseph (eds), L’héritage du pragmatisme.
Conflits d’urbanité et épreuves de civisme, La Tour d’Aigues, Editions de I’Aube,
p. 17-49.

JOAs Hans (1992b/1993a), Pragmatism and Social Theory, Chicago, The
University of Chicago Press.

JOAs Hans (1995/1999), La créativité de l'agir, Pierre Rusch (trad.fr.), Paris, Le
Cerf.

JOAS Hans (2016), « Pragmatism and Historicism : Mead’s Philosophy of
Temporality and the Logic of Historiography », in Hans Joas & Daniel R.
Huebner (eds), The Timeliness of George Herbert Mead, Chicago, The
University of Chicago Press, p. 62-81.

JOAS Hans & Daniel R. HUEBNER (eds) (2016), The Timeliness of George Herbert
Mead, Chicago, The University of Chicago Press.

KARPF Fay Berger (1932), American Social Psychology, New York et Londres,
McGraw-Hill Book Company.

KELLY Robert Lincoln (1903), « Studies from the Psychological Laboratory of the
University of Chicago, Communicated by Professor James Rowland Angell,
Psycho-Physical Tests of Normal and Abnormal Children : A Comparative
Study », Psychological Review, 10, 4, p. 345-372.

KUHN Manford H. (1964), « The Reference Group Reconsidered », The Sociological
Quarterly, 5, 1, p. 5-21.

LANNOY Pierre (2008), « Robert Park a I’école de Boston, ou de I'américanisation
de son anthropologie », in S. Guth (ed.), Modernité de Robert Ezra Park. Les
concepts de I’Ecole de Chicago, Paris, UHarmattan, p. 83-114.

LEWIS J. David (1976a), The Pragmatic Foundation of Symbolic Interactionism,
Ph.D. Sociology, University of Illinois at Urbana-Champaign.

LEWIS J. David (1976b), « The Classical American Pragmatists as Forerunners to
Symbolic Interactionism », The Sociological Quarterly, 17, 3, p. 346-359.

LEWIS J. Davis & Richard L. SMITH (1980), American Sociology and Pragmatism :
Mead, Chicago Sociology, and Symbolic Interaction, Chicago, The University of
Chicago Press.

LINDSTROM Fred B., HARDERT Ronald A. & Kimball YOUNG (1988), « Kimball
Young on the Chicago School : Later Contacts », Sociological Perspectives, 31, 3,
p. 298-314.



LOFLAND Lyn H. (ed) (1980), « Reminiscences of Classic Chicago : “The Blumer-
Hughes Talk” », Urban Life, 9, 3, p. 251-281.

LOFLAND Lyn H. (1997), « From “Our Gang” to “Society For” : Reminiscences of
an Organization in Transition », Symbolic Interaction, 20, p. 135-140.

LYMAN Stanford M. & Arthur J. VIDICH (1988), Social Order and the Public
Philosophy : The Analysis and Interpretation of the Work of Herbert Blumer,
Fayetteville, The University of Arkansas Press.

MADZIA Roman & Matthias JUNG (eds) (2016), Pragmatism and Embodied
Cognitive Science : From Bodily Intersubjectivity to Symbolic Articulation,
Berlin, De Gruyter.

MAINES David R. (1977), « Social Organization and Social Structure in Symbolic
Interactionist Thought », Annual Review of Sociology, 3, p. 235-259.

MAINES David R. (1997), « Talking Interactionism : The Intellectual Exchanges at
the First SSSI Symposium », Symbolic Interaction, 20, p. 141-167.

MAINES David R. & Thomas J. MORRIONE (1991), « Social Causation and
Interpretive Processes : Herbert Blumer’s Theory of Industrialization and
Social Change », International Journal of Politics, Culture, and Society, 4, 4,
p.535-547.

MAISONNEUVE Jean (1950), La psychologie sociale, Paris, Presses universitaires de
France.

MANIS Jerome G. & Bernard N. MELTZER (1967), Symbolic Interaction : A Reader
in Social Psychology, Boston, Allyn and Bacon.

MCPHAIL Clark & Cynthia REXROAT (1979), « Mead vs. Blumer : The Divergent
Perspectives of Social Behaviorism and Symbolic Interactionism », American
Sociological Review, 44, 3, p. 449-467.

MEAD George Herbert (1899a), « Review of Gustave Le Bon’s The Psychology of
Socialism », American Journal of Sociology, 19, p. 404-412.

MEAD George Herbert (1899b), « The Working Hypothesis in Social Reform »,
American Journal of Sociology, S, p. 367-371.

MEAD George Herbert (1907a), « The Relation of Imitation to the Theory of
Animal Perception », Psychological Bulletin, 4, p. 210-211.

MEAD George Herbert (1907b), « The Social Settlement : Its Basis and Function »,
University of Chicago Record, 1907-1908, p. 108-110.

MEAD George Herbert (1908-09), « Industrial Education, the Working-Man and
the School », Elementary School Teacher, 9, p. 369-383.

MEAD George Herbert (1910a), « The Psychology of Social Consciousness Implied
in Instruction », Science, 31, p. 688-693.

MEAD George Herbert (1910b), « Social Consciousness and the Consciousness of
Meaning », Psychological Bulletin, 7, p. 397-405.

MEAD George Herbert (1912), « The Mechanism of Social Consciousness »,
Journal of Philosophy, Psychology and Scientific Methods, 9, p. 401-406.

473



474

MEAD George Herbert (1926) (paru en 1927), « The Objective Reality of
Perspectives », in E. S. Brightman (ed.), Proceedings of the Sixth International
Congress of Philosophy, New York, Longmans, Green and Co, p. 75-85.

MEAD George Herbert (1932), The Philosophy of the Present, A. E. Murphy (ed.), La
Salle, Open Court Pub.

MEAD George Herbert (1934/2015), Mind, Self, and Society : The Definitive
Edition, edited by Charles W. Morris, annoted edition by D. R. Huebner and
H. Joas, Chicago, The University of Chicago Press.

MEAD George Herbert (1936a), Movements of Thought in the Nineteenth Century,
M. H. Moore (ed.), Chicago, The University of Chicago Press.

MEAD George Herbert (1936b), « Mind Approached Through Behavior — Can
Its Study be Made Scientific ? », in Movements of Thought, Chicago, The
University of Chicago Press, chap. XVII.

MEAD George Herbert (1938), The Philosophy of the Act, C. W. Morris (ed.),
Chicago, The University of Chicago Press.

MEAD George Herbert (1999), Play, School, and Society, M. J. Deegan (ed.), New
York, Peter Lang.

MEAD George Herbert (2001), Essays in Social Psychology, M. J. Deegan (ed.), New
Brunswick, NJ, Transaction Publishers.

MEAD George Herbert (2008), The Philosophy of Education, G. Biesta & D. Trohler,
Boulder, CO, Paradigm Publishers.

MEAD George Herbert, BRECKINRIDGE Sophonisba P. & Anna E. NICHOLES
(1910), « Concerning the Garment Workers’ Strike. Report of the Sub-
Committee to the Citizens’ Committee, Nov. Sth, 191 », Chicago.

MELVILLE Herman (1849), Mardi : and A Voyage Thither, New York, Harper &
Brothers.

MELVILLE Herman (1852), Pierre : or The Ambiguities, New York, Harper &
Brothers.

MERTON Robert K. (1935), « Reviewed Work(s) : Mind, Self, and Society by
George H. Mead and Charles W. Morris Review by : Robert K. Merton », Isis,
24,1, p. 189-191.

MILLER David L. (1973), George Herbert Mead : Self, Language, and the World,
Austin, University of Texas Press.

MILLS Charles Wright (1939), « Language, Logic, and Culture », American
Sociological Review, 4, 5, p. 670-680.

MILLS Charles Wright (1940a), « Situated Actions and Vocabularies of Motive »,
American Sociological Review, 5, p. 904-913.

MILLS Charles Wright (1940b), « Methodological Consequences of the Sociology
of Knowledge », American Sociological Review, 46 (3), 316-330.

MILLS Charles Wright (1941/1964), Sociology and Pragmatism : The Higher
Learning in America, New York, Paine Whitman Pub.



MORRIONE Thomas J. & Harvey FARBERMAN (1981), « Conversation with Herbert
Blumer I », Symbolic Interaction, 4, p. 113-128 et « Conversation with Herbert
Blumer II », Symbolic Interaction, 4, p. 273-295.

MORRIS Aldon (2015), The Scholar Denied : W. E. B. Du Bois and the Birth of
Modern Sociology, Oakland, University of California Press.

MORRIS Charles W. (1932), Six Theories of Mind, Chicago, The University of
Chicago Press.

MORRIS Charles W. (1934), Pragmatism and the Crisis of Democracy, Chicago, The
Chicago University Press (Public Policy Pamphlet n° 12).

MORRIS Charles W. (1937a), Logical Positivism, Pragmatism and Scientific
Empiricism, Paris, Hermann et Cie.

MORRIS Charles W. (1937b), « Peirce, Mead, and Pragmatism », Philosophical
Review, 47, 2, p. 109-127.

MORRIS Charles W. (1937c¢), « Mind, Self, and Society [Rejoinder] », American
Journal of Sociology, 42, 4, p. 560-561.

MORRIS Charles W. (1938), Foundations of the Theory of Signs, International
Encyclopedia of Unified Science 1, n° 2, Chicago, The University of Chicago
Press.

MORRIS Charles W. (1946), Signs, Language and Behavior, New York, Prentice-
Hall.

MORRIS Charles W. (1948a), « Signs about Signs about Signs », Philosophy and
Phenomenological Research, 9, 1, p. 115-133.

MORRIS Charles W. (1948b), The Open Self, New York, Prentice-Hall.

MORRIS Charles W. (1964), Signification and Significance : A Study of the Relations
of Signs and Values, Cambridge, MA, MIT Press.

MULLINS Nicholas & Carolyn MULLINS (1973), Theories and Theory Groups in
Contemporary American Sociology, New York, Harper and Row.

NATANSON Maurice (1956), The Social Dynamics of George H. Mead, Washington,
D. C., Public Affairs Press.

NATANSON Maurice (1986), Anonymity : A Study in the Philosophy of Alfred
Schutz, Bloomington, Indiana University Press.

PARK Robert E. (1928), « Human Migration and the Marginal Man », American
Journal of Sociology, 33, p. 881-893.

PARK Robert E. (1938), « Reflections on Communication and Culture », American
Journal of Sociology, 44, 2, p. 187-205.

PARK Robert E. & Ernest W. BURGESS (1921), Introduction to the Science of
Sociology, Chicago, The University of Chicago Press.

PEIRCE Charles S. (1985), Historical Perspectives on Peirce’s Logic of Science : A
History of Science, Carolyn Eisele (ed.), New York, Mouton Publishers.

PERINBANAYAGAM R. S. (1985), Signifying Acts : Structure and Meaning in
Everyday Life, Carbondale, Southern Illinois Press.

PFUETZE Paul E. (1954), The Social Self, New York, Bookman Associates.

PFUETZE Paul E. (1961), Self, Society, Existence, New York, Harper Torchbooks. 475



POSNOCK Ross (1995), « The Distinction of Du Bois : Aesthetics, Pragmatism,
Politics », American Literary History, 7 (Fall 1995), p. 500-524.

POUND Roscoe (1910), « Law in Books and Law in Action », American Law Review,
44, p. 12-36.

PRINCE Morton (1905), The Dissociation of a Personality : A Biographical Study in
Abnormal Psychology, New York, Longmans, Green.

PRINCE Morton (1914), The Unconscious, New York, Macmillan.

RABAKA Reiland (2010), Against Epistemic Apartheid : W. E. B. Du Bois and the
Disciplinary Decadence of Sociology, Lanham, MD, Rowman and Littlefield.

RAUSHENBUSH [RORTY] Winifred (1979), Robert E. Park : Biography of a
Sociologist, Durham, NC, Duke University Press.

RECK Andrew (ed.) (1964), Selected Writings, Chicago, The University of Chicago
Press.

RICHARDSON Alan W. (2002), « Engineering Philosophy of Science : American
Pragmatism and Logical Empiricism in the 1930s », Philosophy of Science, 69,
S3, p. S36-547.

ROCHBERG-HALTON Eugene (1983), « The Real Nature of Pragmatism and
Chicago Sociology », Symbolic Interaction, 6, 1, p. 139-153.

ROCK Paul (1979), The Making of Symbolic Interactionism, Totowa, Rowman &
Littlefield.

ROSENTHAL Sandra B. & Patrick L. BOURGEOIS (1980), Pragmatism and
Phenomenology : A Philosophic Encounter, Amsterdam, B. R. Griiner
Publishing Co.

ROYCE Josiah (1911), William James and Other Essays on the Philosophy of Life,
New York, Macmillan.

ROYCE Josiah (1913/2001), The Problem of Christianity, Washington D. C.,

The Catholic University of America Press (preface by Frank Oppenheim,
introduction by John E. Smith).

SANTARELLI Matteo (2018), « Recension de Daniel R. Huebner, Becoming
Mead : The Social Process of Academic Knowledge, Chicago et Londres, The
University of Chicago Press, 2014 », Pragmata, n° 1, p. 470-485. En ligne :
[revuepragmata.files.wordpress.com/2018/09/pragmata-2018-1_santarellil.
pdf].

SCHILLER Ferdinand Canning Scott (1936), Social Behaviorism [Review] : Mind,
Self, and Society, From the Standpoint of a Social Behaviorist by George H.
Mead. Edited with Introduction by Charles W. Motrris, The Personalist : A
Quarterly Journal of Philosophy, Religion and Literature, 17, 1, p. 82-84.

ScHUTZ Alfred (1962), Collected Papers vol. I : The Problem of Social Reality,

M. Natanson (ed.), La Haye, Martinus Nijhoff.

ScHUTZ Alfred (1964), Collected Papers vol. II : Studies in Social Theory,
A. Brodersen (ed.), La Haye, Martinus Nijhoff.

SEIGFRIED Charlene Haddock (1996), Pragmatism and Feminism : Reweaving the
Social Fabric, Chicago, The University of Chicago Press.

476



SHALIN Dmitri N. (1986), « Pragmatism and Social Interactionism », American
Sociological Review, 51, p. 9-29.

SHALIN Dmitri N. (1988), « G. H. Mead, Socialism, and the Progressive Agenda »,
American Journal of Sociology, 93 (4), p. 913-951.

SHALIN Dmitri N. (2015), « Making the Sociological Canon : The Battle Over
George Herbert Mead’s Legacy », The American Sociologist, 46, 3, p. 313-340.

SHAW Clifford R., ZORBAUGH Frederick M., MCKAY Henry D. & Leonard S.
COTTRELL (1929), Delinquency Areas : A Study of the Geographic Distribution
of School Truants, Juvenile Delinquents, and Adult Offenders in Chicago,
Chicago, The University of Chicago Press.

SHIBUTANI Tamotsu (1955), « Reference Groups as Perspectives », The American
Journal of Sociology, 60, 6, p. 562-569.

SHIBUTANI Tamotsu (1988), « Herbert Blumer’s Contributions to Twentieth-
century Sociology », Symbolic Interaction, 11, 1, p. 23-31.

SILVA Filipe Carreira da & Monica Brito VIEIRA (2011), « Books and Canon
Building in Sociology : The Case of Mind, Self, and Society », Journal of
Classical Sociology, 11, 4, p. 356-377.

SMITH Richard Lee (1977), George Herbert Mead and Sociology : The Chicago
Years, Ph.D. Sociology, University of Illinois at Urbana-Champaign.

SMITH Thomas Vernor (1931), « The Social Psychology of George Herbert Mead »,
American Journal of Sociology, 37, 3, p. 368-385.

SMITH Thomas Vernor (1962), A Non-Existent Man : An Autobiography, Austin,
University of Texas Press.

SMITH Thomas Vernor & Leonard D. WHITE (eds) (1929), Chicago, An Experiment
in Social Science Research, Chicago, The University of Chicago Press.

STOETZEL Jean (1963), La psychologie sociale, Paris, Flammarion.

STRAUSS Anselm (ed.) (1956), The Social Psychology of George Herbert Mead,
Chicago, The University of Chicago Press, coll. « Phoenix Books » (rééd. « The
Heritage of Sociology », 1964).

STRAUSS Anselm (1961/1992), Miroirs et masques, Paris, Anne-Marie Métailié.

STRAUSS Anselm & Alfred LINDESMITH (1949), Social Psychology, New York,
Dryden Press.

SULLIVAN Harry Stack (1953), The Interpersonal Theory of Psychiatry, H. S. Perry
& M. L. Gawel (eds), New York, Norton.

TAFT Jessie (1915), The Woman Movement from the Point of View of Social
Consciousness, Ph. D. Philosophy, University of Chicago.

THOMAS William 1. (1909), Source Book for Social Origins : Ethnological Materials,
Psychological Standpoint, Classified and Annotated Bibliographies for the
Interpretation of Savage Society, Chicago, The University of Chicago Press.

THOREAU Henry D. (1854), Walden, or Life in the Woods, Boston, Ticknor and
Fields.

TOMASELLO Michael (2008), Origins of Human Communication, Cambridge,
Mass., MIT Press.

477



478

TROCHU Thibaud (2018), William James : Une autre histoire de la psychologie,
Paris, CNRS Editions.

TURNER Ralph H. (1955), « Reference Groups of Future-Oriented Men », Social
Forces, 34, 2, p. 130-136.

VAITKUS Steven (1991), How is Society Possible ?, Dordrech, Boston, Kluwer
Academic Publishers.

VICTOROFF David (1953), G. H. Mead, sociologue et philosophe, Paris, Presses
universitaires de France.

WALLIS Wilson D. (1935), « Reviewed Work : Mind, Self, and Society from the
Standpoint of a Social Behaviorist by George H. Mead and Charles W. Morris »,
International Journal of Ethics, 45, 4, p. 456-459.

WARDEN C. J. & L. H. WARNER (1927), « The Development of Animal Psychology
in the United States during the Past Three Decades », Psychological Review, 34,
3, p. 196-205.

WATSON John B. (1908), « Imitation in Monkeys », Psychological Bulletin, 5, 6,

p. 169-178.

WATSON John B. (1919), Psychology : From the Standpoint of a Behaviorist,
Philadelphia, J. B. Lippincott.

WATSON John B. (1936), « John Broadus Watson », in C. Murchison (ed.), A
History of Psychology in Autobiography, vol. 3, Worcester, MA, Clark University
Press, p. 271-281.

WEST Cornel (1989), « W. E. B. Du Bois : The Jamesian Organic Intellectual », in
The American Evasion of Philosophy : A Genealogy of Pragmatism, Madison,
University of Wisconsin Press.

WHITEHEAD Alfred North (1929/1995), Procés et réalité, Paris, Gallimard.

WHITMAN Walt (1871), Democratic Vistas, New York, J. S. Redfield Publisher.

WILLIAMS Richard (1947), « La psychologie sociale aux Etats-Unis », Cahiers
internationaux de sociologie, 3, p. 68-88.

WIRTH Louis (1925), Culture Conflicts in the Immigrant Family, MA sociology,
University of Chicago.

WRIGHT Earl II (2002), « The Atlanta Sociological Laboratory, 1896-1924 : A
Historical Account of the First American School of Sociology », Western
Journal of Black Studies, 26, 3, p. 165-174.

YOUNG Kimball (1927), Source Book for Social Psychology, New York, Alfred A.
Knopf.

ZACCAI-REYNERS Nathalie (1995-96), Le monde de la vie, Paris, Editions du Cerf.

ZARETZ Charles E. (1934), The Amalgamated Clothing Workers of America : A
Study in Progressive Trades-Unionism, New York, Ancon Pub. Co.



NOTES

1 Pour une recension, cf. Matteo
Santarelli (2018).

2 Le fichier (finding aid) du Guide
to the George Herbert Mead Papers
1855-1968 peut étre consulté au
Special Collections Research Center
[lib.uchicago.edu/e/scrc/findingaids/
view.php?eadid=ICU.SPCL.MEAD].
Une archive photographique est
également disponible [photoarchive.
lib.uchicago.edu/db.xqy?keywords=
george+herbert+mead].

3 Créée en 1908 et qui, apres avoir
fusionné avec la Philanthropic
Division de I'Université de Chicago,
deviendra en 1920 la School of Social
Service Administration — 1’école de
travail social.

4 Mead (1907) et Addams (1899) [ces
deux textes seront traduits en francais
dans le numéro 3 de Pragmata).

5 Encore appelée Chicago Hospital
School for Nervous and Delicate
Children ou Hospital School for
Abnormal and Delicate Children.

6 Dans les George Herbert Mead
Papers 1855-1968, Subseries 4 :
Reports, Box 15 Folder 27, on peut
lire le rapport du sous-comité du

S novembre 1910 et les notes de Mead
sur I’accord de Hart, Schaffner &
Marx.

7 Vient de paraitre W. E. B. Du
Bois, Les Noirs de Philadelphie : Une
enquéte sociale, suivi de Enquéte

spéciale sur les Noirs employés dans le
service domestique dans le 7¢ district
par Isabel Eaton, N. Martin-Breteau
(trad. et ed.), Paris, La Découverte,
2019, a la suite de Les dmes du peuple
noir, M. Bessone (trad. et ed.), Paris,
La Découverte, 2007.

8 Voir la note dans Henry James
(1907, p. 418), qui en parle comme

du « seul livre du Sud (Southern) de
quelque distinction publié depuis

de nombreuses années [...] par le

plus accompli des membres de la

race noire, Mr W. E. B. Du Bois » ;
William James le lui avait conseillé et
envoyé avec une lettre de Chocorua,

6 juin 1903 : The Letters of William
James, H. James fils (ed.), Boston,
The Atlantic Monthly Press, 1920

(IT, p. 196) : « Je t’envoie un livre
franchement émouvant par un ex-
étudiant, mulatre, Du Bois, professeur
d’histoire a I'Université (College) noire
d’Atlanta (Géorgie). Lis chapitres VII a
XI pour la couleur locale. »

9 Le congreés du NAACP a eu lieu du
23 au 29 juin 1926, a Woodard Studio,
Chicago. Les lettres d’Helen Mead
sont conservées dans les W. E. B.

Du Bois Papers a I’'Université du
Massachusetts, Amherst [credo.
library.umass.edu/view/full/
mums312-b034-i335 ; credo.library.
umass.edu/view/full/mums312-
b034-i336].

10 La transcription de cette
conférence, par exemple, est

accessible sous le titre de « On
479



480

the Colonization of Hawaii » dans
les archives de Mead au Special
Collections Research Center de
I'Université de Chicago (GHMP : B 13
F12). Et dans les journaux Hawaiian
Star et Honolulu Evening Bulletin
est racontée I’épopée de Mead qui
s’est perdu la nuit du 11 janvier 1905
dans les montagnes Ohau (Huebner,
2014a : 75-77).

1 William James, The Letters of
William James, William James to
Mrs Henry Whitman, 20 octobre
1903, Boston, Atlantic Monthly Press,
1920, 2, p. 201-202 et « The Chicago
School », Psychological Bulletin, 15
janvier 1904.

12 On pourrait mettre en dialogue

I’« Imitation in Monkeys » (1908) que
Watson a présenté a la Northwestern
Branch de ’Association américaine de
psychologie et la note publiée 'année
avant par Mead dans le Psychological
Bulletin (1907a). Faris commentera
ce concept dans un article de 1926.
Park et Burgess signaleront dans
I’'Introduction to the Science of
Sociology (1921 : 390-394) le concept
de réaction circulaire de Baldwin -
«I'interrelation entre stimulus et
réponse dans I'imitation » et le « give-
and-take avec les autres soi » par

ou le soi se développe - ainsi que la
conception de « Dewey, Stout, Mead,
Henderson » de 'imitation comme
processus d’apprentissage moyennant
lequel, selon Mead, une personne
acquiert la maitrise de roles sociaux.



