MONSEIGNEUR
BROWN : FONDA-
MENTALEMENT
MODERNISTE

JOHN DEWEY




es fondamentalistes ont damé le pion a leurs opposants dans

lasélection des épithetes pour caractériser les problémes reli-

gieux enjeu'. En la matiere, il est évident que les modernistes
sont eux-mémes plus ou moins fautifs, pas seulement parce qu’ils
ont accepté le mot, mais aussi en raison de 'imprécision de leurs
convictions sur le plan intellectuel. Au moins pour qui est extérieur
a la controverse et n’est attaché a aucune des deux ailes, le « libéra-
lisme » religieux tel que le présentent ses adhérents semble avoir un
caractere essentiellement transitionnel, intermédiaire. On ne peut
douter de sa valeur psychologique pour de nombreuses personnes,
dont il soulage les tensions ; nul ne peut nier la valeur sociale de
mouvements qui permettent de transiter d’une position a une autre
tout en évitant les crises et ruptures qui accompagnent les change-
ments trop abrupts. Mais dans I'intérét de la cohérence et de I'inté-
grité intellectuelle, il faut que soit reconnue la direction du mouve-
ment de transition, qu’il y ait quelque claire perception du résultat
vers lequel pointe la situation en son mouvement logique.

En une vie, M# William Montgomery Brown a fait le parcours en
son entier ;ill’afait en connaissance de cause, conscient de I’endroit
ou il a commencé et de celui ou il est arrivé. Il est passé d’'un fonda-
mentalisme a un autre credo tout aussi fondamental. Il est alors plus
qu’un moderniste ; il a abandonné un surnaturalisme lié a I’auto-
rité de la tradition et de I'institution de I’église en faveur d’'un natu-
ralisme lié a I'autorité de I'investigation et de I'institution scienti-
fiques. Néanmoins, aucun lecteur ayant une once de sympathie ne
peut contredire ses affirmations répétées qu’il est pour finir tout aussi
religieux, voire méme plus religieux que lorsqu’il était un évéque
orthodoxe au sein de I’Eglise protestante épiscopale, ot il a réussi
plus souvent que d’ordinaire a réhabiliter des églises en déshérence
et a en fonder de nouvelles. Son dernier livre, My Heresy, respire la
confiance, I’assurance, d’une foi qui se sait fondée sur un indestruc-
tible roc éternel.

PRAGMATA, 2019-2: 370-375

371



372

C’est 1a ce qui donne son intérét au compte rendu du développe-
ment spirituel de M& Brown - la réalité de la religion imprégne a ce
point sa vie et ses livres qu’il est difficile d’imaginer méme ses enne-
mis ecclésiaux faillir a voir en lui un évéque, en dépit de sa destitu-
tion. Dans ses conceptions intellectuelles, ses idées de 1a nature des
croyances, del’autorité, des objets delafoi et de I’aspiration, il a effec-
tué une révolution complete. Mais cette révolution s’inscritdansune
atmosphere de part en part religieuse ; elle n’en franchit nulle part
la frontiere. Pour cette raison, le mouvement qu’'enregistre le livre a
typiquement une signification qui est absente dela majorité des héré-
sies. L’histoire de 'ardent religieux désavoué nous présente ce qui fait
défaut dansles activités de la plupart des modernistes : ’'accession a
une position et a une possession qui sont tout aussi fondamentales
que cellesde n’importe quel ecclésiastique qui s’arroge le titre de fon-
damentaliste. En raison de ce fait, la carriere de Brown clarifie une
question qui était restée obscure dans la plus récente controverse :
quel est a présent le fondement d’'une expérience religieuse vivante ?

La naiveté intellectuelle, I'innocence et la virginité du tempéra-
ment de Mgr Brown ont un role actif dans la clarification de la situa-
tion. En tant que livre, son ouvrage est trop argumentatif, trop sou-
cieux de parvenir a une conclusion qui soit forte et définitive dans
I’esprit du lecteur pour constituer I’« autobiographie spirituelle » sub-
tilement éclairante qu’un littérateur égoiste aurait composée avec le
matériel a disposition. Mais malgré I’appui réitéré sur la méme note,
qui confere par moments une lourdeur a 'ouvrage, il en ressort que
les avancées successives de M& Brown sur le chemin de I’« hérésie »
(il est certain qu’il ne faudra pas longtemps avant que le mot ne soit
embaumé de facon permanente entre des guillemets) représentent
une succession d’élargissements et d’approfondissements de la foi.
Sa carriere cléricale ne s’est pas terminée par un défroquage parce
qu’il a découvert de temps a autre qu’il croyait moins, mais parce
qu’il a découvert a I'occasion que I’absence de foi en ’'homme et en
la connaissance était étroitement liée aux croyances qu’il soutenait



auparavant. Parmi ceux qui ont partagé ces croyances, certains en
sont restés a leur incroyance ; quant a lui, sa foi est allée de ’avant.

Déslors, sansen nourrir le désir et sans s’y attendre, il S’est retrouve
conduit, plutdt qu’il ne s’est déplacé, d’'un niveau dun autre. A chaque
crise, il s’est trouvé en proie a la croyance naive que ses freres en reli-
gion répondraient aussitot qu’il leur communiquerait la révélation
nouvelle, c’est-a-dire la perception nouvelle de réalités scientifiques
et sociales, qui s’était imposée a lui ; et que, méme s’ils ne I'approu-
vaient pas activement et ne I'accompagnaient pas, au moins recon-
naitraient-ils son droit et son devoir de suivre la lumiere qu’il avait
vue. A chaque fois, le refus qu’il a rencontré - leur refus d’avancer
méme en imagination sur ces nouveaux et plus amples sentiers de la
vérité ou il devait marcher pour rester fidele a la foi qui était en lui -
I’a contraint a approfondir sa pensée pour en chercher les raisons.

C’est seulement a la toute fin, en cléture de son proces par les
évéques et a cause du caractere de ce proces, qu’il a été forcé de
conclure que « son hérésie » consistait essentiellement en ceci qu’il
avait placé safoienlavérité etenlaréalité au-dessus de tousles autres
articlesdelafoi. Cen’est qu’alors, al’'occasion du dépdt de son recours,
qu’ils’estrendu al’idée d’apporter une clarté al’affaire, d’inscrire clai-
rement au dossier l’attitude officielle de I’'Eglise. Jusque-13, il s’était
seulement efforcé de partager la foi qui le travaillait, tout comme il
s’était efforcé de conduire les autres a la foi quand il était encore le
plus orthodoxe des orthodoxes, le plus ecclésiastique des ecclésias-
tiques. Sans aucun doute, I’histoire connait de nombreux cas d’'une
foiqui, del’enfance alavieillesse, est restée enfantine. Mais rares sont
les cas ou la foi enfantine a persisté en passant des extrémes du litté-
ralisme et du dogmatisme au doute et au déni d’un Dieu personnel,
de 'immortalité et de I’existence historique de Jésus.

La voie de I'interprétation symbolique, voila la sortie par le haut
que Mg Brown a trouvé pour lui-méme et a offert a d’autres afin
d’étre religieux tout en vivant en pleine communion avec le monde

373



374

intellectuel et social actuel : faire complete et heureuse allégeance a
toute vérité découverte en n’importe quel lieu et traiter les formules
par lesquelles des temps révolus ont déclaré leur foi comme des sym-
boles de ce que ’humanité ressent, connait et aspire a faire mainte-
nant. Il y en a beaucoup, également hérétiques du point de vue des
Eglises, que cette méthode laisse froids. IIs n’ont pas plus d’intérét
a conserver le symbolisme de ’Ancien et du Nouveau Testament,
des Evangiles et du symbole de Nicée, qu’ils n’ont d’intérét a donner
une interprétation symbolique de Platon ou de Virgile. Mais méme
eux réalisent que I’Eglise est une institution historique et que la vie
religieuse de la plupart des hommesy a été étroitement liée ; ils réa-
lisent que la piété envers les traditions étroitement associées a de
profondes expériences émotionnelles est une chose a respecter ; ils
savent que I’Eglise en tant qu’institution, tout comme la piété per-
sonnelle envers les sources dont la vie idéale de ’'homme s’est si lar-
gement nourrie, est confrontée au probleme de I’'adaptation aux réa-
lités intellectuelles et sociales de la vie actuelle.

Auregard detelsenjeux, lavoie dusymbolisme est un soulagement
fondamental, une émancipation et une inspiration du méme ordre.
La question que le proces pour hérésie de M8 Brown a clairement
et fortement mise a 'ordre du jour est de savoir si les Eglises chré-
tiennes doivent continuer a céder 'une apres 'autre au symbolisme
les éléments spécifiques des anciennes croyances et formules, quand
la coercition des faits accomplis ne laisse aucune autre porte ouverte,
tout en s’accrochant obstinément au littéralisme et au dogmatisme
pour d’autres éléments; ou bien si elles concéderont volontairement
et gracieusement a tous les hommes une pleine liberté dans I'inter-
prétation symbolique de tout et partie de ces articles et éléments,
réservant la foi pour les réalités de la vie elle-méme. L’avenir du pro-
testantisme dépend dela décision qui sera prise face a cette question.

MsBrown n’est pas un géant parmiles intellectuels; il ne prétend
pas a une grandiose érudition. Mais, en clarifiant ’enjeu, sa foi sin-
cere et simple en des fondamentaux spirituels a accompli plus que



ne l'ont fait des hommes d’une plus grande stature intellectuelle et
d’une plus pénétrante érudition. En comparaison a cette réalisation,
le caractere grossier et excentrique de certaines des interprétations
symboliques qui se recommandent a M& Brown est sansimportance.
Ilestun fondamentaliste en religion, bien qu’hérétique quant au sur-
naturalisme traditionnel.

NOTE

1 [NdT.: Ce texte a d’abord été publié
dans The New Republic, en 1926. 11

a ensuite été republié ensuite dans
Ratner J. (1929), Characters and
Events : Popular Essays in Social and
Political Philosophy by John Dewey,
Volume I, New York, Henry Holt and
Company. Il doit étre replacé dans la
série d’articles récemment traduits
en francais par Joan Stavo-Debauge :
John Dewey, (2019), Ecrits sur les
religions et le naturalisme, Geneve,
Editions IES, collection « Le geste
social ».]

375



