HISTOIRE,
ENQUETEET
RESPONSABILITE

LE TRESOR PERDU DES
PREMIERES GENERATIONS
DE PRAGMATISTES

DANIEL R. HUEBNER




C’est dans les enquétes, souvent négligées, sur I’histoire
que les premiers pragmatistes ont le mieux réalisé leur
engagement en faveur de I'inclusion démocratique,

du progrés social et d’'une communauté d’enquéte
scientifique — différentes causes qui se sont développées
réflexivement dans le cours temporel de I’histoire
humaine*. Lalogique et les implications de cette
approche ont été €laborées par les premieres générations
de chercheurs pragmatistes en philosophie, en sciences
sociales et en histoire intellectuelle qui, contrairement
aux accusations qui leur sont adressées, ont écrit certains
de leurs travaux les plus pénétrants sur des investigations
historiques. Ceci est particulierement vrai pour un
certain nombre de savants, marginalisés socialement,
qui, en dialogue avec le pragmatisme, ont développé des
perspectives éclairantes, d’'une valeur inestimable, sur

la nature historique des processus sociaux. Cet article
expose cette approche pragmatiste de I’historiographie et
de la philosophie de I’histoire, en soulignant I'importance
de I'inférence et de I'interprétation, des valeurs, des
preuves et des souvenirs. Il plaide en faveur d’une lecture
plus inclusive du pragmatisme originaire, mais aussi
d’une réflexion historique et d’'une responsabilité éthique
en sciences sociales.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; SOCIOLOGIE HISTORIQUE ; HISTOIRE
INTELLECTUELLE ; REFLEXIVITE EN SCIENCES SOCIALES ;
RESPONSABILITE ; CANONISATION PHILOSOPHIQUE.

*Daniel R. Huebner est professeur-assistant a I’'Université de Caroline
du Nord a Greensboro [drhuebne@uncg.edul].

15



16

es pragmatistes classiques ont développé une approche his-

torique de 'enquéte qui reste ignorée par les chercheurs en

sciences sociales'. Tres tot, ils ont affirmé que I’action sociale
est historique : historique, parce qu’elle se constitue comme un pro-
cessus dynamique, temporel, mais historique, aussi, parce que ce pro-
cessus est réfléchi comme tel. Cette perspective des premiers auteurs
pragmatistes, si elle est prise au sérieux, a des conséquences fortes
pour la recherche. Elle rend possible des enquétes plus inclusives,
plusrichesd’un point de vue épistémique, fortement autoréflexives et
socialement responsables. Contrairement aux reproches quileur ont
été adressés, les premieres générations de pragmatistes ont produit
desenquétes historiques, parmiles plusincisives, en s’appropriantles
écrits philosophiques eten articulant de facon cohérente leurlogique
de compréhension. Cela n’est somme toute pas surprenant : comme
leur travail le démontre, 'enquéte sur le passé nous livre des manieres
de nous percevoir et de nous concevoir, qui aiguisent au plus haut
pointlerapport réflexif que nous entretenons avec nous-mémes. C’est
cette these que nous allons ici défendre. Dans ces recherches histo-
riques, oubliées ou négligées par les commentateurs, les auteurs prag-
matistes ont atteint le point le plus élevé de leur engagement en faveur
delacréation d’'une communauté d’enquéte scientifique, de I'inclu-
sion démocratique et du progres social —lesquels se sont développés
dans le cours temporel de I’histoire humaine et dans la vue réflexive
que les acteurs ont prise sur ce cours temporel. Ces recherches his-
toriques sont a méme d’engendrer de riches interrogations pour la
pratique des sciencessociales, aujourd’hui. Interrogation surlafacon
dont les enquéteurs rassemblent leurs corpus et les traitent comme
acquis a des stades ultérieurs de la recherche, interrogation, égale-
ment, sur latemporalisation des processus del'interprétation, surles
conséquences de 'adhésion a des valeurs, sur le travail de réflexion
desparcoursd’enquéte déjaaccomplis et surlaresponsabilité éthique,
pédagogique et scientifique propre a la recherche.

Un pointimportant asignaler est que mon étude ne selimite pasau
carré desauteurs canoniques — Charles S. Peirce, William James, John

PRAGMATA, 2019-2: 14-61



Dewey, et George Herbert Mead. Elle élargit au contraire la tradition
pragmatiste delaphilosophie al’histoire intellectuelle et alascience
sociale du début du xx¢ siécle aux Etats-Unis. Du coup, elle met en
valeur un certain nombre de chercheurs en théorie sociale qui ont
été marginalisés par la constitution d’un canon de la discipline phi-
losophique, sociologique ou historique. Cette tradition pragmatiste,
qui nous met en demeure de penser les implications de I’historicité,
doit étre retrouvée et explorée afin d’orienter la recherche contem-
poraine, d’un point de vue éthique et épistémologique. Mon objectif
estdoncaussi, en partie, de réarticuler cette dimension méconnue de
la tradition pragmatiste et de réinterpréter cette derniere comme un
mouvement dynamique et autoréflexif dans I’histoire. Pas question
de présupposer al’avance, de facon dogmatique, que nous savons ce
qu’est ou ce que n’est pasle pragmatisme. Au contraire, notre enquéte
devrait nous amener a conclure que la question « qui est pragma-
tiste ? » ne trouve de réponse que dans le processus social en train
de se faire. Cette réponse, de plus, doit sans cesse étre rouverte et
réexaminée a la lumiere des problémes auxquels se confrontent les
auteurs contemporains. Nous devons conceptualiser le pragmatisme
de laméme facon que nous conceptualisons nos objets de recherche
a la lumiere du pragmatisme — avoir une approche pragmatiste du
pragmatisme. Et notre compréhension des processus sociaux sor-
tira enrichie de la découverte des intuitions fortes et des formula-
tions remarquables de ces auteurs oubliés.

L’article qui suit est organisé en une série de sections dédiées a
un theme ou a une question. Chacune nous invite a une réévalua-
tion historique de I'approche pragmatiste de I’action sociale. La pre-
miere partie esquisse rapidement la question de I’historicité de I’ac-
tion sociale telle qu’elle est traitée par les pragmatistes canoniques.
Elle examine leur relation ala « nouvelle histoire » sociale et intellec-
tuelle au début du xXxe siecle et insiste sur 'importance de considé-
rer le pragmatisme comme inclusif, dynamique et pluriel. Laseconde
partie considere laméthodologie des recherchessociales historiques
d’un point de vue pragmatiste. La troisieme partie met en lumiere les

17



18

contributionsles plusimportantes quel’on peut attribuer a ces cercles
d’auteurs non-canoniques et relie leurs intuitions a la recherche en
sciencessociales. La conclusion consistera en un examen des apports
de cette perspective pragmatiste du point de vue de la responsabilité
sociale, de I'autoréflexion et de la pédagogie.

PHILOSOPHIES PRAGMATISTES ET
HISTOIRES SOCIALES

Pour quelques-uns des critiques les plus importants du pragma-
tisme au début du xxe¢ siecle, I'incapacité supposée du pragmatisme
a rendre compte de la connaissance historique des événements du
passé a posé un probléme crucial a cette philosophie (Russell, 1910 :
chap. 4-5;Royce, 1913 : chap. 13-14 ; Santayana, 1913 : 124-131 ; Moore,
1922 ; Durkheim, 1913-14 : chap. 13 et 16). Mais ces critiques ont selon
nous échoué a percevoir I'intérét des auteurs pragmatistes pour I’his-
toire et asituer leur philosophie par rapport a’émergence d’une his-
toire sociale. Les échanges de John Dewey (1922a, 1922b, 1924) avec
le philosophe et historien des idées Arthur O. Lovejoy (1920, 1922a,
1922b,1924) donnent un bon exemple de ces formulations d'une com-
préhension historique de I’histoire et de sa différence par rapport aux
histoires réalistes qui dominaient a '’époque. Selon Dewey (1922a :
309), la connaissance du passé est logiquement « une connaissance
du passé-en-tant-que-connecté-avec-le-présent-ou-le-futur »; ou, si
I'on renverse la perspective depuis le cours temporel de la recherche
actuelle, elle porte sur «le présent et le futur en tant qu’ilsimpliquent
un certain passé ». La mise a I'’épreuve de la pensée du passé doit se
faire au présent ou au futur. Il n'y a pas moyen de vérifier le sens
du passé si celui-ci n’a pas de référence au futur, et dire cela revient
a dire qu’il est impliqué au présent dans des actions orientées vers
le futur?. Des philosophes pragmatistes plus tardifs, en premier lieu
Sterling P. Lamprecht (1923, 1936, 1939, 1952) et John H. Randall Jr.
(1939 et1963), se sontinspirés des articulations de la pensée de Dewey
dans leur propre enquéte sur la philosophie de I’histoire et sur I’his-
toire de la philosophie, et ils ont souligné que 'investigation de



I’histoire est cruciale pour un projet critique de réflexion et d’éman-
cipation sociales®.

Les participants au courant qualifié de « nouvelle histoire » (New
History) — Frederick Jackson Turner, James Harvey Robinson, Carl
Becker, Charles et Mary Ritter Beard, Lucy Maynard Salmon - étaient
ouvertement en dialogue avecles philosophes pragmatistes ou témoi-
gnaient de la méme attitude qu’eux vis-a-vis de I'’enquéte historique
(Strout, 1958 ; White, 1973 ; Pettegrew, 2000 ; Kloppenberg, 2004 ).
Dansl’'un de ses premiers travaux ou il exprimait une sensibilité pré-
sentiste, sociale et anti-formaliste a I'’égard de 'enquéte historique,
Turner (1891) écrivait que «’histoire est1a conscience de soi de 'orga-
nisme [social] », en développement constant, et que « chaque époque
réécrit I’histoire du passé en se référant par-dessus tout aux condi-
tions de son propre temps ». Tous ces auteurs ont insisté sur le fait
que 'histoire doit rendre compte du développement social, au sens
large, comme son sujet central et qu’elle doit emprunter aux sciences
sociales ses explications et ses analyses, que la nature, les themes et
les questions de I’enquéte historique changent avec les préoccupa-
tions pratiques les plus urgentes du moment. Ils avaient également
une conscience aigué du fait que I’histoire est une entreprise auto-
réflexive qui peut étre mise au service d’une reconstruction sociale
intelligente (Turner, 1911 ; Robinson, 1912 ; Becker, 1913). Pourtant,
ces historiens, qui sS’appuyaient sur les sciences sociales alors émer-
gentes, ne figurent jamais au premier plan des interrogations prag-
matistes sur les sciences sociales.

Prendre au sérieuxles questions de l'autoréflexivité et delarecons-
truction socialeimplique d’entretenir une relation a notre propre his-
toire sociale et intellectuelle comme un processus qui se poursuit et
progresse en s’engageant dans un dialogue avec ces voix oubliées.
Cette tache doit étre poursuivie. Les travaux de ces pragmatistes,
exclus du canon, permettent d’enrichir en profondeur une science
sociale pragmatiste, en particulier si I’'on reconnait en celle-ci une
entreprise dynamique d’un point de vue historique. Ces auteurs

19



20

marginalisés nous parlent, non seulement parce que leur margina-
lisation est un objet d’enquéte en tant que tel, qui vaut la peine d’étre
exploré et qui nous dit beaucoup du processus historique, mais aussi
parce qu’ils se trouvent étre des penseurs créatifs, qui ont pris part
aux processus sociaux, selon des modalités parfois plus intéressantes
que les auteurs canoniques (Seigfried, 1996 : 102-103) - une idée déja
défendue aI'’époque par W. E. B. Du Bois (1926, 1935 et 1957). Patricia
Hill Collins (2011 et 2012), dans un travail récent qui tente de faire dia-
loguer, de facon documentée historiquement, les chercheurs sur le
pragmatisme et sur I'intersectionnalité en sciences sociales, avance
I’argument que nous pouvons recoutrir a la contemporanéité histo-
rique de ces chercheurs comme a un outil critique (par exemple le fait
que Jane Addamsou Alain Locke écrivaient alaméme époque sur les
mémes sujets que John Dewey), touteninterrogeant et en évaluantla
reconstruction historique de tels lignages, mutuellement exclusifs,
de chercheurs. Cet effort est une invitation a poursuivre un dialogue
inclusif qui tire lecon des expériences des autres en vue d’'un progres
indissociablement épistémologique et éthique (Addams, 1902 ; Mead,
2015). Cette démarche devrait également, danslalignée pragmatiste
de la critique démocratique des formes d’autoritarisme et d’absolu-
tisme, nous permettre de remettre en question lejeu de prééminences
et de dominances intellectuelles a I’ceuvre dans un rapport dogma-
tique au canon. Elle le fait en conduisant a un processus d’« auto-in-
clusion » de nos propres affirmations, faconnées contextuellement
et engagées en faveur de certaines valeurs (Locke, 1989 : 142 ; Carr,
1961:53-54) et ce, en évitant la « suffisance morale » de travaux histo-
riques qui confondent succes et pertinence ou justesse (Strout, 1958 :
36). Une vision pragmatiste de I’histoire comme « ce qui marche le
mieux » nous met en garde contre les jugements a lalégere et contre
I’acceptation sans recul de la proposition que « ce qui est est ce qui
doit étre ». Nous n’avons aucun moyen de savoir si des ceuvres qui
semblent avoir « échoué » ne peuvent pas encore fournir des contri-
butions capitales; et nous devonsrester attentifs aux transformations
que de nouveaux développements dansla vie sociale induisent dans
notre compréhension du passé (Carr, 1961 :171-172).



L’article qui suit espere montrer comment des idées de Jane
Addams, W. E. B. Du Bois, Charlotte Perkins Gilman, Alain Locke,
Josiah Royce, Lucy Maynard Salmon, et Ella Flagg Young, cOte a
cOte avec celles de Peirce, James, Dewey, et Mead, permettent de
développer une théorie de la connaissance et une méthodologie en
sciences sociales qui sont beaucoup plus inclusives socialement et
qui aiguisent notre réflexivité historique. Dans le travail de recons-
truction de I’'histoire de la philosophie, des sciences sociales et de
la pédagogie progressiste, chacun de ces auteurs a €té associé€ au
pragmatisme (Collins 2011, 2012 ; Deegan, 1990 ; Harris, 1989, 1999 ;
Lengermann & Niebrugge-Brantley, 1998 ; Medina, 2004 ; Parker &
Skowronski, 2012 ; Sadovnik & Semel, 2002 ; Seigfried, 1996, 2002 ;
Taylor, 2004 ; West, 1989). La liste est loin d’étre close. Elle a la vertu
d’uneinvitation a prospecter davantage dans notre histoire intellec-
tuelle pour découvrir de nouveaux trésors et multiplier les variétés
de pragmatisme. Chacune des parties de cet article examine com-
ment ces auteurs proposent une enquéte pragmatiste sur les proces-
sus historiques et sur la conscience de leur historicité et comment
leur réflexivité dans la recherche en sciences sociales rend possible
une vision plus englobante et plus intégrée de la société humaine,
indissociable d'un combat pour la justice sociale et la démocratie.

L’ENQUETE HISTORIQUE COMME SCIENCE
SOCIALE

Les penseurs pragmatistes, a commencer par Peirce, ont exa-
miné en détail la méthodologie ou I'épistémologie pratique de I’en-
quéte historique. Ils se sontintéressés ala facon dont nous concevons
I’étude des actions humaines historiques. Ils ont examiné a quel type
de matériaux, d’interprétations, et d’engagements en valeur, dansla
production desrécits, nos principes nous conduisent. Bien entendu,
larecherche historique est une entreprise qui n’est pas différente, en
essence, des autres actions humaines, et la conceptualisation de ses
méthodesestdoncjusticiable delaméme théorie processuelle, sociale
et pratique del’action, élaborée par ailleurs par le pragmatisme (Joas,

21



22

1996). De méme, leslecons que les premiers pragmatistesont tirées de
I’étude de I’'histoire sont également applicables a I'’enquéte contem-
poraine en sciencessociales. Celle-ciimplique les mémes problemes
d’inférence, atravers un processusitératif d’extrapolation et d’explo-
ration des conséquences, de sélection des faits en relation aux opéra-
tions de valuation del’enquéteur, et d’interprétation ou ce dernier se
place au coeur du processus temporel de connexion d’un passé a un
futur. Les auteurs hors du canon au sens strict sont particulierement
importants pour montrer comment lesjugements de valeur sont non
seulement nécessaires au processus de recherche, mais aussi com-
bienlaréflexion surlesvaleurs et leur conceptualisation fournissent
un fondement a la défense critique du pluralisme démocratique et
de la préservation historique de la mémoire humaine.

INFERENCE

Charles S. Peirce a écrit un traité, en 1901, intitulé « On the Logic
of Drawing History from Ancient Documents Especially from
Testimonies », qui traite du probleme de I'enquéte sur I'histoire
humaine comme d’une fagcon de développer et d’illustrer sa logique
de la science. Pour Peirce (1985 : 724), le processus de connaissance
dans toutes les disciplines commence par la « découverte qu’ily aeu
une anticipation erronée dont nous avons été a peine conscients ».
Lanotion d’anticipation erronée devrait étre traitée de facon critique
parce que nous pouvons, par exemple, étre surpris aussi facilement
pardesrégularitésinattendues. Lapproche par Peirce delalogique du
processus scientifique est souvent qualifiée d’« analyse abductive ».
L’abduction est une forme de découverte disciplinée qui avance une
hypothese etla maintient al’essai pendant qu’elle teste les probables
conséquences de son adoption dans I’expérience (ibid. : 733 et 753)°.
L’histoire, comme tout autre champ de connaissance qui s’efforce
d’étre scientifique, a une logique processuelle avec des étapes déter-
minables d’inférence dans le temps et une récursion vers des étapes
antérieures, sile processus échoue a progresser sans probleme. Cette
méthode reconnait, d’une part, que bien que les explications possibles



pour des faits soient, en un certain sens, « innombrables », il y a de
bonnes raisons de croire que I’esprit humain pourrait les imaginer
de facon productive au terme d’un cours fini d’investigation (ce dont
témoignent les avancées de la science) (ibid. : 753). Cette méthode
reconnait, d’autre part, que nous ne découvrons que rarement, voire
jamais, une hypothese qui s’avere parfaitement satisfaisante eu égard
al’ensemble des faits: une partie del’enquéte scientifique consiste en
une réflexion judicieuse sur les meilleurs moyens de rechercher des
hypotheses et d’anticiper leur défaillance (ibid. : 756-757).

Dansl’examen méthodologique le plus détaillé delalogique d’infé-
rence de Peirce appliquée aux sciences sociales, Iddo Tavory et Stefan
Timmermans (2014) notent que I’'analyse abductive vise a produire
une nouvelle théorie parle biais d’intuitions spéculatives, portant sur
des preuves surprenantes ou inattendues. Ces intuitions sont ensuite
examinées, rectifiées et affinées de maniere itérative en évaluant soi-
gneusement leur variation au cceur des données recueillies, en étu-
diantles cas possibles quine collent pas avec les hypothéses, en com-
parant ces hypothéses avec d’autres en termes de vraisemblance et
eninterprétantleur pertinence pour une communauté d’enquéte. Ils
insistent sur I'approche sociale de Peirce dans le processus scienti-
fique, en interrogeant la facon dont les hypotheses développées par
un enquéteur sont sensibles aux contextes sociaux qu’il étudie et la
maniere dont la recherche est examinée et validée dans le cadre de
I’entreprise collective d’une science en train de se faire. L’historien
pragmatiste Morton White (1965: 115, passim) a également développé
en détail 1a logique de cette perspective, la qualifiant d’« a-norma-
lisme », un néologisme tiré de la lecture du livre Social Causation, a
forte inspiration pragmatiste, du sociologue Robert Maclver (1942).
White a fait valoir que, parmi toutes les approches logiques conce-
vables pour enquéter sur I’histoire humaine, seul I’« a-normalisme »
reconnait le pluralisme au cceur de la recherche, en combinant la
prise en compte des valeurs et des intéréts des enquéteurs, tout en
préservant la compréhension du rapport déterminé entre les faits et
leur explication.

23



24

Il peut exister des différences légitimes, voire fondamentales,
entre les propositions sur ce qui est suppose étrela cause d'un phéno-
mene, mais de telles explications sont continiment mises a I'épreuve
de la description des traces de la réalité historique (Carr, 1961). Pour
Peirce (1985:732), une explication pour unetelle anticipation démen-
tie par les faits doit donc prendre la forme d’'une hypothese qui rende
les faits observés nécessaires, ou trés probables, dans ces conditions.
Le philosophe pragmatiste Sterling Lamprecht (1939 et 1952), ala suite
de Dewey (1922a et 1922b), a repris a son compte cette approche « expé-
rimentale » ou «exploratoire », en notant que les significations de’his-
toire sont hypothétiques, ce qui ne les rend pas « subjectives ». Elles
sont soumises au test de référence a des situations futures. Toutes
nos significations sont ainsi « provisoires » : ce sont des « indications
de pertinence » ou des « estimations de valeur », qui ont un « statut
empirique », au sens ou elles nous orientent réellement dans le pré-
sent et ou elles doivent continiment attester de leur vérité a I’avenir
(Lamprecht, 1939 :453 ;1952 : 354).

INTERPRETATION

Parmi les premiers auteurs d’influence pragmatiste, le récit his-
torique qui s’appuie de la fagon la plus explicite et l1a plus substan-
tielle sur la théorie des signes de Peirce est I'’étude du christianisme
de Josiah Royce (1913) (Joas, 2016 : 67-70). Pour Royce, I’histoire
consiste en une séquence d’interprétations de signes. Par exemple,
latraduction parun égyptologue d’'uneinscription antique implique
1/letraducteur en tant qu’'interprete, 2/ le texte ainterpréter, 3/ lelec-
teur impliqué dans la traduction, et par conséquent, le langage et le
contexte de l'acte d’interprétation (Royce, 1913 : 140-141). A ses yeux,
le passé est « un domaine d’événements dont nous pouvons désor-
mais interpréter le sens historique, lire les récits et tirer les lecons,
dans la mesure ou notre mémoire et notre documentation nous en
fournissent les preuves », tandis que le « futur » est « le domaine des
événements que nous considérons plus ou moins sous le contrdle de
la volonté présente d’agents volontaires, de sorte qu’il vaut la peine



de prodiguer des conseils, a nous-mémes ou a nos collegues, a propos
de cet avenir » (ibid. : 145-146).

Ce processus du présent qui interprete le sens de nos expériences
passées pour nos expériences futures est, selon Royce, un processus
continu et, en fin de compte, infini, chaque acte d’interprétation deve-
nant, lui-méme, un événement du passé€ ainterpréter (ibid. : 148-149).
En effet, les « régions » méme du temps — passé, présent, futur — sont
constituées, selon Royce (ibid. : 147-149 et 284), par I'interprétation,
qui en fixe la signification et I'orientation : le présent est I'interpréta-
tion, ce qu’il interprete constitue le passé et ce pour quoi il interpréte
constituele futurt. L'identification par Royce du travail de 'interpré-
tation et de la dynamique de la temporalité qui le sous-tend suggere
que non seulementles enquétes historiques, mais toutes les enquétes
humaines, sont constituées par un progres temporel de I'interpréta-
tion du passé pour le futur dans un présent situé.

Pour Royce, cette prise de conscience a d’autres implications.
Interpréter ’histoire, c’est adopter un réle ou une position déterminés
dans une « communauté d’interprétation ». Cela suppose un « aban-
don de soi » (self-surrender) et une « double conformité » a des idées
qui ne nous sont pas propres, en ce qu’elles sont a la fois celles des
esprits du passé qui se donnent a interpréter et celles des esprits a
veniraquilinterprétation est adressée. Linterprétation de I’histoire
engage ainsi la double responsabilité de comprendre ces deux « lan-
gages » (Royce, 1913 :214-217). Elle est un acte profondément éthique
et social, en raison de cette double responsabilité, mais aussi parce
gu’elle confere un ordre déterminé aux relations entre les éléments :
I'interpréte interpréte un sens, un discours, unlocuteur pour un autre
sens, un autre discours, un autre locuteur (et non I'inverse). De telle
sorte que, selon Royce (ibid. :140-141 et 214-215), dans des conditions
idéales, « vous[a quil’interprétation est adressée] accepteriezlaméme
chose que ce que comprendrait notre voisin [qui est interprété] ».

25



26

L'interprétation est un acte créateur en ce sens qu’elleimpliquela
découverte oul’invention d’un troisieme élément, médiateur entreles
deuxidéescomparées: unecréation qui « nous montre nous-memes,
telsque nous sommes », qui «enrichisse le monde de notre conscience
de soi », qui « élargisse notre perspective et donne a notre monde
mental plus de précision et de maitrise de soi », qui « enseigne al’'une
denosidées ce qu'une autre de nosidées signifie », ou qui « connecte »
les fragments de 'expérience en montrant « comment vivre comme si
lavie avait unbut cohérent» (ibid. :187). L'interprétation est enrichie
et continuellement renouvelée par les « ressources inépuisables de
nos relations sociales ». Elle est entreprise dans I’attente d’infinies
«interprétations mutuelles » qui seront faites, ultérieurement, par la
communauté, lesquelles serviront a vérifier ou a modifier en retour
I'interprétation (ibid. : 151, 227). Dire : « J’ai découvert un fait phy-
sique », comme peut le faire un enquéteur historique, ne consiste pas
a rendre compte des opérations propres a la psychologie d’un indi-
vidu ou des fonctionnements d’un objet autonome dans le monde,
mais plutot a « interpréter » au sens de faire appel a une communauté
au sein de laquelle ce fait peut étre reconnu (ibid. : 247). De fait, on
attribue souvent a Royce (ibid. : 227-232 et 249-252) I'invention de la
notion pragmatiste de « communauteé scientifique », a partir d’'une
élaboration des idées de Peirce (Jacobs, 2006).

A cepointde vue Dewey (1922b : 352) ajoute que les choses qui font
partie de nos expériences actuelles « représentent » ou « tiennent lieu
de» quelque événement du passé, dansla mesure ou elles endossent
une « référence anticipée » a des conséquences pratiques a I’avenir.
Cela signifie que lorsque nous posons des questions sur un objet ou
affirmons qu’il a tel ou tel sens, quand nous réfléchissons consciem-
ment sur lui, ’'objet acquiert ou remplit une fonction représentative
qu’il ne possede pas de facon inhérente. Traiter un objet comme un
signe ou une représentation est une inférence qui ne devient une
« connaissance » dans un sens complet que si I'indication est corro-
borée par quelque chose dont il est fait une expérience immeédiate
(ibid. :353). Randall (1939 : 467), a la suite de Dewey, explique que



les faits sont découverts au cours de I’enquéte historique, et non pas
donnés des le début. Souvent, I’historien « pose des questions pour
lesquelles les faits pertinents ne sont pas disponibles dans le corpus
existant »: il «doit [alors]les extraire péniblement ». En tant que cher-
cheurs professionnels et acteurs de tous les jours, nous partons en
quéte, au moyen d’« inférences provisoires », de preuves qui démon-
treraient de maniére satisfaisante siun événements’est produit ounon
(Dewey, 1922a: 309 ; ou Becker, 1932). Pour Dewey (1922b : 356 ; mais
voir aussi Lamprecht, 1923), cette approche devrait nous conduire a
un « réalisme pluraliste » dans notre traitement de la connaissance :
« Les choses qui sont considérées comme signifiant ou visant autre
chose sont d’une diversité indéfinie, de méme que les choses signi-
fiées. » Les « choses » ici mentionnées ne sont pas des « états men-
taux », mais des choses réelles comme des pierres, des taches ou des
papiers que 'on peut découvrir et expériencer comme des preuves.

William James (1909 : 221-225), dans sa propre incursion dans le
raisonnement historique, a fourni une analyse d’'un exemple pro-
saique’. La question de savoir si une proposition (« César a réelle-
ment existé ») fait référence a un événement du passé peut étre tran-
chée par la maniere dont les effets pratiques de la proposition s’arti-
culent aux effets pratiques de I'’événement du passé. Si Césaraécritun
manuscrit dont I’enquéteur peut lire une nouvelle édition et s’il peut
dire : « Le César auquel je fais référence est I'auteur de cela », alors il
existe un motif pour établir une «relation cognitive déterminée » entre
la proposition et I'’événement du passé qu’elle est supposée saisir.
Autrement dit, James préconisait de rechercher des «intermédiations
finies » (des chaines de faits ayant des effets pratiques, tels que I’écri-
ture et la réimpression du manuscrit de César) qui servent de signes
dans un univers de discours par leurs effets sur le fonctionnement
des propositions comme « César a vraiment existé ». Elles ne sont pas
établies comme vraies de maniere transcendantale ou absolue, mais
elles fournissent un médium pratique a partir duquel un accord surla
vérité oulafausseté, oule manque de pertinence, peuvent étre évalués
et réévalués a la lumiere des effets pratiques ultérieurs. Pour James

27



28

(1909 :43-50), ce raisonnement ne differe pas en principe du proces-
sus consistant a formuler et a évaluer des affirmations sur des faits
contemporains, absents del’environnement immeédiat (par exemple,
s’«ilyadestigres en Inde ») : dans un cas comme dans l'autre, le rai-
sonnement consiste a indiquer des signes qui, si on les pourchasse
et que I'on cherche a en saisir le sens, auront des conséquences pra-
tiques qui se déploieront dans le temps (par exemple, en voyageant
en Inde pour y rechercher des tigres).

VALEURS ET SELECTION DES FAITS

Du point de vue pragmatiste, parler des « faits » de I’histoire,
c’est extraire un événement hors d’'un « anonymat tourbillonnant et
muet » et « lui donner rang et statut publics », « lui conférer le droit
et 'autorité » de « déterminer la croyance et décider de la conclu-
sion a atteindre » (Dewey, 2012 : 137-138, italiques dans 'original ; et
Carr, 1961 : chap. 1). Le langage de Dewey est explicitement éthique
et politique : un fait est une chose reconnue et confirmée publique-
ment (avec toutes les connotations de I'expression committed to pour
Dewey, 1927) et’'acte de s€élection de faits dignes de considération doit
étre entrepris de maniére responsable, précisément parce qu’il leur
confereleur autorité et fait valoirles conséquences qui en découlent.
Mais, al’inverse, le fait que’'on remarque un événement et ce que l'on
enretientdépend d’une « constellation d’habitudes » antérieures, «y
compris des attitudes de croyance », « déterminées dans et par des
conditions sociales, dont le langage », et par des « moyens et mate-
riaux de communication » (Dewey, 2012 : 138). Cela ne signifie pas
que ’historien choisisse arbitrairement parmi les faits, mais que ce
qui constitue un fait est indissociable de I'orientation pratique d’en-
quéteurs situés socio-historiquement — de I’activité interprétative,
menée comme un processus de raisonnement en vue d’une fin, et de
ses hypotheses implicites sur la causalité (Randall, 1939 : 469-470 ;
Carr, 1961 :173-175, passim).



Alain Locke, un philosophe pragmatiste souvent négligé, a exa-
miné en détaillanature del’'adhésion a desvaleurs et deleur défense,
etsonapproche adépassélacaricature d'une compréhension pragma-
tiste des valeurs (Hutchinson, 1995 ; Helbling, 1999). Pour Locke, dans
un texte de 1935 (1989 : 37), les valeurs ne doivent pas étre conceptua-
lisées seulement comme des jugements de valeur formels — c’est ainsi
qu’on les traite en général —, mais aussi comme des formes d’expé-
rience, médiatisées parle corps et ses émotions. Les traiter seulement
comme desjugements propositionnels revient aréduire les valeurs a
une formelogique-expérimentale, au lieu de reconnaitre 'expérience
incarnée et non-rationnelle de selaisser guider par des préférencesou
des affinités €lectives. Cette notion plus fondamentale de valuation
(Dewey, 1939) et de valeurs estimportante pour retrouver leur nature
fondamentalement « normative » et, partant, leur nature socio-poli-
tique. Celaimplique de reconnaitre que « nous devons vivre selon nos
propres meeurs et institutions, soutenir et chérir nos propres valeurs,
et nous ne pourrions pas, méme si la chose était souhaitable, déraci-
ner nos propres traditions et loyautés » (Locke, 1942/1989 : 59). Mais
nous devrions également reconnaitre que cet attachement a notre
mode de vie ne justifie pas que nous tenions la structure particu-
liere des valeurs qui nous animent pour le « jeu parfait de spécifica-
tions architecturales » pourladémocratie ou pour toute autre société
idéale (ibid. : 59-60). Refuser de faire cette distinction ne releve pas
d’un choix scolastique. Une telle décision entraine de fortes consé-
quencessur les pratiques sociales, dansla mesure ou elle est associée
ausectarisme et al’autoritarisme (ibid. : 60). Comme l’ont argumenté
plus tard féministes et tenants de I'intersectionnalité, le pluralisme
des valeurs ne devrait pas conduire le pragmatisme a un prétendu
non-engagement, a une neutralité vis-a-vis de toutes les valeurs. Ce
pointadepuis été attesté alalumiere de projets politiques de groupes
marginalisés socialement (Seigfried, 1996 : 10 ; Collins, 2011 et 2012).
Au lieu de cela, Locke a cherché un moyen de fonder I'engagement
en faveur des valeurs démocratiques sur un mode pragmatiste, en
termes de reconstruction et d’expérimentation continues.

29



30

Entermesd’enquéte sociale et historique, Locke (1916/1992:23-27)
amontré comment, sans conscience réflexive des « relations et asso-
ciations morales », nous finissons par traiter la domination politique
pratique comme un indicateur de supériorité ou d’infériorité innée
(de classe, de race ou de genre). Cela remet en question I'idée qu’il
peut exister une séparation fondamentale entre nos valeurs appa-
remment universelles et les pratiques de domination particulieres
qu’elles semblent critiquer. Locke note par exemple que les mission-
naires européens du XIixe siecle, bien qu’ils se considerent générale-
ment comme les promoteurs de valeurs religieuses, universelles et
altruistes, ont également été impliqués dans les pratiques raciales
de I'impérialisme économique et politique (ibid. : 26-27). Dans une
contribution majeure a I’historiographie, W. E. B. Du Bois (1935) a
également insisté sur ce point, montrant a quel point des concep-
tionsracistes, manifestement fausses, étaient prédominantes, et pra-
tiquement incontestées, dans la littérature historique sur la Guerre
de Sécession et surlapériode de Reconstruction®. L'un des aspectsde
ce probléme est I'opinion commune selon laquelle I’histoire devrait
étre écrite « par plaisir et par divertissement », « pour gonfler notre
ego national et nous donner un sentiment d’accomplissement faux
mais agréable ». Elle se composerait de « mensonges qui font consen-
sus », un « conte de fées » (ibid. : 714-715), qui sS’apparente a ces livres
d’histoire offerts comme « cadeaux de Noél », selon une phrase mémo-
rable de Pierre Bourdieu (Bourdieu & Chartier, 2015:47). Cette propa-
gande contribue a diffuser I'idée que les torts de I’histoire devraient
étre oubliés, distordus ou écrémeés afin que I’histoire serve de fable
morale, mettant en scéne « des humains parfaits et de nobles nations »
(Du Bois, 1935 : 722).

De fait, un prétendu attachement ala valeur d’«impartialité » peut
participer de cette propagande lorsque I’histoire est écrite de telle
facon que personne ne semble avoir commis d’erreur : une histoire
dépeinte par une « interprétation mécaniste radicale », comme s’il
s’agissait du « choc des vents et des eaux » ou de I’élaboration d’'un
« droit social et économique cosmique » (ibid. : 714-715). Méme des



historiens supposés radicaux (Du Boisnomme Charles et Mary Beard)
succombent parfois a une telle approche pseudo-apolitique. Cette
propagande peut méme étre, en un certain sens, « utile » d’'un point
de vue pragmatique, mais I'un des criteres qui la distingue de I’his-
toire « scientifique » est que seule cette derniere peut procurer un
bénéfice « permanent » en tant que guide pour ’humanité - une capa-
cité d’orienter qui, selon Du Bois (ibid. : 714), provient de son choix
de mettre en relief, et non pas d’éliminer la réalité des torts commis
dans I’histoire. En termes plus immédiats, I’histoire propagandiste
de I’ere de Reconstruction a contribué a « I’état de non-droit actuel
et ala perte de nos idéaux démocratiques » dans le Sud de Jim Crow,
et sa caricature des relations raciales faisait partie du projet d’ame-
ner «le monde a adopter laligne de couleur comme principe de salut
social », moyennant des pratiques d’eugénisme et des mesures de
ségrégation (ibid. : 723). Fausser I’histoire peut apaiser notre senti-
mentdejustice ou de complaisance, mais a des conséquences dévas-
tatrices pour ’avenir.

L’histoire scientifique, selon Du Bois (ibid. : 714), est également
une histoire humaine en ce qu’elle enregistre avec autant de préci-
sion et de fidélité que possible la « véritable intrigue », celle de I’ac-
tion humaine avec son courage moral, mais aussi ses erreurs et ses
fautes, ses luttes, ses maux et ses sacrifices. Les gens dans les livres
d’histoire ne sont pas des vilains, des idiots ou des saints, mais « des
humains, juste des humains qui désirent I’aisance et le pouvoir, qui
connaissent le besoin et la faim, des humains qui rament » pour s’en
sortir (ibid. : 728). Ceci est aussi un engagement de valeur, explicite-
ment reconnu par Du Bois et enraciné dans son expérience quoti-
dienne (1904-05/2000, 1926, et 1935 : vii et 727-728), qui traite le sujet de
lanarration historique comme un étre humain a partentiere, orienté
par valeurs, et qui traite les objectifs qui motivent son action comme
sociaux et changeants dans le temps. Pour Du Bois, le vrai et le faux
del’histoire relevent d’'unjugement sur les colits humains et sociaux
réels des événements passés (1935 : 715). Carr rajoute (1961 :100-101),
alasuite de Weber, qu’il estimportant de porter unjugement sur des

31



32

événementssociaux, desinstitutions et des politiques (et non surdes
individus) dans le passé, précisément parce qu’un tel acte prévient
les tentatives faciles de rendre compte de laresponsabilité morale du
passé comme si elle était une simple affaire de propriétés d’individus
(par exemple, blamer Hitler et ignorer la société qui I’a engendré ou,
au contraire, repérer le « bon propriétaire d’esclaves » pour justifier
I'institution de I’esclavage).

Unetelle approche humaine et scientifique de I’histoire, telle que
Du Boisla propose, requiert unelecture de toutesles archives faisant
autorité, et un tel effort est indissociable d'une évaluation de qui est
le réel « témoin » de I’histoire (soit de « qui » détient la « bonne » pers-
pective sur I'’événement) (Du Bois, 1935 : 722). Les archives du passé
revétent une double importance pour les personnes marginalisées,
car elles servent a documenter les difficultés et les inégalités aux-
quelleselles sont confrontées et démontrent le rdle essentiel qu’elles
jouent néanmoins dans les institutions sociales, tout en mettant en
lumiereles causes sociales qui ont conduit ala destruction du progres
(ibid.:727). Le manque de documentation est un probléme qui s’au-
to-perpétue, ce que tous les chercheurs en histoire devraient recon-
naitre : on ne conserve pas soigneusement des documents en tant
qu’ils abriteraient les traces de personnes pauvres et ignorantes, ce qui
reviendrait souvent a neretenir que leurs caricaturesles plusinjustes,
tandis que seraient oubliés ou négligésles documents témoignantde
« personnalités édifiantes, de discours sérieux ou d’administration
réussie » (ibid. : 721 ; 1957 : 315-316)°. Les faits ne sont pas seulement
nécessaires au senslittéral qu'aucune histoire déterminée ne peut étre
écrite sans eux, mais aussi dans un sens moral : ils servent d’arbitre
delavérité, ce quiestlaseule fondation assurée sur laquelle batir «le
Droitdansle futur » (1935:725). Alain Locke (1989), Charlotte Perkins
Gilman (1898, 1911) ou Lucy Maynard Salmon (1923a, 1929, 1933) et
bien d’autres, encore, ont rejoint Du Bois sur ce point. La production
et la préservation de matériaux sur des personnes qui occupent des
positions socialement marginalisées sont une dimension essentielle



du progres social en ce qu’elles pourront servir a établir une histoire
davantage inclusive a I’avenir.

Silesgensontdesengagements de valeur semblables, mais que ces
valeurs ne convergent pas, on ne dispose alors que d’un seul moyen
pratique, selon Locke (1916/1992 : 53-54), pour développer un solide
pluralisme démocratique et pour améliorer notre connaissance de
soi d’un point de vue social : I'exposition comparative et historique
a d’autres cultures et a leurs systemes de valeurs et leur évaluation
critique, a mesure qu’ils se transforment en réponse aux conditions
sociales, «liberent notre esprit » de ses penchants au provincialisme et
audogmatisme. Celadonne une réponse surprenante et plutét unique
ala question des engagements de valeur de la part des auteurs prag-
matistes intéressés par I’histoire : notre capacité de comprendre nos
propres valeurs de facon réflexive et critique et de tenir nos engage-
ments en relation a ces valeurs est accrue par 'enquéte comparative
et historique sur les valeurs des autres ; en méme temps, cette entre-
prise nous forme a une meilleure pratique démocratique en nous
amenant a conceptualiser « des différences sans inégalité, des équi-
valences sans identité, une coopération sans conformité » (Locke,
1916/1992 : 49, 57, 60).

Locke a développé, sur ces prémisses critiques et interrogatives,
unejustification explicite et minutieuse du pluralisme démocratique.
En retracant les modalités de transformation des engagements de
valeur corrélativement aux conditions sociales, il a essayé de trouver
un point d’ancrage a une « responsabilité morale de la société » qui
exerce un controle social et cultive délibérément des changements
progressistes (1916/1992 : 53-54 ;1989 : 60 ; ou Carr, 1961:101-109). La
réponse du pragmatisme au probleme des engagements de valeur
danslarecherche ensciencessociales est donclasuivante:c’estatra-
vers une enquéte auto-réflexive sur les actions historiques que nous
apprenons quelles sont nos valeurs et comment les défendre au mieux
en relation avec les autres.

33



34

Locke a en effet affirmé que I’étude critique et comparée des
valeurs historiques révele « un type de fait totalement différent », a
savoir I’histoire sociale des contacts entre cultures, desdynamiques,
destransformations et des compositions culturelles. Elle crée, de sur-
croit, un « renversement radical des valeurs par lesquelles les décou-
vertes et les inventions deviennent plus importantes que les catas-
trophes et les batailles, les peuples et les modes de vie plus intéres-
sants que les héros et les successions dynastiques, les contacts et les
€échanges culturels plus importants que les traités et les annexions »
(Locke & Stern, 1942 : 30). L'étude concrete des valeurs dans I’his-
toire modifie en réalité nos valeurs sur ce qui compte dans’analyse et
nous conduitarechercher précisément des types de contacts sociaux
qui ne nous sont pas familiers et qui n’ont pas encore été documen-
tés (ibid. : 6 et 30). Isaac Reed et Paul Lichterman (2020) ont élaboré,
dans cette perspective, une méthodologie approfondie surles themes
de la sélection des cas, des usages pragmatistes de I’analyse compa-
rée-historique et des vertus auto-réflexives du dialogue scientifique.

PREUVES ET ATTESTATIONS EN HISTOIRE

Une part essentielle de’'enquéte surles actes de recherche consiste
a examiner les documents sur lesquels des interprétations sont
menées. Comme nous I'avons déja noté, les premiers auteurs prag-
matistes ont fait valoir que I'interprétation des signes est constitu-
tive de la conduite de I’enquéte. Dans cette section, I’'accent est mis
sur le fait que les signes qui comptent sont définis par leurs effets
pratiques sur 'enquéte. Les auteurs pragmatistes qui réfléchissent
sur les problémes historiographiques fournissent un guide subtil,
quoique pratique, pour comprendre les matériaux qui entrent dans
lafabrique des enquétes sociales: comment conceptualiserla nature
« donnée » du passé ? Comment I’isoler et le sélectionner au coeur
des processus sociaux ? Comment des traces physiques deviennent-
elles des signes d’activités humaines passées ? Encore une fois, bien
que Peirce et Dewey apportent des contributions de fond, lacompré-
hension de la gamme des documents humains, de leur rble dans la



médiation des actions humaines et de 1a nature fondamentalement
sociale et matérielle de la mémoire passe par la reconnaissance des
contributions des historiens et des spécialistes des sciences sociales,
hors du canon pragmatiste plus classique.

LE PASSE COMME DONNE

Les matériaux qui permettent d’élaborer un récit d’action sociale
doivent exister dansle présent de’enquéteur, c’est-a-dire au moment
ou celui-ci mene ses investigations et batit une interprétation. Si ce
n’était pas le cas, comme Dewey (1922a) I’a soutenu avec force, rien
ne permettrait de vérifier de facon effective un passé. Nombre d’évé-
nements — peut-étre la grande majorité — qui se sont produits dansle
passé sont dépourvus de sens en tant qu’objets de connaissance his-
torique parce qu’ils n’ont eu aucune « conséquence », aujourd’hui
observable, dans le présent de I'historien (Lamprecht, 1923). D’'une
part, cela signifie que 'enquéteur doit se fier au caractere « donné »
comme allant de soi du passé, dans le cadre duquel les problémes
d’interprétation se développent (Mead, 1932 : 3-5). Lenquéteur doit
« travailler avec » le passé, en un sens profond : non seulement I'ob-
jet immeédiat, sous enquéte, mais aussi les idées, catégories, hypo-
theses, méthodes, techniques, procédures —1la « totalité du répertoire
des ressources intellectuelles » — sont un patrimoine du passé, une
« histoire incarnée » dans le présent (Randall, 1963 : 77). Le passé qui
nous est donné exerce donc un formidable contrdle sur ’entreprise,
car I'enquéteur n’a aucun moyen de procéder sans accepter en pra-
tique cette autorité du passé (Lamprecht, 1939 : 450). Mais, d’autre
part, le passé qui nous est donné ne forme jamais un objet « complet
en soi» : le traiter ainsi revient a « mutiler » arbitrairement 1’objet de
laconnaissance, quiimplique les préoccupations pratiques et sociales
de I'’enquéteur (Dewey, 1922a : 313-315).

Comme discuté ci-dessus, quelque chose ne devient un « signe »
du passé que parce que ce « quelque chose » se situe dans I’'action
sociale en cours de ’'enquéteur, et non pas en raison d’une substance

35



36

oud’une essence particuliere du matériau lui-méme. De fait, Salmon
(1929), Mead (1932) et Lamprecht (1936 : 197) insistent sur le fait que,
méme enl’absence de nouveaux matériaux, le corpus de données his-
toriques doit, encore et toujours, étre repris et réinterprété. Le cours
des événements ultérieurs transforme le sens des événements passeés.
Lalogique estlaméme quelorsque changentles « publics » de certains
récits historiques. La division sociale de la recherche est réagencée,
lesbouleversements sociaux mettent aujour de nouveaux problemes
ou suggerent des connexions entre événements jusque-la sans liai-
son. Cela signifie que les « faits » (facts) passés du passé ne sont pas
simplement découverts, mais qu’ils sont « faits » (made) au cours de
I’enquéte, en ce sens qu’ils sont, en pratique, analysésou séparésdela
totalité de 'expérience sociale de 'enquéteur afin de servir de maté-
riau a un projet d’expérimentation (Locke, 1989 : 126). Ce qui consti-
tue le matériau nécessaire a une telle enquéte est donc soumis aux
problemes posés par I’enquéteur, se trouve en permanence sujet a
révision et réévaluation, et peut faire I’'objet d’'une auto-réflexion cri-
tique de la part de 'enquéteur.

MATERIAUX HUMAINS

D’un point de vue pratique, il existe donc une myriade de phéno-
menes qui peuvent potentiellement étre traités comme des matériaux
a partir desquels produire des descriptions, des explications ou des
interprétations sociales. Les Historical Materials de Lucy Maynard
Salmon (1933) ne portent pas seulement sur des documents poli-
tiques, mais aussi sur une série de choses qui ont la capacité de nous
donner acces a la vie des gens, a leurs formes culturelles et a leurs
relations sociales, mais aussileurs transactions avec l’environnement
naturel : institutions et coutumes, mythes, Iégendes et traditions, ves-
tiges etinscriptions archéologiques, traces de lieux et noms d’especes,
littérature, langues et dialectes, monuments, ceuvres d’art et choses
du quotidien... Salmon a noté en particulier que I’'une des fonctions
pratiques, souvent méconnue, des institutions sociales contempo-
raines est de rassembler, d’accumuler et de préserver les archives du



passé. Cette insistance sur la variété et I'ubiquité des documents du
passé était, pour Salmon, liée a la démocratisation de I'’enquéte his-
torique : on peut trouver des matériaux dans votre jardin, a la fois au
sens littéral et figuré, et c’est désormais 'ensemble des humains, pas
seulement les chefs et les génies, qui fait 'objet de 'enquéte. Salmon
aégalementécrit des études spécifiques surl’utilisation desjournaux
comme documents de recherche (Salmon, 1923a, 1923b, 1926) et sur
ladocumentation de I'ordre social de la maisonnée par des objets de
la vie quotidienne (Salmon, 1897).

L’approche de Salmon insistait sur le fait que ce qui peut étre traité
comme matériau historique, entre autres possibilités, est déterminé
par des affaires pratiques. Peirce a souligné le caractére commun qui
rassemble toutes ces choses disparates en tant que références maté-
riellesdurables al’action humaine. Dans unelettre critique et incisive,
envoyeée au sociologue Franklin Giddings, qui souhaitait produire une
« histoire de la civilisation » de type encyclopédique, Peirce (1985 :
996-997) a écrit que « toute I’histoire doit étre fondée sur des monu-
ments », a savoir des traces physiques dans le présent des actions
humaines du passé. Peirce met Giddings en garde que les « maté-
riaux » extraits de « documents » ne sont pas la totalité des maté-
riaux sur lesquels une enquéte sociale doit étre menée. Il propose de
conceptualiser les documents écrits comme un sous-ensemble du
genre plus vaste des « monuments » — sinon que ce sont des monu-
ments donnés sous forme d’« inscriptions ». Et il rajoute que 1’étude
des monuments par les archéologues adémontré qu’il était fallacieux
de tirer des conclusions du seul contenu des documents (ibid. : 705,
760-761). A cette discussion, Jane Addams (1917 : 166) a ajouté, de
facon quelque peu spéculative, que ce qui est considéré comme une
preuve de I'action humaine dansle passé peut elle-méme étre le pro-
duit d’'un sens, variable historiquement, de ’humanisme. C’est-a-
dire que le développement d’une orientation humaniste, universa-
lisante, dans I’histoire récente — que Addams (1902, 1906) présente
ailleurs comme la conséquence de nouvelles espéces de connexions
entre personnes, distantes socialement, danslasociété moderne —est

37



38

peut-€étre ce qui nous permet d’appréhender les vestiges d’anciennes
civilisations commelestraces (records) d’'une vie humaine, commune,
familiere, alaquelle nous pouvons comparer la notre. Ces traces sont
plus que de simples objets physiques. Une réflexion consciente du
comment et du pourquoi du traitement de certains phénomenes en
tantque donnéesdelaviesociale estliée aux modalitésetal’étendue
des connexions sociales, a différents moments et en différents lieux.

DOCUMENTS ECRITS

Les documents écrits restent, bien entendu, la catégorie domi-
nante de ces matériaux historiques et présentent un ensemble de défis
auxquels les auteurs pragmatistes ont été confrontés. Dans ses ana-
lyses des documents anciens et médiévaux, Peirce (par ex.1985: 255)
a considéré I'existence de certains manuscrits (auxquels est conféré
le statut de « monuments ») et d’indices textuels internes (auxquels
est conféré le statut d’«inscriptions ») comme desindications de sens
dans les contextes sociaux particuliers dans lesquels les documents
avaient été écrits et diffusés et, donc, comme des preuves de I'exis-
tence de communautés d’intérét. Pour Peirce, 'approche logique
la plus adéquate pour interpréter des documents historiques est
I’« expérimentation » : les hypotheses développées par un enqué-
teur doivent étre soumises a des tests rigoureux et répétés, et elles
doivent chercher a expliquer tous les faits reliés aux témoignages
(1985 : 760). Autrement dit, I’enjeu n’est pas tant de démystifier les
documents, comme s’y ingéniaient les historiens critiques, par trop
« incrédules », de son époque. Si un témoignage est jugé faux, cela
ne dissout paslaresponsabilité d’expliquer comment le document et
son contenu ont acquis leur statut documentaire (ibid. : 164, 167, 217,
1003). Peirce partage avec J. Addams (1917), Charles H. Cooley (1922),
W. E. B. Du Bois (1926), G. H. Mead (1934) et d’autres, une vision des
documents comme des voies de contact social avec des autres dis-
tants, ce qui rend compte de leur valeur singuliere et nécessaire pour
le développement d’une conscience sociale dans des territoires éten-
dus ou sur des durées prolongées.



Bien que celane soit pas explicite dansla discussion de Peirce, les
documents écrits ne font pas qu'enregistrer de facon passive les éveé-
nementsauxquelsils se réferent. Salmon (1926) a souligné a quel point
lesjournaux sont partie intégrante delasociété moderne, de sa forma-
tion, et pas seulement de sa documentation, en ce sens qu’ils contri-
buent a la formation des événements qui composent leur contenu
et qu’ilsleur conferent leur autorité. Charlotte Perkins Gilman (1912)
et Cooley (1930) sont allés plus loin encore, en remarquant que les
documents écrits sont des moyens del’action humaine qui dépassent
les capacités naturelles du corps humain. Les documents augmen-
tent la capacité de réception et de conservation des impressions qui
faconnentle comportement;ilsarmentdes plansd’action d’une plus
grande amplitude et assurent I'utilisation et la distribution sociales
de la mémoire pour un plus grand nombre de personnes sur de plus
longues périodes de temps. En ce sens, les documents sont une sorte
d’outil de puissance supérieure — un « cerveau en papier, extra-cor-
porel » ou un « cerveau social » qui permet aux gens de se souvenir,
d’enseigner, de commander, d’informer et de stimuler plus efficace-
mentlesactions. Lesdocuments élargissent ainsil’'univers de nos sen-
timents et de nos expériences ; ils coordonnent et médiatisent I'im-
mense et disparate corpssocial (Gilman, 1912 :135-137). Pour Gilman,
différentes formes de documentation sontliées a différentes finalités
sociales. Nos conditions sociales, changeantes et inégales, exercent
une influence surlalecture de ces documents et les processus sociaux
de production de documents faconnent leurs fonctions (ibid. : 136).
Ces capacités font également des documents un important sujet de
questionnement éthique et expliquent la préoccupation souvent
pathologique delasociété a proposdu contrdle et del’acces auxdocu-
ments (ibid. : 135, 138 ; Salmon, 1923b). Par conséquent, il est impor-
tant de comprendre ces documents comme constitutifs des actions
sociales, et non pas comme de simples accompagnements, afin de
saisircommentils deviennent des traces del’action humaine et com-
ment ils peuvent étre impliqués dans nos comptes rendus du passé.
Et, comme Cooley (1930 ; Huebner, 2018) I’'avait remarqué, les spé-
cialistes des sciences sociales ne font pas quétudier des documents

39



40

humains, écrits et lus par d’autres;ilsles produisent également. Leur
composition et leur interprétation doivent étre réfléchies sur le plan
sociologique.

MEMOIRES

Les premiers auteurs pragmatistes qui se sont penchés surlaques-
tion de I'histoire ont suggéré que les souvenirs (memories) sont, au
mémetitre queladocumentation, un aspect nécessaire dela conduite
del’histoire tout commeilsle sont delaconduite quotidienne. Le flou
des souvenirs ne s’oppose pas par essence a la précision des docu-
ments. La mémoire est partie prenante des processus de communi-
cation sociale et elle a des conséquences sur le futur qui ne doivent
pas étre ignorées dans les enquétes. En outre, la mémoire n’est pas
moins constitutive des liens dans la communauté d’enquéte scien-
tifique que de n’importe quelle autre communauté, et elle n’est pas
moins inhérente a la recherche en sciences sociales qu’elle ne I’est a
la vie quotidienne. La reconnaissance de ses caractéristiques ouvre
une autre voie de réflexion critique sur les pratiques de recherche.

Dans son ouvrage peut-étre le plus célebre, Carl Becker (1932 : 222-
223) a écrit que si I’histoire consiste en une connaissance d’événe-
ments passés, cette histoire est en vérité « la mémoire des choses
dites et faites », parce que la « connaissance », dans ce sens, ne se
référe pas a des « faits » arrétés dans une encyclopédie, mais plutdt a
lamémoire d’événementsracontés par quelqu’un, en tant que témoin
y ayant participé directement ou au prix d’'une inférence depuis son
expérience, quand ils ont été vécus par d’autres et lui ont été racon-
tés. Selon Becker, la catégorie « événements » signifie réellement toute
chose dite ou faite, et le « passé » apparait comme un ajout dépourvu
de sens en ce que tout ce qui a été dit ou fait est de facto remémoré
comme par le passé. Cette définition semblerait remettre en question
I’attention portée aux traces matérielles de’action humaine et susci-
ter de nouvelles questions quant alarelation entre mémoire et exacti-
tude (accuracy). Cependant, pour Becker,lamémoire n’est pas congue



simplement comme un processus psychologique individuel et natif.
Ens’appuyantsurle travail de William James™, Becker a suggéré quela
mémoire était un moyen de délibérément élargir, enrichir, diversifier
etrenforcer le « présent spécieux » (ce présent qui dure durant lequel
nous agissons et qui s’étend expérientiellement au-dela de I'instant,
dans le passé et le futur) (Mead, 1932), grace a I'utilisation d’« exten-
sions artificielles de la mémoire » sous la forme de documents qui
orientent]’étre humain dans un monde plus vaste, ou qui anticipent et
préparent ’'avenir en rappelant certains événements passés (Becker,
1932 : 224-226). Cette extension intelligente de la mémoire par des
moyens artificiels est ce que Becker appelait la « fonction naturelle »
de I’histoire. L'étendue et la direction des « recherches » historiques
danslavie quotidienne sont fixées par des objectifs pratiques déter-
minés, quiindiquent généralement tres clairement quels documents
consulter et quels faits rechercher. En d’autres termes, la personne
de lavie de tous les jours est bonne historienne « précisément parce
gu’elle n’est pas désintéressée : elle réglera ses problemes, si elle les
résout, en vertu de son intelligence et non en raison de son indiffé-
rence » (Becker, 1932 : 228). Ainsi, le critere de la mémoire n’est pas
de savoir si tout ce dont on se souvient est rigoureusement exact —
encore que la précision et 'exactitude soient sujettes a confirmation
continuée des affaires pratiques avec les autres (essayez de ne pas
vOous souvenir si vous avez payé ou non votre facture d’électricité !).
Le critere de la mémoire est plutot celui de 'utilité a la lumiere d’ac-
tions et d’objectifs pertinents dans un contexte social.

Maislamémoire est sociale en un autre sens que ceux mis en avant
par Becker. Royce (1913 : chap. 9) a souligné a quel point la mémoire
collective est essentielle pour comprendre le processus d’unifica-
tion d'une communauté : beaucoup de gens, qui ne partagent pas
le méme parcours d’expérience personnelle, sont néanmoins unis
a travers la référence partagée aux mémes événements du passe,
comme éléments de leur mémoire personnelle. L'un des moyens fon-
damentaux par lesquels ces personnes forment une communauté,
dans un sens pratique (ce qui n’implique en rien de nier les divisions

41



42

sociales), consiste a se référer ala constitution d’'un passé remémoré
en commun et a le connecter avec un futur espéré ou anticipé en
commun. Cela est vrai de toutes les « communautés d’interpréta-
tion », y compris la communauté scientifique. Cette approche préfi-
gurel’affirmation de Robert Bellah et de ses coauteurs dans Habits of
the Mind (1985:153), désormais partagée dansle domaine des études
sur la mémoire collective, selon laquelle une véritable communauté
est une communauté de mémoire et que, par conséquent, les proces-
sus pratiques de formation et de transmission sociales des mémoires
collectives devraient étre étudiés comme des caractéristiques essen-
tiellesdelasociété. Mead (1932) est allé plusloin encore, selon Pensky
(2009), en affirmant que nous sommes sans cesse en dialogue avec
lesvoix du passé a qui nous reconnaissons une obligation d’inclusion
dans notre mémoire collective ; et cette pratique de dialogue « émi-
nemment démocratique » est au fondement des appels a une commu-
nauté morale, sans limite dans le temps, par ou les victimes d’injus-
tice historique, en se rappelant a nous, €largissent notre conscience
sociale et reconstruisent notre sens de lacommunauté. Du Bois (1926,
1935) est sur une ligne similaire avec ses appels a des analyses histo-
riques plus inclusives.

La meilleure étude approfondie de la nature sociale et des fonc-
tions de la mémoire dans la tradition pragmatiste reste cependant
celle de Jane Addams, The Long Road of Woman’s Memory (1917).
« Mémoire », dans ce travail, ne fait pas référence a des processus
psychologiquesindividuels, mais a des récits personnels, délivrés par
des femmes au cours de conversations. Addams démontre la valeur
sélective et interprétative que de tels souvenirs ont pour une géné-
ration de femmes migrantes dans les villes industrielles des Etats-
Unis, en permettant aleurs expériences, souvent brutales et tragiques,
d’étrereplacées dans un cadre moral, associé aune narrationetaune
sagesse populaires (folkoric) (1917 : 21-22 et 30). Les souvenirs non
seulement recadrent et améliorent les expériences de I'individu. Ils
lancent également des défis aux conventions sociales et sont a I'ori-
gine de la formation de nouvelles normes sociales, quand ils sont



conceptualisés comme communicationnels ou dialogiques plutot
gu’individuels. Bien que de tels souvenirs concernent 'expérience
passée, ils sont articulés dans les conversations présentes et ont des
conséquences pratiquessur le futur. En partageant des réminiscences
mutuelles d’expériences diverses, des personnes qui n’ont pasd’autre
similitude d’esprit peuvent « se regrouper en vue d’une protestation
sociale » (ibid. : 53). Ce processus est mis en occuvre dans la constitu-
tion d’'une mémoire collective des torts et des injustices au sein du
mouvement ouvrier ou du mouvement des femmes (ibid. : 99 ff).

Les souvenirs, dans ce sens dialogique, sont un lieu de comparai-
son et de confrontation des idéaux, ainsi lorsque les promesses de
programmes sociaux d’'un gouvernement sont abandonneées corréla-
tivement a son engagement croissant en faveur dela guerre et de son
potentiel de mort et de destruction (ibid. : chap. 5). La mémoire offre
une perspective réflexive sur les difficultés et les inégalités sociales,
en les « transmutant » et en les isolant des urgences pratiques du
moment, mais sans détacher ces événements réfléchis du registre
moral de responsabilité ou du registre émotionnel quileur permettent
de s’incarner comme expériences personnelles (ibid. : 21-22 et 101).
Tout au long de ce travail, Jane Addams suggere que le partage des
souvenirs joue un role social particulierement précieux et critique
pour les personnes marginalisées par I’action sociale publique en
raison de leur age, genre, handicap, nationalité, ou par tout autre
motif d’exclusion sociale. The Long Road of Woman’s Memory illustre
égalementle travail d’écoute de Addams, ouvert et autocritique, dési-
reux d’en apprendre davantage sur les autres en les écoutant parler
d’eux-mémes, capable de « prendre-le-rOle-de-lI’autre » (Mead, 2015)
au cours d’un dialogue. Les longues citations de ces femmes, incor-
porées par Addams a son enquéte, permettent aux lecteurs de parti-
ciper a cet exercice par procuration et d’entendre, avec leurs propres
mots, lesvoix articulées de gens ordinaires aux prises avec leurs expé-
riences troublantes, et souvent dévastatrices.

43



Lh

LECONS D’UNE SCIENCE SOCIALE AU PRISME
DE L’'HISTOIRE

L'enquéte surle passé est un processus clé pour développer la capa-
cité d’autoréflexion. Cela est d’autant plus vrai qu'un tel processus
n’est pas con¢u comme le fait d’individus, pensant et recherchant
de maniere isolée, mais comme le travail de groupes sociaux, enga-
gés dans une quéte continue pour mieux se connaitre eux-meémes.
Une telle reconnaissance peut fournir une orientation ala recherche
de meilleures enquétes sur des pratiques sociales auto-réflexives,
plus démocratiques et davantage inclusives, qui traitent le passé
comme un domaine de préoccupation et de responsabilité éthiques
delapartdeschercheurs. Lentreprise de produire une histoire « cor-
recte » ou « juste » (right), quoique jamais achevée, est mise au ser-
vice d’un ordre social plus inclusif ; c’est-a-dire que des revendica-
tions plus universalisables sont articulées par référence a des réfé-
rents sociaux plus inclusifs. Une telle position est soutenue par des
historiens, des intellectuels et des philosophes en dialogue avec les
pragmatistes canoniques. Ils accomplissent un pas supplémentaire
dans la réflexion sur les valeurs et sur les fonctions du pluralisme et
sur la place essentielle de 1a pédagogie dans la recherche historique.
En finde compte, cette derniere section cherche adémontrer la néces-
sité non seulement d’une lecture plus inclusive du pragmatisme pri-
mitif, mais aussi a plaider pour la prise en compte des impératifs
éthiques et épistémologiques, qui naissent de la réflexion historique
danslarecherchesociale en général — un argument fort, défendu par
les premiers pragmatistes, mais négligé dans leur reprise ultérieure
en sciences sociales.

AUTO-REFLEXION HISTORIQUE

Les philosophes pragmatistes ont bien compris que I’écriture de
récits historiques est elle-méme un événement dans I’histoire, au
mémetitre quelesévénements étudiés, et quelle peut et doit donc étre
étudiée comme unsujet d’investigation historique (Dewey, 2012:144 ;



Lamprecht, 1936 et 1939 ; Carr, 1961:25-26). La « réalisation humaine »
de I’'histoire, c’est-a-dire la production de récits historiques sur des
événements plutot que I’histoire « au sens cosmique », est un évé-
nement particulierement significatif en ce sens — pointant vers une
nouvelle capacité d’auto-réflexion. Par ce biais, nous pouvons deve-
nir conscients, dans une certaine mesure, du cours des événements
humains, les évaluer, anticiper leurs nouvelles directions al’avenir et
leur donner de nouvellesimpulsions (Lamprecht, 1936 :197). En effet,
en étudiant comment les humains étudient I’histoire, nous apprenons
quelque chose de notre propre expérience d’auto-réflexion, au pré-
sent et sur le présent, ainsi que de notre expérience d’établissement
derelationssignitives avecle passé et avecl’avenir (Lamprecht, 1939
449). Comme’anoté Randolph Bourne (1913 :217-218) : C’est parce que
le présent est toujours en gestation, parce que nous ne sommes pas
vraiment maitres et a peine conscients de sa fabrication (nous igno-
rons quels monuments nouslaisserons derriere nous etlesquellesde
nos coutumes deviendrontlesracines desinstitutions), et parce quele
présent ne prend son sens plein que par le détour de sa réflexion dans
le passé, C’est en ce sens que nous « faisons réellement » le passé ou
que nous en « sommes les auteurs », et que nous pouvons en prendre
soin, I’« embellir avec amour » (lovingly beautifying) de nos pensées,
nos intéréts, nosjoies et nos espoirs. Situer le point de vue d’'un acteur
historique dans son contexte socio-historique ne signifie pas, de ce
pointdevue, lediminuer ou le réduire, mais en augmenter le sensen
le reliant aux contextes dans lesquels il acquiert sa plus grande per-
tinence et sa plus forte signification (Lamprecht, 1939 : 458). Sans
cet effort d’historicisation, les idées sont sujettes a des limitations
et a des distorsions, qui obscurcissent, a notre insu, notre jugement.

Biensir, deslors que chaque point de vue est compris historique-
ment, « ni I’historien comme savant, ni le libéral comme philosophe
ne peuvent s’attribuer une place en dehors du cours de I’histoire ».
Nous nous heurtons alors au probléme deI’historicisme (Strout, 1958 :
2). Mead (1932 ; cf. Huebner, 2016a et b) a expliqué que les enquétes
historiques refletent les problemes auxquels sont confrontés les

45



46

enquéteurs, situés dans leur contexte socio-historique, de sorte que
ce qui compte en tant qu’histoire est en soi une question socio-his-
torique en évolution (voir aussi Carr, 1961: 26 et 48). Lenquéte histo-
rique, qui trouve son inspiration dans la philosophie pragmatiste, a
cherché arésoudre ce probleme en fondant’étude de’histoire surle
Soisocial:elle soutient que I'esprit du Soi social émerge du « contexte
pragmatiste du conflit des forces sociales », tout en reconnaissant sa
capacitésituée d’«auto-transcendance créatrice» (Joas,2000/1999) et
de «compréhension imaginative » d’autres Soi sociaux, qui pourraient
paraitre, au premier abord, d’impénétrables étrangers (Carr, 1961 :
42-43 ; Addams, 1902, 1906 et 1917 ; Du Bois, 1926 ; Mead, 1934/2015;
Huebner, 2016a). Cette capacité d’autoréflexion implique un déta-
chement temporaire del’action du Soi social, quiinstaure ses propres
standards de procédure et de jugement, et qui découvre progressive-
ment une vie et une signification étrangeres dans les conventions,
hypothésesetinstitutions du passé —tout celaen restant réflexif quant
aux limites de sa propre capacité a comprendre les autres (Strout,
1958 : 47).

Dans cette entreprise, larecherche sociale historique n’est pas sim-
plementl’objectif, maiselle est aussil’un des principaux moyens pour
atteindre le but recherché. Le processus qui permet de comprendre
un point de vue étranger peut étre abordé de facon féconde, sur un
mode historique, en suivant et en reconstruisant les problemes aux-
quels ont été confrontés les acteurs historiques, tout en enquétant
sur les ressources matérielles et intellectuelles dont ils disposaient
et sur les hypotheses moyennant lesquelles ils définissaient leurs
taches a accomplir et qui limitaient simultanément leur champ de
possibilités (Randall, 1963 :90). Ce travail de compréhension engage
a la fois un travail de réflexion sur soi qui élargit I'intelligence que
nous avons de notre propre position, en nous entrainant a débattre
avec plus de sens critique avec nous-mémes, et en nous conduisant
aadopter diverses positions tout en comprenant la relation entre ces
positions etleurs contextes (Lamprecht, 1939:459-460 ; Becker,1932:
230 ; Carr, 1961 : 53-54 et 163). Plus récemment, dans une perspective



pragmatiste, Reed et Lichterman (2020) ont qualifié cette auto-ré-
flexion, qui permet d’élucider les orientations normativesinhérentes
au processus de recherche, de « dialogue méta-communicationnel ».

RESPONSABILITE SOCIALE

Selon une histoire, probablement apocryphe, concernant I’histo-
rien Numa Denis Fustel de Coulanges, I'une de seslecons surl'origine
des institutions sociales en France fut tellement réussie que la salle
aurait spontanément explosé en applaudissements. En réaction, il
aurait déclaré : « Ce n’est pas moi qui parle, c’est I’histoire qui parle a
travers moi ! » Carl Becker (1932 :234) a, plus tard, ironisé que c’était
bien Fustel qui parlait en cette occasion, et non pas «I’histoire ». Plus
subtilement, « la voix de Fustel était la voix de M. Tout-le-monde,
amplifiée et sans distorsion, pourrait-on dire. Ce que les étudiants
admiratifs applaudissaient, ce n’était ni ’Histoire, ni Fustel, mais un
arrangement coloré d’événements que Fustel avait adroitement orga-
nisés, de facon d’autant plus réussie qu’il n’en €tait pas conscient, a
destination des besoins émotionnels de M. Tout-le-monde - cette
satisfaction essentielle pour les Francais de I’époque, fiers de décou-
vrir que leurs institutions n’étaient pas d’origine germanique. »

Le point de vue de Becker était que I'auditoire public est plus fort
que les arguments ou les revendications de la recherche scientifique
en soi et que les connaissances du chercheur doivent étre savam-
ment adaptées aux problemes du public pour étre entendues et appreé-
ciées. Dans ce contexte, la responsabilité du chercheur est d’élargir
le « présent spécieux », commun a tous, afin que la société puisse
juger de ce qu’elle fait a la lumiere de ce qu’elle a déja fait et de ce
qu’elle compte faire (ibid. : 231). L'appareil savant est constitué de
nombreux moyens d’enquéte et de persuasion, destinés a étendre la
«mémoire sociale » et adériver un « sens » satisfaisant de la succession
desévénements, dansles conditionsimposées par le poids des convic-
tions de M. Tout-le-monde. Si, donc, nous sommes conscients de la
nature axiologique del’explication des actions sociales et historiques,

47



48

il est alors de I'obligation des chercheurs d’assumer leurs responsa-
bilités quand ils portent ces jugements de valeur (White, 1965 : 271
sq.) — et non pas de prétendre qu’ils n’existent pas. Et bien que nous
devions nous attendre a une multiplicité d’interprétations de I’his-
toire, chaqueinterprétation doit étre testée pour voir en quoi elle par-
vient ou ne parvient pas a éclairer les événements (Lamprecht, 1952 :
351; Carr, 1961 :163).

Une partie essentielle de cette responsabilité sociale réside dans
la pédagogie. Ella Flagg Young, collegue et étudiante de Dewey et
Mead, inspectrice générale des écoles publiques de Chicago et pre-
miere femme présidente dela National Education Association, a fait
valoir que I’histoire n’acquiert pas sa portée éducative en effacantles
tortsinfligés par le passé (Young, 1900 : 52). Comme Du Bois, elle cri-
tiquait I’historiographie de la guerre civile pour avoir adopté cette
approche. Elle remarquait que les étudiants peuvent facilement se
sentir grandis « en s’identifiant spontanément avec un passé magis-
tral », mais que cela ne fait en rien progresser les vertus publiques de
moralité et de citoyenneté (ibid.). Pour que I'histoire enrichisse I’opi-
nion publique et qu’elle vaille comme exemple éducatif - pour qu’elle
soitréellement utile - les étudiants doivent étre en mesure de mettre a
profitleur originalité et leur indépendance de pensée, de traiter I’his-
toire comme une enquéte sur des causes et des effets, de découvrir
comment la société se développe et de prévoir le futur al’épreuve du
passé (Young,1902:48;Salmon, 1893 :145-146). Mead (1906 : 396), qui
a repris a son compte I'approche d’Ella Flagg Young, a ajouté qu’en-
seigner une matiere, telle que la science, a travers son histoire, peut
étre un moyen de susciter I'intérét des étudiants pour les conditions
vitales d’existence de la discipline et pour les problemes humains
qu’elle souleve. Enseigner I’histoire de cette facon éduque les étu-
diants.Ilsdécouvrentles « forces sociales et politiques » qui dominent
le monde pratique des acteurs historiques et le monde danslequelils
doivent apprendre a vivre. Mead (2015), mais aussi Addams (1902),
Cooley (1922), Du Bois (1926) et Carr (1961:26-27), ont insisté sur I'im-
portance du contact sympathique avecles acteurs socio-historiques,



facilité parla compréhension des problemes auxquelsils devaient se
confronter en situation.

Lucy M. Salmon (1893 : 150-151) a également souligné que dans
cette histoire sociale, axée sur la recherche collaborative et interdisci-
plinaire, lesbarrieres sociales entrel’instructeur et 'étudiant s’effon-
drent. Une telle approche, selon Locke (1950/1989 : 268), enseigne la
pensée critique; c’est-a-dire quelle éduque a de meilleures « facons de
penser » et ne fait pas qu’élargir le «champ de pensée ». Pour approfon-
dirl’é¢tude del’histoire humaine, il faut s’attaquer de front aux themes
du conflit et de la différence, retracer la « logique du processus » de
leur développement, et adopter courageusement une position nor-
mative sur les questions. Batir une pensée critique implique de « res-
saisir de facon réaliste des valeurs et des jugements de valeur » et de
« restaurer ’élément normatif de I’éducation », par une étude com-
parée et historique de ces valeurs qui mette en évidence les « corréla-
tionsvitales » qu’elles entretiennent avec leurs contextes historiques
et culturels » (ibid. : 270-271). Cette étude a la fois « intégrée » et « par-
ticuliere » d’actions et de valeurs, dans leurs contextes, créerait un
« normativisme relativiste de la compréhension réaliste de la diffé-
rence »au lieu du « normativisme doctrinaire de I'accord » (ibid. : 272).
Elle fournirait un critere pragmatiste grace auquel défendre diversité
et inclusivité. Cette approche ne fait donc pas seulement référence
al’enseignement de I’histoire en tant que discipline singuliere, mais
également a 'enseignement de n’importe quel sujet dans une pers-
pective historique. Et 'orientation historique pronée par ces auteurs
pragmatistes a une force pédagogique d’autant plus forte qu’elle cap-
ture l'intérét social de I’étudiant et qu’elle encourage I’exploration et
la connaissance dela pluralité socioculturelle. Du Bois (1926, 1935, et
1957) et Mead (1932,1934/2015 ; Huebner, 2016a) s’accordent pour dire
qu'une meilleure connaissance sociale - et « meilleure » ne signifie
pasici seulement plus juste d’un point éthique, mais plus véridique,
d’un point de vue épistémologique - se fait moyennant des pratiques
sociales d’enquéte participatives et inclusives.

49



50

Lanotionde responsabilitévis-a-vis du passé, et donc d’'un progres
social conscient, découle comme une conséquence de toutes les ver-
sions du pragmatisme que nous avons évoquées et peut en fait étre
considérée comme I'un des traits constitutifs de ce que I'on pourrait
appeler un « air de famille pragmatiste ». Une telle conclusion peut
étre explicitement tirée de la pensée des pragmatistes canoniques,
mais aussi, plus largement, de philosophies de I’histoire d’inspiration
pragmatiste, d’histoires intellectuelles et culturelles en dialogue avec
le pragmatisme, et peut-étre méme de maniere plus catégorique, par
destravaux dethéorie sociale, que 'on peut aujourd’huiinclure dans
I’horizon du pragmatisme, mais qui avaient été, jusque-la, exclus du
canondelaphilosophie américaine. Entreles mains des pragmatistes,
laresponsabilité est résolument sociale: elle repose sur une commu-
nauté d’enquéte dynamique, et elle est contrainte par une délibéra-
tion publique, inclusive et continue, non seulement entre des spé-
cialistes de I’histoire, mais entre tous ceux qui font I’histoire. Notre
conscience sociale est un processus, encore et toujours en train de
se faire. Les déficiences et les avertissements qui émergent dans le
cours de ’action sociale opérent comme des moyens de soumettre
nos enquétes a une critique délibérative et réorientent les pratiques
de recherche ultérieures. Ce n’est peut-étre pas un hasard si c’est
dansla réflexion sur I’histoire que nous saisissons de la facon la plus
poignante la responsabilité de la recherche. L’écriture de I’histoire
requiert une réflexion sur les erreurs commises et les torts infligés
par le passé — et sur notre relation avec ce passé€. La perspective prag-
matiste nous invite, en tant que chercheurs en histoire et en sciences
sociales, a prendre conscience de la facon dont nos obligations vis-
a-vis du passé ont des conséquences sur un futur que nous pouvons,
par nos enquétes, anticiper.



BIBLIOGRAPHIE

ADDAMS Jane (1902), Democracy and Social Ethics, New York, Macmillan.

ADDAMS Jane (1906), The Newer Ideals of Peace, New York, Macmillan.

ADDAMS Jane (1917), The Long Road of Women’s Memory, New York, Macmillan.

BECKER Carl (1913), « Some Aspects of the Influence of Social Problems and
Ideas upon the Study and Writing of History », Papers and Proceedings of the
American Sociological Society, 7, p. 73-112.

BECKER Carl (1932), « Everyman His Own Historian », American Historical
Review, 37 (2), p. 221-236.

BELLAH Robert N., MADSEN Richard, SULLIVAN William, SWIDLER Ann & Steven
M. TIPTON (1985), Habits of the Heart : Commitment and Individualism in
American Life, New York, Harper and Row.

BOURDIEU Pierre & Roger CHARTIER (2015), The Sociologist and the Historian,
trad. ang. David Fernbach, Cambridge, UK, Polity Press.

BOURNE Randolph (1913), « Seeing, We See Not », in Id., Youth and Life, Boston,
Houghton Mifflin Company, p. 215-224.

CARR Edward Hallett (1961), What is History ? The George Macaulay Trevelyan
Lectures Delivered at the University of Cambridge January-March 1961, New
York, Vintage Books.

COLLINS Patricia Hill (2011), « Piecing Together a Genealogical Puzzle :
Intersectionality and American Pragmatism », European Journal of
Pragmatism and American Philosophy, 3 (2), p. 88-112. Online : [journals.
openedition.org/ejpap/823].

COLLINS Patricia Hill (2012), « Social Inequality, Power, and Politics :
Intersectionality and American Pragmatism in Dialogue », Journal of
Speculative Philosophy, 26 (2), p. 442-457.

COOLEY Charles Horton (1922), Human Nature and the Social Order, édition
revisée, New York, Charles Scribner’s Sons.

COOLEY Charles Horton (1930), Sociological Theory and Social Research, ed. par
Robert Cooley Angell, New York, Henry Holt and Company.

CURTI Merle, LOEWENBERG Bert James, RANDALL John Herman Jr. & Harold
TAYLOR (1951), « Communications », American Historical Review, 56 (2),

p. 450-452.

DEEGAN Mary Jo (1990), Jane Addams and the Men of the Chicago School, 1892-
1918, New Brunswick, NJ, Transaction Publishers.

DEWEY John (1922a), « Realism without Monism or Dualism - I : Knowledge
Involving the Past », Journal of Philosophy, 19 (12), p. 309-317.

DEWEY John (1922b), « Realism without Monism or Dualism - II », Journal of
Philosophy, 19 (13), p. 351-361.

DEWEY John (1924), « Some Comments on Philosophical Discussion », Journal of
Philosophy, 21 (8), p. 197-2009.

DEWEY John (1927), The Public and Its Problems, New York, Henry Holt.




52

DEWEY John (1938/1993), Logic : The Theory of Inquiry, New York, Henry Holt.

DEWEY John (1939), Theory of Valuation, International Encyclopedia of Unifed
Science, vol. II, n° 4, Otto Neurath (ed.), Chicago, University of Chicago Press,
p. 1-66.

DEWEY John (2012), Unmodern Philosophy and Modern Philosophy, ed. par Phillip
Deen, Carbondale, IL, Southern Illinois University Press.

DU Bois William E. B. (1926), « The Criteria for Negro Art », Crisis, 32 (6), p. 290-
297.

Du Bois William E. B. (1935), « The Propaganda of History », in Id., Black
Reconstruction : An Essay Toward a History of the Part Which Black Folk
Played in the Attempt to Reconstruct Democracy in America, 1860-1880, New
York, Harcourt, Brace and Company, p. 711-729.

Du Bois William E. B. (1957), « Postscript », in Id, The Ordeal of Mansart. The
Black Flame Trilogy : Book One, New York, Mainstream Publishers.

Du Bois William E. B. (2000 [c. 1904-05]), « Sociology Unbound », Boundary 2, 27
(3), p. 37-44.

DURKHEIM Emile (1983 [1913-14]), Pragmatism and Sociology, John B. Allcock
(ed.), Cambridge, Cambridge University Press.

GILMAN Charlotte Perkins [Stetson] (1898), Women and Economics : A Study of the
Economic Relation Between Men and Women as a Factor in Social Evolution,
Boston, Small, Maynard & Company.

GILMAN Charlotte Perkins (1911), The Man-Made World : Or, Our Androcentric
Culture, New York, Charlton Company.

GILMAN Charlotte Perkins (1912), « Our Brains and What Ails Them. Chapter V :
Effect of Literature Upon the Mind », Serialized in The Forerunner, 3 (5),

p. 133-139.

HARRIS Leonard (1989), « Introduction », in Id. (ed.), The Philosophy of Alain
Locke : Harlem Renaissance and Beyond, by Alain Locke, Philadelphie, Temple
University Press, p. 3-28.

HARRIS Leonard (ed.) (1999), The Critical Pragmatism of Alain Locke : A Reader
on Value Theory, Aesthetics, Community, Culture, Race, and Education,
Lanham, MD, Rowman & Littlefield Publishers, Inc.

HELBLING Mark (1999), « African Art and the Harlem Renaissance : Alain Locke,
Melville Herskovits, Robert Fry, and Albert C. Barnes », in Leonard Harris
(ed.), The Critical Pragmatism of Alain Locke : A Reader on Value Theory,
Aesthetics, Community, Culture, Race, and Education, Lanham, MD, Rowman
& Littlefield Publishers, Inc., p. 53-84.

HINE Robert (1989), « The American West as Metaphysics : A Perspective on
Josiah Royce », Pacific Historical Review, 58 (3), p. 267-291.

HUEBNER Daniel R. (2016a), « History and Social Progress : Reflections on Mead’s
Approach to History », European Journal of Pragmatism and American
Philosophy, 8 (2), p. 120-142. Online : [journals.openedition.org/ejpap/637].




HUEBNER Daniel R. (2016b), « On Mead’s Long Lost History of Science », in
Hans Joas & Daniel R. Huebner (eds), The Timeliness of George Herbert Mead,
Chicago, University of Chicago Press, p. 40-61.

HUEBNER Daniel R. (2018), « Cooley’s Social Theory of Reading and Writing »,
in Natalia Ruiz-Junco & Baptiste Brossard (eds), Updating Charles Cooley :
Contemporary Perspectives on a Sociological Classic, Londres, Routledge, p. 83-
110.

HUTCHINSON George (1995), The Harlem Renaissance in Black and White,
Cambridge, Harvard University Press.

JACOBS Struan (2006), « Models of Scientific Community : Charles Sanders Peirce
to Thomas Kuhn », Interdisciplinary Science Reviews, 31 (2), p. 163-173.

JAMES William (1890), The Principles of Psychology, 2 vols., New York, Henry Holt.

JAMES William (1909), The Meaning of Truth : A Sequel to « Pragmatism », New
York, Longmans, Green, and Co.

JAMES William (1910), « The Moral Equivalent of War », McClure’s Magazine, 35
(4), p. 463-468.

JOAS Hans (1996), The Creativity of Action, trad. ang. Jeremy Gaines et Paul
Keast, Chicago, University of Chicago Press.

JoAs Hans (2000), The Genesis of Values, Chicago, The University of Chicago
Press.

JOAS Hans (2016), « Pragmatism and Historicism : Mead’s Philosophy of
Temporality and the Logic of Historiography », in Hans Joas & Daniel R.
Huebner (eds), The Timeliness of George Herbert Mead, Chicago, University of
Chicago Press, p. 62-81.

KAAG John (2016), American Philosophy : A Love Story, New York, Farrar, Strauss
and Giroux.

KLOPPENBERG James T. (2004), « Pragmatism and the Practice of History : From
Turner and Du Bois to Today », Metaphilosophy, 35 (1/2), p. 202-225.

LAMPRECHT Sterling P. (1923), « A Note on Professor Dewey’s Theory of
Knowledge », Journal of Philosophy, 20 (18), p. 488-494.

LAMPRECHT Sterling P. (1936), « Philosophy of History », Journal of Philosophy,
33(8), p. 197-204.

LAMPRECHT Sterling P. (1939), « Historiography of Philosophy », Journal of
Philosophy, 36 (17), p. 449-460.

LAMPRECHT Sterling P. (1952), « Comments on the Symposium “What is
Philosophy of History ?” », Journal of Philosophy, 49 (10), p. 350-355.

LENGERMANN Patricia & Jill NIEBRUGGE-BRANTLEY (1998), The Women
Founders : Sociology and Social Theory, New York, McGraw Hill.

LOCKE Alain (1989), The Philosophy of Alain Locke : Harlem Renaissance and
Beyond, ed. par Leonard Harris, Philadelphie, Temple University Press.

LOCKE Alain (1992 [1916]), Race Contacts and Interracial Relations : Lectures on
the Theory and Practice of Race, ed. par Jeffrey C. Stewart, Washington, DC,
Howard University Press.

53



54

LOCKE Alain & Bernhard J. STERN (eds) (1942), When Peoples Meet : A Study in
Race and Culture Contacts, New York, Progressive Education Association.

LOVEJOY Arthur O. (1920), « Pragmatism versus the Pragmatist », in Durant
Drake, Arthur O. Lovejoy, James B. Pratt, Arthur K. Rogers, George Santayana,
Roy Wood Sellars & C. A. Strong (eds), Essays in Critical Realism : A Co-
operative Study of the Problem of Knowledge, New York, Macmillan.

LOVEJOY Arthur O. (1922a), « Time, Transcendence and Meaning — I : The Alleged
Futurity of Yesterday », Journal of Philosophy, 19 (19), p. 505-515.

LOVEJOY Arthur O. (1922b), « Time, Transcendence and Meaning — II : Professor
Dewey’s Tertium Quid », Journal of Philosophy, 19 (20), p. 533-541.

LOVEJOY Arthur O. (1924), « Pastness and Transcendence », Journal of
Philosophy, 21 (22), p. 601-611.

MACIVER Robert (1942), Social Causation, Boston, Ginn and Co.

MEAD George H. (1906), « The Teaching of Science in College », Science, 24,

p. 390-397.

MEAD George H. (1932), The Philosophy of the Present, ed. par Arthur E. Murphy,
Chicago, Open Court.

MEAD George H. (2015 [1934]), Mind, Self, and Society : The Definitive Edition,
ed. par Daniel R. Huebner et Hans Joas, édition originale ed. par Charles W.
Morris, Chicago, University of Chicago Press.

MEDINA José (2004), « Pragmatism and Ethnicity : Critique, Reconstruction, and
the New Hispanic », Metaphilosophy, 25 (1/2), p. 115-146.

MOORE Addison W. (1910), Pragmatism and Its Critics, Chicago, University of
Chicago Press.

MOORE G. E. (1922), « William James’ “Pragmatism” », in Id., Philosophical
Studies, New York, Harcourt, Brace & Co, p. 97-146.

PARKER Kelly A. & Piotr Krzysztof SKOWRONSKI (2012), « Introduction :
Contemporary Readings of Josiah Royce », in Kelly A. Parker & Piotr Krzysztof
Skowronski (eds), Josiah Royce for the Twenty-first Century : Historical,
Ethical, and Religious Interpretations, Lanham, MD, Lexington Books, p. 1-8.

PEIRCE Charles S. (1985), Historical Perspectives on Peirce’s Logic of Science : A
History of Science, ed. par Carolyn Eisele, New York, Mouton Publishers.

PENSKY Max (2009), « Pragmatism and Solidarity with the Past », in Chad Kautzer
& Eduardo Mendieta (eds), Pragmatism, Nation, and Race : Community in the
Age of Empire, Bloomington, Indiana University Press, p. 73-88.

PETTEGREW John (2000), « Introduction », in Id. (ed.), A Pragmatist’s Progress ?
Richard Rorty and American Intellectual History, Lanham, Rowman &
Littlefield, p. 1-17.

POMEROY Earl (1971), « Josiah Royce, Historian in Quest of Community », Pacific
Historical Review, 40 (1), p. 1-20.

RANDALL John Herman Jr. (1939), « On Understanding the History of
Philosophy », Journal of Philosophy, 36 (17), p. 460-474.



RANDALL John Herman Jr. (1963), How Philosophy Uses Its Past, New York,
Columbia University Press.

REED Isaac & Paul LICHTERMAN (2020), « Towards a Pragmatist Sociological
History », a paraitre in Neil Gross, Isaac Reed & Christopher Winship (org),
Agency, Inquiry, and Democracy : The New Pragmatist Social Science, Chicago,
University of Chicago Press.

ROBINSON James Harvey (1912), The New History : Essays Illustrating the Modern
Historical Outlook, New York, Macmillan.

ROYCE Josiah (1886), California : From the Conquest in 1846 to the Second
Vigilance Committee in San Francisco. A Study in American Character, Boston,
Houghton, Mifflin, and Company.

ROYCE Josiah (1913), The Problem of Christianity. Volume II : The Real World and
the Christian Ideas, New York, Macmillan.

RUSSELL Bertrand (1910), Philosophical Essays, Londres, Longmans, Green, and
Co.

SADOVNIK Alan R. & Susan F. SEMEL (eds) (2002), Founding Mothers and Others :
Women Educational Leaders During the Progressive Era, New York, Palgrave.

SALMON Lucy Maynard (1893), « The Teaching of History in Academies and
Colleges », in Anna C. Brackett, Emma Willard, Emma C. Embury, Maria
Mitchelle & Lucia Isabelle Gilbert Runkle (eds), Woman and the Higher
Education, New York, Harper & Brothers, p. 131-152.

SALMON Lucy Maynard (1897), Domestic Service, New York, Macmillan.

SALMON Lucy Maynard (1923a), The Newspaper and the Historian, New YorKk,
Oxford University Press.

SALMON Lucy Maynard (1923b), The Newspaper and Authority, New York, Oxford
University Press.

SALMON Lucy Maynard (1926), « The Newspaper and Research », American
Journal of Sociology, 32 (2), p. 217-226.

SALMON Lucy Maynard (1929), Why is History Rewritten ?, New York, Oxford
University Press.

SALMON Lucy Maynard (1933), Historical Material, New York, Oxford University
Press.

SANTAYANA George (1913), Winds of Doctrine : Studies in Contemporary Opinion,
New York, Charles Scribner’s Sons.

SEIGFRIED Charlene Haddock (1996), Pragmatism and Feminism : Reweaving the
Social Fabric, Chicago, University of Chicago Press.

SEIGFRIED Charlene Haddock (ed.) (2002), Feminist Interpretations of John
Dewey, University Park, PA, Pennsylvania State University Press.

STROUT Cushing (1958), The Pragmatic Revolt in American History : Carl Becker
and Charles Beard, New Haven, Yale University Press.

TAVORY Iddo & Stefan TIMMERMANS (2014), Abductive Analysis : Theorizing
Qualitative Research, Chicago, University of Chicago Press.

55



56

TAYLOR Paul C. (2004), « What’s the Use of Calling Du Bois a Pragmatist ? »,
Metaphilosophy, 35 (1/2), p. 99-114.

TURNER Frederick Jackson (1891), « The Significance of History », Wisconsin
Journal of Education, 21, p. 230-234 et 253-256.

TURNER Frederick Jackson (1911), « Social Forces in American History »,
American Historical Review, 16, p. 217-233.

WEST Cornel (1989), The American Evasion of Philosophy, Madison, WI,
University of Wisconsin Press.

WHITE Morton (1965), Foundations of Historical Knowledge, New York, Harper &
Row.

WHITE Morton (1973), Pragmatism and the American Mind, New York, Oxford
University Press.

YOUNG Ella Flagg (1900), Isolation in the School, Ph.D. dissertation, Chicago,
University of Chicago Press.

YOUNG Ella Flagg (1902), Some Types of Modern Educational Theory, Chicago,
University of Chicago Press.



NOTES

1 [NdT. : Ce texte a été traduit par
Daniel Cefai, qui remercie Daniel R.
Huebner pour sa relecture et pour
les échanges sur des points difficiles.
La version anglaise, qui porte le

titre de « Self-Reflection and Social
Responsibility in Research : Lessons
from Early Pragmatist Historical
Investigations », a été présentée

lors de la conférence de Harvard

du 12 et 13 juin 2017, « Pragmatism
and Sociology : Renewing the
Conversation » et doit paraitre dans
le volume coédité par Neil Gross,
Isaac Reed et Christopher Winship,
Agency, Inquiry, and Democracy :
The New Pragmatist Social Science,
Chicago, University of Chicago Press,
2020. Nous remercions les éditeurs de
nous avoir autorisés a en publier une
version en francgais. ]

2 John Dewey (1927) a écrit a maintes
reprises sur des questions historiques,
allant jusqu’a critiquer les théories
politiques « non-historiques », parce
qu’elles constituaient, de facon non
justifiée, une action abstraite de ses

« conditions concretes, de son lieu

et de son temps ». Son ceuvre finale,
inachevée et récemment reconstruite,
Unmodern Philosophy and Modern
Philosophy (Dewey, 2012), était
engagée dans le projet d’une histoire
sociale critique de la philosophie,

afin d’en retracer le développement

a travers ses tentatives de réponse a
des (pseudo-)problemes modernes.
Les critiques de Lovejoy par Dewey
(19224, 1922b) soulignent les
importants problemes philosophiques

que soulevent les approches

« réalistes ». La conceptualisation

de la connaissance historique par
Lovejoy présuppose un dualisme
psychique/physique (que Lovejoy

et d’autres « réalistes critiques » du
début du xx¢ siecle ont ouvertement
défendu). Ce dualisme signifie que
I’esprit de 'enquéteur doit « sauter en
arriére dans le passé », une opération
difficile a expliquer, afin de découvrir
le sens des événements historiques !
Pour Dewey, il faut plutot reconnaitre
que le sens du passé se donne dans

le présent de I’historien, un présent
déja travaillé par ’'avenir. Ce « saut »
de I'historien souleve d’autres
pseudo-problémes sur la possibilité
de décider si I’esprit n’aurait pas
plutdt plongé dans le fantasme ou
n’aurait pas affaire a un passé erroné ;
et I’explication tant du « saut » dans
le passé que de la signification qui

en découle repose sur des croyances
intuitives, arbitraires, plutdt que sur
un processus de validation par des
tests pratiques (Dewey, 1922a). Pour
Lamprecht (1952), toute tentative
d’enquéte sur des significations

« figées dans le passé » releve de

la « dialectique » plutét que de
I’exploration : le chercheur doit
choisir une « base » sur laquelle
fonder son interprétation, sous

peine d’importer ses « hypotheses »
dans I’enquéte, en fonction de ses
préférences personnelles plutét qu’au
terme d’un véritable test de leurs
conséquences empiriques. William
James (1909 : 221-22) a critiqué

une telle approche de I'histoire en

57



58

ce quelle requiert la présomption
naive d’une « actio in distans »
transcendantale : énoncer une
proposition dans le présent donnerait
une prise directe sur un événement
du passé... En fin de compte, en
raison de telles fictions, Dewey (1922a)
a fait valoir que c’est la perspective
des soi-disant « réalistes critiques »
qui souffre de « subjectivisme », et
non pas celle des « pragmatistes » — ce
qui leur a été si souvent reproché.
Dewey a également encouragé

Mead a prendre clairement position
contre les historiens « réalistes »

dans ses travaux sur l’histoire et la
philosophie des sciences en montrant
que la conception pragmatiste de la
reconstruction de 'expérience ne
tombe pas sous la coupe de la critique
de subjectivisme (Huebner, 2016b :
58n13). Le raisonnement, et jusqu’aux
termes employés par Dewey dans

ces échanges avec Lovejoy, ont été
repris mot pour mot dans la Logique :
Théorie de l'enquéte (1938/1993). 1ls
étaient toujours d’actualité dans les
controverses d’historiens au milieu
du xxe¢siecle (Curti et al., 1951). Pour
une critique connexe du dualisme
sujet/objet des réalistes dans I’analyse
historique, cf. Carr (1961).

3 D’autres philosophes pragmatistes
ont également écrit sur des sujets
historiques, en dialogue avec Dewey :
ainsi d’Horace L. Friess, Sidney Hook,
Hans Joas, Horace M. Kallen, Joseph
Margolis, Cheryl Misak, Richard Rorty
et Cornel West. Addison W. Moore
(1910) — un interpréte longtemps
oublié, et pourtant un contributeur
central au pragmatisme de Chicago -

se considérait lui-méme comme

un « historien pragmatiste ». Il
cherchait a enraciner les orientations
philosophiques dans des conditions
pratiques, sociales et historiques et
considérait le pragmatisme comme
le plus a méme de rendre compte

de la nature fondamentalement
problématique et changeante de
I’histoire.

4 Quoique Lucy M. Salmon ne soit
d’ordinaire pas comptée parmi les

« nouveaux historiens », I'examen

de son corpus de travaux incite a
I'inclure dans ce groupe d’auteurs.
Why is History Rewritten ? (1929), en
particulier, la met en relation avec
Becker, Turner et Robinson, tandis
que son travail sur les journaux, en
tant que sources de documentation
historique (cf. Salmon, 1923b)

prend en compte la compréhension
qu'avait Jane Addams du rdle des
médias dans une démocratie. Des
générations plus récentes d’historiens
intellectuels ont écrit de facon plus
ou moins explicite en dialogue avec
le pragmatisme (Kloppenberg, 2004).
L’historien britannique E. H. Carr
(1961) a articulé une approche de
I’histoire plus vigoureuse et plus
lucide, plus pragmatiste que celle de
nombreux colleégues, autoproclameés
pragmatistes. Il leur est rarement
associé, mais nous avons décidé,
pour cette raison, de I'inclure dans ce
chapitre.

5 Comme Peirce I’'a décrit, toute
méthode d’enquéte commence par
une opération d’abduction, puis
meéne par la déduction a I'induction,



et ce processus se répete jusqu’a ce
qu’'un compte rendu pratiquement
satisfaisant soit donné de toutes

les caractéristiques des données,
meéme les plus inattendues. La
déduction consiste a déterminer

les conséquences nécessaires

et probables d’une hypotheése,
développée dans le raisonnement
abductif et qui permet de prédire

des résultats de I'’enquéte. En

termes d’explication historique, ces
déductions peuvent consister a rendre
Iexistence d’'un monument probable
ou a donner a un monument connu
un certain caractére, en affirmant
que certains documents anciens
devraient contenir des allusions a un
événement ou que les inexactitudes
de témoignages antiques sont
susceptibles d’étre d’un certain
genre (Peirce, 1985 : 762). Ensuite,
des « expérimentations » sont faites,
au sens d’explorations destinées

a découvrir de telles allusions,
significations, monuments, etc. ; et la
comparaison des prédictions avec les
résultats de ces « expérimentations »
est ce qui constitue I'induction (ibid. :
735). Peirce note qu’il est tres courant
dans les recherches historiques que

« NOUs nous retrouvions sans aucun
moyen de mettre [I’hypothese] a
I’épreuve », parce que les preuves dont
nous disposons ne nous permettent
pas de discriminer au-dela d’'un
certain point : par exemple, dans un
cas qu’il examine en profondeur, si
Platon est né en 429, 428 ou 427 av.
J.C. (ibid. : 766).

6 Josiah Royce (1886) — parfois
compté parmi les pragmatistes
classiques, parfois renvoyé dans

le camp de leurs critiques (Parker

& Skowronski, 2012) — a écrit,

tout jeune, une histoire sociale

de I’Etat de Californie qui fut une
source d’inspiration importante
pour ses écrits philosophiques
(Pomeroy, 1971 ; Hine, 1989). Dans
The Problem of Christianity (1913),
la relation au temps médiatisée

par les signes n’est pas seulement
un trait de I’histoire humaine,

mais un caractere fondamental

de la métaphysique de I'univers.

Le monde, partout et toujours,

« enregistre sa propre histoire » par
des processus de vieillissement et
d’érosion qui laissent des traces,
lesquelles sont « interprétées » par
le monde lui-méme en termes de
conséquences futures. De ce fait, le
monde encode, a chaque moment
présent, les résultats de toutes les
expériences passées (ibid. : 146-147).
On peut voir ici et ailleurs, dans The
Problem of Christianity, les points
de repere cruciaux de son idéalisme
social absolu, qu’il qualifiait parfois
de « pragmatisme absolu », mais
qui le démarquent sous un certain
nombre d’aspects du reste des autres
pragmatistes. Royce supposait

que l'existence du processus
d’interprétation repose sur une unité
« spirituelle » de la communauté
(qui n’est pas observable ou connue
d’un point de vue pragmatique) -
une communauté interprétative
universelle « idéale » (qu’il assimile,
en fin de compte, a la notion
chrétienne, tirée de Paul de Tarse, de

59



60

«communauté bien-aimée (beloved
community) »). Ses propositions
pointent, au-dela de la réalité
observable, vers la supposée nature
métaphysique de la communauté
(ibid. : 215-219). En définitive, pour
Royce, I'univers est conceptualisé
en termes essentiellement sociaux-
relationnels, ou communicatifs,
comme une « théorie générale de la
société idéale », qui ne cesse de se
développer, sans fin, ce qui explique,
entre autres choses, la nature réelle
de notre expérience de la temporalité
(ibid. : 281).

7 Bien que William James soit
parfois considéré comme un

auteur a-historique, des essais

tels que « L'équivalent moral de la
guerre » (1910) et « L'existence de
Jules César » (1909) témoignent

d’un engagement historiquement
informé, tant dans certains problémes
sociaux que dans I’épistémologie

de I’histoire (Pettegrew, 2000 : 4-5).
Des recherches récentes ont révélé
I’étonnante étendue des lectures de
James en histoire de la pensée (Kaag,
2016 : 207-208).

8 On date la période de Guerre civile
— Guerre de Sécession — de 1849 a 1865
et la période de Reconstruction de
1863 21877.

9 Dans la période de Reconstruction
qui a suivi la Guerre de Sécession,

le principal témoin était, selon

Du Bois (1935 : 721-725), I’esclave
émancipé, dont les témoignages
avaient été « quasiment exclus du
tribunal » et dont les archives avaient

été systématiquement ignorées,
discréditées, sinon délibérément
détruites par la faute d’historiens
qui cherchaient a corroborer

leurs croyances raciales plutét

que d’enquéter sur ce qui s’était
réellement passé. La majeure partie
du volume de plus de sept cents
pages de Black Reconstruction (1935)
consiste en citations de sources peu
utilisées, exhumées par Du Bois,
visant a préserver et a démontrer ce
que 'on pourrait appeler I’« embarras
des faits » sur la Reconstruction.

La mise en récit de I’histoire est un
probleme constant, et 'attention
sérieuse que Du Bois (1926, 1935,
1957) a accordée a ce probleme a été
largement ignorée par les sciences
sociales. Pour Du Bois, une partie

de cette tiche de reconstruction
dans I’enquéte historique passe par
une sorte de sociologie critique de
I’historiographie, et ancre le travail
d’écriture de la recherche dans les
expériences sociales, vécues en
contexte par I’historien (1935 : 717-
720 ;1957 : 315-316) — une idée qui
sera retravaillée plus tard par Cornel
West (1989). Du Bois a montré a quel
point ’historiographie des principales
universités du Nord, apres la Guerre
de Sécession, était dominée par les
croyances particulieres d’étudiants
et d’historiens du Sud : leur diffusion
d’histoires manifestement fausses
et leur incapacité a « concevoir les
Noirs comme des humains » avaient
des « raisons évidentes », enracinées
dans leurs expériences primaires de
domination et d’inégalité. L'inégalité
des chances, entre étudiants blancs
et noirs, d’étudier dans les grandes



universités et de publier leurs
recherches, ségréguait davantage
encore ce groupe d’historiens ; et leurs
histoires prétendument universelles
ne faisaient qu’exposer, purement et
simplement — notez la langue presque
gramscienne — « I’accord général

des classes dominantes », un « conte
de fées commode, qui arrangeait

les maitres » (1935 : 724-726). Leurs
perspectives n’étaient autres que
I'expression d’'une problématique
sociale qu’ils prétendaient juger de
maniére objective. La difficulté de
lauto-réflexion critique de la part de
I’enquéteur est examinée plus avant
dans le texte.

10 Le chapitre sur la mémoire de
William James dans ses Principles

of Psychology (1890 : I, chap. 16)
contient des informations sur ce
processus psychologique, notamment
une distinction entre la « mémoire
proprement dite » et ce qu’il

appelle la « mémoire primaire »,

qui releve du « présent spécieux ».

La « mémoire primaire », pour

James, renvoie aux impressions
persistantes d’événements passés,
qui continuent de faire partie de

la conscience (s’apparentant aux
images rétiniennes qui perdurent du
soleil) et qui, en tant que telles, ne
sont pas vraiment « remémoreées »,
puisqu’elles ne sont pas encore
perdues (ibid. : 647). Et bien stir la
plus grande part de ce qui passe dans
notre courant de conscience actuel ne
survit pas dans la véritable « mémoire
proprement dite ». Pour James, cette
derniére a un caractere sémiotique

et affectif, parce qu’elle implique

non seulement le réveil d’'une

image dans l’esprit, mais aussi une
référence au passé qui se construit
par son association systématique, en
réseau, avec des noms, des dates et
d’autres événements — son contexte
(setting) —, et un sentiment ou une
croyance qui découle de la relation
avec les activités sensorielles ou
émotionnelles d’une personne

au présent (ibid. : 650-652). Ces
caractéristiques additionnelles

sont ce qui fait de quelque chose

un souvenir plutdt qu'un passé

« imaginaire » ou « fantaisiste » et ce
qui en fait « mon passé » plutdt que
« le passé ». La mémoire peut ainsi
étre comprise comme un processus
actif et sélectif d’association, de
représentation et de d’appropriation
d’événements passés aux taches ou
aux usages d’une personne en relation
a ses objectifs futurs (ibid. : 679). Le
point de vue de Becker est en phase
avec la distinction de James entre

« mémoire primaire » et « mémoire
proprement dite » lorsqu’il note

que la mémoire devient une partie
fonctionnelle du présent spécieux
quand elle est réactivée et qu’elle a
un effet sur I’action actuelle (Becker,
1932 : 226 et 234 ; Strout, 1958 : 39-40).

61



