PIERRE STEINER

DESATURER
L’ESPRIT. USAGES
DU PRAGMATISME

PARIS, QUESTIONS
THEORIQUES, 2019

RECENSION PAR LOUIS
QUERE




ésaturer l’'esprit, c’est le sortir de la téte et du cerveau, c’est

le relocaliser dans des jeux de langage et des formes de vie,

et c’est rendre compte de la dimension publique de la cogni-
tion. Pierre Steiner nous propose de se servir du pragmatisme pour
effectuer cette désaturation, en clarifiant « nos manieres de parler
et d’agir a partir du concept d’“esprit” » (p. 10) ou encore en €luci-
dant nos usages des concepts et des vocabulaires psychologiques.
Bref, il entreprend d’utiliser le pragmatisme pour discuter un certain
nombre de problemes traités aujourd’hui en philosophie de I'esprit
et en sciences cognitives. Mais utiliser le pragmatisme comme outil
suppose aussi de réfléchir a ce qu’est précisément un outil, et il est
possible que les pragmatistes aient privilégié une conception plutot
utilitariste des instruments — ce qui, nous le verrons, pose probleme.

Le livre de Pierre Steiner comporte cing essais. Les trois pre-
miers sont consacrés a Richard Rorty, Robert Brandom et Ludwig
Wittgenstein, les deux derniers a John Dewey.

L’étude sur Rorty porte sur la maniere dont le philosophe amé-
ricain s’est efforcé de « dés-ontologiser » I’esprit dans ses premiers
écrits, a savoir en se focalisant sur les usages du vocabulaire mental
ou des concepts mentaux. Pour Rorty, « la présence de I’esprit n’est
pas ou ne releve pas d’un fait ontologique [...], qui existerait indé-
pendamment de nos pratiques, de nos formes de vie et de nos voca-
bulaires. Avoir ou étre un esprit est un fait qui survient sur et dans
I’'usage d’un vocabulaire, le vocabulaire mental. Comme tout voca-
bulaire celui-ci est contingent et implémenté. » (p. 89). Steiner sou-
ligneladifférence entre Rorty et d’autres pragmatistes contemporains
tels que Hilary Putnam ou Robert Brandom : alors que, pour le pre-
mier, le vocabulaire mental n’a aucun privilege philosophique, pour
les autres, le vocabulaire intentionnel, qui est central dans le voca-
bulaire mental, est un vocabulaire spécial (dédié ala description des
comportements en référence a des pensées, des intentions ou des
croyances d’agents capables et responsables d’actions). Ce vocabu-
laireintentionnel est irréductible au vocabulaire naturaliste. Steiner

PRAGMATA, 2019-2: 668-688

669



670

défend une position plus nuancée que celle de Rorty, en lui confé-
rant un tour plus déontologique, justifié par le fait que le vocabulaire
intentionnelimplique des normes d’usage et des dimensions norma-
lisantes : « Pour que son comportement soit descriptible par le voca-
bulaire intentionnel, il est important qu une créature soit capable de
faire certains usages des vocabulaires: desusagesinférentiels. L'usage
n’est pas alors seulement ce qui se fait, mais ce qui doit étre fait pour
qu’il y ait vie de I’esprit. » (p. 13). Cette perspective déontologique se
situe dans le sillage du « pragmatisme normatif [...] selon lequel les
normes qui ont la forme de régles (explicites) ne sont intelligibles et
efficaces qu’a partir d’'un arriére-plan de normes implicites » (p. 99).
Parmi celles-ci figurent des normes de la pensée, oudes normes d’in-
terprétation et de rationalité.

La deuxieme étude est précisément consacrée a une philosophie
déontologique de l'esprit, celle de Robert Brandom. Cette philoso-
phie met ’accent sur «la figure de ’homme comme créature norma-
tive ». Brandom a développé un « inférentialisme normatif », qui rap-
pelle que desreglesinférentielles doivent étre respectées dansles épi-
sodes de pensée: « Uneinférence est quelque chose que nous faisons,
a partir de regles. » (p. 114). Pour Brandom, la « maitrise inférentielle
de concepts prend place dans des pratiques sociales etlinguistiques »
(p.121) : en effet c’est dans des pratiques sociales normées que « des
personnes (et pas des parties ou des organes de ces personnes) recon-
naissent, exercent et attribuent les engagements et les autorisations
qui définissent le contenu de leurs assertions — mais aussi|...] deleurs
pensées » (p. 117). Ces engagements (commitments) et ces autorisa-
tions (entitlements) ont des « statuts normatifs ou déontiques ». Les
engagements sont pris et reconnus par les agents, ou attribués par
les autres : « Prendre un engagement envers p, c’est nécessairement
faire quelque chose d’appropri€ pour que les autres m’attribuent cet
engagement envers p. Ce que je dois faire, c’est exercer ou étre dis-
posé a exercer des compétences inférentielles portant sur p et ses
relations avec d’autres contenus, des circonstances perceptives et
des conséquences pragmatiques. Ces compétences ou dispositions



inférentielles ne sont pas des états factuels des agents : elles font
partie de pratiques normatives, a partir desquelles des agents qui
s’engagent envers p (en reconnaissant cet engagement) sont tenus
d’agir de certaines manieres, en suivant les regles inférentielles qui
définissent le contenu de leur engagement. » (p. 123).

Cetinférentialisme normatifadesconséquencesimportantes pour
I’analyse des « épisodes mentaux conceptuels » (EMC) et notamment
pour 'appréhension du role du cerveau dansla production de ces épi-
sodes: « Loccurrence d’EMC implique I’'existence d’entités sub-per-
sonnelles que I'on peut spécifier non intentionnellement, mais ces
entités sont des conditions médiates de production des EMC : elles
conditionnentla possession de compétencesinférentielles (mais pas
leur nature normative), mais elles ne réalisent pas ces EMC et leur
occurrence. Les épisodes mentaux conceptuels ne sont pas véhicu-
1és par des structures matérielles : ils sont propres a des personnes,
membres de pratiques sociales. » (p. 128). Steiner oppose un externa-
lisme normatif, qui fait écho a celui de Durkheim ou de Dewey a I'in-
ternalisme véhiculaire, qui rapporte les pensées a des événements
et des véhicules intracraniens. L'externalisme normatif consiste a
relocaliser les EMC dans des pratiques sociales normatives : « Avoir
des pensées n’est pas une affaire de faits ontologiques, mais de pra-
tiques déontologiques. Les conditions constitutives de notre esprit
relevent d’institutions, et non pas de descriptions scientifiques qui
valideraient ou non son existence. » (p. 132).

Le troisieme essai mobilise la philosophie de la psychologie de
Wittgenstein, qui se focalise sur nos usages des concepts psycholo-
giques, pour élaborer une approche déontologique de la cognition.
Steiner voit dans cette philosophie un outil pour « radicaliser cer-
tains aspects du pragmatisme » (p. 15). Wittgenstein est mis a contri-
bution pour atteindre deux objectifs. D’abord, montrer que nombre
d’approches contemporaines dela cognition, notamment différentes
formes d’« énactivisme », qui se veulent des alternatives au cogni-
tivisme classique (« computo-représentationnel » et internaliste),

671



672

partagent en fait nombre de présupposés de celui-ci, notamment celui
selon lequel la cognition est une affaire de processus, d’activités ou
d’opérations spatio-temporelles. Ensuite, tirer parti de ’analyse des
concepts psychologiques par Wittgenstein, et de son expressivisme,
pour esquisser une approche de la cognition qui ne cede pas au pré-
jugé précédent, et qui fasse néanmoins une place aux neurosciences.

Pourquoi les alternatives au cognitivisme classique, tel I'« énac-
tivisme », cedent-elles au « mythe des processus mentaux »
(Wittgenstein, 2008 : § 211) ? Parce qu’elles importent dans ’analyse
des phénomeénes psychologiques «1'image du processus, telle qu’elle
est présente dans les sciences de la nature » (p. 151). Il ne s’agit pas
de nier I'existence de tels processus, mais d’éviter de les généraliser :
« S’il existe des processus mentaux, ce n’est pas pour cela que tous
nos concepts psychologiques dénotent des processus, et cela méme
si ces derniers ne sont pas intérieurs. » (p. 153).

Pour Wittgenstein, le « mythe des processus mentaux » est en
partie di a la « confusion conceptuelle » qui regne en psychologie, et
qui tient, pour une part, a la conviction que les concepts psycholo-
giques désignent ou dénotent des entités, des objets, des étatsdel’es-
prit, des événements ou des processus relevant d’une sphere spéci-
fique - la sphére psychique. A ses yeux les concepts psychologiques
ne désignent pas des phénomenes spécifiques:ilsne désignentrien!
En fait les phénomeénes psychologiques naissent de I'identification
et de la qualification de dimensions expressives du comportement
al’aide précisément de concepts psychologiques : « Le psychologue
observe les phénomenes du voir, croire, penser, ou sentir, en tant
que manifestations comportementales » (p. 154-155), c’est-a-dire en
tant qu’expressions se manifestant dans les nuances des manieres
situées d’agir. Il en va ainsi, par exemple, de la joie et de la douleur :
ces concepts ne désignent rien, soutient Wittgenstein (« “Mais ‘joie’
désigne a coup siir une chose interne”. Non ; ‘Joie’ ne désigne rien du
tout. Niune chose interne ni une chose externe. » Wittgenstein, 2008 :
§487). Joie et douleur ne sont pas des objets dénotés par des mots, ce



qui ne veut pas dire qu’elles sont des « riens ». Elles sont manifestées
par des expressions dans des comportements situés, tout en n’étant
pas réductibles a ces comportements. Ce qui compte ce n’est pas le
vécu intérieur et ce n’est donc pas par l'introspection (regarder ce
qui se passe en soi) que 'on clarifie la nature d’'une émotion. Cela ne
veut pas dire que, dans les émotions, il n’y ait pas d’émoi éprouvé ou
de sensations corporelles (« Mais les sensations ne sont pas les émo-
tions », selon Wittgenstein), mais que « la maniere dont le compor-
tement — gestes, mimiques, regards — se déploie, en relation avec un
ensemble ouvert d’autres actions et dispositions a I’action » (p. 171).
D’oul’importance d'une bonne compréhension de ce qu’est un com-
portement expressif, notamment pour éviter d’identifier les phéno-
menes psychologiques aux comportements observables des agents
— ce que fait le behaviorisme.

Comment alors associer ’esprit a 'expressivité des comporte-
ments ? Pour Wittgenstein, la vie mentale releve d’une expressivité
comportementale. L'expression n’est pas 'extériorisation d’un objet
déjaconstitué al’intérieur oulamanifestation d’'un état mental anté-
rieur au comportement : « Ce qui est exprimé n’est pas dissocié du
mouvement d’expression» (p.162),le mouvement d’expression contri-
bue au contraire a 'avénement de I'exprimé. L'expression n’est donc
pas non plus une mise en forme de quelque chose d’informe:iln'ya
pas «une matiere a former, antérieure au mouvement de formation »
(p.163). Lexpression n’est pas non plusle symptome d’un état de I’es-
prit, identifiable indépendamment de ’expression : percevoir de la
tristesse sur un visage ne consiste pas a associer ce sentiment, sup-
posé interne, a la vue de ce visage : « Je ne suppose pas la peur en lui,
jelavois. Les choses ne se passent pas pour moi comme sij’inférais, a
partir d’'un dehors, I'existence vraisemblable d’'un dedans, mais plut6t
comme si le visage humain était quasi transparent et que je le visse,
non pas dans une lumiere réfléchie, mais dans sa propre lumiere. »
(Wittgenstein, 1994 : § 170). Voici en quels termes Steiner commente
cette remarque de Wittgenstein : « Lexpressivité est ce mouvement
premier [...] a partir duquel un intérieur et un extérieur peuvent étre

673



674

ensuite distingués et, partant, un exprimant (le comportement) et
un exprimé. » (p. 165).

Steiner souligne aussi le caractere situé de ’expressivité du com-
portement : celle-ci n’est saisissable qu’en relation avec des capaci-
tés (« Un homme doit faire et pouvoir faire beaucoup de choses pour
que nous puissions dire de lui qu’il pense » — p. 170) et avec un envi-
ronnement de pratiques instituées, diverses et variées. C’est parce
qu’il est enchassé dans les régularités de la vie humaine qu'un com-
portement est expressif, et non pas parce qu’il est produit par des
mécanismes intérieurs (notamment neuronaux). C’est pourquoi la
prise en compte du contexte est essentielle a I'interprétation d’'un
comportement expressif. Enfin cette expressivité est conditionnée
par 'imprévisibilité du comportement (sur un arriere-plan de régu-
larités partagées) : « Lexpression consiste pour nous [dans] 'impré-
visibilité. Si je savais exactement quelle grimace un tel portera sur le
visage, quel mouvement il fera, alors il n’y aurait ni expression du
visage, ni geste. » (Wittgenstein, 2002 : 145).

Steiner termine cet essai particulierement stimulant et convain-
cant parlaquestion: « Que peuvent étudier les sciences cognitives ? »
Laréponse qu’illui donne est originale, et différente de celle proposée
par d’autres wittgensteiniens (Peter Hacker, notamment - cf. Bennett
& Hacker, 2003) : « Les concepts psychologiques ne sont pas a propos
de processus, mais il existe des processus en vertu desquels nous
pouvons produire un comportement qui sert de critere pour la justi-
fication de I'attribution de concepts psychologiques. Les praticiens
des sciences cognitives peuvent soutenir qu’ils étudient ce que nos
concepts psychologiques dénoteraient, mais on peut aussi affirmer -
avec Wittgenstein — qu’ils étudient certains des processus et des capa-
citésen vertu desquels nous sommes en mesure de produire des com-
portements qui peuvent étre contextuellement qualifiés au moyen de
concepts psychologiques. » (p.176). Par exemple, en étudiant les méca-
nismes qui sous-tendent I’acte de se souvenir, on n’étudie pas le sou-
venir : « On étudie les conditions a partir desquelles des personnes



peuvent produire un comportement qui est pris — dans nos formes
de vie - comme exprimant le souvenir. » (p. 178).

Steiner en vient logiquement a préconiser un « éliminativisme
scientifique » dansl’é¢tude dela cognition:il faut éliminer les concepts
psychologiques de cette étude, car ces concepts ne sont pas des
concepts théoriques, scientifiques ou « proto-scientifiques », et leur
domaine d’application n’est pas la science, mais la vie ordinaire, ou
existent des criteres d’usage établis, et ou ils servent a « nous définir
et a nous reconnaitre mutuellement comme personnes ». « Ce dont
parlent les neurosciences, et quelle que soit la maniere dont elles en
parlent (au moyen éventuellement d’innovations conceptuelles ne
respectant pas les usages quotidiens des concepts psychologiques),
ne correspond pas au domaine d’application de nos concepts psycho-
logiques ordinaires. » (p.179). Ce dont elles parlent ce sont des méca-
nismes et processus sur la base desquels les agents manifestent des
comportements expressifs.

Un tel « éliminativisme scientifique » est une conclusion logique
de la caractérisation des concepts psychologiques dans le sillage de
Wittgenstein. Le probleme est qu’il commence par dissoudre I'ob-
jet d’étude des sciences cognitives. En effet, a quoi celles-ci vont-
elles s’intéresser si on leur enleve les concepts psychologiques ordi-
naires dont elles partent ? Pour étudier les processus et les capacités
« en vertu desquels nous sommes en mesure de produire des com-
portements qui peuvent étre contextuellement qualifiés au moyende
concepts psychologiques » — souvenir, mémoire, attention, percep-
tion, vision, compréhension, etc. —, il faut bien partir de ces concepts
etlestransformer en concepts scientifiques pertinents, tres différents
des premiers. L'élimininativisme proposé ne me semble pas prendre
suffisamment en compte les problemes posés par 'amalgame séman-
tique (mélange du vocabulaire intentionnel, et de celui dans lequel
sont décrits et expliqués causalement les entités et processus phy-
sico-chimiques) dont sont coutumiéres les neurosciences. On peut
plutdtexiger d’elles qu’elles problématisent davantage, et contrdlent

675



676

mieux conceptuellement, le passage des concepts psychologiques
ordinaires aux concepts scientifiques.

Lesdeuxderniers essais sont consacrés aJohn Dewey. Le premier
reconstitue d’abord sa philosophie «adverbialiste » de’espritetdela
cognition. Pour Dewey, « mind » est d’abord un verbe (faire attention
a, se soucier de) ; c’est donc dans des manieres situées d’agir, et d’in-
teragir avec’environnement, des manieres qui répondent aux quali-
téssignifiantes des situations, que se manifeste I’esprit. Les concepts
psychologiques sont donc a considérer comme des adverbes, et non
pas comme désignant des substances, des entités ou des processus ;
les adverbes indiquent des modalités de transaction, ou des qualités
delaconduite (consistant essentiellement a prévoir les conséquences
des événements présents, c’est-a-dire, finalement, a enquéter).

Pour Dewey, ce qui spécifie 'environnement des étres humains est
qu’il est un environnement culturel. Avecla culture, 'environnement
s’estnon seulement élargi; il sS’est aussi « mentalisé ». Une manifesta-
tionimportante de cette « mentalisation » est que I'étre humain réagit
aux significations (publiques et partagées) véhiculées par les signes et
lessymboles, et auxinterprétations des choses et des événements de
I’environnement, et plus seulement a leurs sollicitations immeédiates.
« “Signification” et “mental” sont des termes quasi-synonymes pour
Dewey », écrit Steiner (p. 198). Signes et symboles représentent ainsi
un nouveau medium de 'expérience. Ils permettent notamment de
transformer les choses et les événements en objets de pensée et de
discours « a I'intérieur du scheme des activités humaines » (Dewey,
1925/2012) — ce qui leur confere de nouveaux pouvoirs et de nouveaux
modesd’opération. Signes et symboles permettent aussi’émergence
d’un nouveau type d’action : un type d’action qui, d’une part, repose
sur le calcul et le planning, d’autre part consiste a « intervenir dans
la suite des événements pour en diriger le cours conformément a ce
qui est prévu et désiré » (Dewey, 1927/2010 : 248).



Cette philosophie, qui vise a remettre ’esprit dans’action et I’ac-
tion dans ’esprit, a une visée sociale et politique explicite : remodeler
la culture autour d’'une nouvelle forme d’intelligence, I'intelligence
expérimentale. Pour Dewey il faudrait que nos sociétés accomplissent
la mutation culturelle qu'ont effectuée, en matiere de connaissance,
les sciences de la nature a partir du Xvii¢siecle, qui a consisté a déve-
lopperlaméthode expérimentale dansl’exploration des phénomenes
naturels. Il s’agirait d’adopter, dansles domaines moral, social et poli-
tique, un expérimentalisme semblable a celui qui est pratiqué dans
les sciences naturelles.

Le concept d’intelligence reconstruit par Dewey résulte de la dis-
solution qu’il entreprend de dualismes classiques: corps/esprit, théo-
rie/pratique, intérieur/extérieur, organisme/environnement, fins/
moyens, idéaux/réalité, etc. « L'intelligence n’est plus une faculté
mentale [privée] de contemplation, de représentation, ou d’applica-
tion de principes ou de vérités a priori. Elle consiste en un ensemble
d’opérations faillibles et instrumentées, au rang desquelles 'on peut
trouver I'observation, 'expérimentation, le raisonnement, I'invention
et la réflexion. » (p. 216-217). Elle inclut aussi I'imagination. Toutes
ces opérationsreposent sur des méthodes, qui ont été mises au point
par la science moderne.

Ce projet de Dewey d’étendre I'attitude scientifique et la méthode
expérimentale atouslesdomainesdelaviesociale, et deremodelerla
culture autour d’elles, fait probleme pour Steiner, car il lui parait fondé
sur « une surestimation ou une survalorisation de la spécificité expé-
rimentale de la méthode scientifique » et sur « une certaine concep-
tion autonomiste des sciences et des techniques », qui ne résiste pas
a ce qu'ont mis en évidence I’histoire et I'anthropologie contempo-
raines des sciences.

C’est surtout dans son second essai sur Dewey que Steiner explique
pourquoiuntel projet n’est selon lui pas soutenable. Apreés avoir com-
parélaphilosophie dessciences de Dewey a d’autres épistémologies,

677



678

I’auteur s’applique a mettre au jour ce qui lui parait étre des impen-
sés problématiques dans I'expérimentalisme et I'instrumentalisme
de Dewey, notamment « une forme de foi naive a propos de la nature
delascience et de sesrelations avec la technique et le monde social »
(p. 18), une propension a autonomiser la science et une focalisation
excessive sur «les conséquences effectives et possibles de la méthode
scientifique et de la rationalité technique pour notre culture » (p. 19).
I1 lui semble que Dewey n’a pas été suffisamment attentif aux « cir-
constances et processus sociaux, politiques et économiques particu-
liers par lesquels on a pu arriver a parler de la méthode scientifique,
de ses applications technologiques et de son potentiel d’émancipa-
tion voire salvateur par rapport a une certaine crise de notre culture »
(p.19). D’autre part, pour ce qui est de la conception de la technique,
il lui semble que Dewey est resté prisonnier des schemes classiques
del’'usage, etdel'image d’'une neutralité sociale et politique des tech-
niques, et que, de ce fait, il a échoué a « penser I'outil et I'instrument
dans leurs dimensions constituantes et constituées pour ’humain »
(p. 20).

Considérons d’abord la « foi naive a propos de la nature de la
science ». Certes nombre de passages des écrits de Dewey peuvent
donner cette impression. Que I'invention de « la méthode scienti-
fique », notamment de l'attitude expérimentaliste, ait eu lieu histo-
riquement dans certaines conditions économiques, sociales et poli-
tiques, qu’elle ait étéliée a certains intéréts ou valeurs sociales, qu’elle
ait été solidaire de certaines pratiques économiques et politiques,
que la science ait pu dépendre d’un « climat de 'opinion » (du natio-
nalisme par exemple), ou qu’elle ait eu des conséquences sociales et
politiques problématiques, Dewey en était conscient malgré sa soi-di-
sant « naiveté » (cf. par exemple I’'avant-dernier chapitre de Freedom
and Culture, évoqué par Steiner, p. 254-255). Qu’il ait aussi idéalisé
la méthode scientifique, cela est incontestable. Mais on ne peut pas
lui reprocher d’avoir cherché, comme Peirce d’ailleurs, a formaliser
la méthode de 'enquéte en se référant a la démarche scientifique, et
d’y avoir vu la meilleure méthode pour fixer les croyances, former et



garantir lesvaleurs et traiter les problemes sociaux, ou encore d’avoir
attribué au savoir €laborée de facon controlée, plutot qu'aux habitu-
des et ala contingence, une meilleure capacité de former désirs, fins
et moyens.

Pour étayer sa critique, Steiner distingue la science comme
méthode cognitive et la science comme « entreprise intellectuelle »
qui s’est développée historiquement dans certaines conditions éco-
nomiques, sociales et politiques. Il rappelle aussi que les succes qu’a
puavoir lascience ne sont pas uniquement dus aux sciences par elles-
mémes, mais a « leur inclusion dans des formes d’organisation et de
rationalité pluslarges » (p. 265). I11ui semble quelorsque Dewey plaide
pour une application de la méthode et de I’esprit scientifique aux
domaines moral, social et politique, il fait référence indistinctement
a ces deux sens, ce qui est problématique. Dewey lui parait dés-his-
toriciser la science, oublier son caractere situé, pour la sacraliser et
lui conférer une autorité absolue dans le champ culturel : « Lorsque
Dewey encourage la généralisation de I'attitude ou de la méthode
scientifique dans les affaires humaines, c’est en faisant principale-
ment référence aux effets et aux succes de cette méthode a I'ceuvre
dans la science comme entreprise intellectuelle. Or, le fait que “les
sciences marchent” n’'implique en rien que les sciences marchent
d’elles-mémes, ou marchent seulement “scientifiquement” [...], et
donc que c’est bel et bien leur méthode putative qui serait a la source
desnombreux “succes” (théoriques, industriels, énergétiques, médi-
caux...)quel’on mentionnelorsqu’il s’agit dejustifier hativement I'im-
portance méme voire le privilege — épistémique, mais aussi institu-
tionnel et politique — de la méthode ou de l'attitude scientifique. »
(p. 265).

Steiner critique le paradigme d’'un usage extrinseque des sciences,
quiconsisteaaccorder alascience (caractérisée par saméthode) une
autonomie indue par rapport aux usages qui en sont faits et aux pra-
tiques dans lesquelles elle est inscrite : « Le probleme n’est pas la
science, maislesusages que nousavons et que nous n’avons pas puen

679



680

faire. » (p. 270). La fameuse autonomie revendiquée par les sciences
«est peut-€étrele symptome d’'une hétéronomie constitutive » (p. 280).
Lauteur regrette finalement que Dewey n’ait pas dé-mythologisé la
science comme il I’a fait pour l’art.

La conclusion alaquelle il aboutit est la suivante : « Siles effets de
lascience comme entreprise intellectuelle ne relevent pas seulement
de la science, cela peut suggérer que la science n’est pas en principe
séparable de nos pratiques, et donc qu’il peut étre vain d’attendre
quelque chose venant spécifiquement d’elle et permettant d’orien-
ter nos pratiques, comme une méthode ou une attitude. » (p. 266).
Le probleme est que, si I’on tient ce genre de raisonnement, il n’y
a plus de raison de préférer la méthode de I’enquéte, pour fixer les
croyances et former les valeurs, aux méthodes « a priori », de ’'auto-
rité ou de la ténacité.

Il y a bien chez Dewey un discours récurrent sur la science en
général, et sans doute sur son « indifférence aux usages externes que
I’on peut en faire » (Dewey, cité p. 272), ou encore sur I’'usage de ses
méthodes et de ses résultats par des étres humains animés d’inté-
réts, de désirs et d’objectifs divers et variés, pas toujours vertueux.
Mais je ne crois vraiment pas que ce soit principalement la référence
au succes des sciences qui soit au fondement de I’attachement de
Dewey a l’attitude, a ’esprit et a la méthode scientifique. Si tel était
le cas, la critique de Steiner serait recevable. Comment peut-on, se
demande celui-ci, attendre des sciences un pouvoir d’émancipation
ouun pouvoir deréforme de nosinstitutions et de nos manieres d’agir
et de penser s’il est avéré, comme le montre ’histoire des sciences,
que les sciences ont été, desle départ, étroitement solidaires des ins-
titutions, des habitudes et des pratiques mémes qu’il s’agit de réfor-
mer ? En effet, rappelle Steiner, les scientifiques ont été alliés des
le départ aux puissances commerciales et aux autorités politiques
et militaires, et au XIxXe siecle, la science a été avant tout « un appa-
reil d’Etat ». Aujourd’hui encore la Big Science représente « I’alliance
achevée de la science avec le capital et la technique » (p. 277) : « Qu’il



s’agisse du XI1x¢ou du Xx¢siecle, comment envisager que ces sciences
puissent, a un moment donné, orienter différemment le domaine
des principes, des fins et des intéréts politiques, moraux, militaires
et commerciaux, étant donné qu’elles sont nées et qu’elles se sont
transformées en contribuant a leur développement ? Comment la
rationalité scientifique pourrait-elle étre introduite dans et modifier
des domaines de rationalité avec lesquels elle est en alliance depuis
le début ? » (p. 278). Bref, ce qui ferait défaut au projet de Dewey C’est
une « lucidité a propos des conditions et des origines sociales de la
science » (p. 305) : « En prétant attention aux nombreux gestes, arte-
facts, espaces et temporalités par lesquels le travail scientifique s'est
fait et s’est transformé depuis le XVII® siecle, on constate que cette
méthode qui unifierait les pratiques scientifiques est un artefact. Ou
dumoins: cequ’ily ade commun aux pratiques scientifiques (obser-
vation, raisonnement hypothético-déductif) ne leur semble pas étre
spécifique. » (p. 305).

La derniere partie du second essai sur Dewey est consacrée a sa
philosophie de la technique. L'argument est a peu pres le méme que
pour la science : Dewey aurait cru en la neutralité de la technique.
Or croire en la neutralité de la technique c’est oublier que celle-ci
« incarne toujours [...] des valeurs sociales et politiques », et ne pas
voir que I'invocation d’une telle neutralité sert souvent a « 1égitimer
ou naturaliser des relations de domination et de hiérarchisation »
(p. 286). Ce qui manque a cette représentation est de voir que la tech-
nique est aussi contraignante et normalisante, qu’elle prescrit des
postures, des gestes et des habitudes, ou encore que les objets tech-
niques sont « des inscriptions de projets et de valeurs économiques,
politiques et sociales » (p. 291).

Au centre de cette philosophie deweyenne de la technique, il
y aurait « une ontologie des usages », ainsi que I'idée que la tech-
nique est « un systeme qui se plie a tous les usages possibles » (p. 292).
Mais les objets techniques ne sont pas des objets d’usage : « Ré-
duire la technique a I'usage, c’est ne pas voir combien la technique

681



682

(re)conditionne et (re)configure ’'usage en habilitant et contraignant
de nouveaux régimes d’action, et aussi combien I’'usage possede des
conditions d’acces qui ne s’identifient pas tautologiquement aux
“désirs”, “besoins” et “inventivité” del'usager, tout simplement parce
que ces conditions d’acces sont solidaires de compétences cognitives,
socio-économiques, culturelles, mais aussi pragmatiques qui peuvent
d’ailleurs étre préfigurées, prescrites ou attendues en étant inscrites
dans le dispositif technique lui-méme (modes d’emploi, contraintes
de compatibilité...) et ses régimes de fonctionnement. » (p. 289-290).
On ne peut qu’étre d’accord avec cette proposition, qui fait écho a ce
qu’écrivait Gilbert Simondon a propos de I’objet technique : 1a caté-
gorie pertinente pour penser la technique n’est pas 'usage, mais le
« fonctionnement opératoire », I’objet technique étant « ce qui effec-
tue une opération déterminée, ce qui accomplit un certain fonction-
nement selon un scheme déterminé » (Simondon, 1969 : 246).

Les passages consacreés par Steiner ala philosophie delatechnique
de Dewey se basent plutdt sur des interprétations qui en ont été don-
nées par des philosophes contemporains que sur une analyse des
textes de Dewey lui-méme. Or je ne suis pas slir que, dans ceux-ci, le
paradigme de I’'usage soit aussi prégnant que le prétend Steiner. En
effet, pour Dewey, les objets techniques se caractérisent principale-
ment par « leurs capacités de travail telles qu’elles se révelent dans
les conséquences de leur utilisation » (Dewey, 1920/2014 : 201). La
connaissance de ces capacités de travail suppose une connaissance
de leur fonctionnement et de leur mode opératoire, cette connais-
sance étant notamment indispensable pour qu’ils puissent étre uti-
lisés dans des circonstancesinhabituelles (Dewey, 1922 :244). Par ail-
leurs, ces capacités de travail ne sont actualisées que quand les outils
sont engagés non pas dans des usages, mais dans des « opérations
actives ». Ainsi un outil n’est-il un moyen que dans un « faire réel »,
c’est-a-dire par son intégration dans une activité orientée — sinon
il n’est qu'un « moyen potentiel ». Dans un faire réel, qui implique
«une opération active », il entre en conjonction avec d’autres sources
d’énergies et avec d’autres agents d’opérations. Ainsi un outil tel quun



marteau ou une scie n’est-il un moyen réel que quand il est « mis en
conjonction avec I'ceil, le bras et 1a main dans une opération spéci-
fique. EtI'ceil, le bras et 1a main ne sont, de maniere correspondante,
a proprement des moyens que quand ils sont en opération active. Et
chaque fois qu’ils sont en action ils coopérent avec des matériaux et
desénergies externes. Sans le support de quelque chose qui se trouve
au-dela d’eux-mémes, le regard de I'ceil est vide et la main se meut a
tatons. Ils ne sont des moyens que lorsqu’ils entrent dans une orga-
nisation avec des choses qui accomplissent des résultats précis de
facon indépendante. » (Ibid. : 25-26). Bref, la catégorie d’'usage chez
Dewey est bien plus pragmatique que ne l'est le concept ordinaire
utilisé par Steiner.

Ces deux derniers essais ne m’ont pas completement convaincu.
Il m’a semblé qu’ils attribuent a Dewey une visée qui n’est pas la
sienne et qU’ils ne restituent pas vraiment I'intention centrale de
son « projet exp€rimentaliste ». Voici pourquoi. D’abord investir I’at-
titude, I’esprit ou la morale scientifique de la capacité de transfor-
mer les institutions et les manieres de penser et d’agir constitutives
d’une culture n’est pas attribuer un pouvoir intrinseque d’émancipa-
tion ou un pouvoir réformateur a la science en tant qu’institution et
organisation modernes. C’est un fait que Dewey n’a sélectionné que
certaines dimensions dans un phénomene social-historique com-
plexe, et qu’il I’'a, en un sens, idealise€. Mais il a toujours assumeé cette
idéalisation, comme méthode. Pour Dewey, idéaliser, c’est projeter,
par'imagination, des possibilités réelles. Un idéal n’est pas quelque
chose d’ajouté a la réalité. Il est «la tendance et le mouvement d’une
chose existante menée jusqu’a sa limite finale, considérée comme
rendue complete, parfaite » (Dewey, 1927/2010 : 243). Ces possibili-
tés n’en sont pas moins réelles parce qu’elles sont déja ancrées dans
I’expérience. En effet, les idéaux procedent d’une idéalisation de ce
qui est « expériencé » comme « biens » dans les activités, les interac-
tions etlesrelations humaines. Les possibilités qu’ils figurent en sont
extraites. C’estbienle cas pourla méthode expérimentale et 'attitude
scientifiques telles qu’il en parle.

683



684

Ce n’est donc pas a la science que Dewey attribue un pouvoir
d’émancipation, mais a cette méthode et a cette attitude. Ce n’est
donc paslascience comme phénomene global qu’il entend €riger en
« élément constitutif de la culture ». Lextension de I’attitude scienti-
fique et de la méthode expérimentale est pour Dewey une question
morale, carlascience a créé de nouvelles valeurs et développé de nou-
velles habitudes. L'attitude scientifique consiste en effet aadopter non
seulementla méthode expérimentale comme méthode de production
de connaissances (sur la base de preuves fournies par une enquéte),
mais aussi une certaine morale. Les scientifiques, explique Dewey, ont
créé une « nouvelle morale », correspondant a la volonté d’employer
certaines méthodes — observation, réflexion, vérification et proba-
tion — plutdt que d’autres : « L'intérét [porté a I’enquéte scientifique]
aconduit a développer une morale ayant ses propres traits distinctifs.
Parmi ses éléments évidents, il y alavolonté de maintenir la croyance
en suspens, la capacité de douter jusqu’a ce qu'une preuve soit obte-
nue;lavolonté de suivreladirectionindiquée par une preuve au lieu
de privilégier une conclusion préférée personnellement ; la capacité
de porter les idées en solution [dans I’'attente d’une confirmation -
LQ] et de les utiliser comme hypotheses a tester plutdt que comme
des dogmes a asséner ; et (peut-étre le trait de tous le plus distinctif)
le plaisir éprouvé a ouvrir de nouveaux champs d’enquéte et a étre
confronté a de nouveaux problemes. » (Dewey, 1939/1993:112). C’est ce
type de dispositions (ouverture d’esprit, impartialité, intégrité intel-
lectuelle, neutralisation des préférences personnelles, adoption du
faillibilisme, responsabilité, communication ouverte et partage des
découvertes, etc.) que la science a été capable de développer, qui lui
confere « une potentialité morale intrinséque ».

Steiner objecte, en s’appuyant sur L’homme sans qualités de Robert
Musil, que ces vertus prétées aux scientifiques pourraient n’étre que
les « vieux vices des chasseurs, soldats et marchands » métamor-
phosés et transposés dans le domaine intellectuel. Que des scienti-
fiques manifestent «1’absence de tout scrupule et de toute inhibition »,
excluent toute considération morale, marchandent patiemment les



moindres bénéfices, manifestent la défiance la plus aigué a I’égard
de toute imprécision (pour reprendre les termes et expressions de
Musil), est un fait avéré. Mais nul ne contestera qu’ils enfreignent
alors la morale de la recherche scientifique.

Steiner considere que c’est finalement un « projet expérimenta-
liste », voire « scientiste », que Dewey propose pour notre culture.
Mais en quoi consiste exactement cet expé€rimentalisme ? Lauteur se
contente peut-€tre trop souvent des sens courants de ce terme — faire
des expériences ; expérimenter des idées ou des solutions ; vérifier
des hypotheses par des expérimentations, etc. — et ne lui confere pas
lasignification profonde qu’il avait pour Dewey. Pourquoi, en effet, la
méthode expérimentale a-t-elle une telle valeur pour Dewey ? Parce
gqu’expérimenter, c’est effectuer des opérations pratiques, avec une
composante matérielle, pour produire des connaissances; c’est donc
réintroduire I’'action, la pratique et la matérialité dans la connais-
sance. Selon Dewey, la science est « un art de I'acceptation et du
contrOle » (titre du chapitre 4 de La quéte de certitude). « Si nous for-
mulons notre conception de la connaissance en fonction du modele
expérimental, nous découvrons que c’est une maniere d’agir sur et
avec les choses de I'expérience ordinaire en les rapportant aux inte-
ractions qu’elles entretiennent entre elles, et que, par conséquent, le
contrdle que 'on peut exercer sur elles, notre aptitude a les modifier
et a orienter les changements en fonction de nos désirs, croit indéfi-
niment. Le connaitre est en lui-méme un mode d’action pratique et il
correspond précisément a ce mode d’interaction ala faveur duquelil
devient possible d’orienter d’autres interactions naturelles. [...] Telle
est 'importance de la méthode expérimentale. » (Dewey, 1929/2014 :
123). Ce que la science met au jour par des opérations expérimen-
tales ce sont des relations entre des changements. Provoquer de tels
changements requiert de créer des interactions a travers des instru-
ments : « Expérimenter consiste a agir délibérément sur le phéno-
mene au lieu de le contempler et de I’'accepter tel qu’il est. Il s’agit
d’instituer un changement contrélé dansle phénomene quel’on veut
étudier pour observer quels autres changements sont provoqués en

685



686

conséquence, le but étant de voir s’il est possible de dégager une cor-
rélation entre ces deux ordres de changements. » (Madelrieux, 2016 :
139). C’est donc a travers I’établissement de relations entre des chan-
gements que I'expérimentation peut tester des hypothéses et valider
(provisoirement) des propositions.

Si Dewey accorde une telle valeur a la méthode expérimentale, ce
n’est donc pas au vu des succes de la science. En mettant au jour, par
des opérations controlées, des relations entre changements, cette
meéthode accroit les possibilités de contrdle des choses et des événe-
ments, et permet d’intervenir sur leur cours. Une autre raison est qu’il
considere cette méthode comme fondamentalement antiautoritaire ;
la seule chose qui fasse autorité dans la pratique scientifique C’est la
méthode elle-méme (et les valeurs qui en sont dérivées) ; par prin-
cipe elle met tousles chercheurs a égalité. Apres, qu’il yaitdes phéno-
menes de pouvoir et d’asymeétrie dans la science est un fait incontes-
table, mais cela tient au fait qu’elle est une institution ou une organisa-
tion sociale-historique d’un certain type. Cela n’entame pas son pou-
voir émancipateur. Enfin, comme le rappelle Stéphane Madelrieux,
« il n’est [...] pas question pour Dewey de transférer et d’appliquer
purement et simplement la méthode scientifique a la résolution des
problemes sociaux, ce qui rendraitlaméthode encore trop extérieure
vis-a-vis de sa fin, mais de comprendre qu'une telle méthode est déja
une forme deréalisation dela fin elle-méme, parce qu’elle est déja, en
réalité, le bien commun de ’humanité, sa plus précieuse découverte.
Cebien cen’est rien d’autre que I'intelligence fondée sur la coopéra-
tion et 'expérimentation [...]. Ce bien substantiel de la communauté
[...] C’est une méthode commune et communicable, permettant de
changerlestraditions, les valeurs et lesinstitutions. » (Ibid. :193-194).

Il y aurait bien d’autres points soulevés par le livre Steiner a dis-
cuter. Par exemple est-ce faire preuve de naiveté que d’attribuer une
relative autonomie a la science ? L'autonomie reconnue par Dewey a
la science ne semble pas différente de celle que 'on doit reconnaitre
achaqueactivité humaine, déslors qu’elle asa propre fin, ses propres



standards et ses propres outils (définis par un mode de fonctionne-
ment opératoire). Ce sont cette fin, ces standards et ces outils propres
qui en font I’activité qu’elle est ; ils ne peuvent pas étre importés de
I’extérieur, sous peine de détruire I'identité et la normativité interne
de cette activité. Cela vaut pour la science comme pour la plomberie,
lamenuiserie oula mécanique. Mais toute activité est emboitée dans
d’autres dynamiques, avec lesquelles elle doit composer. Le menui-
sier doit se plier aux désirs de ses clients, a des contraintes écono-
miques ou aux injonctions de I’architecte qui le fait travailler... mais
il ne cessera pas pour autant d’exercer son métier comme il doit étre
exercé, avec les fins, les standards et les outils qui lui sont propres.
Reconnaitre une telle autonomie a l’activité du menuisier n’est pas
faire preuve de naiveté ! Il n’en va pas différemment, selon moi, pour
I’activité scientifique.

687



688

BIBLIOGRAPHIE

BENNETT Maxwell R. & Peter HACKER (2003), Philosophical Foundations of
Neurosciences, Oxford, Blackwell.

BRANDOM Robert (2009), Larticulation des raisons, Paris, Editions du Cerf.

DEWEY John (1920/2014), Reconstruction en philosophie, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1922), Human Nature and Conduct, New York, Henry Holt and
Company.

DEWEY John (1925/2012), Expérience et nature, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1927/2010), Le public et ses problémes, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1929/2014), La quéte de certitude, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1939/1955), Liberté et culture, Paris, Aubier.

DEWEY John (1938/1993), Logique. La théorie de l'enquéte, Paris, Presses
universitaires de France.

MADELRIEUX Stéphane (2016), La philosophie de John Dewey, Paris, Vrin.

MUSIL Robert (1956/1984), L’homme sans qualités, Paris, Editions du Seuil.

PUTNAM Hilary (1992), Renewing Philosophy, Cambridge, Harvard University
Press.

RORTY Richard (1997), Contingence, ironie et solidarité, Paris, Armand Colin.

SIMONDON Gilbert (1969), Du mode d'existence des objets techniques, Paris, Aubier.

WITTGENSTEIN Ludwig (1994), Remarques sur la philosophie de la psychologie, 11,
Mauvezin, Editions Trans-Europ-Repress.

WITTGENSTEIN Ludwig (2002), Remarques mélées, Paris, Flammarion.

WITTGENSTEIN Ludwig (2008), Fiches, Paris, Gallimard.



