JOELLE ZASK

INTRODUCTION A
JOHN DEWEY, ET
PARTICIPER. ESSAI
SUR LES FORMES
DEMOCRATIQUES
DELA

PARTICIPATION

PARIS, LA DECOUVERTE,
2015, ET LORMONT, LE
BORD DE LEAU, 2011

RECENSION PAR MATHILDE
RENAULT-TINACCI




arue en 2015, I'Introduction a John Dewey, publiée par Joélle

Zask revient sur les principales theses du créateur pragma-

tiste de la philosophie sociale. L'auteure s’est livrée a la diffi-
cile tache de restituer en synthese les principales dimensions trai-
tées par I’'un des penseurs majeurs de la démocratie de la fin du X1x®
et jusqu’a la moitié du xxe siecle. Traductrice de I'ceuvre de Dewey,
du Publicet ses problemes (1927/2010) et en compagnie de Jean-Pierre
Cometti, des Ecrits politiques (2018), elle-méme philosophe de la par-
ticipation, Joélle Zask entend présenter ’'oeuvre du philosophe libé-
ral, nonal’aune desrecherchesactuelles quis’inscrivent dans safilia-
tion (Cefaiet al., 2015), mais a « présenter Dewey, dans le contexte de
son élaboration » (p. 5). Elle mobilise ainsi ses principaux détracteurs
ou encore des héritages théoriques dont lui-méme dépend, notam-
ment de ’Ecole de Chicago ou de ’'anthropologie culturelle. Cette
introduction insiste plus largement sur le déploiement de la philo-
sophie sociale (sa portée, sa fonction, sa méthode) et la liaison faite
avec « 'organisation démocratique du public ».

L'ouvrage est organis€ en cinqg parties. Alors que lesdeux premieres
entendent révéler les grands principes de la philosophie sociale, les
trois derniéres présentent la maniere dont elle peut faciliter la parti-
cipation des individus et le « gouvernement par le peuple » (p. 100).
Cette recension propose de revenir sur ces deux dimensions croi-
sées avec le déploiement chronologique de I'ouvrage s’appuyant sur
les principaux arguments de 'auteure. En guide d’ouverture, nous
tenterons un éclaircissement de ce que la philosophie sociale nous
apprend de la démocratie participative.

CE QUE LA PHILOSOPHIE SOCIALE EST ALA
DEMOCRATIE

Le postulat premier de Dewey est souligné : I'individu et le social
ne s’excluent pas, ils ne se pensent pas non plus isolément, ils s’en-
tremélent de maniere circulaire, se modelent I'un 'autre dans I'in-
teraction (p. 7). Et cette non-exclusion se donne a voir en premier

PRAGMATA, 2019-2: 630-657

631



632

lieu dans la lecture du fait démocratique, au fondement de la phi-
losophie sociale. Comme Tocqueville, Dewey aborde la démocratie
comme un « mode de vie personnel » qui comprend des habitudes
et des conduites héritées ou basées sur des initiatives personnelles
(p.8). Pour Dewey, ladémocratie ne s’instaure pas par décret, par voie
institutionnelle, reléguée a la seule sphere du politique

«Partout ou elle est tombée, elle était d’'une nature trop politique.
Elle n’était pas devenue la chair et le sang des gens dans la conduite
quotidienne de leur vie » (Dewey, 1937 : 225, cité p. 9) mais bien lors-
gu’elle est acquise al'individu, ordinaire et non extérieure a soi. Elle
ne peut étre que « machinerie politique » (Dewey, 1927/2010 : 143).
Ce n’est donc que lorsque les citoyens participent a la vie publique,
outre le déploiement institutionnel de la démocratie politique, que
la démocratie s’exerce et se développe. Et c’est 1a, 1a tache dévolue a
la philosophie sociale, celle de favoriser « ’'ajustement réciproque
entre les moeurs et les institutions », « restaurer les croyances et les
pratiques qui renforceront le fonctionnement des institutions démo-
cratiques » (p. 9), sinon de ré-enchanter la démocratie.

La visée de Dewey doit étre ré-encastrée dans le contexte histo-
rique qui’avu naitre : le monde entre alors dans «la grande société »
(p.11), entre « grande industrie », « grande finance », « gouvernement
centralisé », « marché international et guerre mondiale » et dévelop-
pement des « rapports sociaux » (p. 10-11). Zask revient sur les prin-
cipaux processus qui la font émerger, mis en évidence par le philo-
sophe pragmatiste : 1a concentration des activités dans des organisa-
tions atteintes de gigantisme (entreprises, institutions, etc.) (Dewey
parle de « corporateness »), le processus de mondialisation qui fait
déborder des secteurs entiers du contrdle par les Etats nationaux,
enfin, troisiéme processus, le développement du sentiment d’ impuis-
sance al’échelle des individus. L'individu est davantage vulnérable,
proie de mécanismes socio-politiques et socio-économiques qui le
dépassent. Il peine a diriger son existence et acomprendre I’environ-
nement qui pése sur lui. Zask souligne pour autant que chez Dewey



les deux premiers processus ne sont que peu problématiques, si une
réponse est apportée a la souffrance et a la perdition de I'individu.
Etlaréponse qu’il appelle de ses voeux n’est autre que la philosophie
sociale (p.12).

Si certains constats que d’autres sociologues fondateurs ou philo-
sophesontréalisé, notamment surla transformation desliens sociaux
(Ferdinand Tonnies dans le passage de Gemeinschaft, ala Gesellschaft,
Max Weber dans le passage de la communalisation a la sociation, ou
encore Henry Maine dans sa comparaison entre les modernités occi-
dentales et la société traditionnelle japonaise) sont repris, c’est sur
I’analyse du pouvoir d’agir empéché et de la désagrégation de I'in-
dividualité que Dewey insiste, en invoquant la « crise de la culture »
(p. 13). La valorisation idéologique du libre arbitre dans la « grande
société»,’aspiration a de « grandes fins », alors méme que I'’ensemble
des moyens pour parvenir a ces finalités ne sont pas disponibles, ou
alors peu connus ou identifiés par les individus eux-mémes, sont
autant d’explications a la « démoralisation » progressive du peuple.
Ils’agit donc, d’'une part, de choisir les fins au regard des moyens dis-
ponibles, mais surtout de permettre aux individus d’identifier ces
moyens et d’en connaitre les ressorts.

Une fois posé le cadre de la théorie sociale de Dewey, Zask passe
en revue les divergences entre théorie sociale critique et philoso-
phie sociale (p. 16). Ces deux lectures ont un dessein commun : celui
de penser ensemble individu et société, dans leurs interactions.
Mais alors que dans la théorie sociale critique d’obédience hégélia-
no-marxiste, les rapports sociaux sont abordés par le prisme d’une
« triple domination » (p. 16) « domination de la nature par ’homme,
delanature dans’homme, et de certains hommes par d’autres », soit
dans un registre booléen qui essentialise la polarité dans la société,
Dewey préconise au contraire I’analyse de ce qui entraine « la sup-
pression des opportunités d’expérience individuelle », autrement
dit « d’'un mécanisme insensible, subtil et invisible, d’autant plus
puissant qu’il est porté par tous, et en méme temps par personne ».

633



634

Autre divergence avec la théorie sociale critique, il n’existe pas pour
Dewey de raison émancipatrice — une intervention miracle au-des-
susdelasociété — qui permettrait de se soustraire aux déterminismes
sociaux et auxlogiques de domination. « La critique vise donc moins
les formes et les acteurs de la domination que les représentations ou
les croyances répandues qui les rendent possibles. » (p. 17).

Enfiligrane, c’est 'approche épistémologique du philosophe quise
donneavoir:laphilosophie sociale est une « critique des croyances »
(p.17) dans laquelle le philosophe ne se positionne pas en surplomb
du monde et de la société, et ne se désengage pas des mécanismes
qu’il observe. Au contraire, il permet par son action leurs modifica-
tions, non pas directement, mais parl’action des «individus perdus »
eux-mémes car « Dewey laisse cette tiche aux intéressés » (p. 21). C'est
ici que l'auteure de I'introduction fait le lien avec ce qui constitue
certainement’héritage contemporain principal en sciences sociales
de Dewey, présent dans les théories des capabilités (Zimmermann,
2006) ou de I’empowerment (p. 21), ou encore dans les théories de
la démocratie associationniste ou participative avec cette question :
«Comment rétablir leur capacité [celle desintéressés] au self-govern-
ment ? » (voir aussi Zask, 2010).

Si la philosophie sociale de la « démocratie radicale » (p. 23) de
Dewey peut, sous certains aspects, étre rapprochée de la théorie
sociale critique, elle s‘oppose a deux grandes conceptions de la phi-
losophie politique qui encouragent la scission de I'individu et du
social : 'organisme/collectivisme (holisme) et le libéralisme écono-
mique (individualisme). En cela, pour renforcer la démocratie et la
culture qui s’y rattache, Dewey préconise de selibérer de ces « concep-
tions aliénantes ».

Zask montre ainsi que, dans les textes de Dewey consacrés au
libéralisme (en premier lieu, Dewey, 1935/2014), deux mouvements
sont identifiables : le premier releve les valeurs libérales qui ont été
dévoyées de leur fonction premiere dans leur course a « 'amour



inexpugnable de la liberté » (p. 7), le second s’attache a celles qui
permettent et accompagnent toujours la liberté et le progrés social.
Dewey remarque qu'avec le Xixesiécle, et au-dela dela doctrine selon
laquelle doivent étre consacrés les droits naturels des individus, a
savoirledroitdevie,ledroitalaliberté, le droitala poursuite du bon-
heur et enfin le droit de propriété, au-dela de leur conversion en lois
économiques, «laréussite économique individuelle » va étre mobili-
sée pour «justifieridéologiquement les inégalités et 1égitimer le sys-
temeinstitutionnel censé orchestrer la compétition sans 'endiguer »
(p. 26). Zask releve une discordance farouche vis-a-vis de Herbert
Spencer, fervent défenseur d’un libéralisme sanslimite. Dewey s’op-
pose aune lecture del’évolutionnisme quijustifie «la survie des plus
aptes » et récuse la protection sociale, supposée engendrer « la mol-
lesse » des citoyens. Pour Dewey, au contraire, «au fur et a mesure que
lelibéralisme s’affirme exclusivement comme liberté d’entreprendre
et de capitaliser, le libéralisme spécifiquement politique reflue et perd
laplus grande part de sa substance » (p. 27). En définitive, Dewey sou-
haitelarestauration d’'unlibéralisme radical et démocratique. Quant
a I'individualisme, il en estime I’existence de deux sortes : « le bon
et le mauvais. » Le philosophe est sans doute I'un des premiers, bien
avant les éclaircissements contemporains (par exemple, Ion, 1997),
selon Zask, a faire la distinction entre « individualisme » et « indivi-
dualité » (Dewey, 1930/2018). Autrement dit, faire la critique de I'in-
dividualisme n’est pas renoncer a valoriser I'individualité et I'indi-
viduation mais plutdt s‘'opposer a la fiction kantienne de I'individu
«already made ». Au contraire, 'idée méme selon laquelle I'individu
précéderait sasocialisation et serait en mesure de « sélectionner libre-
ment les formes d’associations existantes » (p. 28) est une fiction.
Contre Rawls, avec un raisonnement proche de celui des communau-
tariens, Dewey réfute I'idée d’'un individu « désengagé du monde »
(p. 29), dissocié de ses attaches et appartenances au monde social.
Pour Dewey, I'individu ne se « choisit » pas. Sans encastrement dans
le social, « il nous est impossible de nous comprendre comme des
personnes singuliéres » (Sandel, 1985, cité p. 29). Ainsi, ladémocratie
ne se forme que dans une transaction entre institutions politiques et

635



636

individualités : les unes et les autres étant tout aussi bien I'origine et
la conséquence des actions qu’elles produisent ou qui les affectent.
Finalement, ce que le philosophe reproche a la conception moderne
dulibéralisme, c’est sonincapacité a penser le développementde’'in-
dividualité dans et par « I’action sociale organisée » (p. 31) et sa pro-
pension a tenir pour responsable I'individu, en charge de sa propre
destinée et réussite en société.

Contrela perspective holiste, qui selon lui ouvrelavoie al’absolu-
tisme, Dewey ne ménage pas non plus ses mots. Cet absolutisme qui
est la marque d’une connaissance mono-factorielle, déterministe,
unilinéaire, régie par la promulgation de lois théoriques auxquelles
les faits empiriques doivent répondre, s'oppose al’expérimentalisme,
qui, en philosophie pragmatiste, soutient I'idée que les étres et leur
environnement interagissent en permanence, de maniere asyme-
trique et non causale. Dans le holisme, I'individu est déterminé par
la société, le collectif dont il résulte. Il reste au second plan et se voit
dépossédé de toute autonomie. Cette pensée, qui est au fondement
desrégimestotalitaires, dansleur dimension la plus exacerbée selon
Dewey, présuppose que I’étre s’accorde avec le grand « tout » (p. 35).
Elle doit étre combattue (Zask, 2018). En effet, cette conception estla
négation méme de I'individualité. Zask confirme cette posture chez
Dewey lorsqu’il abordela question deI’éducation : I’éleve n’est pasune
forme vide a remplir, le réceptacle inerte d’une culture déposée par
la société mais se réalise plutot « par I'intermédiaire de la construc-
tion de sa propre expérience et de sa participation active a 'environ-
nement qui est le sien » (p. 37). Cette pensée éducative est au fonde-
ment de 'expérience démocratique chez Dewey : 1a sociabilité pri-
maire est le lieu du pré-politique, mis en pratique danslesjeux, dans
lesinteractions ou lasingularité individuelle se tisse dans la pluralité.



DE LA THEORIE DE L’EXPERIENCE A
LENQUETE SOCIALE

L’'introduction de Zask montre combien la philosophie sociale se
doit de rétablir la pensée de la réciprocité entre le social et I'indivi-
duel soit « élaborer une conception des relations entre I'individuel
et le social qui soit favorable a I’action sociale ». L’auteure revient
sur les deux définitions du terme : I’'action sociale est d’abord I’ac-
tion des individus sur les conditions sociales de leur existence. Elle
est aussi l’'action des groupes sociaux qui exercent un contrdle social
«nonseulement sur leurs équilibres et leurs coopérations mutuelles,
mais aussi surla distribution des conditions d’individuation deleurs
membres » (p. 39). Lasocialisation des individus doit ainsi étre percue
« non comme une contrainte (Durkheim), ou comme une relation
d’obéissance (Foucault) » mais commeles conditions du déploiement
del’individualité et delaréalisation del'individu, sans étre indépen-
dante toutefois des autres déploiements et du nécessaire renforce-
ment du bien commun.

Inspirée du darwinisme, 'expérience chez Dewey est un proces-
sus situé et non donné, qui comprend tout a la fois une méthode de
production de la connaissance, « I'’enquéte », et une posture qui lie
le théorique et I'’empirique dans I'intérét porté au processus d’adap-
tation que le philosophe nomme interaction (de 'organisme avec
I’environnement et inversement) ou transaction (que Dewey choi-
sira plus tard dans ses échanges avec Arthur Bentley : 1949/1989).
« Elle consiste au contraire dans une relation entre 'organisme et
son milieu, d’'une nature telle que I'un et 'autre se transforment
mutuellement, de maniere a coexister en dépit deleurs changements
réciproques. » (p. 42). Les parties prenantes de la transaction, lors-
qu’elles rentrent en « activités », s’échangent ressources et proprié-
tés (p. 46). Ce lien adaptatif entre organisme et environnement ne
devient objet de I'expérience que lorsqu’apparait « une tension », ou
un « déséquilibre », qui nécessite une action de rétablissement. En
cesens, 'adaptation est un processus fondamentalement actif. Cette

637



638

relation d’interaction n’implique pas pour autant des effets symé-
triques de I'un envers 'autre, de ’'action de I'un ou de I’autre : ’'adap-
tation n’implique pas de causalisme. Toutefois, Zask souligne chez
Dewey la volonté de sortir d’une perspective « finaliste » de 1’évolu-
tionnisme (p. 45) : I’évolution n’a pas de marqueur de début ou fin,
c’est une histoire sans programme et sans plan qui ne déroule pasen
« stades » (pour faire mention d’Auguste Comte).

L'expérimentalisme doit pouvoir étre appliqué a une théorie de
la connaissance et donc a la culture scientifique. La science n’est,
dans sa conception, qu'une forme plus développée de construction
de connaissance que celle qui se fait dans I'expérience ordinaire.
La connaissance produite n’est plus la vérification de 'adéquation
entre I'idée et I'objet connu, mais le produit de I'interaction du sujet
et de 'objet qui, dans leur rencontre, objectivent ces « ajustements
mutuels ». « Elle est un mode d’étre au monde qui identifie qu’il est
dumonde et parle monde comme partenaire d’'une réalité qui le pré-
cede, qui subsistera apres lui, mais qui serait autre qu’elle n’est et
qu’elle seraen son absence. » (p.48). Ainsi, la frontiere entre connais-
sance et réel s’efface. Lauteure de I'introduction remarque que I’in-
teraction chez Dewey tient plus de I'idéal (p. 59) qui reste utile a l’'or-
ganisation et a 'orientation des conduites humaines.

Zask observe deux phases dans I'expérience deweyenne ; 1a pre-
miere est active (expérimentale) c’est-a-dire qu’elle correspond chez
unindividu al’atteinte d’un effet spécifique al’égard de son environ-
nement par un déploiement d’énergie relatif a I'importance de l’ef-
fet souhaité ; elle est aussi « naturelle » (organique) et correspond a
I’adaptation continue de’organisme et de I'environnement en fonc-
tion de ses besoins vitaux. Lexpérience, lorsqu’elle est expérimenta-
tion, peut étre dotée d’une créativité ou innovation sans précédent
et «elleintroduit dansla situation ou elle prend place certains chan-
gements » (p. 52). Mais en retour, et c’est 1a la seconde phase dite pas-
sive, I'agent doit pouvoir encaisser les conséquences plus ou moins
facheuses de ses actes. Les deux phases se pensent ainsi de maniére



consécutive, et en alternance, en fonction des déséquilibres et des
tensions qui naissent des interactions, ou au contraire de la volonté
d’agir des individus.

Zask releve que le philosophe ne dit rien du passage d’une expé-
rience organique ou naturelle a une expérience humaine, réfléchie et
intentionnelle (p. 53). Elle propose deslors de présenter laméthode de
I’expérience cognitive, autrement dit de 'enquéte sociale. L'enquéte
est fondée sur les mémes spécificités que 'expérience en ce qu’elle
est adaptative et agissante (knowing is doing, p. 55) et qu’elle permet
laconnaissance, alabase durapport deshommes et du monde. Mais,
au-deladesaqualité naturaliste nécessaire alasurvie, laconnaissance
estaussi encastrée dans un univers culturel et social qui conditionne
son émergence et ses formes.

De cette théorie de la connaissance découle une méthode empi-
rique (sans s’y réduire exclusivement) : 'enquéte sociale. A cheval
entre expérimentalisme et la conception culturaliste de la démo-
cratie de Dewey, 'enquéte sociale a pour mission de pallier les dys-
fonctionnements sociaux, tout en étant elle-méme intégrée au social :
« elle est aux relations troublées entre I'individuel et le social ce que
I'ingéniosité est al’individuisolé, ou ce que I'institution est ala com-
munauté organisée. » (p. 71). Autrement dit, I’enquéte sociale chez
Dewey (1938/1993) est pour les individusle moyen de restaurer a la fois
leur capacité a contribuer ou a participer a la vie de la communauté
etleur capacité a en tirer parti des ressources ou du capital social (au
sens de Putnam, 2000) — mais elle est aussi ce qui augmente le pou-
voir d’agir des individus dans une communauté d’autogouvernement,
et leur offre 1a possibilité de s’épanouir et de se réaliser. Elle est donc
la méthode qui, face a des situations sociales vécues comme « indé-
chiffrables » (p. 72), permet de définir ces situations, d’y percevoir
une logique, d’en discerner les conséquences néfastes, de leur attri-
buer des causes et d’en identifier les responsabilités, et d’y trouver
dessolutions ou des alternatives. Méthode qui, parla création collec-
tive des outils pour se comprendre et se gouverner, permet également

639



640

de « rétablir I'individualité ». Cette méthode est indissociable de la
vision que Dewey porte sur la fonction de la recherche en sciences
humaines et sociales, qui, bien au-dela d’un attribut esthétique ou
un loisir consensuel, est un véritable outil politique. La encore, cette
posture est contraire aux développements des positivistes, notam-
mentdansleurimitation des «sciences dures». Zask reprend dans son
développementles travaux de Timothy Kaufmann-Osborn (1985 : 829,
cité p.73) qui résume la lecture critique du positivisme par Dewey :1a
prétention al’adoption de loi universelle valable est une fiction, tout
au plus « une hypothese dont la valeur et I’effectivité sont variables
et qu’il est loisible de réviser » (p. 74), tout comme la prétention a la
«neutralité axiologique » du chercheur. Le prétendu désengagement
duthéoricienn’ade sens que dans une société qui valorise une démo-
cratie d’expert, qui confisque la parole au peuple en lui reprenant les
droits d’enquéter en son nom.

Trois phases de ’enquéte sociale peuvent étre repérées : la pre-
miére est I'identification de la nature du trouble ressenti et de ses
causes (p. 57), cela suppose que « 'enquéteur s’oriente vers les élé-
ments de la situation qui a son avis provoque son trouble » (ibid.).
Avec d’autres, il commence a collecter les matériaux lui permettant
d’analyser, de réparer ou de corriger 'objet de son trouble. Ensuite,
c’estaupland’action d’étre élaboré. Les conséquences de ce pland’ac-
tion doivent étre réfléchies et anticipées. Ce plan d’action est destiné
a modifier la situation problématique dans une issue favorable pour
ceux qui en patissent. Les enquéteurs s’engagent ainsi en respon-
sabilité dans I’'agir, et échappent aux mécanismes insensibles, sub-
tils et invisibles, dont ils étaient les jouets (p. 17). Au cours de la troi-
sieme phase, le plan d’action est mis a exécution et les solutions ima-
ginées pour résoudre la situation problématique sont mises en ceuvre.
Au regard des résultats, et en cas d’é¢chec, de nouvelles hypotheses
peuvent étre formulées: les fins et les moyens ne cessent de s’ajuster
dansl’accomplissement du plan d’action, dontlalogique prolonge en
quelque sorte celle de 'enquéte sociale. Il en résulte 'émergence de
matériaux qui pourront étre utiles pour des expériences ultérieures.



« Nous pouvons conclure que seules sont pertinentes ou signifiantes
les expériences qui engendrent de nouvelles expériences et sont par-
tageables a cetitre. » (p. 62). En d’autres termes, par ’'enquéte sociale,
«lafonction dessciencessociales est d’exercerlaméthode deladémo-
cratie » (p. 77).

DE LA DEMOCRATIE CULTURELLE A LA
DEMOCRATIE POLITIQUE

Il serait nécessaire de commencer cette partie par une question :
« Uenquéte sociale peut-elle faire le contenu d’une politique ?» (p. 91).

Rappelons que la démocratie chez Dewey est, avant d’étre un
ensemble d’institutions, de normes et de régulation (la démocratie
politique), une réalité expérientielle et ordinaire (ladémocratie cultu-
relle), et que la démocratie primaire, comme chez Tocqueville avec
les associations, mérite une profonde attention. Car ce qu’il interroge
notamment dans Le public et ses probléemes, c'est la capacité d’une
société humaine a relier démocratie culturelle et démocratie poli-
tique. Toutefois, a la différence de son précurseur, Dewey ne pense
pas seulement la communauté locale (le public, ou les associations)
comme lelieu d’é¢ducation, de formation a l’esprit civique, puisqu’en
limitant la solitude individuelle et le despotisme étatique les asso-
ciations responsabilisent les individus en favorisant une prise de
conscience civique de I'intérét général par les intéréts particuliers.
C’est dans une forme plus radicale encore que la démocratie cultu-
relle chez Dewey est présentée : elle est au fondement méme du gou-
vernement politique et des institutions démocratiques.

Pour mieux expliquer cette radicalité, Zask revient sur ce qui fait
« public », notamment dans la distinction entre privé et public chez
Dewey (p. 92-93). Est public ce qui engage par voie de conséquence, et
de maniere indirecte, un ensemble d’individus a priori non concer-
nés par une action humaine, et est privé ce qui concerne exclusive-
ment les parties prenantes d’'une action humaine sans conséquence

641



642

extérieure que leur seule interaction. Le public se forme donc lors-
gqu'unensemble d’individus est affecté par des phénomenes « graves,
persistants, étendus » engendrés par une action humaine alaquelleils
n‘ont pas participé, mais dontles conséquences méritent un contrdle
commun et négocié. Le public se dote alors d’instance de régulation
pour gérer au mieux ces conséquences. Il devient donc 'opérateur
d’une médiation entre les communautés primaires (famille, voisi-
nage, association de passion) et les institutions en charge de la régu-
lation de la grande communauté. Les associations, objet des travaux
tocquevilliens, se retrouvent indistinctement en position de « com-
munauté primaire », de « public », voire de « régulatrice » dans la
conception deweyenne.

Dansle cadre d’une transaction privée, il est aisé pour les intéres-
sésde gérer ou de réguler ce qui releve des actions dans lesquelles ils
sont eux-mémes engages. Il n’en va pas de méme pour ce qui releve
du public : 1a constitution d’instances de régulation, comme l'est le
gouvernement d’un Etat démocratique, est nécessaire pour gérer «le
commun », mais ne peut se fonder que sur I’exigence absolue des
publics et de leurs intéréts. Ainsi « le bien public ne réside pas uni-
quement dans le maintien d’'une organisation politique stable, mais
dansun arrangementsocial et politique si souple que, danslasociété,
chacun puisse contribuer a fixer ses conditions d’existence et que,
dans I’Etat, chacun puisse saisir le gouvernement suivant ses priori-
tés découvertes dans I’expérience sociale » (Zask, 1999).

Mais la formation des publics est, selon Dewey, fragilisée. Avec
I'avénement delagrande société et de lamondialisation associée, les
conséquences indirectes se multiplient et les individus se trouvent
isolés, ignorants des phénomenes qui les assaillent et toujours plus
impuissants a y répondre. Il en découle une démultiplication anar-
chique de publics déconnectés les uns des autres et, en définitive,
«I’éclipse du public » politique (p. 94). C’est en ce sens que 'enquéte
sociale est absolument nécessaire, notamment dans sa généralisa-
tion. Car siles publics ne peuvent identifier les causes quiles affectent,



les mécanismes qui les atteignent et dont ils sont les victimes, ils ne
peuvent entrer dans des processus de politisation (ibid.). Si le public
entame toujours sa trajectoire dans des expériences de passivité, ce
n’est finalement qu’en identifiant ce qui fait qu’il est un public, en
comprenant les causes qui I’ont produit et en analysant les consé-
quences qui en découlent, qu’il entre dans I’action véritable et qu’il
se politise. Les citoyens membres des publics deviennent alors les
«doubles » (p.96) des membres affectés. Chez Dewey, il est une démo-
cratie qui doit étre vécue dans le public avant méme qu’existe un Etat
pour la garantir : I'un ne peut se penser sans ’autre. Il ne peut, selon
lui, exister de procédures ni de regles qui poussent les citoyens a coo-
pérer pour résoudre des problemes issus de ’action humaine. Leur
inclinaison pour « 'expérience publique » se trouve au préalable dans
I’expérience infra-politique de la communauté : le « spécifiquement
social » chez Dewey croise le spécifiquement démocratique. Zask rap-
pelle qu'au début du Public et ses problémes, Dewey montre I'inutilité
de «sedemander comment les individus en viennent a étre associés »
(p.79). Labonne question est de savoir comment ils s’associent dans
une formedeviecollective. Car, pour lui, le spécifiquement social n’est
palpable quelorsque «I'individu associé a d’autres développe un inté-
rét pour ’'association elle-méme et ses finalités » (p. 80), et qu’il est
en mesure de réfléchir et/ou transformer cette association humaine.
Lesocial est donc caractérisé chez Dewey, al’inverse de «’action col-
lective » (p. 83), par une libre participation, fruit d’'une « communica-
tion ». Il n’y aurait pas vraiment de social dans le cas d’associations
meécaniques ou contraintes.

Cen’est qua partir de cette habitude de la coopération humaine,
libre, consentie et active, dans lacommunauté primaire, dansles rela-
tions qui s’y nouent, que le public peut plus aisément se constituer
et, en conséquence, pourrait transformer en miroir la grande société.
Onretrouve a nouveau chez Dewey une perspective tocquevillienne
qui voit dans I'adhésion a une association le développement d’une
prédisposition démocratique et coopérative desindividus, en garan-
tissant, en méme temps, sa liberté. La participation « de voisinage »

643



644

permettrait de préparer les citoyens ala chose publique, deleur assu-
rer les ressources pour régler par eux-mémes les affaires publiques,
et de veiller a ce que leurs mandataires agissent dans leurs intéréts.
Ce discours a été réactive plus récemment chez les théoriciens de la
démocratie participative et du capital social : 1a démocratie partici-
pative, en relais de la participation conventionnelle, permettrait de
créer, au milieu de ’'anomie démocratique, des « publics » démocra-
tiques (Putnam, 2000 ; Fung & Wright, 2003).

On comprendra a ce titre qu’au cours de la cinquieme partie,
Zask rappelle la répugnance du philosophe al’égard des theses révi-
sionnistes de la démocratie (p. 99). Il est impensable pour lui de
présupposer I'incompétence ontologique des citoyens a la mise en
ceuvre de ladémocratie. Au contraire, «le degré de démocratie réelle
dépend du degré de participation effective du public a I'identifica-
tion comme aladirection des affaires communes » (p. 100). Plusieurs
raisons expliquent cette conception radicale : tout d’abord, I’'action
des citoyens sur les conditions de leur association est nécessaire a
leur épanouissement personnel, en complément de leur vie privée.
Lesindividus se réalisent dans la vie en commun. Ensuite parce que
le public est le seul en mesure de déterminer ses propres intéréts, et
de faire émerger des savoirs dans I’'expérience publique, distincts de
ceux des experts (Cefai, 2016). Enfin, pour le philosophe, la compé-
tence au gouvernement et ala gestion des affaires publiques n’est pas
innée, mais elle s’acquiert et les ressources nécessaires a I’apprentis-
sage doivent étre également distribuées, car il n’y a pas en démocra-
tie de citoyen naturellement incompétent (pour une mise en regard
avec Walter Lippmann : Zask, 2000). « Que les individus soient sou-
vent incapables de gouvernement ne prouve pas qu’ils soient natu-
rellement déficients, mais prouve quel’organisation sociale, les habi-
tudes et les croyances les condamnent a I’étre » (p. 101). La libre par-
ticipation permet aux citoyens — tout en se prévalant des préjudices
encourus — de renouveler leurs dispositions et de renforcer leur indi-
viduation. Socialisation et individuation sont, en ce sens, « des pro-
cessus inséparables » (p. 81).



Pour les observateurs de la démocratie participative telle qu’elle
existe',ladémocratie radicale visée par Dewey peine a trouver traduc-
tion, notamment dans les expérimentations mises en ceuvre depuis
1960 aux Etats-Unis puis en France (comité de quartier, consultation
avec I'avenement de la politique de la ville par exemple) (Blondiaux,
2017). Tout d’abord, les dispositifs de participation s’appuient rare-
ment sur une demande sociale provenant d’en bas et sont rarement
une réponse a la gestion commune d’un probleme affectant un
ensemble d’individus a la base de la constitution des publics. Il ne
s’agit pas de I'identification « de problémes publics » (Zask, 2008) a
part entiere. Marion Carrel (2013) montre ainsi a partir d’'un terrain
francilien et grenoblois, les effets paradoxaux de la démocratie parti-
cipative dansles quartiers populaires: si cette derniere n’est pas sans
effet surle développement des compétences citoyennes des habitants,
la disqualification de leurs savoirs ordinaires, leur dépendance dans
les formes de contribution, comme dans la discussion publique avec
lesdécideurs, rendent la participation fragile et 1a transforment par-
fois en performance « anti-public ». L'analyse des budgets participatifs
(Sintomer, Herzberg & Rocke, 2008 ; Nez, 2013) montre, par exemple
sur le cas parisien (Renault-Tinacci, 2016), une déconnexion impor-
tante entre ’'espace de participation (dépot des projets par exemple)
et espace des décisions (sélection des projets, régulation norma-
tive et intégrée au programme de mandature). A ce sujet, Zask parle
de « forme illusoire de participation » (Zask, 2011 : 9). Dans ces dis-
positifs, les citoyens ordinaires ne sont pas en capacité de surveiller
leurs mandataires apres la cléture du moment de participation : ils
doivent s’en remettre a des €lus et des experts sur lesquels ils n’ont
plus guere de contrdle. Enfin, les expériences concretes de démo-
cratie vernaculaire, mises en regard de I'idéal deweyen, conduisent
a se demander si la proximité et le concernement que I’on retrouve
dans certains dispositifs (conseil de quartier, table de quartier, budget
participatif) ne s’inscrivent pas, souvent, dans le cadre de transac-
tions privées de membres d’'une communauté d’habitantsenrelation
avec des €lus et des experts ? Lexpression militante ne devient-elle
pas, en ce cas, le symptoéme de peurs sociales et ne doit-elle pas étre

645



646

interprétée comme des actions de défense de leurs intéréts privés par
des groupes de type NIMBY ?

Enoutre, on assiste a une reproduction des inégalités dansles dis-
tributions des ressources dédiées ala formation civique et politique:
les mieux lotis et les mieux formés auront une propension plus élevée
aparticiper. Les élus pointeront en ce sens la mainmise sur ces dispo-
sitifs par des citoyensjugés « pas assez ordinaires », « pas assez domi-
nés ». D’un autre coté, la constitution réglementaire des cadres des
dispositifs participatifs, tel que le budget participatif parisien et le
cadrage del’intérét général dans un registre technocratique, montre
combien les « theses de I'incompétence du public » sont encore, au
moins partiellement, vivaces (p. 98). D’une certaine facon, c’est une
croyance qui conduit les différents acteurs a agir en conséquence -
etaproduirele mal qu’ilsredoutent par ailleurs. L'expérimentalisme
démocratique estloin d’avoir fait son chemin dansles esprits et dans
les pratiques, malgré les exigences démocratiques toujours plus
nombreuses des citoyens, leurs demandes de transparence et leurs
attentesde participation, nonréduitesau moment éphémere del’élec-
tion d’'une nouvelle « machinerie politique ».

PARTICIPER : PRENDRE PART, CONTRIBUER,
BENEFICIER

L'introduction de Joélle Zask donne un bel apercu de I'ensemble
del’ceuvre de John Dewey. On regrettera toutefois son choix de ne pas
étoffer P'ouvrage par des exemples plus concrets et ne pas dialoguer
davantage avec des perspectives sociologiques ou philosophiques
plus contemporaines. Au regard de I’expertise de 'auteure sur le
sujet, on aimerait en savoir plus encore sur la pertinence actuelle de
Dewey : qu’est-ce que la matrice de sa philosophie sociale peut nous
apprendre des écueils et des atouts de la démocratie représentative
et participative ? Ces réponses, le lecteur les trouvera plus aisément
dans son essai : Participer. Essai sur les formes démocratiques de la
participation (2011). « Prendre part, avoir une part et apporter une



part » constituent chez Joélle Zask les trois figures de la participa-
tion (ibid. : 321). L'ouvrage porte un autre regard sur la participation
tout en s’appuyant sur des textes divers issus aussi bien de la théo-
rie politique que de la sociologie générale, de I'anthropologie cultu-
relle ou encore de travaux historiques sur les peuples autochtones.

Ce qui fait la pertinence et I'originalité de la these de 'auteure,
danslesillage de Dewey, estlaliaison entre la participation - notam-
ment civique - et la réalisation des conditions d’individuation des
citoyens. Louvrage s’ordonne autour des trois figures de la partici-
pation « prendre part, avoir une part et apporter une part ». Chacune
de ces parties tend a en définir une, puis a démontrer sa portée et sa
nécessité, et enfin a justifier de la nécessité de ’'accorder aux autres.
L’isolement potentiel de 'une des figures de la participation par rap-
port aux autres concourrait ainsi a I'inégalité, 'instrumentalisation
ou encore a I'injustice dans nos sociétés. Le point de départ de I’'au-
teure est particulierement séduisant : « Pourquoi faudrait-il que les
citoyens, les riverains, les amateurs d’art, les étudiants, les lecteurs
de la presse, les malades et leur famille, participent ? » (p. 7). Car « si
les citoyens ne sont pas en mesure de s’engager dans une entreprise
dont la forme et la nature n’ont pas été préalablement définies par
eux-mémes », on a affaire a « une forme illusoire de la participation »
(p.9). Zaskremarque ainsi que les arenes de la participation sont sou-
vent désertées par les citoyens, et que, lorsqu’elles se déploient effec-
tivement, la participationy est cadrée et coercitive, développant I’ad-
hésion d’un public envers une entreprise culturelle, stratégique ou
politique en recherche delégitimation. Ce fonctionnement de la par-
ticipation comme simulacre ne fait pas écho aux grands principes des
démocratieslibérales et encore moins aux peres de ladémocratie forte
—Jefferson, Tocqueville, Dewey ou Cooley. Que’'on ne s’y méprenne
pas, Zask ne formalise pas la critique de la participation, mais pro-
pose plutot un horizon pour dépasser les écueils sociaux, politiques
et culturels que celle-ci rencontre. Elle se concentre sur les conditions
effectives de la participation des citoyens, et la maniere par laquelle
ils pourraient finalement se constituer véritablement en public.

647



648

Et, pour cela, il faut déja prendre part, c’est-a-dire apprendre a
s’associer. Prendre part rend compte de laliaison qui existe entre un
groupe et un individu. Cette derniére ne se fonde pas sur 'apparte-
nance sociale, mais sur la poursuite d’'une finalité commune, en pre-
mier lieu sur le plaisir d’étre ensemble. « Je préfere plus que tout autre
le milieu dont je tire mon identité personnelle. » (p. 22). La sociabi-
lité qui nait de cette disposition sociale est finalement libre et protéi-
forme, enrichissante et suppose la réciprocité dans I’échange (p. 33).
«Lasociabilité n’équivaut ni auninstinct, ni aune disposition innée,
mais a une tendance que les individus acquiérent au fur et 3 mesure
que se développe chez eux le désir d’approfondir leurs expériences
desocialisation. » (Ibid.). Comme chez Dewey, I’'association engendre
I'intérét pour’association. La perspective éducative est donc ample-
ment liée a la participation : elle rend capable de maitriser ’art de
s’associer. Lassociation véritablement humaine, selon Zask, permet
en ce sens deux choses, qui ne s’accordent pas avec les cadres de la
démocratie représentative : I’évitement de la remise politique de soi
(« plus ils s’associent, moins ils s’en remettent a autrui pour agir a
leur place», p.95), etI’6ducation ala citoyenneté («1’association estle
laboratoire ou se développe I'esprit public », p. 97). C’est dans la plu-
ralité des intéréts mis en commun, au contact d’autrui, que les indi-
vidus peuvent accroitre leur capacité sociale, et ainsi affirmer leur
individualité. « Plus les relations sociales sont libres et variées, plus
les ressources et les conditions dont les individus ont besoin afin de
se développer sont présentes, plus lesindividualités sont affirmées. »
(p.48). Enempruntant a Jefferson sa théorie du self-government, Zask
(2010) montre que lorsque les différentes formes d’'union sociale coo-
perent, elles évitent tout empiétement de 'extérieur, et donc le des-
potisme qui découle de I'isolement des citoyens (p. 101). Maisiln’y a
finalement de prendre part, ou d’association volontaire, que si I'in-
dividu est en capacité de se désolidariser du groupe auquel il avait
décidé de se lier. « Une démocratie libérale se situe donc a la croi-
sée de I'association et de la dissociation. » (p. 107). Le citoyen doit
pouvoir se distancier de I’'association s’il en a la volonté, ou encore
de la réformer si elle ne satisfait pas ses besoins de contribution et



d’individuation (p. 112). Cette proposition nous entraine a faire deux
remarques qui vérifient pratiquement’existence d’une telle possibi-
lité au sein méme du monde militant : les récents travaux sur les trans-
formations des engagements syndicaux (Pereira, 2010), ou associatifs
(Ion, 1994 ; Roudet, 2004 ; Thoury, 2017), soulignent combien la pos-
sibilité méme dela distanciation et delaliberté d’association démul-
tiplie les conditions de I'individuation des individus qui y militent.
Toutefois, « 1a persistance des associations dépend en grande partie
des possibilités dont jouissent les individus pour s’y sentir a l'aise,
s’y épanouir ou y développer leurs activités » (p. 113). Alors qu’émer-
gent dans le monde syndical ou associatif des critiques des logiques
« d’engagement en dents de scie » et du « déclin des équipes béné-
voles », c’est 1a capacité méme de ces groupes — de fait ou déclarés
— de laisser la possibilité a leurs membres de contribuer selon leurs
besoins qui estinterrogée. Les exigences démocratiques des associa-
tifs, leur désamour des grandes associations ou grandes fédérations
historiques et leur volonté de créer de nouveaux collectifs en vue du
bien public tendent a le prouver. Il en va de méme pour la démocra-
tie participative dite institutionnelle : I’écueil est celui d’'une impli-
cation passive des citoyens qui ne les engage pas dans une mise en
sens politique, qui leur permette d’agir sur les conditions de la vie
publique et de prendre part au gouvernement.

C’est en ce sens, ensuite, que prendre part doit avoir un complé-
ment : il s’agit pour les individus d’apporter une part a la commu-
nauté. « La dimension de la contribution, quant a elle, permet de
se concentrer non plus sur la socialisation des individus et sur la
formation de leur esprit public, mais sur la “démocratisation” des
groupesorganisés. Elle dirige I’'attention sur les forces de renouvelle-
ment qui entrainent une transformation des groupes constitués par
la participation au premier sens du terme. » (p. 117). Zask explique
quelorsquela participation est trop canalisée, elle ne peutinduire de
conséquences démocratiques, modeler les contours et transformer
les fonctionnements du groupe : un budget participatif, tel que celui
mis en ceuvre par la Ville de Paris, s’est ainsi rendu imperméable a

649



650

I’action des collectifs associatifs dans les premieres éditions de 2014
ou 2015, alors qu'une partie d’entre eux semblait réfractaire al’action
des individus en leur sein. « Quand l'institué est de nature a empé-
cher I'instituant, prendre part et contribuer sont dissociés, et 'une
des conditions essentielles de ladémocratie comme mode de vie per-
sonnel est gravement absente. » (p. 118). Alors que prendre part peut
induire une participation de surface qui consacre les institutions en
place (celle des conseils de quartier parisiens, par exemple), apporter
une part au monde des «initiatives » solidaires et citoyennes permet
aux citoyens de s’engager dans l'instituant.

ChezZask, il n’est pas attendu de capacités particulieres de la part
d’un individu dans la contribution a I’association (p. 128), sinon que
celui-ci développe ses capacités dans le cadre d’'un groupe qui lui
donne acces aux ressources poury parvenir et 'inscrit dans une confi-
guration d’interactions. Siles membres d’'une communauté politique
sontinterdépendants, ils ne sont néanmoins pasinterchangeables ou
irremplacables. Mais quelle contribution serait finalement de nature a
«individuer » son porteur, et amodifier par son actionla forme méme
du groupe auquelil prend part ? Pour 'auteure, on peuty répondre en
différenciant « contribution individuelle » et « contribution person-
nelle » (p. 136). Alors que I'individuel est d’ordre « privatif » (au sens
ouelle estdonnée al’individu), le personnel permet ala fois I'indivi-
duationdel’acteur, mais est aussilarésultante d’'une réactiondel’in-
dividu a son environnement (et donc a la vie publique). En d’autres
termes, la contribution personnelle n’est pas tantle propre d’'un indi-
vidu quele produit des processus d’association, de coopération et de
communication : elle exprime un acte d’engagement de I'individu
dansle public («japporte cela pour faire ceuvre commune ») suscep-
tible d’améliorer la vie de lacommunauté dans son ensemble (p. 144).
Cette contribution personnelle permet dans le méme tempsla trans-
formation méliorative d’'un groupe, et la réalisation de soi des indi-
vidus, en dehors des rdles assignés des personnages sociaux. Dans
I’héritage de Marx, Zask affirme ainsi que « supprimer la dimension
contributive de I'existence, c’est supprimer I’homme » (p. 166).



Au-dela des discours sur la simple « délibération » (p. 193), Zask,
se placant dans la lignée de Dewey et de Winnicott (1990), appelle a
I'invention parla participation des conditions delavie « bonne » pour
assurer aux individus individuation et bien-étre. Cela se fait par la
menée d’enquétes socialesdanslesquelleslesindividus s’impliquent
activement. Zask nous entraine des lors a distinguer une enquéte
relevant d’intéréts privés et une enquéte visant la réalisation d’inté-
réts publics. « Il y a lieu cependant de faire une distinction entre les
enquétes que nous entreprenons afin de dissiper les difficultés de nos
propres activités (ce qui inclut les activités que nous menons en tant
que membre des groupes auxquels nous nous somimes associés) et
celles qui proviennent del’impact sur notre vie d’activités auxquelles
nous ne participons pas, qui nous sont étrangeres et souvent incon-
nues, comme quand nous sommes contaminées par une pollution
industrielle. » (p.194). C’est en ce sens que Zask oppose les groupes de
pression mus par la défense d’intéréts individuels mis en commun et
les « publics » dont la portée est plus large, mobilisés autour de pro-
blémes a résoudre, impliquant une pluralité d’individus concernés,
engagés autour de larecherche de solutions. Développons cette idée
apartird’'une méme activité sociale : un collectif de chasseurs reven-
diquant la possibilité de chasser quotidiennement a des fins hédo-
nistes et cherchant a démontrer le bien-fondé de cette pratique peut
étre considéré comme défendant des intéréts individuels, alors qu'un
groupe d’agriculteurs, de chasseurs, d’€lus et de commercants souhai-
tant développerlachasse pour régulerle nombre de sangliers et limi-
ter les dégats causés surlacommune peut étre considéré comme rele-
vant d’intérét public. La démocratie contributive, conceptualisée par
Zask, est caractérisée a la fois par la résolution des problémes posés
aux « publics », 1a possibilité de contribution personnelle et donc
d’individuation, et celle de se dissocier lorsque les cadres de la par-
ticipation ne conviennent pas. En cela, ladémocratie contributive se
distingue de la démocratie participative mise en ceuvre depuis plus
d’une trentaine d’années en France : convergentes par certains prin-
cipes — ouverture a la participation de tous, importance de la forma-
tion des citoyens, primauté des savoirs expérientiels, renforcement

651



652

de I'expression des minorités et ouverture aux citoyens « en situa-
tion » (p. 206) —, elles se distinguent par le choix des cadres de la par-
ticipation. Dans la démocratie participative réellement existante, ce
sont les élus de la démocratie représentative qui fixent les regles et
qui imposent 'agenda public, empéchant en ce sens la constitution
méme de « publics ». Pourtant ce n’est « que lorsque les citoyens s’oc-
cupent eux-mémes de transposetr, et forment sous cet angle des com-
munautés (et non des collectifs), que la participation comme contri-
bution advient concretement » (p. 216).

Mais prendre part et apporter une part ne peuvent suffire si les
individus ne sonten mesure d’obtenir en échange des bénéfices. «On
appellera bénéfice la part que les individus recoivent de leur envi-
ronnement et qui est indispensable a leur participation en termes
de prendre part et de contribuer. » (p. 224). En d’autres termes, le fait
de recevoir une part doit permettre aux individus de prendre part et
de contribuer et, ainsi, parfaire leur individuation. Trois principes
découlent selon 'auteure de cette premiere regle : tout d’abord les
parts recues par chacun doivent étre adaptées a ses besoins et a ses
capacités propres ; ensuite le bénéfice fait état d’une proposition a
recevoir et non d’une obligation a recevoir ; enfin «la part mise a dis-
position doit permettre au bénéficiaire d’accéder a ce que valorisel’en-
vironnement danslequelil vit » (p. 228). C’est ce dernier trait qui peut
finalement lui permettre d’accéder a une socialisation adaptée a son
milieu. S’appuyant sur les theses anthropologiques de Marcel Mauss
surles systemes économiques et juridiques, Zask montre combien un
processus similaire existe au niveau démocratique. « Lesindividus ne
peuvent contribuer a leur vie sociale et y prendre part qu’en articu-
lant leur conduite aux éléments et dispositions qu’ils en ont recus »
(p. 236). Les « conditions intervenant activement dans le fonction-
nement d’un étre vivant, dans la persistance de sa vie et de son évo-
lution » permettent la modulation de la contribution d’un individu
enrelation a ce qu’il lui est permis d’obtenir comme « moyens d’exis-
tence » (p.238). Un environnement apporte des bénéfices lorsqu’il est
en mesure de mettre a disposition des individus des ressources qui,



sansdéterminer leurs actions, leur offrent une pluralité d’'opportuni-
tés. C’est « grace a son adaptabilité et a sa souplesse » que I'environ-
nement donne « des possibilités d’exploration et d’action aux indivi-
dus » qui sont « la condition et la marque de santé, a savoir la créati-
vité des individus » (p. 250). A ce sujet, deux types de bénéfices sont
mis en évidence : les bénéfices collectifs distribués de maniere égale
al’ensemble des membres d’'une communauté, et les bénéfices atta-
chés aux besoins singuliers des individus ou de groupes particuliers
(p. 252). Les premiers sont contingents, également proposés a tous
sans distinction, et délivrés par les politiques publiques, quand les
seconds permettental’individu d’étre « propriétaire de soi » et encou-
ragent l'initiative et la créativité. Pour Zask le « processus général de
répartition des opportunités desressources d’individuation dans une
société donnée » s’appelle « une culture » (p. 261). Une culture juste
et « cohérente » serait a méme de proposer a ses membres ces deux
types de bénéfices, de maniere équilibrée (p.246). Lareconnaissance
chez Zask constitue sans doute laliaison en point d’orgue qui associe
les trois principes de la démocratie contributive. Car « le probleme
quise pose est celui delareconnaissance des contributions d’autrui »
(p.286): «lanon-reconnaissance de la contribution d’autrui équivaut
a lui refuser une place dans ’histoire de ’'humanité. » (p. 287). En ce
sens, il est nécessaire d’accepter que celui qui entre une interaction
avec moi entraine des modifications sur mon existence, sur le groupe
dont je suis membre ou sur les opportunités offertes par mon envi-
ronnement, et d’accepter qu’en retour je puisse agir en réaction sur
le soi de I'autre et son milieu de vie (p. 288).

Pour Zask, le déni de reconnaissance peut étre caractérisé a trois
niveaux : les contributions réalisées ne sont pas prises en compte et
ne sont pas intégrées a une histoire commune plus large que I’his-
toire particulieére du groupe oudel’individu contributeur; les facultés
des groupes ou des individus sont niées — ils ne sont pas considéres
comme des égaux, parfois méme pas comme des humains ; I'indivi-
dualité est privée radicalement des conditions requises pour appor-
ter quelque contribution que ce soit (ibid.). La non-reconnaissance

653



654

empéche finalement I'individu de se constituer comme sujet poli-
tique : la démocratie contributive liant le prendre part, la contribu-
tion, le bénéfice etlareconnaissance est ainsi nécessaire a cette affir-
mation de soi au sein de la communauté politique. Finalement, « la
coprésence des trois modes de la participation permet de tempérer
des exces, elle permet aussi d’associer sérieusement les individus a
I’histoire qui se trouve €tre la leur. Ce que montre la participation
est queles meilleures conditions d’individuation sont aussi les meil-
leures conditions d’intégration sociale. » (p. 321).

Joélle Zask est une héritiere de Dewey qui réussit a élargir le sens
de ses propositions et ales mettre a '’épreuve de la participation telle
qu’elle est pratiquée et vécue concretement. Une traduction des pro-
positionsdel’auteure dans des dispositifs d’action publique serait une
pisteintéressante a poursuivre. Elle pourraitlever nombre d’obstacles
aux logiques de participation et consacrerait 'originalité de 'ceuvre
de Dewey et de sa conception pragmatiste de «I'idéal démocratique ».



BIBLIOGRAPHIE

BLONDIAUX Loic (2017), Le nouvel esprit de la démocratie. Actualité de la
démocratie participative, Paris, Editions du Seuil.

CARREL Marion (2013), Faire participer les habitants ? Citoyenneté et pouvoir
d'agir dans les quartiers populaires, Lyon, ENS Editions.

CEFAI Daniel (2016), « Publics, problemes publics, arénes publiques... Que nous
apprend le pragmatisme ? », in R. Badouard, C. Mabi & L. Monnoyer-Smith
(dir.), Questions de communication, numéro spécial « Arénes du débat public »,
n° 30, p. 25-64.

CEFAI Daniel, BIDET Alexandra, FREGA Roberto, HENNION Antoine,
STAVO-DEBAUGE Joan & Cédric TERZI (2015), Introduction au numeéro
spécial « Pragmatisme et sciences sociales : explorations, enquétes,
expérimentations », SociologieS. Revue de AISLF. En ligne : [journals.
openedition.org/sociologies/4915].

CHANIAL Philippe (2001), Justice, don et association. La délicate essence de la
démocratie, Paris, La Découverte/Mauss.

DEWEY John (1927/2010), Le public et ses probléemes, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1930/2018), L’individualisme - ancien et nouveau, in 1d. Ecrits
politiques, Paris, Gallimard, p. 269-358.

DEWEY John (1935/2014), Apres le libéralisme. Ses impasses, son avenir, Paris,
Flammarion.

DEWEY John (1938/1993), Logique. La théorie de l'enquéte, trad. G. Deledalle,
Paris, Presses universitaires de France.

DEWEY John (2018), Ecrits politiques, Paris, Gallimard.

DEWEY John & Arthur BENTLEY (1949/1989), Knowing and The Known. The Later
Works 1949-1952, vol. 16, Carbondale, Southern Illinois University Press.

FREGA Roberto (2014), « Between Pragmatism and Critical Theory : Social
Philosophy Today », Human Studies, 37 (1), p. 57-82.

FUNG Archon & Erik Olin WRIGHT (2003), « Thinking About Empowered
Participatory Govemance », in Id. (dir.), Deepening Democracy : Institutional
Innovations in Empowered Participatory Governance, New-York, Verso,

p. 3-42.

FUNG Archon & Erik Olin WRIGHT (2005), « Le contre-pouvoir dans la démocratie
participative et délibérative », in Bacqué M.-H, Rey H. & Sintomer Y. (dir),
Gestion de proximité et démocratie participative. Une perspective comparative,
Paris, La Découverte, p. 49-80.

ION Jacques (1994), « L'évolution des formes de I'engagement public.
Engagement politique », in Pascal Perrineau (dir.), Lengagement politique.
Déclin ou mutation ?, Paris, Presses de Science-Po, p. 23-39.

ION Jacques (1997), La fin des militants ?, Paris, Editions de I’Atelier.

KAUFMANN-OSBORN Timothy (1985), « Pragmatism, Policy Science, and the
State », American Journal of Political Science, 29 (4), p. 827-849.

655



656

MADELRIEUX Stéphane (2016), La philosophie de John Dewey, Paris, Vrin.

NEZ Héloise (2013), « Les budgets participatifs européens peinent a lutter contre
la ségrégation », Mouvements, 74 (2), p. 123-131.

PEREIRA Iréne (2010), Les travailleurs de la culture en lutte : le syndicalisme
daction directe face aux transformations du capitalisme et de UEtat dans le
secteur de la culture, Paris, Editions d’Ores et déja.

PUTNAM Robert (2000), Bowling Alone : The Collapse and Revival of American
Community, New York, Simon & Schuster.

RENAULT-TINACCI Mathilde (2016), « Participation citoyenne institutionnelle :
Quelle place pour la forme collective ? L'exemple du budget participatif de
la ville de Paris », Communication présentée au Xx¢ Congres de I’AISLF,
Université de Montréal et Université du Québec a Montréal.

ROUDET Bernard (2004), « Entre responsabilisation et individualisation : les
évolutions de I'’engagement associatif », Lien social et Politiques, 51, p. 17-27.

SANDEL Michael (1985), « The Procedural Republic and the Unencumbered Self »,
Political Theory, 12 (1), p. 81-96.

SINTOMER Yves, HERZBERG Carsten & Anja ROCKE (2008), Les budgets
participatifs en Europe. Des services publics au service du public, Paris, La
Découverte.

THOURY Claire (2017), Lengagement étudiant dans un monde d’individualisation :
construction identitaire et parcours politiques, thése de doctorat en sociologie,
Université Sorbonne Paris Cité.

TOCQUEVILLE Alexis de (1835 et 1840/1992), De la démocratie en Amérique, Paris,
Gallimard.

WINNICOTT Donald W. (1990), La nature humaine, Paris, Gallimard.

ZASK Joélle (1999), « John Dewey on Political Action and Social Philosophy »,
Revue internationale de philosophie, p. 21-36.

ZASK Joélle (2000), L'opinion publique et son double, Paris, LHarmattan.

ZASK Joélle (2008), « Le public chez Dewey : une union sociale plurielle », Tracés.
Revue de sciences humaines [En ligne], 15 | mis en ligne le 1°* décembre 2010,
consulté le 31 juillet 2019, [journals.openedition.org/traces/753].

ZASK Joélle (2010), « Self-gouvernement et pragmatisme : Jefferson, Thoreau,
Tocqueville, Dewey », Etica & Politica/Ethics & Politics, X1I, 1, p. 113-133.

ZASK Joélle (2011), Participer. Essai sur les formes démocratiques de la
participation, Lormont, Le Bord de I'eau.

ZASK Joélle (2015), Introduction a John Dewey, Paris, La Découverte.

ZASK Joélle (2018), « Individualité et totalitarisme », préface a J. Dewey, Ecrits
politiques, Paris, Gallimard, p. 24-36.

ZIMMERMANN Bénédicte (2006), « Pragmatism and the Capability Approach :
Challenges in Social Theory and Empirical Research », European Journal of
Social Theory, vol. 9 (4), p. 467-484.




NOTE

1 L'Introduction a John Dewey de
Joélle Zask mobilise peu d’études
empiriques pour illustrer la portée
de la pensée de Dewey. Celle-ci petit
a petit fait son chemin en sciences
sociales et politiques. Le lecteur
pourra se référer aux nombreuses
enquétes menées par les membres
du Groupement d’intérét scientifique
« Démocratie & Participation »
[participation-et-democratie.fr/] et
publiées par la revue Participations.

657



