SOMAESTHETIQUE
ET POLITIQUE

INCORPORER UNE
ESTHETIQUE PRAGMATISTE
A LACTION SOCIALE

RICHARD SHUSTERMAN




Apres avoir défini la somaesthétique et indiqué ses
sources pragmatistes, cet article développe plusieurs
arguments pour réfuter la conception selon laquelle

le soin du corps est une affaire personnelle ou privée,

en recul par rapport au social et au politique*. Richard
Shusterman explique comment le développement

des capacités somatiques et de la conscience critique

du corps peut augmenter son efficacité dans I’action
sociale et fournir un reméde a des problemes tels que

le racisme, la xénophobie et ’homophobie, aux racines
viscérales profondes. La capacité du soma a observer

de maniére critique ses propres sentiments et a piloter
ses actions sans se tenir en dehors de lui-méme offre

en outre un modeéle de réforme politique immanente,

qui se passe d’un point critique en dehors du systeme
politique. L’article accorde une attention particuliere aux
dimensions somatiques de I'oppression colonialiste selon
Frantz Fanon et suggere que les réactions somatiques
contre-productives pourraient étre corrigées par une plus
grande conscience somesthésique.

MOTS-CLEFS : SOMAESTHETIQUE ; FRANTZ FANON ; CORPS ; COLONIALISME ;
HARMONIE ; DISSENSION.

*Richard Shusterman, philosophe, est professeur titulaire de la
chaire Dorothy F. Schmidt en sciences humaines a la Florida Atlantic
University, Boca Raton [shusterl@fau.edu].

215



216

our définir brievement la somaesthétique, on peutdire qu’elle

est I’étude critique de son corps et I'art de le cultiver en vue

d’en améliorer 'expérience et 'usage’. Le corps est ainsi com-
pris alafois comme lieu d’appréciation sensorielle (aesthesis) et lieu
d’une formation de soi créatrice. La somaesthétique a deux racines
philosophiques. En premier lieu, elle s’est batie sur une esthétique
pragmatiste, qui met I’accent sur le corps actif et sensible : celui-ci
est le terrain énergétique nécessaire et le médium agile de nos capa-
cités de création artistique et d’appréciation esthétique. En second
lieu, lasomaesthétique reprend la conception ancienne dela philoso-
phie comme art de vivre « mélioratif » : le soma (le corps vécu, percep-
tif, sensible) se doit d’y jouer un role formateur, en tant que support
de toute expérience, de toute perception, de toute action. La quéte
philosophique de la connaissance de soi et de 'amélioration de soi
ne peut que passer par une culture, un entretien somatique de soi.

L’idéologie philosophique moderne tend a considérer le souci de
son corps comme une affaire personnelle ou privée, et donc comme
une facon de seretirer dusocial et du politique. Fredric Jameson, par
exemple, le théoricien marxiste influent, soutient que le soin du corps
ne concerne que «marelation individuelle avec mon propre corps|...]
et non pas le type de relation tres différent qui s’établit entre moi ou
mon corps et d’autres personnes » (Jameson, 1988 : vol. 2, 70). Cela
revient a présupposer que l’'attention somatique est intrinsequement
privée et farouchement individualiste : le corps serait en quelque
sorte « caché », par essence, a la perception sociale, a la facon dont
Descartes considérait que le corps était caché a la perception men-
tale, etla pensée transparente a ’'esprit. Cependant, comme je 1’ai sou-
tenu il y alongtemps dans Pragmatist Aesthetics (paru en 1992 et tra-
duit en francais la méme année sous le titre LArt a l'état vif), « consi-
dérer le somatique comme essentiellement privé semble étre en soi
un €lément problématique del’'idéologie bourgeoise. Non seulement
cet élément est faconné par le social, mais il contribue a faconner
le social. Nous pouvons partager nos corps et nos plaisirs corporels
tout autant que nous partageons nos esprits, et ils peuvent étre aussi

PRAGMATA, 2019-2: 214-240



publics que nos pensées. » (Shusterman, 1992 : 260). Souvent, nos
corps sont méme plus visibles et plus transparents que nos pensées:
il est plus facile de mentir en paroles que dans le langage du corps.

Heureusement, d’autres théoriciens sociaux, comme Michel
Foucault® ou Pierre Bourdieu, les chercheurs en études de genre et
études raciales, ainsi qu'un certain nombre d’héritiers des philoso-
phies phénoménologique et pragmatiste, ont souligné le fait que les
questions concernant le corps, en apparence privées, ont une dimen-
sion sociale. Elles sont faconnées par des facteurs sociaux (y compris
par des marquages sociaux de classe et de genre), et contribuent a
entretenir et areproduire la société qui forme nos subjectivités soma-
tiques. Le pragmatisme a eu son importance dans ce changement
de perspective : non seulement William James a développé une psy-
chologie de I’expérience totalement nouvelle avec ses Principles of
Psychology (1890), ouvrant la voie a de nouvelles facons de décrire
les épreuves corporelles, mais John Dewey, Charles H. Cooley, ou
George H. Mead, ont montré la nécessité d’une socialisation du Soi
dansle processus de saformation. Ils ont écrit de belles pages sur ’'ex-
pressivité naturelle, sur 'enquéte et I'expérimentation comme sou-
bassements pratiques de la cognition et sur leur ancrage dansl’orga-
nisme - au-dela du dualisme cartésien entre corps et esprit. Et cette
naturalisation non-réductionniste de la conscience est allée de pair
avecsaréinscription danslavie communautaire (Shusterman, 2010).
La communauté n’est pas seulement un theme cognitif dans le prag-
matisme, mais elle entre également en ligne de compte dans I’incar-
nation esthétique, éthique et politique de I'expérience : la démocra-
tie passe ainsi par I'’émergence d’'une communauté incarnée, indis-
pensable pour rechercher de meilleures croyances, pour accomplir
du sens a travers le langage et les arts, pour forger et transmettre
connaissance et culture (Shusterman, 1997). La somaesthétique se
joint a ces voix, mais elle fait aussi sien un autre argument, qui lie le
personnel et le politique : il s’agit de 'antique argument confucéen
sur 'importance décisive de I’action personnelle en politique. L'idée
en est que tout bon gouvernement exige un bon gouvernement de

217



218

soi (self-government), et que c’est par la que devrait commencer I’ac-
tion politique.

Tel est '’énoncé original de 'argument, toujours classique, dans
The Great Learning de Confucius (1984), qui fait référence aux gou-
vernants exemplaires du passé : « Leurs personnes/corps [shen] étant
bien tenus, leurs familles étaient bien réglées. Leurs familles étant
bien réglées, leurs Etats étaient gouvernés commeil faut. Leurs Etats
étant bien gouvernés, tout le royaume pouvait étre paisible et heu-
reux. » Le mot chinois shen désignant a la fois le corps humain et la
personne humaine, la notion de « culture de soi » (Confucius, 1984)
d’une personne (xiu shen) inclut sans équivoque le soin porté a son
propre corps. Cette idée selon laquelle le macro-domaine du gou-
vernement politique est fondamentalement basé sur le micro-do-
maine du gouvernement de soi est aussi suggérée (quoiqu’aun niveau
plus conceptuel) dans la République de Platon, quand Socrate sou-
tient que la meilleure facon de comprendre le bon ordre de la justice
dans I’Etat est de commencer par déterminer le bon gouvernement
del’ame individuelle.

Les chercheurs en théorie sociale voient souvent I'insistance sur
I'importance politique des efforts des agents individuels comme le
produit de notre idéologie néolibérale individualiste. Ils critiquent
cette proposition a ce titre. Il est pourtant difficile de qualifier le confu-
cianisme ou le platonisme de philosophie politique individualiste
ou libérale, qui privilégierait la personne particuliere sur le groupe
ou ferait passer le soi avant le social. Au contraire, le confucianisme
insiste sur le fait que le soi est construit socialement. Le soi particu-
lier est défini par les différentes relations sociales qui le forgent. Untel
estle filsde M et F, I’éleve de X, le camarade de classe de Y, le profes-
seur de Z, le pere de A et B, le mari de W, et ainsi de suite. Ces roles
sociaux orientent la « culture de soi » et déterminent l'orientation
de la réalisation de soi. Cette culture de soi est toujours socialement
située. Nos rdles sociaux, nos devoirs et nos obligations faconnent
dansunelarge mesure notre culture de soi somatique. Examinons par



exemple I'argument de Mencius (ou Mengzi) (1969) a propos du soin
desoietdelaculture de soi somatiques. Soit la primauté du devoir de
chacun enversses parents: Mencius soutient que lasatisfaction d’un
tel devoir suppose que I'on ait au préalable acquis assez de confiance
envers son propre corps et envers soi-méme. « Je connais bien des
exemples de personnes qui, ayant préserve le caractere sacre, invio-
lable de leur corps, sont capables d’honorer leurs parents, maisjen’en
connais pas qui, ayant échoué ale faire, soient encore en mesure de le
faire.S’il est un devoir auquel je me dois de ne pas manquer, c’est bien
celui vis-a-vis de mes parents, car c’est le devoir dont tous les autres
découlent. S’il est une responsabilité qui m’incombe et a laquelle je
ne dois pas faillir, c’est celle de préserver I'intégrité de mon corps,
car c’est sur cette confiance en mon corps que toutes les autres s’ap-
puient. » Mencius, 1969 : 138 - 4A20). En d’autres termes, les devoirs
envers le soi sont logiquement impliqués dans les devoirs envers les
autres, tout comme le soi est essentiellement défini par ses relations
avec les autres.

Ces implications réciproques pointent vers un argument et une
stratégie pragmatistes, a mes yeux cruciaux : reconnaitre que les
oppositions conventionnelles ne sont souvent que de simples pola-
rités, reliées en fait par une continuité complexe des relations. Tout
comme aveclesdualitéstelles que nature et culture (ou corps et esprit,
ou art et vie), il est bien siir possible de distinguer le soi et 1a société,
mais il ne faut pas pour autant ériger cela en une dichotomie rigide.
Ces concepts se définissent et se faconnent I'un I'autre. Le pragma-
tisme étant une philosophie américaine, il est volontiers associé aux
traditions individualistes américaines : il n’est pas anodin de recon-
naitre que cette philosophie met I'accent sur le caractere essentiel-
lement social de la pensée et du comportement.

Charles S. Peirce (1877) a vigoureusement combattu la méthode
épistémologique de Descartes consistant a fonder le critere dela vérité
sur le caractere clair et distinct desidées dansla conscience del’'indi-
vidu, pour insister au contraire sur le fait que vérité et connaissance

219



220

dépendent essentiellement de processus intersubjectifs et coopé-
ratifs d’enquéte et de communication. Cette proposition sous-tend
I’accent mis par le pragmatisme sur le social. La communauté est le
médium indispensable de la poursuite de croyances mieux fondées,
de connaissances plus fructueuses, voire plus fondamentalement
ce qui permet la réalisation de la signification elle-méme a travers le
langage et les arts. La vie sociale fournit le cadre de I’entretien et de
latransmission dela culture et delalangue, sanslesquelles nos réus-
sites sur le plan du savoir, de la technique et de la culture ne pour-
raient étre conservées et développées. Non seulement la société offre
les conditions pour que chacun puisse corriger ses croyances grace
au partage et a la critique d’autres points de vue que le sien, mais
elle fournit les contrastes mémes dont un individu a besoin pour se
comprendre lui-méme. A travers les autres, nous apprenons un lan-
gage commun pour exprimer tant des idées et des valeurs partagées
que nos différences avec les autres, mais nous développons égale-
ment notre capacité a développer les facons originales de penser et
de parler qui nous correspondent en propre.

Faisant écho a I'affirmation par Peirce du role cognitif du social,
John Dewey a également érigé le social en idéal éthico-politique.
Parce que le soi, méme dans ses efforts de réalisation de soi en tant
qu’individu, est un produit de la vie sociale. Le soi, formé a travers
son engagement dans des activités sociales et travaillé par le souci
des autres, « sera plus €épanoui et aura un esprit plus élargi qu'un soi
cultivé dans I'isolement ou dans 'opposition [aux autres] ».

Réciproquement, Dewey soutient quelasociété bénéficie elle aussi
delaliberté d’expression individuelle. Pour reprendre ses termes, Si
I'individu est dépouillé de son individualité propre, « le corps social
toutentier est privé de ressources potentielles qui auraient dii lui pro-
fiter » (Dewey & Tufts, 1932/1985 : 302 ; et Dewey, 1935/1989). Méme
William James, le plus individualiste des pragmatistes classiques,
insiste sur le fait que le moi est essentiellement formé par la société :
selon lui, les personnes sont des « faisceaux d’habitudes » (bundles of



habits); et ces habitudes, socialement formées, le sont afin de mainte-
nirlasociété dansladirection qu’elle s’est donnée (James, 1890/1983:

130).

Cela ne veut pas dire que James désespérait de la possibilité du
changementsocial. Il reconnaissait simplement qu’il ne suffisait pas
de promulguer une loi ou de créer une nouvelle institution sociale
pour changer effectivement la facon dont les gens se comportent,
étant donné la difficulté qu’il y a a changer les habitudes. C’est pour-
quoi il a plutdt exploré les meilleures facons d’acquérir de bonnes
habitudes et de corriger les mauvaises, ce qu’il a formulé au moyen

L’habitude est ainsi I’énorme volant d’inertie de la société, son
agent conservateur le plus précieux. Elle seule nous maintient
tous dans les limites de 'ordonnancement du monde. Elle
épargne aux enfants de riches les soulevements envieux des
pauvres, elle empéche que ceux qui ont été amenés a marcher
dans les sentiers de 1a vie les plus durs et répugnants les aban-
donnent. Elle fait resterle pécheur et le matelot en mer tout I’hi-
ver, et le mineur dans son obscurit€ ; les mois ou il neige, elle
cloue le paysan a sa cabane en bois rond et a sa ferme solitaire ;
elle nous met a I’abri d’une invasion par des indigenes fuyant le
désert ou une terre glacée. Elle nous condamne tous a mener le
combat delavie en suivant le chemin tracé par notre éducation
etles premiers choix que nous avons faits, et a faire au mieux sur
notre chemin, méme s’il nous déplait, parce qu’il n’y en a pas
d’autre auquel nous soyons adaptés, et qu’il est trop tard pour
tout recommencer. L’habitude empécheles différentes couches
de la société de se mélanger [...] C’est une bonne chose pour le
monde qu’une fois la trentaine passée, le caractere de la plupart
d’entre nous ait pris, comme du platre : plusjamais il ne s’lamol-
lira. (Ibid. : 125)

des maximes lapidaires qu’il recommandait a ses lecteurs.

221



222

Selon le pragmatisme et la somaesthétique, ce serait une grave
erreur que de penser qu’il faille choisir entre développement de la
culture de soi et action sociale. Il n’y a aucune raison qu’une per-
sonne ne puisse faire les deux, quitte a mettre ’accent tantoét sur le
développement personnel, tantdt sur une réforme sociale plus ample.
Au demeurant, il est souvent possible de faire I'une et I'autre chose
en méme temps. Sil’on prépare un discours destiné a étre prononcé
lors d’'une réunion politique, on cultive ses compétences de rédac-
teur et d’orateur tout en s’engageant dans une action sociale signifi-
cative. Sans méme discuter le fait que les compétences oratoires sont
aussi des compétences somatiques, on peut donner un exemple plus
strictement physique, comme la participation a un événement spor-
tif pour recueillir des fonds pour une cause collective ou politique
qui en vaille la peine.

Plus généralement, comme je 'explique dans Conscience du corps
(2007), en développant ses capacités somatiques on peut augmenter
sa force, sa confiance, son équilibre et I'efficacité d’'un engagement
dans une action sociale. Je fais valoir cet argument pour répliquer a
Simone de Beauvoir (Shusterman, 2007), qui dit craindre que I’atten-
tion somaesthétique soit dangereuse pour les femmes parce qu’elleles
détourne deleur engagement politique etles concentre sur des ques-
tions privées et intimes, tout en reconnaissant que le fait de renforcer
leur corps, d’en acquérir une meilleure connaissance et de mieuxle
maitriser peut accroitre leur confiance et les rendre moins vulnérables
ala manipulation et a I’exploitation. Il n’est pas question de préconi-
ser la culture somatique comme substitut a I’action sociale ou a un
engagement politique plus larges, mais plutdt comme un moyen de
renforcer nos capacités somatiques (ce qui comprend courage, endu-
rance, sensiblité et empathie, et attention enrichissante aux autres),
de sorte que nous soyons mieux équipés pour nous engager dans des
luttes sociales et politiques.



Laphilosophie pragmatiste souligne I'importance de la pratique,
et la somaesthétique se définit comme un champ pratique et théo-
rique, dontdeux desbranches majeures, la pragmatique et la somaes-
thétique pratique, sont principalement orientées vers la pratique.
Quelles sontles applications politiques de la somaesthétique en pra-
tique ? Permettez-moi de me concentrer ici sur des exemples déja
accessibles danslalittérature somaesthétique, méme sije m’attends
acequed’autresse présentent a mesure que ledomaine delasomaes-
thétique, encore émergent, se développe.

Nos concepts et nos normes éthiques — de concert avec les institu-
tions sociales et politiques qui a la fois les refletent et les renforcent
— dépendent des formes de vie sociales, c’est-a-dire de la facon dont
nous experiencgons notre corps et dont les autres le traitent. Comme
Wittgensteinl’aremarqué dans un passage étrangement brutal de ses
Carnets : « Mutilez complétement un homme, coupez-lui les bras et
les jambes, le nez et les oreilles, et voyez ensuite ce qui reste de son
amour-propre et de sa dignité, et jusqu’a quel point ses conceptions
de ces choses sont restées les mémes. Nous ne soupgonnons pas a
quel point ces concepts dépendent de I’état habituel et normal de
notre corps. Que leur arriverait-il si nous étions tirés par une laisse
attachée aun anneau passé dans notre langue ? » (Wittgenstein, 1999:
139-140). De toute évidence, dans un tel monde, le sens politique des
droits humains serait tres différent, de méme que les lois et les insti-
tutions politiques qui leur correspondent et qui régissent la sociéte.

Nos corps fournissent en outre le médium ou l’'outil essentiel par
quoi les normes sociales et le pouvoir politique sont transmis, incul-
qués et entretenus danslasociété. Les codes éthiques, lesinstitutions
sociales et politiques, les lois elles-mémes sont de pures abstractions
tant qu'on neleur donnevie en lesincorporant dans des dispositions
corporelles et des actes physiques. Comme Michel Foucault et Pierre
Bourdieu l'ont fait valoir, c’est toute une idéologie dominante qui

223



224

peut étre matérialisée et maintenue de fagcon subreptice via son ins-
cription dans des normes somatiques, précisément parce que, com-
munément considérées comme allant de soi, les habitudes corpo-
relles échappent a toute conscience critique. Dans les sociétés ou,
par exemple, les femmes sont supposées parler tres doucement, mar-
cher derriere leshommes et baisser la téte et les yeux si elles croisent
leregard de ceux-ci, I'incorporation de telles normes culturelles ren-
force 'oppression de genre*. Une domination pernicieuse de ce type
est particulierement difficile & contrer, dans la mesure ou les corps
assujettis 'ont si profondément absorbée qu'eux-mémes renaclent
a engager ce combat — comme lorsque, malgré elle, une jeune secré-
taire rougit, tremble, renonce, ou méme se met a pleurer lorsqu’elle
essaie d’élever la voix pour protester face a quelqu’un qu’elle a été,
en quelque sorte, somatiquement entrainée a respecter en tant que
son supé€rieur. C’est pourquoi la contestation d’une oppression ne
peut réussir sans que soit effectué un diagnostic somaesthétique des
habitudes et des sentiments corporels a travers lesquels s’exerce et
s’exprime cette domination. Ce détour est nécessaire pour pouvoir
les surmonter, et vaincre les conditions de I'oppression sociale qui
les engendre.

La somaesthétique peut aussi expliquer nombre de nos antago-
nismes politiques, qui semblent peu rationnels. J’ai défendu I’'idée
que la haine de nature fanatique que certains éprouvent vis-a-vis
d’unerace, d’une culture, d’'une classe sociale ou d’'une nation étran-
gere présente un caractere profondément viscéral. Lasourde inquié-
tude qu’elle manifeste a a voir avec I'intégrité et la pureté du corps
(Shusterman, 2007 : ch. 4). De telles angoisses peuvent inconsciem-
ment se traduire par une hostilité envers les étrangers qui, remet-
tant en cause ce corps familier, menacent de le corrompre a travers
un mélange ethnique et culturel susceptible de modifier son appa-
rence extérieure et ses facons de se conduire. Siles arguments ration-
nels en faveur de la paix et de la tolérance multiculturelles semblent
toujours échouer, c’est que la haine ne vient pas d’éléments ration-
nels, mais d’'un sentiment de malaise somatique, et que celui-ci, tout



déplaisant qu’il soit, n’est souvent percu que de facon implicite, en
échappant a I'attention.

Wittgenstein (1980) explique par exemple larage antisémite dans
des pays européens, ou peuvent par ailleurs avoir cours des conduites
tresrationnelles, en termes de métaphore somatique et du sentiment
somaesthétique qu’elle peut provoquer. Les Juifs ont été ressentis
comme une tumeur pathologique, la «bosse » (die Beule) de ’Europe.
« “Mais traitez donc cette bosse comme une partie tout a fait normale
de votre corps !” Est-ce quelque chose que 'on peut faire, que 'on
peut ordonner ? Ai-je le pouvoir de décider a volonté de la concep-
tion idéale du corps que je peux avoir, ou ne pas avoir ? », demande-
t-il, avant de poursuivre : « Tout au long de I’histoire des peuples
d’Europe, [...] les Juifs [...] ont été vécus comme une sorte de mala-
die, d’anomalie, et personne ne veut mettre une maladie surle méme
plan qu'une vie normale. Pour le dire autrement, les gens ne peuvent
considérer cette tumeur comme une partie naturelle du corps que
si change I’ensemble de leur fagon de ressentir le corps (ou celle de
la nation entiere). Sinon, le mieux qu’ils puissent faire, c’est de faire
avec.»Selon Wittgenstein (1980:20-21), «on peut attendre d’'un indi-
vidu qu’il fasse preuve d’une telle tolérance, ou simplement qu’il ne
s’occupe pas de ces histoires ; mais on ne peut attendre cela d’'une
nation, car c’est précisément le fait de tenir compte de telles choses
qui en fait une nation. Autrement dit, il est contradictoire d’attendre
de quelqu’un a la fois qu’il conserve son ancienne fagcon d’éprouver
esthétiquement son corps [aesthetische Gefiihlfiir seinen Korper]tout
en faisant bon accueil a la tumeur. »

Cette contradiction n’implique pas pour autant que la tumeur (ou
la population étrangere) doive étre exterminée. Une autre possibi-
lité consiste a modifier la perception esthétique que les personnes
ont du corps et du « corps politique ». Ici, la facon de discipliner la
conscience corporelle apportée par la somaesthétique peut appor-
ter un remede pragmatique. Si I’hostilité raciale et ethnique ne peut
étre vaincue par les moyens logiques de la persuasion verbale, parce

225



226

qu’elle provient d’'un malaise viscéral face a ce qui n’est pas familier,
alors c’est a ce dernier qu’il nous faut nous attaquer consciemment,
sans quoi nous ne pourrons surmonter ni ces sentiments profondé-
ment ancrés en nous, ni I’hostilité qu’ils engendrent et alimentent.
Une plus grande réflexivité corporelle peut nous aider aidentifier ces
sensations somatiques afin de mieuxles controdler, les neutraliser ou
les vaincre. A cet effet, le fait qu’elles soient elles-mémes déja le fruit
d’une formation somaesthétique peut nous aider a les transformer
par le méme moyen. Car de tels sentiments de malaise vis-a-vis de
corps étrangers sont presque entierement le résultat d’'un apprentis-
sage, ils relevent de I’habitude plutot que de I'instinct inné ; en tant
que tels, ils sont malléables et réformables par des efforts de réédu-
cation. C’est unlieu commun de la gastronomie, de I’'athlétisme, des
thérapies somatiques, auquel ni I’éthique philosophique, nila théo-
rie politique n'ont accordé assez d’attention.

Sur ces problemes, la somaesthétique peut susciter un change-
ment en montrant combien la sensibilisation et la conscientisation
peuvents’attaquer auracisme, au sexisme, al’homophobie et alavio-
lence (Granger, 2010 ; Fitz-Gibbon, 2012). Cette prise de conscience
somaesthétique ne doit pas se limiter a des sensations corporelles
momentanées. Elle doit donner lieu a une mise en récit exigeante
de soi, axée sur le corps, qui soit a la fois esthétique et généalogique
(Jolles, 2012). De fait, toute réunion politique dont les personnes sont
en contact direct est sous-tendue par une communication somatique
qui la faconne et en imprégne en partie I'atmospheére générale tout
comme elleréguleles énergies, les attitudes et les sentiments instan-
tanés de ses participants. Il est donc important de pouvoir percevoir
somatiquement cette atmosphere et de régler son attitude corporelle
en conséquence, si I'on veut canaliser cette ambiance dans le sens
souhaité. Les négociations se déroulent souvent beaucoup mieux, et
avec beaucoup plus de succes, dans le contexte plaisant d’un repas
partagé, ou I’'ambiance est amicale, agréable et plus détendue : 1a ou
le plaisir est partagé, la confiance I’est aussi.



L’analogie que fait Wittgenstein entre les Juifs et une tumeur sur
le corps de ’Europe rappelle lamétaphore du « corps politique », une
image profondément enracinée pour désigner le corps de la nation
(quel'on pense aussi aux corporations ou aux corps d’Etat, ou au mot
« corporate » en anglais pour parler de I'incorporation d’une société
oud’une entreprise, qui devient une personnejuridique). Elle se pro-
longe de facon caractéristique dans celle du gouvernant représenté
comme étant la « téte » de I’Etat, ce que matérialisait de facon si frap-
pantele frontispice du Leviathan de Thomas Hobbes, qui montrait un
corps constitué par une multitude de citoyens au sommet duquel se
tient la téte d’un roi — un roi qui se dédoublait en un corps mortel et
un corps immortel (Kantorowicz, 1957/1989). La métaphore du corps
politique fonctionne aussi pour parler du dysfonctionnement ou du
désordre politique, de la corruption ou du conflit dans les termes
d’une pathologie somatique, d’une faiblesse physique, d'une maladie
ou d’'un handicap. L'image de la tumeur employée par Wittgenstein
releve de cette tradition. Parfois, la métaphore du corps politique
fonctionne aussi en sensinverse pour ordonner les différentes parties
du corps selon leur statut plus ou moins noble ou leur fonction dans
«lahiérarchie [de] la physiologie de puissance » (Nietzsche, 1885-86/
1978 :104-105 ; fragment 2[76]=W 1.8).

Le caractere central de cette métaphore suggere un autre usage
possible delasomaesthétique pourla pensée politique. Bien stir, ’'ana-
logie entre I’Etat-nation et le corps comporte des risques, comme celui
dejustifier au nom d’un eugénisme suranné une politique de pureté
de la race, mais une approche scientifique contemporaine montre
au contraire que le corps humain ne pourrait s’épanouir dans ce fan-
tasme de pureté de son auto-suffisance somatique. La plupart des
cellules du corps humain ne sont pas humaines. Les cellules bacte-
riennes étrangéres sont dix fois plus nombreuses dans notre corps que
les cellules humaines, et ce sont elles qui assistent les processus phy-
siologiques vitaux fondamentaux, comme la défense immunitaire,

227



228

la digestion ou la croissance. Le corps peut étre assimilé a un écosys-
teme complexe composeé de divers sous-systemes contenant des bil-
lions de bactéries et d’autres micro-organismes qui habitent notre
peau, nos parties génitales, notre bouche et surtout nos intestins.

L’image du corps comme un systeme de systemes est utile pour
résoudre un dilemme qui s’est imposé€ a la critique politique avec le
postmodernisme. On a longtemps pensé que l'attitude critique exi-
geait une distance critique, cette distance étant présumeée garantir
la nécessaire extériorité de perspective a I'objet critiqué. En méme
temps, dans un monde postmoderne globalisé, il semble ne plus 'y
avoir de point de vue politique véritablement externe, autonome ou
détaché du monde. En permettant de contester cette présomption,
la somaesthétique montre de quelle facon il est possible d’examiner
d’un ceil critique certains aspects de notre expérience somatique sans
sortir de notre corps pour aller vers quelque esprit supposément déta-
ché et désincarné. Nous utilisons notre doigt pour tater une petite
bosse sur notre visage ; nous utilisons notre langue pour chercher et
Oterlestraces de nourriture de notre levre supérieure ou de nos dents.
C’est bien au moment d’une expérience douloureuse que nous dis-
tinguons et mesurons la douleur, et non une fois qu’elle est passée
et, qu’en ce sens, elle est derriere nous ou hors de nous. Au-dela de
ces pratiques ordinaires de conscience corporelle, les multiples dis-
ciplines de méditation existantes sont fondées sur’augmentation et
le développement de la capacité d’auto-examen conscient du corps.
En outre, méme en deca du niveau de l'attention consciente expli-
cite, le corpsse pilote lui-méme sur un mode critique et se corrige sur
un mode nonréfléchi, a travers des schemes moteurs bien enracinés.

Enbref, 'auto-examen somatique fournitle modele d’une critique
immanente dans lequel la perspective critique n’exige pas d’étre tota-
lement extérieur a la situation examinée sur un mode critique, mais
requiert seulement un point de vue réflexif sur celle-ci qui ne soit
pas complétement absorbé dans I'immeédiateté de ce qui est vécu ;
une perspective décentrée, donc, plutét qu’en extériorité. Sil’on peut



atteindre de telles perspectives en faisant des efforts d’attention de
facon volontaire et disciplinée, elles se manifestent aussi souvent de
facon spontanée, dans des expériences de dissonance somatique oula
coordination non réflexive est perturbée, ce qui enclenche une atten-
tion décentrée, critique et réflexive a ce qui se passe. La conscience
somatique critique engage alors certains aspects particuliers d’'un
riche éventail de systemes corporels, qui examinent chacun divers
aspectsde cette complexité. Delaméme facon, on peut expliquer que
desindividus pourtant constamment influencés par des forces socio-
politiques puissent néanmoins développer une conscience sociale
critique, grace aux tensions internes et aux ruptures de coordina-
tion entre les divers idéaux incorporés dans les traditions sociales
de I’Etat et dans les pratiques politiques effectives. Tout comme le
corps humain individuel, le corps politique d’une société constitue
un systeme global, cohérent et relativement stable, qui integre des
systemes plus petits, eux-mémes cohérents et capables jusqu’a un
certain degré de fonctionner de maniere indépendante. Ce fonction-
nement, quand il échoue a une intégration harmonieuse, peut susci-
ter des expériences dissonantes et stimuler une conscience critique.
Cesexpériences dissonantes ont une portée politique et peuvent étre
vécues en termes explicitement somatiques.

'

Unbon exemple de cette réaction somatique peut étre trouvé dans
I’expérience de 'oppression coloniale décrite avec tant de force par
Frantz Fanondans Lesdamnésde la terre (1961). Celivre est celuid’un
penseur extrémement astucieux, qui a pris la pleine mesure de la
dimension somatique de I’expérience politique, mais qui, pourtant,
mangque de la théoriser de facon juste pour en articuler une version
réfléchie qui permette del’exploiter a des fins politiques. Fanon carac-
térise amaintes repriseslasouffrance dusujet «indigene » colonisé en
parlant d’une tension musculaire perpétuelle, provenant d’abord de
la répression colonialiste de la liberté et de 1a mobilité de I'indigene,
mais aussi de 'auto-répression de I'indigeéne quand il se conforme

229



230

aux diktats coloniaux, étouffe sa colére et réprime son désir de s’at-
taquer aux colons qui I'oppriment.

« Les muscles de I'indigene sont toujours tendus », écrit Fanon
(1961 : 53), parce qu’il est un « étre parqué. L'apartheid n’est quune
modalité de la compartimentation du monde colonial. La premiere
chose quel’indigéne apprend, C’est arester asa place, a ne pas dépas-
ser les limites. C’est pourquoi les réves de I'indigene sont des réves
musculaires, des réves d’action, des réves agressifs. » Cette « agressi-
vité sédimentée dans les muscles » le met dans un « état de tension
permanente » (ibid.). Cette « tension tonique des muscles », constam-
ment relancée, perturbe les processus de pensée et de conduite des
sujets colonisés. Elle est la véritable cause des multiples problemes
de santé d’ordre psychosomatique qu’en tant que psychiatre de pro-
fession il décrit a la fin de I'ouvrage. Cette réaction somatique chro-
nique affecte I'indigene jusque dans ses facultés intellectuelles, de
sorte que « chaque fois qu’il est question de valeurs occidentalesil se
produit, chezle colonisé, une sorte de raidissement, de tétanie mus-
culaire » (ibid. : 46).

Lesindigenes n’ont pasla capacité somato-esthésique de réfléchir
a leurs problemes, le corps et 'esprit détendus. Les tensions exacer-
bées qu’ils vivent les poussent a désespérément se soulager a travers
quelque expérience corporelle explosive, que ce soitdansdesaccesde
violence sanguinaire ou dans I’extase de danses endiablées. Comme
le décrit Fanon, « la tension musculaire du colonisé se libéere pério-
diquement dans des explosions sanguinaires : luttes tribales, luttes
de cofs, luttes entre individus » (ibid. : 55). « Les luttes tribales ne font
que perpétuer de vieilles rancunes enfoncées dans les mémoires. En
selancant a muscles perdus dans ses vengeances, le colonisé tente de
se persuader que le colonialisme n’existe pas, que tout se passe comme
avant, que I’histoire continue. Nous saisissons la en pleine clarté, au
niveau des collectivités, ces fameuses conduites d’évitement, comme
si la plongée dans ce sang fraternel permettait de ne pas voir 1’obs-
tacle, de renvoyer a plus tard l'option pourtant inévitable, celle qui



débouche surlalutte armée contre le colonialisme. Autodestruction
collective treés concrete dans les luttes tribales, telle est donc I'une
des voies par ou se libere la tension musculaire du colonisé. Tous
ces comportements sont des réflexes de mort en face du danger, des
conduites-suicides qui permettent au colon, dontlavie etladomina-
tion se trouvent consolidées d’autant, de vérifier par la méme occa-
sion que ces hommes ne sont pas raisonnables. » (Ibid. : 55-56).

Outre sa facon de s’exprimer dans d’aussi pernicieux « combats
fratricides»,latension musculaire refoulée deI'indigene trouve donc
son soulagement dans les exutoires émotionnels de la danse et de la
possession par les esprits. Mais pour ce qui est du triste sort des indi-
genes, cela ne contribue pas a promouvoir une quéte rationnelle de
solutions politiques d’avenir. Les indigenes opprimés doivent déve-
lopper et déployer une conscience plus aigué et plus rationnelle pour
parvenir a une meilleure compréhension de leur situation politique
et de ses potentialités, et pouvoir ainsi réunir et canaliser 1a violence
de leurs énergies de facon plus féconde. Le texte de Fanon suggere
unesorte de dualisme corps-esprit danslequel la conscience desindi-
genes reste a la traine derriere leur puissance corporelle et 1a sensa-
tion dela «force deleurs propres muscles », de sorte que leurs actions
sont trop souvent régies par une « décision biologique » (ibid. : 126).
C’est pourquoi Fanon considere avec suspicion toute focalisation sur
le sport comme outil de production de confiance et de fierté natio-
nale : « La jeunesse africaine ne doit pas étre dirigée vers les stades
mais vers les champs et vers les écoles » (ibid. : 186), pour apprendre
les valeurs productives du travail agricole et intellectuel. « homme
politique africain ne doit pas se préoccuper de faire des sportifs mais
des hommes conscients. » (Ibid.).

Si perspicaces que soient les vues de Fanon, la somaesthétique
apporte ici un correctif qui pourrait étre d’'un grand secours. C’est a
tort que Fanon opposele sportalaconscience : assurément, non seule-
ment réussir dans le sport exige d’avoir une connaissance consciente
des multiples regles, stratégies et tactiques qui régissent la pratique

231



232

desjeux, maisl’entrainement développe des capacitésrationnelles de
discipline et d’ordre, tout en stimulant le raisonnement et la volonté
nécessaires pour canaliser ’énergie et régler les émotions. De facon
plusgénérale, une approche somaesthétique n’opposerait pasle soma
alaconscience, puisque toute perception, toute pensée ainsi que toute
action se fait a travers le soma, qui est aussi le site et le support de
la conscience. Pour aborder la conscience somatique troublée des
sujets colonisés, une approche somaesthétique s’efforcerait de déve-
lopper la conscience critique et réfléchie de leurs tensions muscu-
laires, afin qu’ils puissent relacher rationnellement ces tensionslors-
gu’elles entravent des processus intellectuels ou sociaux importants,
mais aussi qu’ils puissent au contraire les intensifier et les canaliser
lorsqu’il faut utiliser de facon plus efficace I’énergie explosive néces-
saire pour desviolentesluttes nationales. Développer la maitrise cri-
tique de ses tensions musculaires et d’autres habitudes somatiques
ne signifie pas se transformer en sujet purement docile, dépourvu
d’émotions fortes. Nous avons besoin d’émotions autant que de raison
pour imaginer des solutions politiques. Prenons I'exemple de la soli-
darité, si importante pour I’action politique, y compris les pratiques
de résistance : elle n’est pas seulement renforcée par des liens affec-
tifs, elle est pour une grande part constituée par eux.

Lasolidarité exprime unidéal d’harmonie fraternelle, lequel a son
tour évoquelanotion chinoise d’'un gouvernement harmonieuxdela
cité, établi sur les notions plus fondamentales d’harmonie familiale
et personnelle. Dans la pensée confucéenne, la valeur esthétique de
I’harmonie et delagrace est essentielle, tant en ce qui concerne le gou-
vernement de soi que le gouvernement social en général. On gouverne
mieux a travers une esthétique de ’harmonie et de I'attraction que
pardesreglesrigides, descommandements séveres et des chatiments
cruels. Les Entretiens de Confucius soulignent ce point: « La personne
exemplaire (junzi) attire les amis par le raffinement (wen), et favorise
ainsi une conduite vertueuse (ren).» (Confucius, 1998:12:24). Les per-
sonnes d’autorité dignes d’admiration répandentlavertuenincitant
les autres a imiter leurs actes vertueux pour devenir eux aussi des



modeles admirables. La vertu comporte donc une dimension esthé-
tique essentielle. Les apparences sont essentielles pour exprimer sur
un mode approprié€le sentiment delavertu - d’oul’accent confucéen
mis sur le fait que la conduite vertueuse doit inclure le fait de faire
« bonne figure », d’avoir « une juste contenance » (ou « attitude »), et
que les pratiques esthétiques comme le rituel et la musique (y compris
la récitation de chansons) sont cruciales pour 'entretien d’'un com-
portement vertueux approprié (ibid. :1:12;2:8 ;4:1;4:17 ; 8:4 ;12:24 ;
et 13:6). Un autre texte chinois ancien insiste de méme sur la valeur
esthétique de I'unité harmonieuse pour un bon Etat, I'unité de ’Etat
découlant en fin de compte du pouvoir attractif exercé par1’'unité har-
monieuse de la vertu émanant de ses citoyens les plus nobles, et en
définitive de celle que manifeste le roi lui-méme. « La ou sont apparus
le discernement, lasagesse, lerituel etlamusique, 1a se rencontre une
combinaison harmonieuse... Etre unifié, c’est é&tre musical. L ou est
lamusique, la ou estlavertu, 1a peut apparaitre un Etat et s’établir des
familles. Telle était 'apparence du roi Wen. » (Holloway, 2009 : 136).

Cette conception chinoise ancienne qui donne beaucoup d’im-
portance al’attractivité somaesthétique chez un dirigeant peut sem-
bler dépassée et étrangere a la pensée politique occidentale. Mais
est-ce vraiment le cas ? Pensez a tout I’'argent dépensé et aux efforts
déployés au moment du choix des candidats politiques pour mettre
en relief leur charme physique, et pour les rendre plus séduisants
aux yeux des €lecteurs. Il est insensé que les chercheurs en science
politique rejettent ces considérations comme triviales alors que
leurs effets sont si réels sur le plan pratique. Il est tout aussi erroné
de condamner comme non pertinente la séduction que peut exer-
cer un dirigeant, méme si ce n’est certainement pas suffisant pour
étre un véritable leader. Il faut assurément condamner le culte de la
beauté superficielle comme critere décisif du choix des dirigeants
politiques, mais cela n'implique pas qu’un style plaisant ne soit pas
unatoutdansl’artde gouverner. Laséduction estloin de n’étre qu’une
affaire d’apparence visuelle ; elle inclut des habitudes d’action et
une facon de se conduire qui soit plaisante, lesquelles favorisent en

233



234

retour un comportement qui incarne des vertus admirables. Il y a
un recouvrement substantiel entre éthique et esthétique, que notre
logique moderniste compartimentée occulte souvent, mais que sou-
ligne utilementlanotion grecque de kalon-k'agathon («lebel etbon »,
en francais), de méme quelavieille idée confucéenne des cinq vertus
comme étant cinq beautés. Nous parlons sur un plan moral de choses
«droites », « justes », « correctes », « adaptées », « convenables », tous
termes qui ont clairement une connotation esthétique.

L’harmonie est un autre mot dontles tonalités vont del’esthétique
au politique, en passant par I’éthique. Si elle représente une valeur
importante aux yeux de 'esthétique pragmatiste et de la somaesthé-
tique, elle ne doit pas pour autant étre érigée en valeur unique ou preé-
pondérante. Il est des harmonies que I’'on peut ressentir comme for-
cées, ou étouffantes, ce qui les rend déplaisantes, comme quelque
chose qui élimine ou neutralise les différences et les désaccords
(dans le jargon des internautes chinois actuels, « étre harmonisé »
veut en effet dire se faire remettre dans le droit chemin). La note de
liberté, d’ouverture et de changement qu’ajoute parfois une dose de
dissonance est tonique, elle est enrichissante et porteuse d’avenir a
la fois sur le plan esthétique et politique. Dans mon livre Pragmatist
Aesthetics (LArtalétatvif,1992/2018), j’avais choisi d’analyser le rap
comme modele d’un art populaire incarné, progressiste et politi-
quement engage, en raison de la facon astucieuse dont il récupere
la valeur esthétique et politique de la dissonance - ce qui se reflete
a la fois dans son style musical agressif, qui recourt a diverses tech-
niques de fragmentation, et dans son attitude politique belliqueuse.
Cet exemple rejoignait les positions de Dewey (1934/2010) en ce qu’il
refusait la définition de I’'art comme « produit éthéré de I'imagina-
tion divine » et le prenait comme « une activité incarnée, qui émerge
de besoins et de désirs naturels, de rythmes et de satisfactions orga-
niques, mais également de fonctions sociales » (Shusterman, 2003 :
116). Lerap exprime la violence pour lutter contre la violence. Comme
le hip-hop, ilincorpore une philosophie delavie, un ethos vestimen-
taire, une attitude corporelle, un style de parole et un imaginaire de



la rue qui ont une portée politique (Shusterman, 2003). L'exemple
du rap, en méme temps, avait €té choisi pour distinguer I’esthétique
pragmatiste, telle que je la concois, de celle de Dewey : cette derniere
est une source d’inspiration merveilleuse, mais la facon dont Dewey
célebre 'unité me semble trop unilatérale et insuffisamment nuan-
cée.L’éloge qu’il faitde I'art en tant que « refonte de ’'expérience dela
communauté dans le sens d’un ordre et d’'une unité plus grands », et
sa célébration du « pouvoir qu’a en particulier la musique de fondre
des individualités différentes dans un abandon, une loyauté et une
inspiration communs » pourraient facilement évoquer les manifes-
tations esthétiques de I’Etat fasciste, méme s’il est vrai que Dewey a
écrit le livre avant que les effets dangereux de telles soumissions a
I'ordre et al’'unité soient clairement visibles (Dewey, 1934/1987 : 87 et
338)¢. Notre appréciation esthétique des harmonies sociales et poli-
tiques devrait toujours entendre les voix discordantes, muselées ou
exclues de I’expression publique, et leur préter attention.

Fanon nous a montré que la somaesthétique qui s’exprime par
une tension musculaire peut devenir utile si elle est canalisée vers
une résistance politique a I'oppression au lieu d’étre gaspillée en
«combat fratricide ». Ces tensions peuvent étre mieux gérées et canali-
séeslorsque nous en avons une conscience plus perspicace et qu'elles
donnentlieu a une critique réflexive ; les disciplines somaesthétiques
pratiques peuvent nous procurer cette conscience et ce controle supé-
rieurs — controOle ne signifiant pas suppression. Dans mes ateliers de
pratique somaesthétique’, je m’attache a introduire de tels senti-
ments de dissonance ou de dysharmonie (généralement en pertur-
bant notre sens ordinaire de I'’équilibre bilatéral — mais cela en dou-
ceur et en toute sécurité, sur une courte durée et dans un environne-
ment protégé). Lobjectif dela manoceuvre est de renforcer une prise de
conscience somatique. L'introduction de ces dissonances et dyshar-
monies est féconde sur le plan cognitif, en ce qu’elle aiguise la dis-
crimination perceptive de différences dans nos sensations et donne
une meilleure assise a notre équilibre corporel. Elle est également
utile pour nous faire apprécier I’harmonie perdue de 1’équilibre et

235



236

le défi créatif de la recherche d’'un nouvel équilibre, peut-étre plus
harmonieux.

Il y a sans doute une lecon politique a tirer de cela, au-dela du
monde del’atelier. Je ne peux explorer cette idée dans cet article, non
plus que la question intrigante des normes éthiques et des valeurs
politiques qui organisent mes ateliers de somaesthétique, créant
ainsi un monde social temporaire en miniature. Je me contenterai,
pour conclure, de donner deux exemples, tirés d’autres écrits. Dans
le domaine dela politique culturelle, le genre musical durap — et plus
généralementla culture hip-hop — utilise un art abrasif et bruyant de
fragmentation et de dissonance musicales, associé a un art du graf-
fitirompantaveclasurface uniforme des facades des batiments, afin
de perturber les harmonies douces, mais éculées et étouffantes, de
la culture populaire dominante, ainsi que les structures d’oppres-
sion sociale qui vont avec. L'objectif était d’inventer une harmonie
plus riche et multiculturelle (cf. Shusterman, 1992, 2001). Un deu-
xieme exemple est, dans un autre domaine, celui de I'introduction
de la dysharmonie des manifestations de protestation dans la circu-
lation fluide des rues de la ville. Les corps occupent ces rues afin de
perturber’harmonie sans accroc du trafic commercial et des affaires
ordinaires dans la ville. De telles disruptions visent a dynamiser les
énergies envue de trouver une nouvelle harmonie politique qui serve
mieux les populations qui se sentent maltraitées par le systeme poli-
tique actuel®.



BIBLIOGRAPHIE

BOURDIEU Pierre (1980), Le sens pratique, Paris, Editions de Minuit.

CONFUCIUS (1984), La grande étude, trad. fr. Martine Hasse, Paris, Editions du
Cerf.

CONFUCIUS (1998), Analects of Confucius : A Philosophical Translation, R. T. Ames
& H. Rosemont (eds), New York, Ballantine.

DEWEY John (1934/2010), Lart comme experience, trad. collective sous la dir. de
Jean-Pierre Cometti, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1935/1989), Liberalism and Social Action, in The Later Works 1925-
1953 (LW 11), J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University
Press.

DEWEY John (1939/1988), Freedom and Culture, in The Later Works 1925-1953
(LW 13), J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

DEWEY John & James H. TUFTS (1932/1985), Ethics, in The Later Works 1925-1953
(LW 7), J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois University Press.

FANON Frantz (1961), Les damnés de la terre, Paris, Maspéro.

FITZ-GIBBON Andrew (2012), « Somaesthetics : Body Consciousness and
Nonviolence », Social Philosophy Today, 23, p. 85-89.

FOUCAULT Michel (1984), Histoire de la sexualité III. Le souci de soi, Paris,
Gallimard.

GRANGER David (2010), « Somaesthetics and Racism : Toward an Embodied
Pedagogy of Difference », Journal of Aesthetic Education, 44 (3), p. 69-81.

HOLLOWAY Kenneth W. (ed.) (2009), « Guodian Version of The Five Aspects of
Conduct », in Id., Guodian : The Newly Discovered Seeds of Chinese Religious
and Political Philosophy, Oxford, Oxford University Press.

JAMES William (1890/1983), The Principles of Psychology, Cambridge, Harvard
University Press.

JAMESON Fredric (1988), « Pleasure : A Political Issue », in Id., The Ideologies of
Theory, Minneapolis, University of Minnesota Press.

JOLLES Marjorie (2012), « Between Embodied Subjects and Objects : Narrative
Somaesthetics », Hypatia, 27, p. 301-318.

KANTOROWICZ Ernst (1957/1989), Les deux corps du roi. Essai sur la théologie
politique au Moyen Age, trad. fr. Jean-Philippe & Nicole Genet, Paris,
Gallimard.

LEE Wonjun, LIM Youn-Kyung & Richard SHUSTERMAN (2014), « Practicing
Somaesthetics : Exploring Its Impact on Interactive Product Design Ideation »,
Proceedings of the 2014 Conference on Designing Interactive Systems,
Vancouver, Canada, p. 1055-1064.

MEAD George Herbert (1934/2005), Lesprit, le soi et la société, trad. fr. et
introduction D. Cefai et L. Quéré, Paris, Presses universitaires de France.

MENCIUS (1969), Mencius : New Translations, W. A. C. H. Dobson (ed.), Toronto,

Toronto University Press.
237



238

NIETZSCHE Friedrich (1885-86/1978), (Euvres philosophiques compleétes, vol. XII,
Giorgio Colli & Mazzino Montinari (eds), trad. fr. Julien Hervier, Paris,
Gallimard.

PEIRCE Charles S. (1877), « Comment se fixe la croyance », Revue philosophique de
la France et de l'étranger, 111 (6), p. 553-569.

SHUSTERMAN Richard (1992), Pragmatist Aesthetics : Living Beauty, Rethinking
Art, Oxford, Blackwell.

SHUSTERMAN Richard (1992/2018), L'Art a l'état vif : La pensée pragmatiste et
l'esthétique populaire, trad. fr. de Christine Noille, Paris, Editions de 1'Eclat.

SHUSTERMAN Richard (1997), Practicing Philosophy : Pragmatism and the
Philosophical Life, New York, Routledge.

SHUSTERMAN Richard (2000), « Somaesthetics and Care of the Self : The Case of
Foucault », The Monist, 83 (4), p. 530-551.

SHUSTERMAN Richard (2001), Vivre la philosophie. Pragmatisme et art de vivre,
trad. fr. Christian Fournier, Paris, Klincksieck.

SHUSTERMAN Richard (2002), « Intellectualism and the Field of Aesthetics :

The Return of the Repressed ? », Revue internationale de philosophie, 220 (2),
p. 327-342.

SHUSTERMAN Richard (2003), « Pragmatisme, art et violence : le cas du rap »,
Mouvements, 26 (2), p. 116-122.

SHUSTERMAN Richard (2004), « Pragmatism and East-Asian Thought », in
Id. (ed.), The Range of Pragmatism and the Limits of Philosophy, Oxford,
Blackwell.

SHUSTERMAN Richard (2007), Conscience du corps. Pour une soma-esthétique,
trad. fr. Nicolas Vieillescazes, Paris, Editions de I’Eclat.

SHUSTERMAN Richard (2010), « What Pragmatism Means to Me : Ten Principles »,
Revue francaise d’études américaines, 124 (2), p. 59-65.

SHUSTERMAN Richard (2012), Thinking Through the Body : Essays in
Somaesthetics, Cambridge, Cambridge University Press.

SHUSTERMAN Richard (2018), « Somaesthetics Practice and the Question of
Norms », in A. Buch & T. R. Schatzki (dir.), Questions of Practice in Philosophy
and Social Theory, New york/Londres, Routledge, p. 136-153.

SHUSTERMAN Richard (2019), Bodies in the Streets : The Somaesthetics of City Life,
Leyde, Brill.

WITTGENSTEIN Ludwig (1978/1980), Culture and Value, trad. ang. Peter Winch,
Oxford, Blackwell.

WITTGENSTEIN Ludwig (1999), Denkebewegung : Tagebiicher 1930-1932, 1936-
1937, Innsbruck, Haymon Verlag.



NOTES

1. [NdT.: La traduction de I’'anglais au
francais de ce texte, « Somaesthetics
and Politics », a été assurée par
Antoine Hennion et Christophe
Point, revue par Daniel Cefai. Nous
remercions Richard Shusterman pour
sa disponibilité dans le travail de
relecture de la traduction.]

2 Pour une presentation de la
somaesthétique et de ses racines,

cf. Shusterman, Conscience du corps
(2007 : ch.1) ; et Thinking Through the
Body (2012 : Introduction).

3 Dans Practicing Philosophy (1997)
et dans Conscience du corps (2007 ;
voir aussi 2000), je précise le rapport
de la somaesthétique au programme
de Foucault. Je rappelle comment le
« souci de soi » que Foucault (1984)
redécouvre, et qui pousse ses racines
dans les pensées de Socrate, mais
aussi des Cyrénaiques, des Stoiciens,
des Epicuriens ou des Cyniques,

est aussi central dans des pratiques
orientales du Hatha Yoga, de la
méditation Zen ou du Tai Chi Chuan.
J’y réponds également aux critiques
d’étroitesse, de sensualisme de
trivialité hédoniste et de narcissisme
apolitique qui sont parfois lancées
contre la somaesthétique.

4 Voir les textes de Pierre Bourdieu
sur la Kabylie dans Le sens pratique
(1980) ou il montre que cette
domination masculine est incorporée
dans des schémes pratiques, non-
discursifs et non-intellectuels et que
la relation de domination-soumission

ne releve pas du domaine privé d’'une
psychologie de la conscience, mais
qu’elle est sociale de part en part.

On peut aller plus loin avec James et
Dewey et voir dans I'expérience « un
nceud transactionnel entre énergies
en interaction, qui connecte le soi
incarné et son monde environnant, y
compris le monde social, responsable
de la conversion de 'organisme
biologique en soi » (Shusterman,
2002) et développer une conception
de I’expérience de I'oppression et de
résistance a I’oppression distincte de
celle de Bourdieu.

5 C’est ce que suggerent les récits de
certaines des négociations politiques
le plus réussies au Moyen-Orient.
Nous pouvons également trouver des
preuves expérimentales de cela dans
une étude récente sur les négociations
commerciales [hbr.org/2013/01/
should-you-eat-while-you-negot].

6 Pour une critique de I'accent

mis unilatéralement par Dewey

sur 'unité, y compris ses dangers
politiques, cf. Shusterman (2004 :
13-42). Dewey semble plus sensible
aux dangers du totalitarisme dans
son dernier ouvrage de 1939, Freedom
and Culture (LW 13,1988 : 69-72) ou il
critique le régime totalitaire qui s’est
mis en place a la fois dans ’Allemagne
nazie et la Russie stalinienne.

7 Pour plus d’information sur ces
ateliers de somaesthétique (leurs
meéthodes et leurs normes), le lecteur
pourra consulter mon analyse de

239



240

leur logique, suite a des expériences
menées a Lyon avec des sociologues
et des anthropologues (Shusterman,
2018) ou en relation a un autre atelier,
réalisé au Korean Advanced Institute
of Science and Technology avec deux
chercheurs en informatique sur des
problemes de design interactif (Lee,
Lim & Shusterman, 2014).

8 De nombreux cas de traitement
par la somaesthétique d’expériences
de contestation somatique a travers
le monde sont rassemblés dans un
livre récent : Bodies in the Streets :
The Somaesthetics of City Life
(Shusterman, 2019).



