L’HOMMAGE
(OUBLIE) DE

JOHN DEWEY

A MGR BROWN,
L’EVEQUE DES
ATHEES ET DES
BOLCHEVIQUES,
PENDANT LA
CROISADE ANTI-
EVOLUTIONNISTE
DES ANNEES 1920

JOAN STAVO-DEBAUGE




Accompagnant la traduction de « Bishop Brown - A
Fundamental Mondernist » dans ce méme volume de
Pragmata, le texte met en valeur I'intérét de ce petit
article que John Dewey a composée pour New Republic

en 1926 et dans lequel il rendait hommage a un singulier
personnage, Monseigneur Brown, qui se réclamait de
Darwin et de Marx et fut pour cela excommunié de
’Eglise Episcopale*. Négligé par la grande majorité des
commentateurs de I'ccuvre de Dewey, « Bishop Brown »
conclut pourtant la série des articles que Dewey a

rédigés dans les années 1920 a I’apogée de la campagne
anti-évolutionniste menée par les fondamentalistes
protestants — rassemblés récemment en francais dans

ses Ecrits sur les religions et le naturalisme (2019). En
reprenant I'ensemble de cette série et en tenant compte de
sa culmination dans ce portrait laudateur de Monseigneur
Brown, « ’évéque des athées et des bolchéviques », le texte
offre un nouvel éclairage sur le naturalisme batailleur de
Dewey, sur ses critiques des religions, mais aussi sur sa

« controverse » avec Walter Lippmann et sur son rapport
au communisme.

MOTS-CLEFS : FONDAMENTALISME ; COMMUNISME ; NATURALISME ; WALTER
LIPPMANN ; DARWINISME ; EDUCATION.

* Joan Stavo-Debauge est chercheur du Fonds national suisse de la
recherche scientifique (FNS) au Laboratoire de sociologie urbaine
(LASUR) de I’Ecole polytechnique fédérale de Lausanne (EPFL),
membre associé du laboratoire THEMA (Unil) et du CEMS (EHESS)
[joan.stavo-debauge@unil.ch].

297



298

ublié en 1926 dans The New Republic, « Bishop Brown : A

Fundamental Modernist » est passé inapercu'. Pourtant, il

clot les interventions de John Dewey sur le conflit entre les
modernistes et les fondamentalistes, qui battait son plein dans les
années 1920 et atteindrason acmé enjuillet 1925 avec le fameux proces
Scopes («le proces du singe ») a Dayton, Tennessee. Isolément, I'article
semble d’autant plus anecdotique que le personnage dontil traite est
tombé dans'oubli. Le nom de William Montgomery Brown n’évoque
rien aux deweyens: au mieux, les plus attentifs se souviendront avoir
croisé ce patronyme dans un volume des ceuvres completes, ou dans
Characters and Events.

Personnellement, je suis tombé dessus dans Characters and
Events, en préparant un recueil de textes de Dewey sur les religions
et le naturalisme - recueil publié cet automne dans la collection
« Le geste social » aux éditions de I'IES a Geneve?. Sij’y ai présenté a
minima « Bishop Brown », apres en avoir déja parlé dans « Le natura-
lisme de John Dewey : un antidote au post-sécularisme contempo-
rain » (Stavo-Debauge, 2018), il me semblait opportun de faire figu-
rer ma traduction dans Pragmata et d’en offrir un commentaire plus
étayes.

REPLACER « BISHOP BROWN » DANS LA
SERIE QU’IL CONCLUT

Pour en saisir tout I'intérét, il faut le replacer dans la série qu’il
conclut. Il gagne en importance quand on sait qu’il fait suite a « La
frontiére intellectuelle américaine » (« The American Intellectual
Frontier », 1922), « Les fondamentaux » (« Fundamentals », 1924a)
et « La science, la croyance et le public » (« Science, Belief, and the
Public », 1924D).

Cette série se compose donc de quatre articles, et non de trois.
« La science, la croyance et le public » ne la clot pas. Elle se termine

deux ansplustard avec « Bishop Brown : AFundamental Modernist ».

PRAGMATA, 2019-2: 296-368



Publié apres le proces Scopes, Dewey y revient sur un autre proces,
ouvert avant le proces Scopes : le proces en hérésie que M# Brown a
affronté entre 1924 et 1925.

Siles trois premiers articles sont encore souvent discutés, le qua-
triéme n’est jamais signalé. A ma connaissance, aucun des commen-
tateurs de Dewey n’en a parlé. Ala fin de John Dewey : Religious Faith
and Democratic Humanism (Rockefeller, 1991), Steven Rockefeller
I'inclut bien dans sa « Chronological Listing of Works by John Dewey
on Religious Issues », mais il ne s’y réfere pas une seule fois dans le
corps du livre et M& Brown est absent de I'index.

L'oubli de « Bishop Brown : A Fundamental Modernist » vient de
loin. On peut 'imputer aux choix éditoriaux de Joseph Ratner dans
I’organisation des deux tomes de Characters and Events : Popular
Essays in Social and Political Philosophy : publiés en 1929, ces deux
volumes rassemblaient un grand nombre desinterventions politiques
de Dewey, du débutdesacarrierejusqu’ala findesannées1920. Ratner
avait bien fait figurer « The American Intellectual Frontier » (Ratner,
1929b : 447), « Fundamentals » (ibid. : 453) et « Science, Belief, and
the Public » (ibid. : 459) les uns a la suite des autres dans le tome II.
Mais « William Montgomery Brown » (Ratner, 1929a : 83) était isolé
dans la premiere partie du premier tome, perdu parmi douze textes
consacrés ades personnages de plus haute stature. Le pauvre William
Montgomery Brown (1855-1937) se retrouvait ainsi coincé entre 1’écri-
vain H. G Wells (ibid. : 78) et ’homme d’Etat Theodore Roosevelt
(ibid. : 87), qui ne manqueérent pas de lui faire de 'ombre.

Avant de considérer I'article lui-méme, je vais revenir sur la série
qu’il termine. Importante, elle éclaire Le public et ses problemes : le
phénomene dont elle traite étant a I’arriere-plan du livre de 1927
(Stavo-Debauge, 2012 ; 2015 ; 2018). Dewey s’y occupe des menées
du mouvement fondamentaliste protestant et suit les avancées des
premieres offensives créationnistes, qui s’'immisceront dans de nom-
breuses assemblées des Etats-Unis et parviendront & soumettre au

299



300

vote des lois interdisant I’enseignement de la théorie darwinienne
dans les écoles publiques.

Lapluscélébre de ceslois estassurément le Butler Act, qui condui-
sitala condamnation de John Scopes, le 21juillet 1925, al’issue de ce
fameux proces qui portele nom du contrevenant et s’ouvrit le 10 juil-
let de la méme année : le proces Scopes, a l'origine rocambolesque®.
Signé parle gouverneur du Tennessee en mars 1925, le Butler Act inter-
disait « a tout enseignant d’université, d’école normale ou de toute
autre école publique, financées entierement ou partiellement par des
fonds publics de I’Etat, d’enseigner une théorie qui nie I’histoire de
la création divine de ’homme telle qu’enseignée dans la Bible, et qui
prétend que ’'homme descend d’un ordre inférieur d’animaux ».

LA CROISADE DE BRYAN ET L’'ANTI-
INTELLECTUALISME EVANGELIQUE

Dewey n’avait pas attendu 1925 pour se soucier du mouvement
fondamentaliste, dont il a fait un objet d’enquéte avant 'apparition
des premieres lois anti-évolutionnistes®. Des 1922, dans « La fron-
tiere intellectuelle américaine », observant la levée du phénomene,
il pointele poids du « mouvement évangélique populaire » dans cette
« campagne » qui « interroge fondamentalement la qualité de notre
démocratie » (Dewey, [1922] 2019 : 105). Trois ans avant le carnaval
de Dayton, il se penche sur I'implication de William Jennings Bryan
dans cette mobilisation « contre la science », pain bénit pourles adver-
saires de la démocratie®, en proposant « un astucieux commentaire
surlarelation entre la version deladémocratie promue par Bryan, ses
sympathies évangéliques et son anti-intellectualisme » (Hofstadter,
[1963] 2012 :128).

A la différence de nombreux commentateurs qui cherchaient a
comprendrele tour « pathétique dela carriére de Bryan aprés-guerre »
(Hofstadter, [1955] 2011 : 288), Dewey ne s’attarde pas sur sa psycho-
logie. Il amorce une enquéte socio-historique, approfondie dans



« Les fondamentaux » (1922) et « La science, la croyance et le public »
(1924), également écrits avant le proces Scopes, auquel Bryan prendra
une part décisive’, en tant que représentant de la World’s Christian
Fundamentals Association (WCFA®) et de I’Etat du Tennessee.

Dewey ne s’embarrasse pas du pédigrée de Bryan, ’homme poli-
tique qui contribua a transformer le fondamentalisme en un puissant
«mouvementsocial », en prenant la téte de la « campagne » anti-évolu-
tionniste®. Sans omettre lesengagements précédents de Bryan et sans
cacher qu’une partie des « masses » qui concourent a Son « SUCces »
avait antérieurement constitué «la colonne vertébrale du philanthro-
pisme social et de la réforme sociale™ » (Dewey, [1922] 2019 : 106),
Dewey n’hésite pas a attaquer son « obscurantisme », malgré les états
de service du personnage : en 1896, 1900 et 1908, Bryan fut le candi-
dat démocrate a la présidence des Etats-Unis et certains le tiennent
pour « le plus grand réformateur populiste de ’Amérique » (Gould,
1996 :177), voire pour le « premier progressiste américain » (Larson,
2003 : 31)".

Desle premier paragraphe, le cadre est posé : parce qu’elle « inter-
roge » la « qualité de notre démocratie », permet de « comprendre »
la présente « éclipse du libéralisme social et politique » et risque de
conforter les « critiques » de la démocratie, cette « campagne » justi-
fie une « étude sérieuse », qui doit se garder du « mélange d’amuse-
ment et d’irritation qu’elle suscite immeédiatement » (Dewey, [1922]
2019:105). Le «leadership » de Bryan dans «1’opposition alarecherche
scientifique libre et a la large dissémination des résultats scienti-
fiques » ne peut étre rapporté a une «idiosyncrasie personnelle » : une
« connexion effective et réelle existe entre les directions politiques et
doctrinales de son activité, et les réponses populaires » qu’elles sus-
citent (ibid. : 105-106). Car Bryan est I'indisputable représentant des
« classes moyennes » qui se trouvent « sous I'influence du christia-
nisme évanggélique » (ibid.). Dewey ne fait pas qu’un portrait a charge
de cette « population » dévote, maisilen dénoncele principal défaut:

301



Elle n’ajamais eu d’intérét ni pour les idées comme telles (ideas
as ideas), ni pour ce que la science et les arts pourraient appor-
teralalibération et al’élévation de l’esprit humain. Cette popu-
lation dit oui a la science et a 'art pour autant qu’ils raffinent et
polissent la vie, permettent la « culture », marquent les étapes
d’une mobilité sociale ascendante ; mais elle les rejette en tant
que facteurs d’émancipation et guides radicaux de vie. (Ibid. :
107)

Pour éclairer les « causes de cet état d’esprit », il contraste trois
pays:

Les historiens des idées soulignent la différence entre le succes
desnouvellesidéesscientifiqueset philosophiquesen Angleterre
et en France au XVIII® siecle. Dans le premier cas, elles ont été
accommodées, partiellement absorbées ; elles ont pénétré suf-
fisamment profondément pour perdre leur qualité propre. Les
institutions furent plus ou moins libéralisées, mais les idées se
perdirent en route. En France, en revanche, 'opposition s’est
retranchée dans des institutions puissantes et rigides. Lesidées
ont di étre clarifiées et mises a nu afin d’atteindre leur poids
idéal pour le combat. Ces idées devaient se battre pour vivre et
devinrentdesarmes. Ce qui estarrivé en Angleterre estarrivé en
Amérique, a une plus large échelle et de facon plus profonde. Il
en résulte un libéralisme social et politique combiné a un « illi-
béralisme » intellectuel (intellectualilliberality). De ce résultat,
M. Bryan est un symbole remarquable. (Ibid.).

SiDewey valorise la France des Lumieres, c’est pour la place qu’elle
occupait dans le « monde » des « peres fondateurs » : ces « libres
penseurs » dont les « idées » devinrent impopulaires au début du
XIxesiecle, sous I'effet du « mouvement évangélique populaire ».

Les peres fondateurs de notre pays appartenaient a une aristo-
302 cratie intellectuelle ; ils étaient partie prenante des Lumieres



intellectuelles du xviIir¢ siecle. Franklin Jefferson, John
Adams, par leurs croyances et leurs idées, étaient des hommes
du monde, plus spécialement du monde de la France de leur
époque. Leurs idées de libres penseurs ne les empécherent pas
d’étre des leaders. Une génération plus tard, je doute que I'un
d’entre eux aurait seulement pu étre élu conseiller municipal, et
moins encore devenir un puissant personnage politique. (Ibid. :
107-108)

A ses yeux, « les conséquences sociales et politiques du mouve-
ment évangélique populaire, qui a commencé dans les premieres
années du X1xe siecle, ne semblent pas avoir recu 'attention qu’elles
requierent » (ibid.). La croisade de Bryan s’inscrit dans ce « mouve-
ment », issu du « second “Grand Réveil” » né dans les Etats mainte-
nant a la pointe des efforts anti-évolutionnistes et auparavant res-
ponsable de 'impopularité de la « libre-pensée » :

Une grande partie de ce qui est combattu sous le nom de
Puritanisme n’a presque rien a voir avec le Puritanisme histo-
rique, mais presque tout a voir avec ce second « Grand Réveil »
qui acommencé a la frontiere, dans les Etats de la frontiére du
Sud etdel’Ouest, lorsdela premiere décennie du siecle dernier.
Il n’est pas sans importance quAndrew Jackson, le premier
Président dévot [« church-going »), ait été aussile premier repré-
sentant politique de la frontiere démocratique, ’homme qui
marque la transformation de I’ancienne république aristocra-
tique en une république démocratique. L’aversion pour les pri-
vileges s’est étendue a une crainte de I’éducation supérieure et
del’expert. Latradition des études supérieures dansle clergé fut
délaissée parles dénominations populaires. Lareligion devenait
populaire, etla pensée, spécialement la libre-pensée qui enfrei-
gnait les conceptions morales populaires, devint impopulaire,
tropimpopulaire pour rimer avecle succes politique. Cest méme
presque accidentellement que Lincoln a été élu Président. Au

303



304

minimum, un tribut rhétorique devait étre pay€ aux croyances
des masses. (Ibid.)

Dewey rapporte ce « mouvement évangélique populaire » aux
avanceées de la « frontiere » dans I’Ouest américain, qu’il contraste
avec le Sud, ol I’Eglise s’est érigée en « rempart » contre I’abolition
de I'esclavage ; « les tendances théologiques les plus réactionnaires
ontleursracines dansle Sud », 1a ou « les mouvements pour le retrait
du financement public desinstitutions publiques d’éducation autori-
santl’enseignement del’évolution rencontrentle plus grand succes »
(ibid. : 110). Au Sud, les Eglises se sont attachées « a soutenir 'escla-
vage », et donc a ne pas faire de « concessions a la pensée moderne »,
et notamment au darwinisme qui mettait en pieces les arguments
bibliques employés a I'appui de la ségrégation raciale™.

Concernant I’'Ouest, Dewey n’emploie pas son habituel ton anti-
clérical et note que « les églises ont rempli une inestimable fonction
sociale dans I’expansion de la frontiére » : fournissant « les points
de ralliement non seulement de la respectabilité, mais aussi de la
décence et de l'ordre, au milieu d’'une population fruste et turbu-
lente », elles « ont été les représentantes du bon voisinage social et
des plus hauts intéréts des communautés » (ibid. : 109). Mais c’est
12 que le bat blesse : 1a persistante « association de I’Eglise avec la
morale et les intéréts sociaux les plus €élevés de la communauté »,
au détriment de la vie de I’esprit, de 'enquéte libre et de la recons-
truction intelligente des « normes » morales. Implicitement, Dewey
pointe une dynamique de sécularisation, mais inachevée : en retard
sur les potentialités de « I'intelligence », révélées et accomplies par
la science et les arts®.

Sécularisation inachevée, car la « limite » dont il parle, cette
«limite » au-dela delaquelle ses compatriotes estiment (a tort) qu’il est
«dangereux et peu respectable de s’aventurer », se tient précisément
l1a:ses concitoyensont « peur » de « s’aventurer » hors des « frontieres »
tracées par les Eglises. Nourrissant les « préjugés anti-intellectuels



des masses », la religiosité propagée par le « mouvement évange-
lique populaire » est la « limite » dont les Américains doivent s’af-
franchir afin de « cultiver un esprit libre ». La tiche n’est pas aisée et
les « forces » dont il s’agit de se départir sont d’autant plus « dange-
reuses » que s’y mélent des « choses a la fois nécessaires et bonnes »
—telle souci de I'entretien d’une vie communautaire locale, avec ses
aspirations ala « décence™ ».

En 1922, Dewey ne croit pas que les « efforts » de Bryan paieront
— la suite des événements lui donnera tort. « Dans ses efforts pour
entraver I'avancée de I'enquéte et de I'enseignement de la biologie,
M. Bryan ne peut connaitre, au mieux, qu’'un triomphe temporaire,
un succes d’estime [en francais dans le texte] », écrit-il, visiblement
trop confiant dans la solidité de la liberté académique et des écoles
publiques®. Toutefois, ajoute-t-il aussitot, « ce n’est pas dans ce champ
particulier qu’il a de I'importance », mais en tant que « symptome »
et « symbole » de « forces plus puissantes » qui « concourent a abais-
ser le niveau intellectuel de la vie américaine » (ibid. : 110). En une
formule, il saisit le caractere totalisant de cette religiosité que Bryan
représente et dont la prégnance fait obstacle a la « vie libre de I’en-
quéte et de la critique » :

Notre héritage intellectuel ne fait pas de nous des Puritains,
mais bien des évangeéliques, par notre peur de nous-mémes et
du désordre latent de la frontiére. (Ibid. : 111)

Létouffant conformisme de cet « héritage » est alasource de’«illi-
béralisme » qui lui semble si « profondément enraciné » dansle «libé-
ralisme » américain. A moins de « tenir compte » de « cette limite fixée
a la pensée », on ne peut « expliquer » le « déclin » du « mouvement
progressiste » et les difficultés a forger un « idéalisme intelligent et
durable ». Plus, dit-il pour conclure:

Quand un libéralisme actif renaitra, aucun mouvement libéral
ne pourra se pérenniser sans aller suffisamment en profondeur

305



306

pour revenir sur cette limite. Sinon, nous aurons a I’avenir ce
que nous avons eu dans le passé : des revivalistes comme Bryan,
Roosevelt et Wilson, des mouvements qui incarnent des émo-
tions morales plutot que la perspicacité et la politique de I'in-
telligence. (Ibid.)

Ma lecture m’amene a relativiser 'interprétation fournie par
Edward Larson, un historien spécialiste du proces Scopes.

DEWEY ET LIPPMANN FACE AU « REGNE DE
LA MAJORITE »

Selon Larson, la croisade anti-évolutionniste aurait amené Dewey
et d’autres « leaders d’opinion libéraux » a « réviser leurs vues des
rapports entre regne de la majorité et droits des minorités », alarmés
par le « majoritarisme » de Bryan : le proces Scopes devenant le sym-
bole de «la lutte pour la liberté individuelle - liberté d’expression et
liberté académique - contre I'oppression d’'une majorité mue par des
ressorts religieux » (Larson, 1999 : 520-521). Larson exagére I'impact
de cette campagne sur les positions de Dewey. Des 1909, dans Moral
Principles in Education, il s’était prémuni contre le majoritarisme
promu par des gens comme Bryan. Faisant valoir « 'incompétence
du public profane pour traiter des questions techniques relatives aux
méthodes scolaires » (Dewey, 1909 : 16), il ajoutait que:

Les exemples abondent pour montrer que des personnes bien
intentionnées, suffisamment compétentes pour juger des objec-
tifs et des résultats du travail scolaire, commettent une erreur
eninsistant surleur prérogative a diriger les aspects techniques
de I’éducation. (Ibid. : 16-17)

Dewey posait immédiatement des limites a I'ingérence des
non-enseignants dans les arcanes de la vie scolaire : si « 'éducation
estd’abord une affaire publique et ensuite une vocation spécialisée »,
elle a «ses propres mysteres spécifiques, son propre savoir et sa propre



compétence », toutes choses « qu'un profane non instruit ne peut
pénétrer » (ibid. :11-12). Et ce « besoin » de s’en remettre a un « service
spécialisé » [service expert] valait plus généralement pour toutes les
grandes questions politiques, « I’école et le gouvernement ayant un
commun probleme a cet égard » (ibid. : 12).

Dans la mesure ou il s’agit de définir des politiques générales et
desfinalités affectant le bien-étre de tous, le public peut tres bien
revendiquer son droit de régler les questions par le vote ou la voix
delamajorité. Maislasélection etla poursuite des moyenset che-
mins détaillés parlesquelslavolonté publique doit étre exécutée
efficacement doivent demeurer en grande partie une question
réservée al’expertise d’'unservice spécialisé. Quant aux connais-
sances et aux techniques supérieures qui sont ici requises, le
public ferait bien de les déférer a ces experts. (Ibid. : 13)

Dewey défendait doncl'autonomie du corps enseignant, qui devait
avoir le controle des méthodes et contenus scolaires :

L'administration des écoles, I’élaboration des programmes
d’études, le choix des textes, la prescription des méthodes d’en-
seignement, sont des questions avec lesquelles le peuple ou ses
représentants dansles conseils scolaires ne peuvent se pronon-
cer sans courir le risque de devenir de purs et simples intrus.
(Ibid. : 14)

Lorsqu’on se souvient aussi que Dewey a tres tdt ceuvré pour la
liberté académique et n’ajamaisréduitla démocratie a une « machine-
rie gouvernementale » (Dewey & Tufts, 1908 : 479), on peut douter
qu’il ait attendu la croisade anti-évolutionniste pour se méfier du
«regne delamajorité ». Néanmoins, il est vrai que Dewey s’inquiétait
que Bryan se munisse d’'un « droit démocratique » pour exiger « I’ex-
clusion de toute science non chrétienne » : « Les contribuables, pour
reprendre la formulation la plus grossiére de son argument, avaient

307



308

le droit démocratique de déterminer ce qui était enseigné dans leurs
écoles. » (Gilbert, 1998 : 31).

Bryan ne doutait pas seulement de défendre le christianisme, dont
la survie serait compromise par la théorie de I’évolution : « l1a lutte
entre I’évolution et le christianisme est un duel a mort », « les deux
ne peuvent coexister », dira-t-il a Dayton®. Armé d’'une formule aussi
rudimentaire qu’efficace, Bryan ne doutait pas non plus d’avoir le
principe méme deladémocratie de son coté: « Lamain qui remplitle
cheque est celle qui régitI’école » [The hand that writes the pay check
rules the school], aimait-il a répéter. Allié a une défense de I’autorité
parentale, ce principe suffisait a contrecarrer les effets déléteresd’ un
enseignement public qui menait les enfants a I'incroyance, comme
il le clamera lors du proces Scopes :

Les parents ont le droit de dire qu’aucun enseignant payé avec
leur argent ne peut priver leurs enfants de 1a foi en Dieu et les
renvoyer dans leur foyer apres en avoir fait des sceptiques, infi-
deles, agnostiques ou athées. (Cité in Hofstadter, 1963 : 127)

Etcomme Dewey le craignait des 1922, I'agitation de Bryan et de ses
ouailles a effectivement nourri des humeurs anti-démocratiques chez
bien des «libéraux ». Tel fut le cas de Walter Lippmann qui confiera
ses sentiments au Juge Hand en 1925 :

Ma propre pensée est devenue de plus en plus anti-démocra-
tique [...]. La taille de I’électorat, I'impossibilité de I’éduquer
suffisamment, I'ignorance féroce de ces millions de personnes
semi-analphabetes, dominées par les prétres et leurs paroisses,
m’ontamené au point ou je veux confinerles actions de la majo-
rité. (Cité in Steel, 1980 : 217)

Avant de consacrer un livre, American Inquisitors”, au proces
Scopes, Lippmann s’est fendu en 1926 d’un texte intitulé « Why Should
the Majority Rule ?», d’abord publié dans Harper’s Magazine et réédité



I’année suivante dans Men of Destiny (Lippmann, [1927]2003), sous un
autre titre : « Bryan and The Dogma of Majority Rule ». Dans ce texte,
symptomatique des craintes de Dewey™, Lippmann s’appuyait sur le
proces Scopes pour mettre en cause la « foidémocratique » et en atta-
quer les « prémisses ». Selon lui, « la carriere de Mr. Bryan était plus
logique et cohérente que ce qu’il semblait » a beaucoup d’observa-
teurs, qui s’¢chinaient a distinguer le jeune Bryan « progressiste » du
vieux Bryan « fondamentaliste ». Pour Lippmann, il n’y avait « aucune
contradiction », c’est bien le méme Bryan qui se démenait pour « la
suppression légale de I’enseignement scientifique ».

Il1afait valoir qu'une majorité des électeurs du Tennessee avait le
droitde déciderde ce qui devrait étre enseigné dans leurs écoles.
Il a toujours soutenu qu'une majorité avait le droit de décider.
[...]Ilatoujoursinsisté sur le fait que le peuple devait gouverner.
Etil n’avaitjamais nuancé cette foi en disant ce qu’il devait gou-
verner etcomment. IIn’yaeuaucune grande transformation de
sapensée, et pour lui, ce n’était certainement pas abandonner ce
principe que de dire que, siune majorité au Tennessee était fon-
damentaliste, alors les écoles publiques du Tennessee devraient
étre conduites selon des principes fondamentalistes. Remettre
en question ce droit de la majorité lui aurait semblé aussi héré-
tique que de remettre en question le credo fondamentaliste.
M. Bryan était aussi fidele a sa politique qu’a sa foi religieuse. 11
atoujours cru en la sainteté du texte de la Bible. Il a toujours cru
qu’une majorité du peuple devait gouverner. Ici, au Tennessee,
il y avait une majorité qui croyait au caractere sacré du texte.
Conduire cette majorité était logiquement le point culminant
de sa carriere, et il mourut en combattant pour une cause dans
laquelle les deux grands dogmes de sa vie étaient tous deux en
jeu. (Lippmann, [1927] 2003 : 46-47)

Si Lippmann jugeait que « 'orientation d’une école ne peut, en
fin de compte, venir que des éducateurs » (ibid. : 59), il tenait néan-
moins cette affaire pour instructive®. En faisant « absolument » valoir

309



310

le « dogme » de la démocratie pour mieux immuniser son crédo
fondamentaliste, Bryan aurait méme « rendu service a la pensée
démocratique »,

[...] car il réduisit a une absurdité un dogme qui avait été sou-
tenu imprudemment, mais presque universellement, et donc
démontré qu’il était temps de reconsidérer les prémisses de la
foi démocratique. Ceux qui ont cru enladémocratie ont toujours
présumeé que la majorité devait prévaloir. Méme si la majorité
n’est pas sage, ils ont postulé qu’elle est sur la voie de la sagesse,
et quavec une éducation suffisante, les gens apprendraient a
se diriger. Mais au Tennessee, les gens ont utilisé leur pouvoir
pour empécher leurs propres enfants d’apprendre, pas seule-
ment d’apprendre la doctrine de I’évolution, mais aussi I’es-
prit et la méthode par lesquels I'apprentissage est possible. Ils
ont utilisé leur droit de régner [rule] pour affaiblir I'organisme
qu’ils avaient mis sur pied afin d’apprendre a régner [rule]. Ils
avaient fondé le gouvernement populaire sur la foi en I'’éduca-
tion populaire et ils ont utilisé les prérogatives de la démocratie
pour détruire les espoirs de la démocratie. Apres cette démons-
tration au Tennessee, il n’était plus possible de douter qu'une
sorte de confusion profonde et destructrice seloge dansle dogme
du regne de la majorité. (Ibid. : 48-49)

FONDAMENTALISTES ET MODERNISTES
RENVOYES DOS A DOS

Je m’arréterai moins longuement sur « Les fondamentaux »
(«Fundamentals »), publié en 1924. Dewey n’y mentionne plus Bryan,
mais le titre choisi par le philosophe pourrait bien laisser entendre
qu’il s’agit d’une réponse a une tribune que I’homme politique avait
fait paraitre dans la revue Forum en juillet 1923 - tribune précisé-
ment intitulée « The Fundamentals ». Dans ce second article, Dewey
poursuit I'enquéte entamée dans « La frontiere intellectuelle améri-
caine » et s’attache aux courants en lutte au sein du protestantisme



ameéricain, ou « la bataille entre le fondamentalisme et le moder-
nisme » fait rage, amenant des leaders religieux a jouer «la tradition
mosaique de la création du monde contre la découverte du principe
de I’évolution » (Dewey, [1924a] 2019 : 115). Dewey reconnait d’em-
blée aux fondamentalistes une certaine habileté rhétorique, un talent
publicitaire éprouvé, tenant néanmoins de la rouerie :

On sait que le choix d’'une bonne notion, dans les controverses
morales et sociales, est la moitié de la bataille. Dans le cas des
fondamentalistes, le mot-clé constitue bien la moitié de la
bataille. (Ibid. : 113)

S’ils se sont bien gardés de « poser la bonne question », ils ne se
sont pas privés d’affirmer que « leurs vérité et croyances » offraient
la seule réponse possible au « besoin de sécurité de ’homme, dont
la vie est faite d’incertitudes dont un monde toujours changeant » :

Les fondamentalistes, en se décernant ce titre, ont coupé I’herbe
sousle pied deleursennemis. [...] Aulieu de poserlabonne ques-
tion - quelles sont les vérités et les croyances susceptibles de
fournir aujourd’hui les fondements nécessaires ? — ils ont sup-
posé que leurs vérités et leurs croyances étaient la seule sorte
de fondamentaux possibles. Ils le répetent sans-cesse : adoptez
les nétres, ou partez sans rien du tout. (Ibid. : 114)

Observant «la bataille » de l'extérieur, en non-croyant qui se tient
endehorsdes Eglises et n’a pas part au conflit, il critique aussi bien les
fondamentalistes que les modernistes. Lacharge estlourde contre les
premiers. A vouloir « absolument traduire le symbolisme poétique »
delaBible « dans la prose du premier lecteur venu », ils sont affectés
d’un « philistinisme vulgaire », écrit-il, en se moquant férocement de
la doctrine de I'inerrance, pierre de touche de leur crédo:

Le traditionaliste et le littéraliste — je ne parviens pas a me faire
suffisamment violence pour I'appeler fondamentaliste — font 3N



312

valoir l'autorité inerrante d’une vérité écrite : les Ecritures. Mais
aucun document écrit ne s’interprete lui-méme, et moins encore
une collection de documents s’étalant sur une longue période
de temps, comme la Bible. Ou est donc, dans le protestantisme,
I'interprete inerrant correspondant au document inerrant ? S’il
s’agit de ’ame rachetée, illuminée par le seul fait de sa rédemp-
tion, comment se fait-il que les témoignages des saints varient a
cepoint ? Etsic’estl’autorité des conférences d’églises, des syno-
des, des presbyteres et des conventicules du passé, comment se
fait-il que le pouvoir de I'interprétation s’en soit continiment
éloigné ? Pourquoi leurs successeurs n’ont-ils pas, tous les ans,
et méme toutes les semaines, utilisé la connaissance nouvelle-
mentacquise pour édicter des manifestes [pronunciamentos) sur
la juste interprétation des inerrantes Ecritures ? Et puisqu’une
telle chose réclame un entralnement et une information, com-
ment se fait-il que I'enquéte et la discussion ne soient pas vigou-
reusement encouragées ? (Ibid. : 116-117)

Maisles modernistes en prennent aussi pour leur grade. D’abord,
Dewey signale qu’ils « ne sont pas nécessairement en conflit » avec
les fondamentalistes: «le modernisme partage ’enjeu du traditiona-
lisme. » (Ibid. :114). Ensuite, il leur conteste jusqu’al’'usage du qualifi-
catif «libéral » : «sil’on veut une affirmation sans réserve de laliberté
de croyance personnelle, il faut sortir largement des frontieres des
Eglises protestantes les plus libérales. » (Ibid. : 116). Certes, les fon-
damentalistes n’ont pas « conscience qu'un nombre croissant de per-
sonnes trouve la stireté dans les méthodes de 'enquéte, de’observa-
tion, de 'expérimentation, dans la formation et la mise a I'épreuve
d’hypotheses de travail » (ibid. : 118). Mais ce n’est pas forcément
mieuxdans «le camplibéral », ou il est difficile de « trouver autre chose
qu’une réponse nébuleuse » a la question de « la méthode employée
pour établir et mettre a 'épreuve la vérité » (ibid. : 119). Certes, peut-
étrequela«réponse » libérale «amenera finalement plus de tolérance
et d'ouverture d’esprit » (ibid.). Mais, ajoute-t-il aussitot :



Etpourtant, on peut aussi croire que rien de fondamental ne sera
accomplitant queles contestataireslibéraux n’auront pas clari-
fiéleursidées sur deux points au moins: quelle estlarelationde
I’église, quelle qu’elle soit, comme communauté et institution
spécialement organisée, a I'expérience religieuse ? Quelle est
la place de la croyance dans la religion et par quelles méthodes
atteint-on et met-on a I'’épreuve la croyance vraie ? (Ibid.)

Auregard de cejugement, il est remarquable que la série se termine
avec « Monseigneur Brown : fondamentalement moderniste », dontle
cas semble déja évoqué dans « Fundamentals », lorsque Dewey sym-
pathise avec tout hérétique qui ne quitte pas « son église » et espere
gqu’« elle ira vers une lumiere plus complete » (ibid. : 117). La des-
cription correspondait a la situation de M8 Brown, avant son excom-
munication de ’Eglise épiscopalienne en 1925 et dont Dewey rendra
compte en chroniquant My Heresy (Brown, 1926), ou I’évéque déchu
s’expliquait.

Il nous reste un article de la série de New Republic a considérer :
« La science, la croyance et le public » (Dewey, [1924b] 2019). Dewey
y pose undiagnostic que l'on retrouve dans Le public et ses problémes
mais qui transite d’abord par « Pratique de la démocratie », sa recen-
sion du Public fantome, sur laquelle je reviendrai donc également.

LE PROBLEME DE « L’ETAT DE LEDUCATION
GENERALE »

Dans « La science, la croyance et le public », Dewey s’arréte sur le
changementintervenudanslaconfiguration dela «lutte entre science
et religion » : un changement qu’il attribue aux corteges de transfor-
mations qui ont suscitéla démocratisation et la modernisation, com-
prises comme situation (« condition ») et non comme « crédo ». Avec
la croisade anti-évolutionniste, on n’est plus face a la configuration
exhibée auparavant (Dewey mentionne Galilée et Darwin) : il ne s’agit
plusd’une opposition entre deux forces inégales, avec un ou plusieurs

313



314

scientifiques d’un coté, et une Eglise coalisée de I’autre, sans que la
bagarre n’intéresse grand monde d’autre, hormis quelques « cercles
limités » d’initiés.

D’autres « forces » sont entrées en scene : « tout a changé avec la
presse, les journaux bon marché, la poste et le télégraphe, et l1a pro-
gression de la scolarisation » (ibid. : 121). En conséquence, non seu-
lement le « peuple » a fait son apparition, mais il a requis I'interven-
tion des autorités séculieres : d’ou une « situation quadrilatérale »,
avec la science, ’Eglise, « 'opinion publique » et I'Etat. Cette confi-
guration « quadrilatérale » n’avait pas encore cours au moment de la
publication de L'origine des especes. Certes, la réception de la théo-
rie de Darwin fut accompagnée de « vifs débats », mais la « contro-
verse n’a pas fait 1a une des journaux » et « les 1égislateurs et les par-
lements n'ont examiné aucune proposition de loi » ; « 1a géologie et
labiologie ne faisaient pas partie du cursus régulier », de sorte «iln’y
avait rien a réguler par des lois », 3 moins que « ’Etat » ne se soit mis
en téte d’imiter « I'Inquisition » (ibid. : 122).

Dewey en profite aussi pour confesser que la récente croisade a
surpris « beaucoup d’entre nous » : « Une sé€rieuse attaque contre le
darwinisme [...] était aussi improbable qu’'une attaque contre I’as-
tronomie de Galilée. » (Ibid.). Pour autant, la portée « scientifique »
de cette « attaque » est nulle et non avenue, elle intervient bien trop
longtemps apreslabataille: «lacampagne anti-évolutionniste arrive
avec environ trois siecles de retard. Pour modifier sérieusement le
cours des enquétes scientifiques, il aurait fallu étranger dans leur
berceau un grand nombre de personnes quelque trois cents ans plus
tot. » (Ibid. : 122-123). « Du point de vue scientifique », il n’est donc
plus temps d’accorder le moindre crédit aux anti-évolutionnistes,
maisils sont malgré tout bel et bien 1a, et ils pesent. Il en ressort deux
choses. D’abord que la « génération » précédente s’est « félicitée » un
peu trop vite de « I’avancée de I’esprit scientifique et de 'accommo-
dementdel’esprit public aux conclusions des enquétes scientifiques
—tout comme elle se félicitait qu'une grande guerre soit impossible »



(ibid.). Ensuite, c’est méme « la morale de I’histoire », et elle s’avere
«sans appel » :

Le public,lamasse du peuple, que les Lumiéres pouvaient autre-
fois décrire comme la canaille?, a acquis un rdle actif ; mais les
conditions qui ont permis au public d’intervenir activement
n’ont pas réussi a fournir une éducation qui lui aurait permis
dediscriminer, surles questionsou il est le plus enclin a s’expri-
mer avec véhémence, entre le poids des preuves a disposition et
les opinions qui n’ont pas été touchées par la méthode et I'atti-
tude scientifiques. (Ibid.)

Dewey réaffirme ce qu’il posait au début : « Avec I'appel au
“peuple” », « 'opinion et le sentiment publics » constituent doréna-
vant « des forces avec lesquelles il faut compter » ; « 'état de '’éduca-
tion générale est un facteur nouveau et décisif pour le cours et lis-
sue de cette vieille lutte » entre « science et religion » (ibid. : 121). Au
titre de « cause technique et professionnelle », «1a science a conquis
sa liberté », « la controverse a I’ancienne entre science et dogme est
bel et bien finie ». « Le véritable probleme n’est pas la », écrit Dewey,
mais il y a bel et bien un probleme :

Il concerne I’écart entre I'influence croissante du grand public
en matieére de pensée et de croyance et I'’échec de I'’éducation a
instiller ne serait-ce que des rudiments d’attitude scientifique
parmiles masses, afin qu’elles puissent distinguer entre les ques-
tionsd’opinion et de rhétorique et les questions de faits et d’éta-
blissement des faits. (Ibid. : 124)

Onvoit un déplacement par rapport a « La frontiere intellectuelle
ameéricaine », ou il arguait que la croisade de Bryan « interroge fon-
damentalementla qualité de notre démocratie » (Dewey, [1922] 2019 :
105). Dans « La science, la croyance, et le public », son diagnostic se
précise : ce qui s’aveére en question ce n’est pas la démocratie, mais
«I’état de I’éducation générale » (Dewey, [1924b] 2019 : 121). Certes, le

315



316

succes des anti-évolutionnistes doit effectivement quelque chose a
la démocratisation, ce qui expliquerait que les Européens ne soient
pas confrontés aunetelle croisade: en Europe, «les gens qui seraient
incapables de faire un exposé intelligent ne comptent pratiquement
pas». «Ici,enraisondeladiffusion deladémocratie danslesrelations
socialesetdans1’éducation, ils comptent énormément. Ils se sentent
concernés et disposent de canaux pour faire sentir leur influence. »
(Ibid.:124). Pour autant, il ne sert arien d’« attaquer la démocratie » :

Aucun credo social n’est a 'origine de la situation présente. Ce
qui a engendré cet état de la société que nous appelons démo-
cratique, mais aussi le credo démocratique, ce sont les consé-
quences de I'industrialisation des affaires, et des phénomenes
tels que le changement de la population, passée de rurale a
urbaine, les transports rapides et aisés des biens et des per-
sonnes, les communications peu cheres et I'’émergence d’im-
primés bon marché. (Ibid. : 124-125)

Par rapport a « La frontiere intellectuelle américaine », Dewey
se soucie finalement tres modérément de ceux qui se servent des
succes de la croisade anti-évolutionniste pour critiquer la démocra-
tie. Du méme coup, il va aussi plus loin que ceux qui cherchent seu-
lement a sauver les meubles et s’attachent uniquement a sécuriser
I’enseignement de la théorie de Darwin. Cette croisade n’étant que
I'undessymptomesde «1’état de d’éducation générale », Dewey « pro-
nait non seulementl’inclusion des sciences expérimentales dans les
programmes d’études des écoles primaires et secondaires, mais aussi
untyped’éducation scientifique qui transformeraitles citoyensen de
plus fructueux participants dans la sphere publique » (Hildebrand,
Bilica & Capps, 2008 : 1036). Non content de « se battre pour ’objec-
tivité », « en particulier par I'utilisation de la méthode scientifique »
dansleslieux de I'enseignement scolaire, « il cherchait aussi a popu-
lariser la connaissance spécialisée » (Westhoff, 1995 : 31).



Convaincu des bienfaits de « '’éducation aux manieres scienti-
fique de penser » et engagé par ce projet de « dissémination de la
connaissance » (ibid. : 42), il était amené a traquer tout ce qui entrave
I’accroissement de la qualité de «I’éducation générale », empéche la
communication d’idées nouvelles ou dévoie la formation des habi-
tudes propres a '« attitude scientifique ». « La science, la croyance
et le public » montre ce cheminement : Dewey y part de I’école pour
remonter jusqu’au « public », pointant les problemes qui complotent
contre I'alliance des « forces ayant permis la démocratisation de la
société avec les attitudes mentales et morales de la science » (Dewey,
[1924b] 2019 : 125).

Quant aux écoles, il regrette que « tres peu de choses ont été
accomplies jusqu’ici pour convertir les habitudes partiales et émo-
tionnelles de I'esprit en capacité et en intérét scientifiques » (ibid.).
Actuellement, «le genre d’éducation prodiguée dansles écoles » n’est
pas apte a «'approfondissement d’une pensée circonspecte et capable
debiendiscriminerles choses» (ibid.:126). En vérité, « tout conspire a
I’abaissement dela pensée », écrit-il, listant un ensemble d’« obstacles
externes » qui sont « renforcés » par la « crainte » que les écoles « pro-
meuvent » les « habitudes d’une pensée indépendante » (ibid. : 126-
127). Mais il ne s’en tient pas seulement aux €coles, et son argument
s’étend bien au-dela delabiologie —la matiere initialement contestée
parlacroisade anti-évolutionniste — pour toucher aux « phénomenes
sociaux » et aux « affaires politiques et économiques ».

Dewey s’affirme en excellent observateur de la croisade anti-évo-
lutionniste : la biologie n’était pas la seule discipline en cause, les
fondamentalistes s’attaquaient aussi aux sciences sociales. Comme
Lienesch I’'a récemment souligné, I’historiographie est passée a coté
de cet aspect de la croisade, qui ne fut pourtant pas sans effet et se
fit vite ressentir® :

Le mouvement anti-évolutionniste a visé non seulement les
sciences naturelles, mais aussi — et presque aussi fréquemment

317



318

- les sciences sociales. En particulier dans les années 1920, [...]
les activistes anti-évolutionnistes ont ciblé I'enseignement de
I’évolution dans les cours de biologie, mais aussi en anthropo-
logie, géographie, histoire, sociologie, et psychologie. Parmi les
enseignants qui ont été congédiés, forcés de démissionner ou
menacés de renvoi [...], il y avait des biologistes, des botanistes
etdeszoologistes, mais aussi des sociologues, des psychologues
et des professeurs d’éducation. Les manuels de sciences ont été
censurés, supprimes et réécrits, de méme que bon nombre des
principaux textes de sciences sociales del’époque. En effet, pour
la plupart des antiévolutionnistes, le darwinisme qu’ils connais-
saient le mieux et qu’ils craignaient le plus n’était pas la théorie
biologique abstraite, mais la pensée sociale appliquée, non pas
I’évolution scientifique mais ses applications sociales et scienti-
fiques. Comme I’a expliqué un pasteur du Minnesota, «j’ai géné-
ralement compris que ce ne sont pasles scientifiques qui causent
I'anxiété dela plupart d’entre nous qui croyons enla Révélation,
mais I'application injustifiée de la théorie de I’évolution en psy-
chologie, histoire et sociologie ». (Lienesch, 2012 : 687-688)

En pleine « croissance » a I’époque, les sciences sociales atti-
raient énormément d’étudiants, qui fréquentaient alors des ensei-
gnants dont « les rangs n’étaient pas seulement peuplés de réfor-
mistes sociaux-chrétiens mais aussi de socialistes et de radicaux »
(ibid.:691). William B. Riley (un desleaders dela croisade avec Bryan)
avait ainsi pris pour « cible » le département de sociologie de 1'Univer-
sité du Minnesota. Tout en « réclamant le retrait du livre de F. Stuart
Chapin Introduction to the Study of Social Evolution (1916), il avertis-
sait que si les membres du département de sociologie continuaient
aavoir les coudées franches, “nous aurons nous-mémes des troubles
et des problemes politiques dont la Russie elle-méme n’a pas encore
été témoin” » (ibid. : 693). De son cOté, Bryan était « particulierement
troublé » de voir qu’il y avait « “pratiquement le méme pourcentage
d’incroyants chezles historiens, psychologues et sociologues de pre-
mier plan que chezles scientifiques en général” » (ibid. : 696). Tandis



que Frank Norris, le troisieme grand leader de la croisade anti-évolu-
tionniste, éviscérait dans ses préches des ouvrages comme la Green
Bible de Robert E. Park et Ernest W. Burgess, prouvant ainsi a ses
ouailles la prégnance de I’évolution dans les manuels de sciences
sociales (ibid. : 692).

Dans ces circonstances, on comprend mieuxle tour del’argument
de Dewey, qui prend les fondamentalistes a rebours, sans céder un
pouce de terrain et méme en repartant ala conquéte. Siles gens ordi-
naires cedent a la « ferveur émotionnelle » et gobent les « préjugés »
et les « foutaises » des leaders de la croisade anti-évolutionniste,
c’est précisément parce que la « logique expérimentale® » de I’atti-
tude scientifique n’est pas suffisamment appliquée aux « affaires poli-
tiques et économiques » :

Dansl’état présent de ladémocratie, la déficience la plus fonda-
mentale consiste a présumer que la liberté politique et écono-
mique peut étre atteinte sans que l’esprit ait d’abord été libéré.
[...] Tant qu’on ne surmonte pas les tabous qui préservent les
phénomeénes sociaux de I'opération de la pensée, la méthode et
les résultats scientifiques sur des sujets tres €loignés des themes
sociaux ne feront que peu d’impression sur I’esprit du public.
Les préjugés, la ferveur de I’émotion, les foutaises, I’opinion et
I’argumentation dénuée de pertinence, tout cela pesera aussi
lourd quelesfaits etla connaissance. La confusion intellectuelle
continuera a encourager les hommes intolérants, qui simulent
leurs croyances dans I'intérét de leurs sentiments et de leurs
fantasmes. (Dewey, [1924b] 2019 : 127)

Un autre point mérite d’étre relevé. Si Dewey appelle a accroitre
les efforts d’« éducation générale », a réaliser la « liberté de I’esprit »,
anourrir «lesbonnes habitudes del’'observation et de la réflexion », il
fustige aussi une « classe » spécifique de personnes: celles qui s’alar-
ment del’anti-évolutionnisme mais ne rechignent pasa dévoyer «1’es-
prit public » en d’autres « domaines ». En mentionnant plusieurs fois

319



I’économie, Dewey songeait clairement aux campagnes de censure
etd’intimidation dont souffraitla critique du capitalisme, tant sur le
plan des «idées» que sur celui dela pratique (notamment syndicale) :

Il existe une classe considérable de personnes influentes, éclai-
rées et libérales dans les matiéres techniques, scientifiques et
religieuses, qui ne sont que trop prétes a faire appel a I’autorité,
au préjugé, al’émotion et al’ignorance pour servir leurs intéréts
dans les affaires politiques et économiques. [...] Tant que des
classesd’hommes éminemment respectables et cultivés ne ces-
seront de supposer qu’en matiere économique et politique I'im-
portance de I’'objectif de la stabilité sociale et de 1a sécurité jus-
tifie des moyens autres que ceux de la raison, I’habitude intel-
lectuelle du public continuera a étre corrompue a sa racine, par
ceux-la méme dont on attendrait qu’ils I’éclairent. (Ibid. : 125)

La chose consonne avec son intérét pour M& Brown, qui n’accep-
tait pas seulement la théorie de I’évolution mais appelait aussi a la
Révolution, ce quilui vaudraen1937’hommage appuyé de William Z.
Foster et Earl Browder, les deux leaders du Parti Communiste
ameéricain:

La mort de I’évéque William Montgomery Brown a volé a la
classe ouvriére I'un de ses plus nobles amis. Enfant du peuple,
marqué par un héritage de pauvreté et de labeur dans sa jeu-
nesse, M& Brown a consacré les vingt dernieres années de sa
vie ala cause du travailleur et de ’humanité opprimée. (Cité in
Kyser, 1967 : 52)

UN DIAGNOSTIC CON!:IRME DANS
« PRATIQUE DE LA DEMOCRATIE », CONTRE
LIPPMANN

Examinons a présent le texte « Pratique de la démocratie », ou
320 Dewey revient a nouveau sur 'anti-évolutionnisme.



Paru apresle proces Scopes, Dewey y reprend le diagnosticde « La
science, la croyance et le public ». Questionnant d’abord « 'objet de
la réprobation » de Lippmann quant a la prohibition de I’alcool (« la
décision qui a été prise, ou le fait que le public ait été consulté sur
cette affaire ? »), il conteste ensuite la maniere dont son cadet appré-
hendele probleme delalégislation anti-évolutionniste du Tennessee:
Dewey considere les deux « dossiers » ensemble, au titre de « récents
fourvoiements du public » qui « inspirent » a Lippmann de « 1’agace-
ment » (Dewey, [1925] 2008 : 179). Que dit Dewey ? Tout simplement
que les analyses de Lippmann ne fonctionnent guere pour ces deux
« dossiers ». Le succes de ces croisades ne tient pas a des problemes
inhérents a la démocratie et ce n’est pas non plus I’aspiration a une
« certaine idée de la démocratie » qui motivait les « partisans » du
dix-huitieme amendement et du Butler Act.

Quand on voit la sottise de la Prohibition ou de la loi sur I’ensei-
gnement scientifique, difficile en effet d’alléguer comme expli-
cation la foi dans 'omnicompétence de I’électeur, dans I'infail-
libilité de 'opinion publique et dans le droit divin de la majo-
rité. Ce n’est pas une certaine idée de la démocratie qui ani-
mait les partisans de la prohibition, mais seulement le refus du
trafic d’alcool. Un refus venant en partie des moralistes, consi-
dérant cartes, alcool et danse comme des inventions du diable ;
en partie des adorateurs de I’épargne et de la santé ; mais aussi
des employeurs, de tous ceux qui voient dans les cafés des lieux
d’agitation politique redoutables — et bien d’autres encore. De
meéme, derriere laloi interdisant I'enseignement de I’évolution,
ilne fautrien chercher d’autre que des convictions d’ordre théo-
logique. (Ibid. : 180)

Sur la législation du Tennessee, sa sentence est aussi courte que
redoutable. S’il fournit plusieurs raisons au « refus » de’alcool et liste
une variété de groupes d’intéréts a lI’origine de la Prohibition, il n’in-
dique qu’un seul et unique motif au principe de «la loi interdisant
I’enseignement de I’évolution ». Derriere 1a « sottise » du Butler Act,

321



322

« il ne faut rien chercher d’autre que des convictions d’ordre théolo-
gique » —des « convictions » elles-mémes sottes, croit-on en déduire.
Continuant a disculper la démocratie?®, il alourdit la charge dans le
paragraphe suivant:

Sans doute, me dira-t-on, mais ce sont pourtant bien les institu-
tions démocratiques qui offrent aux publics en question la pos-
sibilité de faire passer leurs lois. C’est exact, sauf qu'en raison-
nant ainsi on confond ’essence et son accident. L'Eglise catho-
lique n’a pas grand-chose de démocratique — mais Darwin est
a l'index. Si I’Eglise avait une totale mainmise sur ’école, elle
ferait preuve d’'un extrémisme égal a celui des fondamentalistes
du Tennessee. Certains pensent que le droit divin qui appar-
tenait aux ecclésiastiques avant de passer aux rois s’est a pré-
sent transmis a la populace : ils n’auront pas perdu leur temps
en apprenant que la démocratie ne constitue pas un rempart
contre I’abus de pouvoir. Quoi qu’il en soit, les vrais problemes
senomment stupidité, intolérance, irréflexion et manque d’ins-
truction, qu’ils ornent la couronne d’un monarque, rehaussent
les traits d’une oligarchie ou servent a la populace de médailles
de moralité. (Ibid. : 180-181)

Tout en confirmant « La science, la croyance et le public », le ton
de cette section de « Pratique de la démocratie » est autrement plus
cassant. En écrivant que « les vrais problemes se nomment stupi-
dité, intolérance, irréflexion et manque d’instruction », Dewey laisse
entendre que la « stupidité », '« intolérance », '« irréflexion » et le
«manque d’instruction » constituent un terreau fertile au déchaine-
ment de ces « convictions d’ordre théologique » mises al’index dans
le paragraphe précédent. Etayant son argument, il mentionne I'’Eglise
catholique, qui «n’a pas grand-chose de démocratique » et qui « ferait
preuve d’'un extrémisme égal a celui des fondamentalistes » si elleen
avait les moyens politiques.



Certes, Dewey énonce tout cela en passant et c’est plutot sur « I'in-
formation du public » qu’il invite a « creuser davantage la réflexion »
(ibid. : 181). Néanmoins, il affirme 1a son rapport fonciérement cri-
tique aux religions théistes, avec une force bien supérieure aux ana-
lyses plus nuancées qu’il venait de proposer, entre 1922 et 1924, dans
« La frontiere intellectuelle américaine », « Fondamentaux » et « La
science, la croyance et le public ». Alors qu’il avait pris la peine d’écrire
cestrois articles, courts mais fouillés, il oppose a Lippmann une expli-
cationdu Butler Act d’'une surprenante brieveté : « Derrierelaloiinter-
disant 'enseignement de I’évolution, il ne faut rien chercher d’autre
que des convictions d’ordre théologique », finit-il par dire en 1925,
rapportant le poids politique acquis par lesdites « convictions » a un
défaut d’éducation du « public » plutét qu’a un vice de la démocratie.

Il ne prendra guere plus de gants dans Le public et ses probléemes,
ou il reviendra sur ces mobilisations. Dans I’économie générale de
I'ouvrage, elles illustrent un « mauvais public ». Les lois anti-évolu-
tionnistes sont I'’exemple méme de « décisions infortunées » résul-
tant d’'une participation citoyenne « mal informée » (Boisvert, 1998 :
80). Ellesincarnent les méfaits des « narrow publics », étroits d’esprit,
I'une des formes de « mauvais publics » identifiée dans 'ouvrage. En
évoquantleslégislations anti-évolutionniste, il fait preuve d’'une saine
irrévérence. La ou les fondamentalistes voient des Ecritures saintes
dont le contenu €ternellement vérace et absolument contraignant a
été soufflé par Dieu lui-méme, Dewey ne trouve rien de plus que des
«1égendes d’un peuple hébreu primitif » :

Considérons par exemple la tentative de recourir a la loi afin
de décider si les 1égendes d’un peuple hébreu primitif concer-
nantlagenese de’homme font plus autorité que lesrésultats de
I’enquéte scientifique ; voila un cas typique du genre de situa-
tion qui est voué a se produire sil’'on accepte la doctrine suivant
laquelle c’est un public organisé pour la défense de buts poli-
tiques qui est le juge et I’arbitre final des questions débattues

323



324

et non des experts se fondant sur des investigations spéciales.
(Dewey, [1927] 2003 : 138-139)

Il faut avoir bien mal lu Le public et ses problémes pour croire qu’il
y aurait matiere a en faire un appui a la revalorisation du statut des
religions, comme le pensent certains auteurs particulierement mala-
visés (Green, 2014 ; Lamine, 2018 ; Steinmetz, 2018). Louvrage reprend
simplement « La science, la croyance et le public » : afin de se consti-
tuer en un véritable « Public », 1a « masse » doit étre éduquée.

Il est vrai que 'enquéte est un travail qui incombe aux experts.
Leur qualité d’expert ne se manifeste toutefois pas dans 1’éla-
boration et I'exécution des mesures politiques, mais dans le
fait de découvrir et de faire connaitre les faits dont les premiers
dépendent. Ils sont des experts techniques au sens ou les inves-
tigateursscientifiques ou les artistes manifestent une expertise.
Il n’est pas nécessaire que la masse dispose de la connaissance et
del’habileté nécessaires pour mener les investigations requises.
Ce qui est requis est qu’elle ait I'aptitude de juger la portée de la
connaissance fournie par d’autres sur les préoccupations com-
munes. (Dewey [1927] 2003 : 198-199)

Barbara Stiegler passe a c6té du sens de cet extrait, dont elle dit
ceci: «Il ne s’agit ni d’exclure le savoir des experts, ni de le produire
a leur place. Il s’agit plutot de contrdler collectivement ses possibles
usages politiques et sociaux. » (Stiegler, 2019 : 115). Ce n’est certes
pas faux, mais ce n’est pas ce que Dewey avance la. Ici, il rappelle
qu’il s’agit aussi de veiller a ce que la « masse » soit capable d’un juge-
ment bien formé ; pour cela, il faut d’abord qu’elle soit en mesure
de reconnaitre la « connaissance » et les « faits » qu’on lui présente,
notamment en sachant faire la différence entre des « résultats scienti-
fiques » et des «1égendes d’un peuple hébreu primitif ». En démocra-
tie, «afin d’aider la populace a prendre des décisions informées », les
« experts » ne devaient donc pas seulement « partager leurs connais-
sances » (Westhoff, 1995 : 37), ils avaient aussi & mettre en commun



la logique méme de la méthode et de I'attitude scientifiques. Ruth
Anna Putnam I’a formulé adéquatement : si « des experts sont néces-
saires pour fournir la connaissance sur les faits », encore faut-il que
«le public » soit en mesure de «juger de I'importance de ces faits sur
des questions d’intérét public » (Putnam, 2017 : 448). Mark Brown I’a
également compris, afin queles « publics » atteignent ala « conscience
d’eux-mémes », Dewey considérait que « la diffusion publique des
connaissances et des habitudes de pensée scientifiques » constituait
un « prérequis essentiel » : et cette « communication scientifique ne
se manifeste pas principalement dans le partage de la connaissance,
mais dans la diffusion de certaines habitudes de I’esprit » (Brown,
2009:149).

Dewey étaitloin d’avoir les scrupules populistes de Noortje Marres,
qui craint que tout effort de « sécurisation du rble des faits dans I’es-
pacepublic»n’envienne a«ré-instituerune hiérarchie normative hau-
tement problématique entre les sujets connaissants et non-connais-
sants » (Marres, 2018 : 424), mais aussi « entre la connaissance et son
antithése présumeée, la non-connaissance ou ’anti-connaissance »
(ibid. : 423). Il n’était pas affecté de cette pudeur de gazelle qui s’est
emparée des STS post-latouriennes : il appelait un chat un chat, ou,
ici, dansle cas qui nous occupe, il appelait les «1égendes d’un peuple
hébreu primitif » les « 1égendes d’'un peuple hébreu primitif ».

En1927 comme en 1924, Dewey estimait qu’il fallait veiller a rendre
la « masse » capable d’identifier « les opinions qui n’ont pas été tou-
chéesparl’esprit et laméthode scientifiques », en haussant sa capacité
a discriminer « entre les questions d’opinions et de rhétorique et les
questions de faits et d’établissement des faits » (Dewey [1924b] 2019 :
124). Afin de surmonter le probleme des « publics a I’esprit étroit/étri-
qués» (narrow publics), Dewey pensait qu’il fallait les amener a « I’at-
titude scientifique », en accroissant la communication des résultats
scientifiques et en étendant le champ d’application de la méthode
expérimentale, aussi bien en matiere économique et sociale qu’en
matiere morale et religieuse.

325



326

La aussi, ce n’est pas pour rien qu’il a écrit « Bishop Brown ». Avec
William Montgomery Brown, Dewey avait trouveé le rare exemple d’'un
personnage quiasusortir des « frontieres » mentales du christianisme
surnaturel (Dewey [1922] 2019) et prendre la mesure de « la portée
de la connaissance fournie par d’autres sur les préoccupations com-
munes » (Dewey [1927] 2003 : 199), alors qu’il était a la fois évéque et
d’un age avancé.

MSR BROWN, UN EVEQUE DETONANT

Sa sympathie pour ce personnage n’est donc pas anodine. D’autant
quentre 1924 et 1925 M& Brown a affronté un proces retentissant pour
hérésie, diment chroniqué en premiere page par le New York Times
et dont les enjeux préfiguraient le proces Scopes. Au terme de ce
proces, qui se déroula en trois actes et s’acheva le 8 octobre 1925 sur
une condamnation définitive, Me Brown fut destitué et excommunié
deI’Eglise Episcopale. Pour les observateurs, il ne faisait aucun doute
que son proces avait été précipité parl’intensification dela « bataille »
auseindu christianisme américain : « Durant1’été etjusqual’automne
1923, dans diversesrégions du pays, une querelle majeure avait éclaté
parmi les prétres et les évéques épiscopaux entre les “modernistes”
et les “traditionalistes”. » (Carden, 2007 : 136).

Dans I’Eglise épiscopale, « les enjeux étaient différents et plus
calmes que le carnaval entourant le procés Scopes », mais la « que-
relle » faisait malgré tout partie de «la pluslarge bataille » opposant les
modernistes aux fondamentalistes (ibid.). A'instar d’autres dénomi-
nations, «’Eglise épiscopale n’était pas épargnée par la confrontation
entre la religion et la science » (ibid. : 150). Face aux ecclésiastiques
«libéraux » qui prenaient publiquement le parti de la science évolu-
tionniste, les plus « conservateurs » voulurent « faire un exemple »
(ibid.), en relancant la procédure de révocation de M# Brown : ils
I’accuserent formellement d’hérésie en novembre 1923, lors d’une
session spéciale de la Chambre des évéques. Autrement plus « radi-
cal » que ses confreres « libéraux », M& Brown pouvait faire figure de



« bouc émissaire opportun » : « Il devait s’en aller parce qu’il remet-
tait en question a la fois les croyances traditionnelles et le capita-
lisme. » (Ibid. :138). Informé des précédentes tentatives d’'excommu-
nier M& Brown et avisé de ce qui se tramait (« Un proces en hérésie est
sur le point d’ajouter ala gaieté des nations »), un observateur écrira:

Maintenant, ils vont I’expulser de leur sainte fraternité et pour
quoi ? Pour avoir trop de sympathie pour les « opprimés »
[« underdogs »] dans notre chasse au loup économique. Bien sfir,
ils lui crieront « hérétique » et « blasphémateur », mais, quelles
que soient les insultes qu’il essuie, n’oublions jamais que [...]
c’est en raison d’une profonde sympathie pour les opprimés de
I’humanité [...] qu’il est entré dans ’Eglise, et c’est pour cette
raison méme qu’il sera expulsé de I'Eglise. (Schroeder, 1922 :17)

Si une certaine historiographie a insisté — a tort — sur la place que
prenait lopposition au « darwinisme social » et a 'eugénisme dans
le déclenchementdelacroisade anti-évolutionniste, c’est d’abord du
socialisme et du communisme que les fondamentalistes se défiaient.
Pour eux, le mot « évolution » rimait immédiatement avec celui de
« révolution » ; derriere Darwin, il y aurait Marx. En effet, « presque
touslesorateurs anti-évolutionnistes avertissaient que I’évolution et
la révolution voyageaient en tandem », « Darwin avait directement
inspiré Marx et ses sous-fifres communistes » (Lienesch, 2007 : 91).
Bryan lui aussi agitait le spectre communiste, alertant ses ouailles
gqu’'un « soviet scientifique tente de dicter ce qui doit étre enseigné
dansnosécoleset, ce faisant, tente de faconnerlareligion dela nation.
C’est I'oligarchie la plus petite, la plus impudente et la plus tyran-
nique qui ait jamais tenté d’exercer un pouvoir arbitraire. » (Cité in
Fitzgerald, 2017 : 380). Pendant le proces Scopes, Ed T. Seay, I’avocat
de 'Etat du Tennessee, aura ces mots :

Nos adversaires vous disent que c’est une controverse entre
modernistes et fondamentalistes. Mais je dis a vos honneurs
qu’ily aquelque chose de plus. Sivous permettez qu’on enseigne

327



328

que la loi de lavie estlaloi de 1a jungle, vous avez jeté les bases
par lesquelles ’homme peut étre amené a accepter la doctrine
du communisme et en venir a croire qu’il est juste de préconi-
ser le meurtre. (Cité in Larson, 2006 : 215)

Le proces de M& Brown, dont les sympathies communistes étaient
notoires, baignait dans cette atmosphere, et 'accusé le savait, comme
ille dira asesjuges:

Je suis la cible d’attaques de la faction « fondamentaliste », je
le crois vraiment, non pas a cause de mon interprétation sym-
bolique des Ecritures, mais & cause de mes opinions politiques
impopulaires. Ce n’est pas parce que j’ai appliqué I'épreuve du
darwinisme a la Bible et aux notions religieuses traditionnelles
que je suis voué a la décapitation, mais parce que j’ai défendu
le mouvement politique et industriel impopulaire appelé com-
munisme. (1926 : 102)

La presse lisait aussi le proces a 'aune du conflit fondamenta-
liste-moderniste. Une fois le verdict rendu, The Nation pouvait ainsi
estimer que « le fondamentalisme venait de remporter une désas-
treuse victoire » (Kyser, 1967 : 50). Abordant I'affaire sous ce prisme,
Dewey joue clairement avec les mots : redistribuant les termes avec
lesquels chacune des factions religieuses en lutte se catégorisait,
il fait du vieil évéque un personnage « fondamentalement moder-
niste » (« A Fundamental Modernist »). Dans le premier paragraphe,
comme en 1924, il met a nouveau en cause les fondamentalistes et
les modernistes :

Les fondamentalistes ont damé le pion a leurs opposants dans
la sélection des épithetes pour caractériser les problemes reli-
gieuxenjeu. Enlamatiere, il est évident que les modernistes sont
eux-mémes plus ou moins fautifs, pas seulement parce qu’ils ont
accepté le mot, mais aussi en raison de I'imprécision de leurs
convictions sur le plan intellectuel. (Dewey [1926] 2019 : 129)



Mais M# Brown est exempt d’un tel reproche, en cela « il est plus
[i.e. mieux] qu'un moderniste » :

L’histoire del'ardent religieux désavoué nous présente ce qui fait
défaut dansles activités de la plupart des modernistes : I’'acces-
sion a une position et a une possession qui sont tout aussi fon-
damentales que cellesde n’importe quel ecclésiastique qui s’ar-
roge le titre de fondamentaliste. (Ibid. : 130)

Pour mieux comprendre « ce qui fait défaut » aux « modernistes »,
déplionslabiographie de Me' Brown, exposée dans My Heresy (Brown,
1926), qui suscite ’évidente sympathie du philosophe. Si M&' Brown
n’est pas « un géant parmi les intellectuels » et ne dispose pas d’une
« grandiose érudition », Dewey estime qu’il « a accompli plus que
ne l'ont fait des hommes d’une plus grande stature intellectuelle et
d’une plus pénétrante érudition », « en clarifiant ’enjeu » (Dewey
[1926] 2019 : 133).

Affublé de divers sobriquets, « Red Bishop », « Bad Bishop », « Mad
Bishop », ou « The Bishop of Atheists and Bolsheviks » (Schroeder,
1922), Me* Brown a défrayé la chronique bien avant d’étre jugé pour
hérésie en 1924. Cela faisait un bon moment que ’Eglise épiscopale
essayait de se débarrasser de lui, en tentant d’abord de le pousser a
démissionner. Depuis un certain temps, M& Brown se revendiquait
en effet naturaliste et anti-capitaliste. De la conjugaison de ces deux
traits naitra un « petitlivre » savoureux, « peut-étre 'un des plus éton-
nants et bizarres jamais écrits par un évéque chrétien moderne, ou
méme par un clerc épiscopal » (Kyser, 1967 : 37-38) : Communism and
Christianism, dont la premiere phrase appelait a « bannir les dieux
des Cieux et les capitalistes de la terre ». Autoédité en 1920 et « dédi-
cacé au prolétariat » (Carden, 2003 : 221), 'ouvrage vaudra a Brown
son accusation pour hérésie?.

Si le proces s’est finalement tenu en automne 1924, « des 1922, le
diocese del’Arkansas aréclamé que la Convention générale poursuive

329



330

Brown pour avoir renié la divinité du Christ et tourné en dérision la
Sainte Eucharistie » (Kyser, 1967 : 40). Lopuscule commencait a faire
son effet et Brown avait la manie de joindre le geste a 1a parole. Non
seulement « les communistes russes commencaient a utiliser son
livre contre I’Eglise orthodoxe » (ibid. : 39), mais 'évéque devint aussi
membre du Parti Communiste américain.

COMMUNISM AND CHRISTIANISM, LE LIVRE
EN PROCES

Louvrage était suffisammentradical pour susciteruncommentaire
« enthousiaste » du Daily Worker (le journal du Parti Communiste),
auquel Brown était abonné:

Mse' Brown a écrit un petit livre intitulé Communism and
Christianism, qui a laissé I’Eglise aussi criblée de trous que le
fromage suisse et aussi malodorante que du Limberger. [...] Ce
petit livre était un vrai tueur de Dieu. Ce que I'évéque a laissé
intact de Dieu, méme un athée qui se respecte peut ’accepter
sans perdre sa dignité. (Cité in Kyser, 1967 : 39)

Apres la fameuse phrase de Marx : « la religion est 'opium du
peuple », mise en exergue, le prolégomene annoncait la couleur :
«Nonseulementlalutte contrelareligion est intellectuellement utile,
mais onne peutentoute conscience I'éviter, car la religion est utilisée
contre le mouvement socialiste par la classe possédante dans chaque
pays. » (Brown, 1920 : 5) ; « le socialisme est 'ennemi de la religion »
(ibid. : 8) ; « par conséquent, I’arrivée du socialisme est I’exode de la
religion » (ibid. : 9). La premiere partie s’ornait d’'une exhortation a
« sécuriser la liberté économique, en mettant le monde cul par-des-
sus téte, avec les travailleurs au sommet et les propriétaires en bas » :
«Révolutionnez ’Etat, en virantle capitalisme, révolutionnez ’Eglise,
en virant orthodoxie », « on ne peut délivrer le monde des troubles
qui le submergent tant que le théisme détient le domaine religieux



et le capitalisme le domaine politique » (ibid. : 16). Et la suite était a
I’avenant :

Tant que les dieux domineront le ciel et que les capitalistes
prévaudront sur terre, le monde restera aux mains de I'impé-
rialisme commercial, formant un petit paradis pour quelques
riches maitres et unimmense enfer pour une majorité de pauvres
esclaves. (Ibid. : 27)

MerBrowny énongait la reconstruction de sa foi, débarrassée d’as-
servissantes « peurs » surnaturelles et tournée vers les connaissances
naturelles et sociales :

Mes amis m’ont dit aussi clairement que possible [...] qu’en per-
dant ma foi dans les dogmes surnaturels du christianisme tra-
ditionnel [...] j’avais perdu la perle du plus haut prix. Mon ame
m’adit [...] que je la trouverais peut-étre encore, si seulement je
cessais de la chercher dans le domaine du surnaturel, sous la
direction de l'autorité divine, et la cherchais dans le domaine
du naturalisme, sous la direction de la raison humaine. [...] J’ai
entrepris latache supréme de ma vie — briser les chaines qui me
faisaient esclave de la superstition dégradante selon laquelle
jétais [...] un homme condamné, [...] impuissant a s’émanciper
lui-méme. Parmi ces chaines d’asservissement, j’en mentionne
trois parmiles plus fortes|[...] : (1) lachaine delacrainte de Dieu;
(2) la chaine de la peur du diable ; et (3) la chaine de la peur de
I’lhomme. Auparavant, j’avais été un enfant, pensant comme
un enfant, comprenant comme un enfant et parlant comme
un enfant. [...] En tant qu’homme, j’ai écarté ces choses enfan-
tines, surtout la plus enfantine de toutes les choses, la peur, la
peur de Dieu, la peur du diable et la peur de ’homme. Les pré-
dicateurs des interprétations surnaturelles de la religion disent
que la crainte de Dieu est le salut. C’est la damnation. [...] Il n’y
a qu'une seule peur qui sauve et c’est la peur de I'ignorance. Le
dieu destructeur du monde est I'ignorance. Il n’y a pas d’autre 331



diable sur terre ou en enfer, et ce diable-ci vit, bouge et ason étre
dansla peur delaconnaissance. Le Dieu-sauveur du monde est
la connaissance. (Ibid. : 77-78)

Il se disait alors « en mesure de substituer dans ma prédication
une vérité pour chaque mensonge quej’avais ’habitude de précher »:

Au cours des trois dernieres années, j’ai appris que, depuis le
début de mon ministere chrétien, il y a plus d’une génération,
je m’avais jamais été un producteur. [...] Nul n’est un produc-
teur s’il ne cultive rien a la ferme, ne fait rien dans un magasin,
ne découvre rien dans un laboratoire ou ne rend aucun service
nécessaire ou utile a ceux qui font de telles choses. Je n’ai rien
fait de tel. Si j’avais préché des vérités, j’aurais peut-étre rendu
untelservice, maisj’ai préché des mensonges. Toute possession
appartient de plein droit au travailleur productif et rien a I'oisif
improductif. De toutes les vérités connues de ’humanité, c’est
I'une desdeux plus grandes et salutaires. [...] Par cette reconnais-
sance, j’ai fait éclater un grand mensonge, le mensonge qui veut
que le salut du monde dépende des capitalistes et de leurs ser-
viteurs, les prédicateurs a droite et les politiciens a gauche. Le
salut ou la civilisation [...] ne seront jamais atteints tant que la
classe ouvriere n’aura pas éliminé la classe capitaliste. [...] Voila
pour I'une des deux grandes vérités — tout appartient légitime-
ment au travailler utile. L'autre vérité, la plus grande, est la sui-
vante : homme a en lui toutes les potentialités pour sa propre
vie. C’est vrai de I'univers dans son ensemble, et donc nécessai-
rement de tout ce qu’il contient. La somme de ces deux vérités
est que le salut du monde dépend entierement des travailleurs
productifs : individuellement, ils ne doivent regarder quapres
I’exercice de leurs propres pouvoirs mentaux et physiques, col-
lectivement, ils doivent coopérer les uns avecles autres pourl’ac-
complissement de leur mission. Tout au long de mon ministere
passé, j’avais fait [...] résonner de grands mensonges en repré-
332 sentant que le salut du monde dépend d’une potentialité qui est



au ciel, et non en ’homme, que le paradis est au-dessus et I’en-
fer au-dessous, et non sur terre. (Ibid. : 78-80)

La premiére partie se terminait sur une accusation de « I’ortho-
doxie », « une diffamation contre ’humanité. Le monde lui doit une
grande partie de tous ses maux inutiles — ceux qui sont causés par
le diable trinitaire de la persécution, de I'ignorance et de la supers-
tition » (ibid. : 82). Autre « diffamation contre I’humanité », alimen-
tant « le diable trinitaire de la guerre, de la pauvreté et de I'escla-
vage », le « nationalisme » était pareillement condamné (ibid.).
Ms# Brown professait un naturalisme tranchant : « la divinité chré-
tienne n’existe pas » (ibid. : 89), « il n’existe qu’un seul royaume uni-
versel de la vie, la nature » (ibid. : 93). Acquis aux sciences, il répu-
diait tout surnaturalisme :

1. Les sciences de I'astronomie, de la géologie et de la biologie
nousenseignent que lareprésentation del’interprétation surna-
turaliste traditionnelle du christianisme[...] n’est pas vraie, et ne
peutdonc faire partie d'un quelconque évangile. Selon les ensei-
gnements de ces trois sciences, la vérité est que I'univers [...] a
naturellementévolué|...]. 2. Lessciences de labiologie, dela phy-
siologie et de 'embryologie nous enseignent que la représenta-
tiondel'interprétation surnaturaliste traditionnelle du christia-
nisme [...] n’est pas vraie, et ne peut donc faire partie d'un quel-
conque évangile. Selon les enseignements de ces trois sciences,
la vérité est que ’homme et la femme [...] ont évolué naturelle-
ment a partir de la vie animale préexistante, [...] ils doivent leur
existence et leurs affinités naturelles a une parenté terrestre et
animale, et non a une parenté céleste et divine. 3. Les sciences
de I'anthropologie, de la sociologie et de I'interprétation com-
parative desreligions nous enseignent que la représentation de
I'interprétation surnaturaliste traditionnelle du christianisme
[...] n’est pas vraie, et ne peut donc faire partie d’'un quelconque
évangile. Selon les enseignements de ces trois sciences, la vérité
est que, pendant bien des époques, ’homme et la femme, en

333



334

apparence comme en prédilection, étaient beaucoup plus ani-
maux que divins et sont passés progressivement, sans aucune
aide surnaturelle, d’'un état de barbarie bestiale a celui d’'une
civilisation humaine. (Ibid. : 104-106)

Etil en avait donc autant contre le capitalisme, partout de meche
avec « les évangiles surnaturels » :

Tous les évangiles surnaturels sont révélés par une divinité de
classe (Jésus, Jéhovah, Allah, Bouddha) dansl’intérét delaclasse
capitaliste:ilssont doncfaux, etlaliberté est totalement incom-
patible avecle mensonge etlesintéréts de classe. L'ignorance est
le dieu destructeur et le capitalisme est le fléau diabolique qui
inflige au salarié de nombreuses souffrancesinutiles. (Ibid. : 189)

MY HERESY ET SES « REVELATIONS »
SECULIERES

Restons-en 1a, ce n’est pas ce livre-ci que Dewey recensera en
1926, mais My Heresy, ou M& Brown raconte son histoire. Comme
il serait trop long de retracer I'intégralité de son trajet ecclésial, de
ses activités pastorales et de sa production éditoriale, je vais m’ar-
réter sur le moment ou I’évéque a opéré sa mue, apres une « expé-
riencereligieuse de conversion » quil’amenera a se démettre de toute
«conception surnaturaliste » (Madelrieux, 2012: § 23). D’apres Kyset,
« les vues religieuses de Brown changérent radicalement durant les
années de guerre » : apres avoir « lu avec avidité les ceuvres de Marx
et Darwin », il aurait alors « rejeté le “surnaturalisme” et I’“anthro-
pomorphisme”, comme il I’'a admis plus tard dans une lettre écrite
en 1916 a Me' Thomas J. Garland, évéque de Pennsylvanie » (Kyser,
1967 : 37). Dans My Heresy, M# Brown dit avoir « commenceé a étu-
dier les religions comparées et les ceuvres de Darwin » en 1911, « sur
le conseil de son médecin personnel » (Carden, 2007 :134). En fait, «il
avait déja connaissance de Darwin et de I'idée d’évolution, mention-
nésdansun précédent volume, en1910 » (Carden, 2003 : 210) : « selon



toute vraisemblance », M8 Brown s’était donc « documenté » antérieu-
rement, « au plus tot des 1906, au plus tard a partir de 1908 » (ibid.).

Quelle que soit la date exacte de sa rencontre avec la littérature
évolutionniste, M& Brown fut néanmoins « convaincu par ces lectures
quelacompréhension littérale des Ecritures et les doctrines de I'Eglise
n’avaient aucun sens » (Carden, 2007 : 134). « Le voile de la supersti-
tion » ayant €te€ « leve », il envisagea Darwin comme « un Moise sécu-
lier conduisant a 'explication de l’'origine de la vie humaine », tandis
que « le récit de la Genese n’avait aucun fondement littéral » (ibid.).
Par contre, « son attraction pour le marxisme » fut « plus compli-
quée » (ibid. : 135). Frappé par la révolution d’octobre 1917 et intrigué
parl’idée quela Premiere Guerre mondiale pouvait avoir des « causes
économiques », il se mit a nourrir des échanges avec des socialistes
puis des communistes?.

Defilenaiguille, il tombasur Le Capital, qu’il « commenca alire|...]
comme on lirait la Bible, lentement et avec soin » (Carden, 2003 :222).
Ens’y plongeant, M& Brown en vint a trouver « desréponses a ses ques-
tions sur le salut dans les “lois” marxiennes du développement €co-
nomique et dans’évolution biologique darwinienne » (Carden, 2007:
135). Dans My Heresy, pour dire I’effet produit par ces faits nouveaux
et ces idées puissantes, M& Brown emploie le lexique de la « révéla-
tion® », comme Dewey l'avait fait dans « Christianisme et démocra-
tie » (Dewey, [1893] 2019). Dewey n’était ni marxiste ni communiste?,
mais onimagine que My Heresy sonnait agréablement a ses oreilles::

J’ai alors lu le Capital, de Karl Marx, un livre et un auteur dont
jen’avaisjamais entendu parler auparavant. Cela a été une autre
révélation. Cela a été asafacon une révélation aussi importante
que la révélation apportée par Darwin. Cela m’a donné ma pre-
mierevision claire delasociété humaine. Je ne veux pasdire par
l1a que cela ne me laissa rien a apprendre, mais cela laissa mon
individualisme a peu pres la ou Darwin avait laissé mon paradis
et mon enfer. Darwin m’avait amené a croire en I’évolution ; il

335



m’avait rendu nécessaire d’y croire, méme s’il semblait me déro-
ber, pour un temps, mes derniers espoirs terrestres. Il m’avait
obligé a accepter la réalité, ou qu’elle conduise. Il était inexo-
rable, pas tant dans sa logique - car la logique, en ne commen-
cant nulle part, est toujours susceptible de n’arriver nulle part
également — mais inexorable dans son observation. (Brown,
1926 : 66)

Ou encore::

Car la Vie n’est pas une révélation unique qui peut étre fixée
dansune unique formule. C’est une révélation progressive, une
recherche etune découverte continuelles. L'important dans ’ex-
périence religieuse d’'un homme n’est pas qu’il ait une concep-
tion correcte de Dieu — car c’est absolument impossible pour nos
esprits finis — mais qu’il ait une meilleure conception de Dieu
aujourd’hui que celle qu’il avait hier. (Ibid. : 171)

Ms# Brown était un vivant témoignage de la « reconstruction » que
Dewey appelait de ses veeux, au moins depuis les années 1890. Il le
salue d’ailleurs en ces termes :

En une vie, M#" William Montgomery Brown a fait le parcours
en son entier ; il I'a fait en connaissance de cause, conscient de
I’endroit ouila commencé et de celui ot il est arrivé. Il est passé
d’un fondamentalisme a un autre credo tout aussi fondamen-
tal. Il est alors plus qu'un moderniste ; il a abandonné un sur-
naturalisme lié a I'autorité de la tradition et de I'institution de
I’église en faveur d’'un naturalisme lié a I'autorité de I'investiga-
tion et de I'institution scientifiques. (Dewey, [1926] 2019 : 129)

Il importe a Dewey que M# Brown ait gardé un genre de foi, mais
transférée a une « méthode » et aux possibles qui s’y déploient ; pré-
cisément, cette « méthode » dont le philosophe faisait grand cas dans

336 « Les fondamentaux » (Dewey, [1924a] 2019) :



Dans ses conceptions intellectuelles, ses idées de la nature des
croyances, de I'autorité, des objets de la foi et de I’'aspiration, il a
effectué une révolution complete. Mais cette révolution s’inscrit
dans une atmosphere de part en part religieuse ; elle n’en fran-
chit nulle part la frontiere. (Dewey, [1926] 2019 : 130)

Dans My Heresy, M& Brown est emphatique sur « la sublime foi »
des « scientifiques », dont il avait dévoré les travaux et admirait les
réalisations:

J’ai fini L'origine des especes plus affamé de connaissance
qu’avant de 'avoir attrapé. Quand je I’ai reposé, c’était seule-
ment pour chercher d’autres travaux scientifiques. [...] J’ai lu
toute la littérature scientifique sur laquelle je pouvais mettre la
main. Je n’ai passaisi, etje n’ai pas essaye de comprendre toutes
les théories abordées. Certaines des conclusions, j’en étais bien
conscient, pouvaient étre erronées ; et les auteurs eux-mémes
étaient constamment en train d’amender leurs découvertes pré-
cédentes, abandonnant des théories qu’ils avaient soutenues
auparavant. Tandis que les nombreuses vérités sur lesquelles
tous s’accordaient €taient pour moi stupéfiantes, leur attitude
enverslavérité était encore plus stupéfiante. La vérité, telle que je
laconcevais, était fixe etimmuable ; et les principes centraux de
toute vérité nous avaient été remis par le manufacturier [manu-
facturer] originaire et donnés en sauvegarde a I'Eglise. L'Eglise,
alors, était le seul pourvoyeur [dealer] de vérité sur lequel I'es-
péce humaine pouvait s’appuyer ; mais I'Eglise n’a pas décou-
vert de vérités, elle n’en a déterré aucune, et elle ne s’est occu-
pée d’améliorer aucun des produits [products] qui lui avaient
été remis d’en haut. Ces scientifiques semblaient approcher la
vérité d’un tout autre angle. Ils critiquaient chaque formule qui
tombait entre leurs mains. Ilsla soumettaient a toutes sortes de
tests en laboratoire ; et si ca ne marchait pas, ils la mettaient ala
poubelle. Pour eux, aucune formule n’était sacrée. Seule la vérité
étaitsacrée, etilsadmettaient qu’ils ne 'avaient pas découverte. 337



[...] Ils semblaient avoir une sublime foi [...]. C’était une foi en
la vérité, a laquelle je n’étais jusque-la pas entierement fami-
lier. Elle ne promettait aucun paradis au-dela de la tombe, et je
me demande encore comment on pourrait I'utiliser a des funé-
railles; par contre, non seulement elle promettait, mais elle réali-
saiteffectivement de nombreuses choses sur terre. C’était a cette
attitude a I’égard de la vérité, et non a I'attitude ecclésiastique,
que I'on devait les chemins de fer. De la science sont venus la
désinfection et la chirurgie et des milliers de bienfaits dans les-
quels nous avons appris & reconnaitre la civilisation. Et I'Eglise,
de son c6té, qu'a-t-elle apporté ? (Brown, 1926 : 54-56)

Louant l'attitude et les résultats obtenus par les scientifiques, il
ironisait sur le contentementimproductif des théologiens, moquant
I'ignorance satisfaite qui le caractérisait a sa sortie du séminaire :

Quandjesuissorti duséminaire, j’étais sans aucun doute lejeune
théologue le mieux équipé de I’Ohio. Pour siir, je ne savais rien,
mais ce n’était pas un handicap pour un théologue. C’était un vrai
avantage. Celui qui ne sait rien peut croire tout ce qui lui semble
le plus commode, jusqu’au moment ou il doit vérifier [check up],
mais le temps de la vérification [checking-up] ne vient jamais
pour un théologien. Il est du ressort du théologien de mener
les gens au paradis ; et s’il réalise le travail selon sa propre satis-
faction, il n’est en aucune facon tenu de prouver qu’il n’y a pas
réussi. Si un ingénieur construit un pont pour mener les gens
d’unerive a l'autre d’'une riviere, la situation est vraiment diffé-
rente. Sile ponts’écroule, nous savons d’'unseul coup qu’il y avait
une erreur quelconque dans sa doctrine ; et si 'on peut retrou-
ver 'ingénieur, on peut prouver la chose en le confrontant aux
résultats réels. Dans le cas du théologien, cependant, pour une
telle épreuve, on doit attendre jusqu’au moment ou ’on arrive
au paradis. S’il nous y mene, la critique devrait a raison cesser ;
mais s’ilne nousy mene pas, elle aura cessé de toute facon. Méme
338 s’il s’avere qu’il n’y a pas de vie aprées la mort, personne ne se



chargera de I’en informer. Donc, évidemment, la chose la plus
sensée qu'un théologien puisse faire, c’est de devenir content
de lui-méme, de ne rien lire et de ne rien apprendre qui puisse
suspendre son autosatisfaction. (Ibid. : 21-22)

A cette «autosatisfaction » de ses jeunes années, M& Brown oppose
la « foi en la vérité » apprise au contact des livres scientifiques et de
« I’attitude » de leurs auteurs. Détruisant tout ce en quoi il faisait
profession de croire, ces connaissances lui ont enseigné a devenir
« curieux de la vie » (ibid. : 51) :

Cette lecture était extraordinaire [...], car quelque chose de tres
étrange m’arrivait. Je devenais curieux de la vie. [...] Le monde
dans lequel j’avais vécu jusqu’a maintenant venait tout a coup
de disparaitre. Il n’est pas uniquement tombé en ruine. Il s’est
écroulé, mais sanslaisser deruines.[...] Jen’y vois pas une expé-
rience mystique. Je I’ai comparé, parfois, a I’histoire de Saul de
Tarse. Maisla science ne m’a pas parlé, comme l’on raconte que
Jésus a parlé a Paul [...]. La science m’a simplement planté 13,
me laissant me débrouiller par moi-méme du mieux que je pou-
vais. La science n’était pas énervée. La science, apparemment,
ne se souciait pas un instant de savoir si j’étais ou non propre-
ment éclairé. Maisj’avais appuyé sur 'interrupteur et lalumiere
s’était allumée ; et une fois la lumiere allumée, les ténebres
devaient déguerpir, emportant avec elle tous les phénomenes
que I'obscurité avait créés. Et ces phénomenes créés par I'obs-
curité étaient les choses mémes sur lesquelles toute ma vie avait
été édifiée. Dieu, par exemple — un Dieu personnel. La science
n’avait aucune objection au fait quej’aie un tel Dieu, si seulement
je parvenais réellement a en trouver un alentour. Mais mainte-
nant que les lumieres étaient allumeées, il m’était impossible de
reconstruire le Dieu que la théologie m’avait tendu a I'’époque
ou j’étais encore dans le noir. La méme chose se passa pour le
paradis et I’enfer, et pour les Saintes Ecritures. Tout cela res-
semblait maintenant a des enfantillages. C’était comme sortir

339



d’unréve, si ce n’est que je ne me réveillais pas au sein d’'un pay-
sage familier. Mon ancien univers théologique avait complete-
ment disparu. A la place, je me retrouvais dans le monde de la
réalité. (Ibid. : 51-53)

Si M& Brown se retrouvait « dansle monde de laréalité », tel n’était
pas le cas de I’Eglise, toujours perdue dans un « monde imaginaire » :
sans prise sur la vivante réalité, elle ne savait que « s’occuper de la
mort ».

La faute de I’Eglise, selon moi, n’est pas quelle n’est pas réelle,
mais qu’elle n’accomplit pas de choses réelles parce qu’elle essaie
obstinément d’opérer dans un monde imaginaire. Le monde est
passé de I’ere de la tradition et de I'autorité a une ere de science
et deréalisme. Il avait déja bougé, bien que je n’en avais aucune
idée, des années avant que je ne devienne évéque de I’Arkan-
sas. L'Eglise, méme a I'époque, ne pesait pas lourd dans la vie
réelle. Elle ne pouvait pass’occuper delavie, elle ne pouvait s’oc-
cuper que de la mort. Sans les funérailles et sa prétendue juri-
diction sur une vie tout a fait imaginaire au-dela de la tombe,
’Eglise n’aurait eu aucune influence dans la communauté. Elle
n’avait aucune influence sur les scientifiques. Elle ne les a pas
inspirés danslarecherche d’une plus grande vérité. Jalouse dela
science, elle était généralement hostile a la recherche en cours.
Aumieux, elle trainait les pieds, concédant a chaque génération
que les découvertes de la génération précédente n’étaient pas
aussi sacrileges qu’elles en avaient I'air. Cette attitude n’a pas
beaucoup affecté le monde. Au moins, elle n’a pas fait reculer
I’age delascience. Son principal résultat fut d’éloigner le public
de’Eglise et de répandre le sentiment que les enseignements de
I’Eglise étaient probablement bons pour les enfants, mais que
les hommes adultes ne pouvaient bien siir pas les prendre trop
au sérieux. (Ibid. : 263-264)

340



D’une maniere proche du diagnostic de Dewey dans Une foi com-
mune, M& Brown décrivait lui aussi la graduelle perte de pertinence
d’une Eglise « a 1a traine » (Dewey, [1934] 2011 : 160) et sans « intelli-
gence du social » (ibid. : 168) :

Sous la direction d’hommes comme Robert G. Ingersoll, des
multitudes ont commencé a rompre ouvertement avec I’Eglise.
Mais cette rupture consciente n’était pas aussi significative que
la dérive inconsciente : la reconnaissance subconsciente, de la
part de ’homme ordinaire, que I’Eglise ne lui transmettait plus
de message vital. Il pouvait encore aller aI’église, si rien d’autre
n’exigeait son attention, mais cela avait de moins en moins de
sens dans sa vie. Il s’intéressait surtout a son travail, et 'Eglise
n’avait rien alui offrir a cet égard. Un garcon alarecherche d’'un
emploi pouvait recevoir une lettre de recommandation de son
pasteur, mais, de plus en plus, les années passant, ces lettres per-
daientleurvaleur. Etquand il n’y avait pas de travail, I'Eglise était
encore plusimpuissante. L'Eglise n’avait pas la moindre idée de
la raison pour laquelle il n’y avait pas d’emplois. [...] Elle ne se
préoccupait pas des vrais problemes de la vie ; elle se préoccu-
pait d’'une vie au-dela de la tombe, qui pourrait ou non exister,
mais qui ne posait aucun probleme urgent a un jeune homme a
la recherche d’un travail. [...] L’Eglise n’a pas voulu faire face &
lavie telle qu’elle était. Elle aignoré I'entrée dans le nouvel age.
Elle n’y a pas prété attention et le nouvel age accordait de moins
enmoins d’attention al'Eglise. [...] Ilest grand temps que ’Eglise
[...] se rapporte au seul monde avec lequel il est possible d’éta-
blir de véritables relations. Car le monde a connu une révolu-
tion au cours du dernier demi-siecle. Les choses anciennes ont
disparu : tout est devenu nouveau. (Brown, 1926 : 265)

341



342

UN PERSONNAGE PLUS COURAGEUX QUE
LES CROYANTS « MODERNISTES »

Accordée a la « révolution » que le « monde a connue », 1a « révo-
lution complete » (Dewey, [1926] 2019 : 130) effectuée par M Brown
est donc celle que le philosophe reprochait au « camp libéral » de ne
pas se résoudre a accomplir (Dewey, [1924a] 2019). Pour Dewey, « la
carriere de Brown clarifie une question qui était restée obscure dans
la plus récente controverse : quel est a présent le fondement d’une
expérience religieuse vivante ? » (Dewey, [1926] 2019 : 130).

Ce fondement, ce doit étre « I’attitude » scientifique, la « foi en
la vérité » délivrée par I'intelligence, et non par des dogmes. Selon
Dewey, la seule « hérésie » de M& Brown fut de procéder a ces réamé-
nagements radicaux : « [...] “son hérésie” consistait essentiellement
en ceci qu’il avait placé sa foi en la vérité et en la réalité au-dessus de
touslesautresarticles delafoi» (ibid. :131). M& Brown le formulait en
insistant sur le caractére « social » des problemes du monde moderne
et en déclarant I'inanité d’un « évangile du salut individuel », ce qui
ne pouvait quagréer a Dewey :

Ily a, je crois, un travail dans cette nouvelle civilisation pour
I’Eglise. Mais il doit s’agir d’une Eglise réelle, qui s’occupe des
réalités qui existent réellement, et non d’une Eglise imaginaire
qui s’occupe des irréalités [unrealities]. Toutes mes hérésies
peuvent se résumer en une seule conviction. Pour I'Eglise du
passé, je n’ai aucune critique a formuler. Si elle partageait les
superstitions du passé, je nelablame pas, carje ne vois pas com-
ment elle aurait pu faire autrement. Mais I’Eglise du présent
doit partager la connaissance du présent, elle ne peut pas fonc-
tionner dans cette civilisation avec les superstitions nées d’'une
civilisation qui a disparu. Le monde dans lequel nous vivons
aujourd’hui n’est pas individualiste. Il est social. Il est collectif
dans sa structure industrielle fondamentale, et il est social éga-
lement dans ses réactions psychologiques. Un évangile du salut



individuel a depuis longtemps cessé de le séduire, aussi indivi-
dualistes que ses philosophies en cours soient encore. (Brown,
1926:270)

I11ui plait aussi que M# Brown se soit efforcé de mettre en commun
cette «révélation nouvelle », a l'intérieur méme de 'Eglise, aupreés de
ses pairs et paroissiens,

[...] il S’est trouvé en proie a la croyance naive que ses fréres en
religion répondraient aussitét qu’il leur communiquerait la
révélation nouvelle, c’est-a-dire la perception nouvelle de réa-
lités scientifiques et sociales, qui s’était imposée a lui. (Dewey,
[1926] 2019 :131)

Enunsens, laconduite de M& Brown faisait écho a « Christianisme
et démocratie » :

La vérité n’est pas encore pleinement libérée lorsqu’elle ne fait
qu’entrer dans la conscience de I'individu et qu’il s’en délecte.
Elle n’estlibérée que lorsqu’elle entre, traverse cet individu favo-
risé ets’en vajusqu’ases compagnons; lorsquela vérité qui vient
alaconscience d’'unseul s’étend et se distribue a tous, pour deve-
nir [...] I’'affaire du public. (Dewey, [1893] 2019 : 64)

Ms' Brown ne s’est pas contenté de réviser radicalement son rap-
port aux dogmes, il I'a aussi fait savoir®. Mieux, il alla jusqu’a « récla-
mer aux autres évéques de lui prouver la vérité littérale des articles
de la foi chrétienne » (Carden, 2007 : 134), jetant lui-méme un juge-
ment d’hérésie dans la balance, dix ans avant son proces?®. En agis-
sant de la sorte, il estimait faire doublement crédit aI’honnéteté et a
I'intelligence des évéques, qu’il savait plus cultivés que lui :

Ils étaient honnétes, je le savais, et éduqués. S’ils n’avaient
pas cru aux crédos, ils 'auraient dit. Mais comment pou-
vaient-ils y croire ? Comment pouvaient-ils réconcilier toutes 343



les affirmations simplistes des crédos avec les faits connus de
la science moderne ? En ce qui me concernait, je 'admettais, je
semblais totalement incapable de réconcilier les dogmes et les
faits. [...] Les réponses de mes collegues évéques ont été pour
moi un choc considérable. Ce qui m’a choqué, c’est que ceux
qui avaient durement ceuvré pour sauver mon ame n’étaient
en mesure de ne m’apporter aucune aide. Devant les questions
simples que je leur avais adressées, I’Eglise en son entier sem-
blait en banqueroute. Apparemment, on ne pouvait garder ses
convictions théologiques qu’a condition de ne mener aucune
enquéte a leur propos. (Brown, 1926 : 58)

Lors son proces, il comptait réitérer ’'exercice, en se munissant
d’un « questionnaire » :

Ms# Brown et son « conseiller théologique », Whatham, avaient
préparé un questionnaire a I’attention de tous les évéques, en
lieu et place de la convocation de témoins. Ils voulaient sou-
mettre quatre-vingt-une questions aux évéques pour appor-
ter la preuve qu’aucun d’entre eux ne croyait littéralement aux
crédos ; y étaient incluses 327 citations de miracles de ’Ancien
etdu Nouveau Testament, exigeant des évéques d’indiquer s’ils
croyaientlittéralement ou non atous ces miracles et d’expliquer
pourquoi. Murray et I’avocat de I’Eglise ont rejeté le question-
naire et son addendum. (Carden, 2007 : 138)

A défaut d’avoir pu administrer son « questionnaire », M& Brown
relancera ce défilorsqu’il fitappel dujugement, dans unelettre adres-
sée le 25 novembre 1924 a la partie adverse :

Si le droit d’interpréter le surnaturel dans 'orthodoxie chré-
tienne comme une vérité figurative ou symbolique est nié et
que la Bible, les croyances et les articles de la foi doivent étre
interprétés littéralement, ’Eglise deviendra la risée de tous au
344 xxe siecle. Etes-vous prét a ce que I’Eglise vous engage a croire



littéralement aux dogmes anciens et pouvez-vous les maintenir,
en vous convainquant de leur vérité face ala science moderne ?
C’est sirement impossible. [...] On dit qu’en m’efforcant de
conserver mon ministere, malgré mes « hérésies », je suis comme
le membre d’un Club qui refuse de respecter «les regles du Club »
mais qui tente malgré tout d’en rester membre. [...] Je nie que je
refuse derespecter «lesregles du Club », parce que le Clubn’a pas
derégles.[...] Les doctrines de ’Eglise ne sont pas fixes. Elles ne
doivent étre respectées que dansla mesure ou elles sont capables
de maintenir leur exactitude dans le cadre des changements de
pensée induits parlaconnaissance moderne. Lorsqu’il peut étre
irréfutablement prouvé qu'un changement est exigé dans ces
circonstances, la doctrine de ’Eglise en conflit avec la connais-
sance moderne ne peut plus étre considérée comme contrai-
gnante. C’est pratiquement tout le probleme en jeu dans mon
proces pour hérésie. [...] Enfin, je voudrais attirer votre atten-
tion sur le fait que sila Cour de révision confirme le verdict dela
Cour de premiere instance, elle condamnera comme hérétique
un membre relativement inconnu de la Chambre des évéques,
tout en ne censurant pas nombre d’évéques connus qui sont en
réalité des hérétiques tout comme moi. [...] En d’autres termes,
aucun de mes procureurs ou juges ne soutient les doctrines de
I’Eglise dans leur intégralité.

Me Brown cherchait & obliger les évéques de ’Eglise épiscopale
a faire ce que Dewey lui-méme réclamait au « camp libéral » : pro-
duire une «déclaration claire », apporter autre chose quune «réponse
nébuleuse » ala question « des méthodes » qui permettent de mettre
al’épreuvela « croyance vraie », se prononcer sur ce qu’il faut «accep-
ter comme des questions de fait » et dire jusqu’ou le « symbolisme »
peutaller (Dewey, [1924a] 2019 :115-119). Et c’est ce que Dewey retient
des affres subies par M& Brown, qui proposait de traiter 'ensemble
des Ecritures au prisme d’une « interprétation symbolique », en ne
gardant donc strictement rien du surnaturalisme et des miracles, en

345



346

passant a la trappe ’'existence de Dieu, la divinité du Christ, voire
I’'existence historique de Jésus*:

Laquestion que le proces pour hérésie de Me' Brown a clairement
et fortement mise al’ordre dujour est de savoir siles églises chré-
tiennes doivent continuer a céder 'une apres I’autre au symbo-
lisme des éléments spécifiques des anciennes croyances et for-
mules, quand la coercition des faits accomplis ne laisse aucune
autre porte ouverte, tout en s’accrochant obstinément au litté-
ralisme et au dogmatisme pour d’autres éléments ; ou bien si
elles concéderont volontairement et gracieusement a tous les
hommes une pleine liberté dans I'interprétation symbolique
de tous ces articles et éléments sans exception, réservant leur
foi pour les réalités de la vie elle-méme. L'avenir du protestan-
tisme dépend de la décision qui sera prise face a cette question.
(Dewey, [1926] 2019 : 132-133)

Avec ce vieillard impertinent, Dewey tient le seul et unique per-
sonnage qui trouve grace a ses yeuxlors de labataille entre les fonda-
mentalistes et les modernistes®. On voit alors ce que Dewey attendait
desinstitutionsreligieuses, des clergés et méme des fideles: que tous
réservent leur « foi pour les réalités delavie elle-méme » et pour elles
seules, en congédiant le surnaturalisme une bonne fois pour toutes et
en ne prétendant a nul autre savoir que celui auquel tout un chacun
peut accéder par desvoies naturelles, selon des procédures publiques.

Digne de louanges, M# Brown sortait du lot des « modernistes »,
que Dewey trouvait encore trop tiedes : «ami du travailleur, commu-
niste et hérétique, Monseigneur Brown a peut-étre été le seul moder-
niste notoire dans les années 1920 a mener sa foi a ses conclusions
logiques, indépendamment des conséquences ou des dommages pour
son prestige » (Kyser, 1967 : 52). En dépit de son statut d’évéque, il
avait accepté que « de nouvelles méthodes d’enquéte et de réflexion
solie]nt devenues pour le profane I’arbitre final de toutes les ques-
tions qui se posent en matiere d’établissement des faits, d’existence



etd’assentimentintellectuel » (Dewey, [1934]2011:118). Plus, il s’était
montré assez courageux pour accepter qu’il ne fallait pas seulement
qu’il en soit ainsi pour le profane, mais aussi pour le clergé et les
fideles. Et il le faisait savoir avec une gaillarde irrévérence®:

Jésus a marché sur I'eau, dit-on, mais pas d'une facon sociale-
ment conséquente. Seulement un seul évéque, d’apres ce que
j’ai compris, a essayé d’apprendre I’astuce ; et méme Pierre ne
fitjamais un second essai. Apparemment, le secret de lamarche
sur ’eau est mort avec celui qui I’a découvert. Nous, hommes
d’Eglise, nous ne pouvons pas pointer ne serait-ce qu’un seul
saint qui soit parvenu a répliquer I’exploit, pour ne rien dire de
son amélioration ; et nous n’avonsjamais encouragé nos ouailles
aexpérimenter dans cette direction. D’'une facon générale, nous
les invitions, c’est siir, a imiter le Christ ; mais si on tombait sur
quelqu’un quitentait de I'imiter avec un tel souci du détail, c’était
a nos yeux une preuve conclusive que cet homme était fou. Au
méme moment, la conquéte del’eau, non par des travailleurs du
miracle mais par ceux qui s’étranglaient devantla notion méme
de miracle, était'un des phénomenesles plus évidents de notre
temps. Desbateaux qui pouvaient voguer tout droit face ala tem-
péte avaient été inventés ; des bateaux qui pouvaient embarquer
uneville entiere comme Capernaiim en une seule réservation et
amener les habitants, généralement a EllisIsland, aujour méme
prophétisé dans les prospectus publicitaires de la compagnie
maritime. (Brown, 1926 : 30)

CONCLUSION

« Bishop Brown » n’'importe pas seulement pour sa place dans la
série des articles de Dewey sur la croisade anti-évolutionniste. En
Ms* Brown, on trouve aussi un ecclésiastique qui a su rejoindre cette
nouvelle conception de la foi que Dewey décrira dans « Ce que je
crois » (« What I Believe »). Comprise comme « tendance a I’action »,
elle «renonce au surnaturalisme » et au « dogme fixe », elle S’en remet

347



348

uniquement au « pouvoir de I'expérience » et tient que les sciences
procurent « le seul authentique mode de révélation » (Dewey, [1930]
2018 : 353). Au fond, la « reconstruction » dessinée dans « Ce que je
crois » est celle que I'évéque avait déja partiellement accomplie, en
abandonnant « un surnaturalismelié a 'autorité de la tradition et de
I'institution de I’église en faveur d’un naturalisme li€ a ’autorité de
I'investigation et de I'institution scientifiques » (Dewey, [1926] 2019 :
129).

Me# Brown incarnait ’heureuse « perspective de nature religieuse »
d’Une foi commune : elle consiste a « avoir foi dans la révélation per-
manente de la vérité par 'activité humaine », ce qui « est plus reli-
gieux que n’'importe quelle foi dans une révélation complete » (Dewey,
[1934] 2011 : 112). La fréquentation des écrits de Darwin et de Marx a
produit chezl’évéque une « expérience » qui possédait une « force reli-
gieuse » (ibid. : 98). Instruit par « I’attitude » des sciences et conquis
par leur « autorité », le vieil homme en a con¢u une foi nouvelle* qui
I’a conduit a « 'unification » de sa personne et a «I’épanouissement »
de son « individualité », « par la dévotion a des idéaux [ici commu-
nistes] ainsi que par ’harmonisation avec 'environnement naturel
et social » (Quéré, 2018 : § 30).

Ms#Brown s’était « émancipé » de tous les traits du surnaturalisme
chrétien que Dewey jugeait rédhibitoire, en ce qu’ils bloquent I'en-
quéte et font obstacle a «I'idéal démocratique » (Dewey, [1934] 2011 :
176) :1aséparation entre les sauvés et les damnés, la prétention a avoir
acces a une « réalité » située au-dela de I'expérience, le manque de
foi dans la nature humaine, I'individualisme de la piété protestante,
lesbarrieres sectaires ala coopération humaine. Apres avoir compris
que « I’'absence de foi en ’'homme et en la connaissance était étroite-
ment liée aux croyances qu’il soutenait auparavant » (Dewey, [1926]
2019:131), I’évéque s’en était affranchi :

J’avais I’habitude de précher que ’homme était con¢u dans le
péché, que la nature humaine était naturellement mauvaise et



que seule I'alchimie magique du Sang de Jésus pouvait faire
qu’'une chose aussi pourrie qu’'un étre humain puisse espérer
acquérirdestraits décents. C’était de 'orthodoxie, mais ce n’était
pas de la foi. Mes hérésies, je I’ai vite découvert, ont rendu la foi
possible, car elles m’ont permis de croire en la vie humaine. Je
n’avais plus a suspecter mes semblables. Je n’avais plus a les
séparer dans mon esprit en groupes de «bons » et de « mauvais ».
Je pouvais maintenant voir qu’ils étaient tous humains; et parce
qu’ils étaient humains, ils essayaient inévitablement de trouver
une maniere humaine de vivre. (Brown, 1926 : 253)

Comme il s’en expliquait le 25 novembre 1924 dans sa lettre a ses
accusateurs, M& Brown souhaitait «aider » lareligion, en libéralisant
I’Eglise et en libérant ses fideles :

Dans l'intérét de la religion et du christianisme, j’essaie de les
dépouiller de’armure antique et rouillée de 'interprétation lit-
térale quirend I’église ridicule aux yeux de tous les scientifiques
et penseurs modernes et qui étrangle les églisesjusqu’a une mor-
telle asphyxie. Je cherche a libéraliser I'Eglise pour qu’elle puisse
fonctionner librement dans la vie des hommes et des femmes
intelligents modernes qui acceptent’hypothese dela nébuleuse
solaire, lathéorie darwinienne del’origine des espéces, et croient
en Pordre immuable des lois de la nature.

Si I’évéque était déja radical, Dewey I’était plus encore : ce n’est
pas la religion que le philosophe voulait émanciper, mais « I’atti-
tude religieuse », la « phase religieuse de ’expérience », ce qui sup-
posait de se séparer corps et ame des religions traditionnelles (Stavo-
Debauge, 2018). Dans son article de 1926, Dewey thématise d’ailleurs
cet écart, quand il rend compte de la « méthode » de la « voie symbo-
lique » de M# Brown. Dewey faisait clairement partie de ceux que cette
«méthodelaisse froids » et qui « n’ont pas plus d’intérét a conserver le
symbolisme de ’Ancien et du Nouveau Testament, des Evangiles et du
symbole de Nicée, qu’ils n'ont d’intérét a donner une interprétation

349



350

symbolique de Platon ou de Virgile » (Dewey, [1926] 2019 : 132). Pour
autant, il était prét a lui reconnaitre une utilité. En dépit « du carac-
tere grossier et excentrique de certaines des interprétations symbo-
liques » de M#&" Brown, « la voie du symbolisme est un soulagement
fondamental » pour bien des gens : tout en les débarrassant du « sur-
naturalisme traditionnel », elle leur permettrait de vivre « en pleine
communion avec le monde intellectuel et social actuel » (ibid.).

Mais Dewey ne dit pas que la « voie » de M8 Brown était fonda-
mentalement associée a ses idées communistes : sa nouvelle « foi
religieuse » se doublait d’une « foi politique », qu’il résumait dans la
postface de Communism and Christianism* et dont il ne faisait pas
mystere dans My Heresy. Pourtant, dans son article, Dewey n’em-
ploie pas une seule fois les mots « communiste », « communisme » ou
quelque autre équivalent. Néanmoins, je doute qu’il lui ait échappé
que le fait d’écrire que M& Brown €tait « en pleine communion avec le
monde intellectuel et social actuel » revenait a assumer que les idées
marxistes et les aspirations communistes du vieil évéque n’étaient
pas foncierement inadéquates a la situation sociale, économique et
politique.

Le parcours de M#& Brown semble avoir fourni a Dewey matiere
a travailler la distinction entre le « religieux » comme adjectif et la
«religion » comme substantif — distinction centrale dans Une foi com-
mune. Au-dela, on peut aussi se demander si ce n’est pas a I'épreuve
du communisme que Dewey en est venu a forger cette distinction.
On lesait, ses critiques du marxisme et du communisme rejoignaient
ses critiques des religions, dans un commun rejet de I’absolutisme
et du dogmatisme.

Relativement t0t, il a vu dans le communisme un genre de reli-
gion, bien avant les débats des années 1950 sur les « religions sécu-
lieres » et le « totalitarisme ». Dés 1921, dans « Absolutisme Social »,
il écrit, par exemple, qu’il « suffit de rencontrer un Russe intelligent
acquis a la foi bolchévique pour comprendre a quel point cette foi



est extréme, féroce et intégrale » (Dewey, 2018 : 147). Dans les années
1920 et1930, il était certes « courant » d’entendre que «’'athéisme était
religion d’Etat » en Union soviétique, mais de telles « assertions » res-
taient « hyperboliques » et s’en tenaient au sens figuré (Skrupskelis,
2009:338). Mais Dewey, lui, le disait «au sens propre » du mot, «il fait
abstraction des différences de contenu au profit dela similitude dela
forme » : « 1a religion n’est pas un contenu mais une attitude hospi-
taliere au dogmatisme » (ibid. : 338-339). En 1930, dans « La religion
en Union soviétique », il pose que

[...] le communisme est lui-méme devenu une religion qui ne
peut tolérer aucunerivale [...]. Quand je réfere au caractere reli-
gieuxdu communisme, je veux dire parla qu’il commande a ses
adhérents la profondeur et I'intensité d’une ferveur émotion-
nelle quel’on associe habituellement a une religion qui est ason
apogée. De plus, intellectuellement, le communisme prétend
couvrir toute I’étendue de la vie. Dans la pensée comme dans
lavie, il n’y arien qui ne soit affecté par ses revendications ; on
pourrait presque dire que le communisme possede un corps de
dogmes aussi fixes et inflexibles que ceux de n’importe quelle
Eglise. (Dewey, [1930b] 2019 : 145)

Dans « Why I Am not a Communist » (Dewey, 1934b : 91), il fus-
tige « la croyance en I'inspiration pléniere de la parole de Marx, la
domination implicite ou explicite du parti communiste dans tous
les domaines de la culture, 'extermination impitoyable de 'opinion
minoritaire dans ses propresrangs, la glorification verbale de lamasse
et le culte réel de I'infaillibilité du leadership ». En 1940, Dewey réi-
térera ce jugement :

Les marxistes sopposent vigoureusement et naturellement a
toute suggestion d’identification de leurs croyances aux sys-
temes théologiques du passé. Mais tous les absolutismes ont
tendance a prendre une forme théologique et a susciter le genre

351



352

d’ardeur émotionnelle qui a accompagné les croisades reli-
gieuses dans le passé. (Dewey, 1940 : 83)

Pour autant, ces critiques ne doivent pas faire oublier ses textes de
1928, composés lors de son voyage en URSS, ou ses méthodes éduca-
tives bénéficiaient d’une « surprenante popularité » (Garreta, 2005).
Dans ces textes, Dewey joue déja de la distinction entre « religieux »
et « religion », mais il reprend aussi des catégories employées dans
son article sur M& Brown, ou il louait la candeur de la « foi » du vieil
homme tout en ayant des réserves sur son systeme « symbolique ».
Dans « Leningrad Gives the Cues », il dit avoir été « induit en erreur »
par les « constants bavardages et écrits sur le bolchévisme et le com-
munisme » («j’ai trop entendu parler du communisme, dela Troisieme
Internationale, et trop peu de la Révolution »), ce qui I’a laissé « dans
I'ignorance du fait plus fondamental de cette révolution » : « Elle est
psychique et morale plutot que purement politique et économique,
unerévolution dansl’attitude du peuple enversles besoins etles pos-
sibilités de la vie. » (Dewey, [1928] 1929a : 379). Dans « A Country in
a State of Flux », il souligne que « I’effort principal est noblement
héroique, manifestant une foi en la nature humaine » (Dewey, [1928]
1929b:390). Et dans « ANew World in the Making », il salue «1’énergie
et la vigueur libérées par la Révolution » (Dewey, [1928] 1929¢ : 394) :

La signification réelle de ce qui se passe en Russie n’est pas a
saisir en termes politiques ou économiques, mais se trouve dans
le changement, d’'une importance incalculable, dans la dispo-
sition mentale et morale d’un peuple, une transformation édu-
cative. (Ibid. : 401)

Enfin, dans « The Great Experiment and the Future », il signale
« la disparité entre la théologie soviétique officielle, les doctrines
marxistes, etlafoireligieuse vivante dansles possibilités humaines »
(Dewey, [1928] 1929d : 427). Sa vive « impression » positive tient au
caractere a la fois « religieux » et « expérimental » de 1a « foi » dont il



a été témoin en URSS. Je ne peux m’empécher d’en citer cet extrait,
en écho a son appréciation de M# Brown en 1926 :

Que le mouvement en Russie soit intrinsequement religieux,
c’était une chose que j’avais souvent entendue et que je pensais
avoir comprise [...]. Mais face a des conditions réelles, j’ai été
forcé de voir queje nel’avais pas compris du tout. Et A mon échec,
il y avait deux causes [...]. L'une d’elles était que, n’ayant jamais
été témoin auparavant d’une réalité religieuse aussi gigantesque
et palpitante, je n’avais aucun moyen de savoir a quoi cela pour-
rait vraiment ressembler. L’autre, c’est quej’ai trop associé I'idée
ducommunisme soviétique, en tant que religion, avec la théolo-
gie intellectuelle, avec le corps des dogmes marxistes, avec son
matérialisme économique professé, et pas assez avec une bou-
leversante aspiration et dévotion humaine. En ce moment, j’ai
I'impression, pour la premiere fois, d’avoir I'idée de ce qu’ont pu
étre ’esprit et 1a force saisissante du christianisme primitif. [...]
Enraison deson caractere inattendu, je suis prét a croire quej’ai
exagéré 'importance relative de cette impression. Mais [...] je
reste persuadé que personne ne peut comprendre le mouvement
actuel s’il ne tient pas compte de cette ardeur religieuse. Que des
hommes et des femmes qui professent le « matérialisme » soient
en fait d’ardents « idéalistes » est sans doute un paradoxe, mais
celaindique qu'une foi vivante est plus importante que les sym-
boles parlesquelselle cherche a s’exprimet. [...] Toute prédiction
au sujet de I'avenir de la Russie doit tenir compte de la contra-
diction et du conflit entre des dogmes rigides d’un coté et un
esprit expérimental de I'autre. (Dewey, [1928]1929d : 426-427)

En 1926, le communisme de M# Brown contribuait vraisembla-
blement au jugement positif de Dewey. D’autant que le vieil évéque
n‘appelait pas a la lutte armée, comme il y insistait dans la postface
de Communism and Christianism :

353



354

Le mot «révolution » tel qu’il est utilisé ici ne doit pas étre consi-
déré comme impliquant une insurrection armée ou de la vio-
lence armée [...]. Mon but dans ce livret n’est pas de promou-
voirlahaineetlesguerresde classe. Loindela.Ils’agit d’amener
parlapersuasion au bannissement desdieux du ciel et des capi-
talistes de la terre. Le théisme et le capitalisme sont les grands
fléaux de I’humanité, des fléaux fatals auxquels elle doit [...]
la plus grande et la plus inutile de ses souffrances, celles qui
découlent de I'ignorance, de la guerre, de la pauvreté et de I'es-
clavage. (Brown, 1920 : 213-215)

La encore, cela pouvait agréer a Dewey : méme s’il ne rejetait
pas tout usage de la « force » (Milanese, 2015) et ne craignait ni les
« conflits » ni 'emploi de la « coercition » (Livingston, 2017), il se
méfiait des révolutionnaires qui érigeaient la violence en unique
« moyen » de transformation sociale et négligeaient les potentiali-
tés critiques et reconstructives de la « méthode de I'intelligence ».



BIBLIOGRAPHIE

BIRCHLER Allen (1973), « The Anti-Evolutionary Beliefs of William Jennings
Bryan », Nebraska History, 54, p. 545-559.

BOISVERT Raymond D. (1998), John Dewey : Rethinking our Time, New York,
SUNY.

BROWN Mark (2009), Science in Democracy, Londres, MIT Press.

BROWN William Montgomery (1920), Communism and Christianism : Banish
Gods from Skies and Capitalists from Earth, Galion, Ohio, Bradford-Brown
Educational Co.

BROWN William Montgomery (1926), My Heresy : The Autobiography of an Idea,
New York, John Day.

CARDEN Ron (2003), « The Bolshevik Bishop : William Montgomery Brown’s Path
to Heresy, 1906-1920 », Anglican & Episcopal History, LXXII (2), p. 197-228.

CARDEN Ron (2007), « The Trial and Deposal of Bishop Montgomery Brown, 1921-
1925 », Ohio History, 114, p. 132-150.

CURTIS Finbarr (2016), The Production of American Religious Freedom, New YorK,
New York University Press.

DEWEY John (1893/2019), « Christianisme et démocratie », in Id., Ecrits sur les
religions et le naturalisme, Geneve, IES, p. 57-66.

DEWEY John & James H. TUFTS (1908/1932), Ethics, New York, Henry Holt.

DEWEY John (1909), Moral Principles in Education, New York, Houghton.

DEWEY John (1922/2019), « La frontiére intellectuelle américaine », in Id., Ecrits
sur les religions et le naturalisme, Geneve, IES, p. 105-111.

DEWEY John (1924a/2019), « Les fondamentaux », in Id., Ecrits sur les religions et
le naturalisme, Genéve, IES, p. 113-119.

DEWEY John (1924b/ 2019), « La science, la croyance et le public », in Id., Ecrits
sur les religions et le naturalisme, Geneve, IES, p. 121-127.

DEWEY John (1925/2008), « Pratique de la démocratie », in W. Lippmann, Le
public fantome, Paris, Demopolis, p. 173-182.

DEWEY John (1926/2019), « Monseigneur Brown : fondamentalement
moderniste », in J. Dewey, Ecrits sur les religions et le naturalisme, Genéve,
IES, p. 129-133.

DEWEY John (1927/2003), Le public et ses problémes, Pau, Publications de
I’'Université de Pau, Farrago/Tours, Editions Léo Scheer.

DEWEY John (1928/1929a), « Leningrad Gives the Cues », in Ratner J. (ed.),
Characters and Events : Popular Essays in Social and Political Philosophy by
John Dewey, Volume I, New York, Henry Holt and Company, p. 378-383.

DEWEY John (1928/1929b), « A Country in a State of Flux », in Ratner J. (ed.),
Characters and Events : Popular Essays in Social and Political Philosophy by
John Dewey, Volume I, New York, Henry Holt and Company, p. 384-391.

355



356

DEWEY John (1928/1929¢), « A New World in the Making », in Ratner J. (ed.),
Characters and Events : Popular Essays in Social and Political Philosophy by
John Dewey, Volume I, New York, Henry Holt and Company, p. 392-401.

DEWEY John (1928/1929d), « The Great Experiment and the Future », in Ratner J.
(ed.), Characters and Events : Popular Essays in Social and Political Philosophy
by John Dewey, Volume I, New York, Henry Holt and Company, p. 422-431.

DEWEY John (1930a/2018), « Ce que je crois », Pragmata, 1. En ligne : [https://
revuepragmata.wordpress.com/2018/09/26/what-i-believe-de-john-dewey-
lunique-autorite-de-lexperience-ou-la-foi-en-une-methode-scientifique-et-
en-un-ideal-democratique-what-i-believe-de-joh/].

DEWEY John (1930b/2019), « La religion en Union soviétique », in Id., John Dewey,
Ecrits sur les religions et le naturalisme, Genéve, IES, p. 143-152.

DEWEY John (1934a/2011), Une foi commune, Paris, Le Seuil/Les empécheurs de
penser en rond.

DEWEY John (1934b), « Why I Am not a Communist », in The Later Works, Vol. 9 :
1933-1934, p. 91-95.

DEWEY John (1940,) Freedom and Culture, Londres, George Allen.

DEWEY John (2018), Ecrits politiques, Paris, Gallimard.

DEWEY John (2019), Ecrits sur les religions et le naturalisme, Genéve, Editions
IES.

DU Bois William E. B. (1925), « Scopes », Crisis, 30, p. 218.

FITZGERALD Frances (2017), The Evangelicals : The Struggle to Shape America,
New York, Simon & Schuster.

GARRETA Guillaume (2005), « L’école en révolution. L'application des méthodes
deweyennes en Russie Soviétique », in Kambouchner D. & Jacquet-
Francillon F. (dir.), La crise de la culture scolaire. Origines, interprétations,
perspectives, Paris, Presses universitaires de France, p. 141-158.

GILBERT James (1998), Redeeming Culture : American Religion in an Age of
Science, Chicago, University of Chicago Press.

GIREL Matthias (2013), « John Dewey, I’existence incertaine des publics et ’art
comme “critique de la vie” », in Ambroise B. & Chauviré C. (dir.), Le mental et
le social, Paris, Editions de 'EHESS, (« Raisons pratiques », 23), p. 331-348.

GOULD Stephen Jay (1996), « Williams Jennings Bryan’s Last Campaign »,
Nebraska History, 77, p. 177-183.

GREEN Judith (2014), « Jamesian Reasonable Belief and Dewey Religious
Communities : Reconstructing Philosophy Pragmatically With Philip
Kitcher », Transactions of the Charles S. Peirce Society, 50 (1), p. 69-96.

GREENBERG David (2012), « Lippmann vs. Mencken : Debating Democracy »,
Raritan, 32 (2), p. 117-140.

HILDEBRAND David, BILICA Kimberly & John CAPPS (2008), « Addressing
Controversies in Science Education : A Pragmatic Approach to Evolution
Education », Science & Education, 17, p. 1033-1052.

HOFSTADTER Richard (1955/2011), The Age of Reform, New York, Knopf.



HOFSTADTER Richard (1963/2012), Anti-Intellectualism in America, New York,
Knopf.

KAZIN Michael (2006), A Godly Hero : The Life of William Jennings Bryan, New
York, Knopf.

KYSER John (1967), « The Deposition of Bishop William Montgomery Brown in
New Orleans, 1925 », Louisiana History, 8 (1), p. 35-52.

LAMINE Anne-Sophie (2018), Identités religieuses et monde commun : Penser les
idéaux, les attachements et la participation sociale avec John Dewey, Paris,
I’Harmattan.

LARSON Edward J. (1999), « The Scopes Trial and the Evolving Concept of
Freedom », Virginia Law Review, 85 (3), p. 503-529.

LARSON Edward J. (2003), Trial and Error : The American Controversy over
Creation and Evolution, Oxford, Oxford University Press.

LARSON Edward J. (2006), Summer for the Gods, New York, Basic Books.

LASSWELL Harold D. (1928), « Review : American Inquisitors by Walter
Lippmann », American Journal of Sociology, 34 (3), p. 558-559.

LEE Mordecai (2015), The Philosophe-Lobbyist : John Dewey and the People’s
Lobby, 1928-1940, New York, SUNY Press.

LEONARD Thomas C. (2016), Illiberal Reformers : Race, Eugenics, and American
Economics in the Progressive Era, Princeton, Princeton University Press.

LEPORE Jill (2018), Theses Truths : A History of the United States, New York, W. W.
Norton & Cie.

LIENESCH Michael (2007), In the Beginning : Fundamentalism, the Scopes Trial,
and the Making of the Antievolution Movement, Chapel Hill, University of
North Carolina Press.

LIENESCH Michael (2012), « Abandoning Evolution : The Forgotten History
of Anti-Evolution Activism and the Transformation of American Social
Science », Isis, 103 (4), p. 687-709.

LIPPMANN Walter (1922), Public Opinion, New York, Harcourt.

LIPPMANN Walter (1925/2008), Le public fantome, Paris, Demopolis.

LIPPMANN Walter (1927/2003), Men of Destiny, New Brunswick, Transaction.

LIPPMANN Walter (1928), American Inquisitors, New York, Macmillan.

LIVINGSTON Alexander (2017), « Between Means and Ends : Reconstructing
Coercion in Dewey’s Democratic Theory », American Political Science, 111 (3),
p. 522-534.

MADELRIEUX Stéphane (2012), « La conversion sans la religion », ThéoRémes, 3.
En ligne : [https://journals.openedition.org/theoremes/376].

MENCKEN Henry Louis (1925/2010), A Religious Orgy in Tennessee : A Reporter’s
Account of the Scopes Monkey Trial, New York, Melville.

MILANESE Arnaud (2015), « Dewey et le radicalisme politique dans les années
30 : entre critique et réappropriation », Philosophical Enquiries, 5. En ligne :
[http://www.philosophicalenquiries.com/numero5Milanese.pdf].

357



MARRES Noortje (2018), « Why We Can’t Have our Facts Back », Engaging Science,
Technology and Society, 4, p. 423-443.

MOORE Randy (1998), « Banning Evolution from the Classroom », The American
Biology Teacher, 60 (7), p. 486-507.

MORAN Jeffrey P. (2003), « Reading Race into the Scopes Trial : African American
Elites, Science, and Fundamentalism », The Journal of American History, 90
(3), p. 891-911.

PUTNAM Ruth Anna (2017), « Democracy as Way of Life », in Putnam H. & R.
Putnam, Pragmatism as a Way of Life, Londres, Belknap, p. 439-452.

QUERE Louis (2018), « La religion comme expérience de la valeur », Théorémes,
13. En ligne : [https://journals.openedition.org/theoremes/2038].

RATNER Joseph (1929a), Characters and Events : Popular Essays in Social and
Political Philosophy by John Dewey, Volume I, New York, Henry Holt and
Company.

RATNER Joseph (1929b), Characters and Events : Popular Essays in Social and
Political Philosophy by John Dewey, Volume II, New York, Henry Holt and
Company.

ROCKEFELLER Steven (1991), John Dewey : Religious Faith and Democratic
Humanism, New York, Columbia University Press.

RODGERS Marion Elizabeth (2005), Mencken : The American Iconoclast, Oxford,
Oxford University Press.

RUSSELL Allyn (1975), « William Jennings Bryan : Statesman-Fundamentalist »,
Journal of Presbyterian History, 53 (2), p. 91-119.

SCHROEDER Theodore (1922), « The Bishop of Bolsheviks and Atheists », New
York, p. 3-20.

SHAPIRO Adam R. (2013), Trying Biology : The Scopes Trial, Textbooks, and the
Antievolution Movement in American Schools, Chicago, University of Chicago
Press.

SKRUPSKELIS Ignas K. (2009), « Some Oversights in Dewey’s Cosmopolitanism »,
Transactions of the Charles S. Peirce Society, 45 (3), p. 308-347.

STAVO-DEBAUGE Joan (2012), Le loup dans la bergerie. Le fondamentalisme
chrétien a l'assaut de l'espace public, Genéve, Labor & Fides.

STAVO-DEBAUGE Joan (2015), « Introduction aux interventions de John Dewey »,
in J. Stavo-Debauge, P. Gonzalez, R. Frega (dir.), Quel dge post-séculier ?, Paris,
Editions de 'EHESS (« Raisons Pratiques », 24), p. 31-40.

STAVO-DEBAUGE Joan (2018), « Le naturalisme de John Dewey : un antidote au
post-sécularisme contemporain », Théoremes, 13. En ligne : [https://journals.
openedition.org/theoremes/2030].

STEEL Ronald (1980), Walter Lippmann and the American Century, Londres,
Bodley Head.

STEINMETZ Alicia (2018), « Sanctuary and the Limits of Public Reason : a
Deweyan Corrective », Politics and Religion, 11, p. 498-521.

358



STIEGLER Barbara (2019), « Il faut sadapter » : Sur un nouvel impératif politique,
Paris, Gallimard.

SzASZ Ferenc M. (1975), « William Jennings Bryan, Evolution, and the
Fundamentalist-Modernist Controversy », Nebraska History, 56, p. 259-278.

WESTBROOK Robert B. (1991), John Dewey and American Democracy, Ithaca,
Cornell University Press.

WESTHOFF Laura M. (1995), « The Popularization of Knowledge : John Dewey on
Experts and American Democracy », History of Education Quarterly, 35 (1),
p. 27-47.

359



360

NOTES

1 Ce texte a été réalisé dans le

cadre du projet financé par le Fonds
national suisse, FNS : 100017_165652,
« Embarras de la parole religieuse ».

2 Son titre est le suivant : John Dewey,
2019, Ecrits sur les religions et le
naturalisme, Geneve, Editions IES.

3 Mon texte entre en résonance avec
le bel article de Philippe Gonzalez
dans ce méme numéro de Pragmata,
les personnages et le mouvement
religieux dont il parle et qu’il
décortique puissamment sont en effet
des héritiers directs du mouvement
fondamentaliste auquel Dewey
s’opposait vivement dans les années
1920

4 Randy Moore en raconte les
origines avec le ton qui sied a cette
histoire : « Le proceés de Scopes — un
événement de classe mondiale en
son temps — résulte d’un encart de
I’ACLU placé dans le numéro du 4 mai
1925 du Chattanooga Daily Times,
disant que “Nous recherchons un
enseignant du Tennessee qui est
prét a accepter nos services pour
mettre a I'épreuve cette loi devant les
tribunaux. Nos avocats pensent qu'un
cas-type adéquat peut étre organisé
sans qu’il en cofite a I'enseignant son
salaire ou son emploi. Des avocats
distingués ont offert leurs services
bénévolement. Tout ce dont nous
avons besoin maintenant, c’est

d’un client consentant” [...]. Le Dr
George Rappleyea [...], ingénieur
chimiste et gestionnaire de 1'’équipe

de recherche de la Cumberland

Coal and Iron Company de Dayton,
une entreprise en difficulté, était
intrigué par cette publicité. Le
journal en main, Rappleyea s’est
rendu dans un lieu de rassemblement
populaire - la pharmacie Robinson
[...] —oului, Fred E. “The Hustling
Druggist” Robinson (président du
conseil scolaire et propriétaire de

la pharmacie Robinson), et d’autres
résidants ont décidé de concocter un
procés pour mettre a I’épreuve la loi
et, surtout, pour améliorer la situation
économique de Dayton [...]. Lorsque
I’ACLU a proposé de financer I'affaire,
Rappleyea a convoqué Scopes a

la pharmacie de Robinson et lui a
demandé s’il accepterait d’étre arrété
pour violation de la nouvelle loi.
Lorsque Scopes a donné son accord,
le Chattanooga News en a été informé
et '’ACLU a pris connaissance de
I’évolution du dossier [...]. Rappleyea
a émis une demande de mandat
d’arrét contre Scopes, aprés quoi un
adjoint de police a trouvé et arrété
Scopes la ou Rappleyea avait dit qu’il
se trouverait, dans la pharmacie
Robinson, en train de boire un Coca.
Apres une audience préliminaire le
10 mai, Scopes a été traduit devant le
grand jury, avec une caution de 1 000
dollars. » (Moore, 1998 : 490-491).

5 La premiére apparait en 1923

dans I’Oklahoma, suivent ensuite

la Caroline du Sud, le Kentucky, la
Californie, le Kansas et le Tennessee.
Le proces Scopes n’a pas arrété

la propagation de ces lois, qui



continueront a fleurir : en 1927, treize
autres Etats avaient eu affaire a divers
projets de loi anti-évolutionnistes.

6 Dewey renvoie au journaliste

H. L. Mencken, férocement athée.

Il en fait un archétype, en parlant

de « nos menckens », figurant ainsi
les membres d’une certaine élite
intellectuelle et littéraire du Nord qui
se moquaient avec condescendance
de la « populace » dévote et arriérée
(mais aussi raciste) du Sud et de
I’Ouest des Etats-Unis. Connu

pour son hilarante couverture du
proces Scopes, Mencken critiquait
aussi vertement les progressistes

de I’époque : « De son perchoir

du Baltimore Sun, avec son style
étincelant, il a fait pleuvoir son
mépris tout autant sur les censeurs
de droite que sur les progressistes
do-gooders, sur les puritains comme
sur les professeurs, et finalement sur
pratiquement I'ensemble du public
américain. » (Greenberg, 2012 : 131).
Mencken avait notamment éreinté
Public Opinion (Lippmann, 1922)

et s’écharpa avec Lippmann sur le
traitement du proces Scopes.

7 Sasubite mort, quelques jours
apres le proces, achevera d’en faire
un « martyr pour les gens dont la foi
conservatrice brule plus intensément
que leur zéle en faveur du
changement économique et social »
(Kazin, 2006 : 301).

8 En mai 1925, lors de sa convention
annuelle, les membres de la WCFA
ont décidé de faire de Bryan leur
avocat pour le proces Scopes. A

I'unanimité, la convention déclara :
« nous nommons William Jennings
Bryan comme notre avocat pour

ce proces et lui promettons tout

le soutien nécessaire pour assurer
I’équité et la justice et pour conserver
la loi juste du Commonwealth du
Tennessee. » (cité in Lienesch, 2007 :
143). Si Bryan bataillera donc contre
Clarence Darrow (avocat de John
Scopes et représentant de ’ACLU),

il fut aussi le principal inspirateur
du Butler Act : les 1égislateurs du
Tennessee ont introduit cette loi
dans la foulée de son intervention a
Nashville, en s’appuyant méme sur
des copies de sa conférence.

9 Avec lui, « la croisade anti-
évolution a trouvé I'allié parfait, un
croisé qui partageait un similaire
engagement mais qui connaissait
aussi intimement le fonctionnement
interne de la politique américaine.
[...] A partir de 1921, il parcourut le
pays a plusieurs reprises, informant
une multitude d’auditoires de
I'importance de la lutte. Tout au

long de cette période, il est resté

en contact étroit avec les alliés de
plusieurs assemblées législatives

des Etats, en particulier celles du

Sud et de I’'Ouest, les encourageant a
introduire des mesures anti-évolution
et a faire des suggestions sur leur
formulation. En 1923 seulement,

il a été invité a prendre la parole
devant huit assemblées l1égislatives. »
(Lienesch, 2007 : 127). Avant qu’il ne
s’en saisisse, la « question de I’anti-
évolution » était a la « périphérie » des
préoccupations des fondamentalistes,
qui bataillaient plutot contre

361



362

I’historico-criticisme et les théologies
modernistes (Szasz, 1975 : 259). Grace
a Bryan, « ce qui n’avait été au départ
qu’une controverse interne aux
Eglises — opposant les protestants
conservateurs aux protestants
libéraux —, se trouvait soudainement
soumis a I’attention de I'ensemble

de la nation » (ibid. : 265). Les
fondamentalistes ont d’ailleurs investi
I’anti-évolutionnisme pour sortir la
controverse du giron des Eglises :

« Contrairement au modernisme (et
aussi a 'athéisme, a I'agnosticisme

et a I'incroyance), la théorie de
I’évolution ne se restreignait pas au
domaine religieux », on la trouvait

« dans les colleges religieux, les
institutions privées d’élite et les
universités publiques », mais aussi
dans les écoles publiques (Lienesch,
2007 : 70-72). Pour autant, Bryan
n’était pas complétement a sa place
dans les rangs fondamentalistes.

S’il souscrivait a la doctrine de
I'inerrance biblique, il n’attendait
pas apres le retour du Christ et ne
pensait pas que la terre avait été
créée en six jours. Dans « La frontiére
intellectuelle américaine », Dewey
était donc fondé a ne pas utiliser la
catégorie « fondamentaliste » pour
qualifier Bryan, renvoyant plutot

au « christianisme évangélique »
antebellum. Frances Fitzgerald et

Jill Lepore caractérisent Bryan de
cette méme facon (Fitzgerald, 2017 ;
Lepore, 2018).

10 Dewey n’attaque pas la
Prohibition, dont il était tres critique
(Leonard, 2016 : 8) et ou il voyait

une « pure irrationalité » (Lee, 2015 :

85). La « croisade anti-évolution »

a commenceé vers 1920, au moment
ou « les évangéliques américains
venaient de terminer leur incursion
la plus exaltante dans le domaine
politique de la réforme législative —
la Prohibition. Le dix-huitieme
amendement a la Constitution

des Etats-Unis interdisant la vente
publique de boissons alcoolisées a
été ratifié a une écrasante majorité
en 1919. » (Larson, 2003 : 35).

Apres I'adoption du dix-huitiéme
amendement, les « prohibitionnistes
évangéliques » avaient toute « liberté
de militer pour d’autres réformes »
(ibid.). Non seulement « la plupart
des dirigeants (et probablement

la plupart des partisans) de la
nouvelle croisade étaient issus des
rangs des prohibitionnistes », mais

« le mouvement prohibitionniste

a servi d’inspiration a la croisade
anti-évolution » (ibid. : 35-36).
Larticulation était explicite chez
Bryan : dans les années 1920, son

« attention » était « occupée » a

part égale par « la Prohibition et
I’évolution » (Curtis, 2016 : 56). 11

n’y avait pas de « porte-parole plus
ardent pour interdire 1’alcool que
I'infatigable [Bryan] » ; sa « présence »
dans les locaux du « département
d’Etat lors de la promulgation

du dix-huitieme amendement

était une importante marque de
reconnaissance de son leadership » en
la matiere (Russell, 1975 : 97).

1 Cette réhabilitation de Bryan
s’appuyait sur le relevé de schemes
eugénistes dans le livre de biologie
au centre du proces Scopes : Civic



Biology, publié en 1914. Selon Adam
Shapiro, ce geste n’est pas probant :

« Stephen Jay Gould, Edward J.
Larson et d’autres ont soutenu

que 'eugénisme, tel qu’illustré

dans Civic Biology, était I'une des
principales raisons ayant amené
William Jennings Bryan a s’opposer
al’enseignement de 1’évolution.

Mais rien dans les écrits de Bryan
contre I’évolution (ou dans sa
correspondance et dans d’autres
documents disponibles) ne suggere
qu’il était particulierement préoccupé
par I'eugénisme. » (Shapiro, 2013 : 64).

12 Siles historiens ont eu tendance

a « rester silencieux sur la place du
racisme dans I’antiévolutionnisme et
plus largement dans le mouvement
fondamentaliste » (Moran, 2003 :
902), I'intelligentsia noire américaine
des années 1920 n’était pas dupe

du soubassement raciste de cette
croisade. Durant le proces Scopes, a
I’instar de W. E. B. Du Bois (1925), les
« intellectuels afro-américains » se
sont globalement « identifiés » a John
Scopes, victime a leurs yeux de la

« répression sudiste » (Moran, 2003 :
892). La « ou les journalistes blancs
remarquaient souvent la profonde foi
religieuse de la population de Dayton,
les journalistes afro-américains
soulignaient I’hypocrisie raciste a
I’'arriére-plan des manifestations
sudistes de piété » (ibid. : 899).

Pour ces intellectuels noirs, « la

peur des implications raciales du
darwinisme » était « I’'aiguillon du
mouvement antiévolutionniste, en
haut comme en bas » (ibid.). Ces
soubassements racistes étaient

également exhumés par Mencken
qui, au fil de sa couverture du
proces Scopes, parlait tour a tour
des « Ku Klux Theologians », des

« Ku Klux Protestants », du « Ku Klux
Klergy » ou encore d’un « jury of Ku
Kluxers » (Mencken, [1925] 2010).
Ces expressions recelaient une part
de vérité : Bryan était révéré par

les membres du Ku Klux Klan, en
raison de « son refus de dénoncer le
Klan » et de son opposition au « vote
d’une loi fédérale anti-lynchage au
Congres » (Curtis, 2016 : 64). Quand
il mourut cinq jours apres la fin du
proces Scopes, « des membres du Ku
Klux Klan de I’Ohio illuminerent la
nuit en mettant le feu a de grandes
croix : “EN MEMOIRE DE WILLIAM
JENNINGS BRYAN, LE PLUS GRAND
KLANSMAN DE NOTRE TEMPS,
NOUS BRULONS CETTE CROIX : IL
A FAIT FACE A ARMAGEDDON ET
S’EST BATTU POUR LE SEIGNEUR” »
(Rodgers, 2005 : 292).

13 Lorsque Dewey reproche au

« mouvement évangélique populaire »
de rejeter ’art comme 1'un des

« guides radicaux de la vie », ce n’est
pas une mince accusation : selon

lui, « “I’expérience esthétique” est le
meilleur moyen de juger de la qualité
d’une civilisation » (Girel, 2013).

14 Robert Westbrook met cette
section en valeur, ou il voit un
commentaire de Dewey sur la

« résistance que des communautés
locales pouvaient offrir aux Lumieres
apportées par 'enquéte scientifique
organisée » (Westbrook, 1991 : 316).

Dewe rendrait conscience
VAR 163



364

que « ceux qui défendent comme

lui la science doivent montrer

qu’elle n’est pas une menace mais
plutdt un soutien a I'aspiration

aune vie commune décente ».
Westbrook omet de dire que la « vie
commune décente » défendue par
ces « communautés locales » était
souvent nouée a un racisme €prouve ;
c’est au nom de la « décence » que

de nombreux anti-évolutionnistes
combattaient I’égalité raciale, les
relations et les mariages interraciaux.
Ainsi, Bryan se félicitait d’étre « “un
membre de la meilleure des races - la
race caucasienne” » : pour lui, avoir
le « “Good Blood” » constituait un

« attribut d’'une personne décente »
(Curtis, 2016 : 59). Et il est difficile

de ne pas entendre un sous-texte
raciste dans ses usages répétés du
vocabulaire de la bestialité et de la
brutalité pour condamner la théorie
de I’évolution : « Je crois que la
doctrine selon laquelle ’homme
descend de la béte [...] est la plus
grande menace pour la civilisation
comme pour la religion. » (Cité

in Birchler, 1973 : 555). En parlant
fréquemment du « sang de la béte »

(« the blood of the brute »), il attisait

« les craintes du métissage racial
parmi le public blanc » (Lienesch,
2007 : 90). Plus globalement, « pour
Bryan, la voix du peuple était la voix
de Dieu (vox populi ; vox dei) mais
cela ne s’appliquait guere a la voix des
noirs » (Russell, 1975 : 98).

15 Dans les universités, les croisés
anti-évolutionnistes se sont heurtés
alaliberté académique, mais ils
savaient pertinemment qu’il était

plus difficile au personnel scolaire
de s’en prévaloir. A leurs yeux, « les
enseignants du secondaire étaient
plus dangereux » : « D’abord, ils
avaient tendance a avoir plus de
succes, puisqu’ils enseignaient aux
éleves “al’age le plus vulnérable

et le plus dangereux de leur vie”.
Deuxiemement, ils étaient en
contact avec un plus grand nombre
d’étudiants. [...] Troisiemement et
surtout, [...] c’était dans les écoles
secondaires que I’évolution pouvait
étre stoppée. Les professeurs
d’université étaient trop bien protégés
[...]. Les enseignants du secondaire,
en revanche, se devaient de rendre
des comptes aux élus locaux : “Les
conseils d’administration des €coles
publiques regnent en souverains
absolus ; ils peuvent nommer ou
révoquer a leur gré tout enseignant”. »
(Lienesch, 2007 : 74).

16 La mise en scene de cette
opposition permettait a Bryan
d’excommunier les chrétiens qui
s’accommodaient de I’évolution :

« Chaque fois que ’occasion se
présentait, il a brossé le proces
comme un conflit entre le
Christianisme et ses ennemis,
appelant tous les vrais chrétiens

a se tenir a ses cotés. “La religion
chrétienne est une religion révélée”,
déclara-t-il a un auditoire alors que le
proceés touchait a sa fin. “C’est la Bible
qu’ils attaquent”. » (Lienesch, 2007 :
151). S’adressant a la cour, il brossa

« immédiatement ’'affaire comme un
conflit entre la religion et la science
(ou entre “la religion et I'irréligion”,
comme il le dit). L’évolution, insistait-



il, niait les vérités transcendantes de
I’Expiation, de la Résurrection et de la
Naissance virginale [...]. “La Bible est
la Parole de Dieu”, tonna-t-il, “la Bible
est la seule expression de I’espérance
de ’homme pour le salut. La Bible,
récit du Fils de Dieu, Sauveur du
monde, né de la Vierge Marie, crucifié
et ressuscité. Cette Bible ne sera

pas chassée de ce tribunal par des
experts”. » (Ibid. : 159).

17 Lippmann s’y fait « I’avocat du
diable », pour montrer que la « théorie
de la liberté dont nous héritons est
inadéquate » : « je suis persuadé que si
M. Bryan s’€tait montré aussi vif que
ses adversaires a Dayton, il les aurait
battus dans le débat. Etant donné ses
prémisses, la logique de sa position
était inattaquable. » (Lippmann, 1928 :
10). Lippmann utilise le format du

« dialogue » platonicien, empruntant
la voix de différents personnages
pour faire ressortir les arguments

en jeu. Dans I'un des chapitres, un

« fondamentaliste » S’exprime ainsi :

« ceux qui croient a la divine autorité
de la Bible y croient sur des bases qui
ne sont pas atteignables par I'’enquéte
et les preuves humaines. Dés lors

que vous soumettez cette autorité a
I’épreuve de la raison humaine vous
niez I’essence de cette autorité. [...]
[P]our moi, le plan éternel du salut est
en jeu. Pour vous, rien n’est en jeu, si
ce n’est des opinions provisoires qui
ne signifient rien pour votre bonheur
personnel. Votre requéte que je sois
tolérant et aimable revient a me
demander de soumettre le fondement
de ma vie aux effets destructeurs

de votre scepticisme, de votre

indifférence et de votre bienveillance.
Vous me demandez donc de sourire
au moment méme ou vous m’inviter
a commettre mon propre suicide... »
(Ibid. : 65-66). Quant a la morale que
Lippmann tirait de cette histoire,
Harold D. Lasswell en a fourni un
résumé dans I’American Journal of
Sociology, mettant en exergue ces
phrases d’American Inquisitors : « “De
nos jours, le pouvoir des majorités
tend a devenir arbitraire et absolu.

Ce faisant, il se peut bien que la plus
importante tache de ceux qui se
soucient de la liberté soit de limiter

le pouvoir des majorités, de disputer
leur autorité morale, de détourner
leur impact, de dissoudre leur

force”. » (Lasswell, 1928 : 558-559).

18 L'année méme de la publication

de Men of Destiny (1927), Dewey
soulignera dans Le public et ses
problemes combien «la condamnation
de Scopes » avait « pesé dans la
propagation de la critique de la
démocratie » (Greenberg, 2012 : 137).

19 Lagitation qui a conduit au proces
Scopes - contemporain de la sortie
du Public fantéme (Lippmann, [1925]
2008) — n’a pas été pour rien dans

le tournant pris par la pensée de
Lippmann, qui adopta a cette époque
une « interprétation déflationniste

de la démocratie » (Stiegler, 2019 :
69). Bryan est mentionné dans Le
public fantome, dans une section ou
Lippmann met en cause I’« école » de
pensée qui « fonde ses réformes sur
le précepte selon lequel il faudrait
plus de démocratie pour remédier aux

365



366

maux de la démocratie » (Lippmann,
[1925] 2008 : 65, traduction modifiée).

20 Amusante coincidence, Mencken
emploiera ce méme qualificatif dans
I'ultime paragraphe de sa virulente
nécrologie de Bryan, le 27 juillet

1925 : « Le travail qui attend la
démocratie, c’est de se débarrasser de
cette canaille. Si elle y échoue, ils la
dévoreront. »

21 Deés 1924, ’American Association
of University Professors (AAUP) fut
conduite a confirmer « que la doctrine
de I’évolution était un principe
essentiel “non seulement dans les
sciences biologiques, mais aussi en
psychologie, sociologie, éducation,
éthique, sciences politiques,
philosophie et dans de nombreux
autres domaines du savoir humain” » ;
tandis que le président de ’American
Sociological Association fut amené a
instituer un comité afin « d’enquéter
sur 'impact de I'antiévolutionnisme
sur 'enseignement des sciences
sociales » (Lienesch, 2012 : 705).
Apres ces premieres postures,
Lienesch montre que les « social
scientists » ont ensuite largement
abdiqué. Retranchés derrieére une
rhétorique de « la neutralité », ils ont
baissé pavillon : abandonnant toute
référence a I’évolution, ils se sont
également bien gardés de critiquer la
religion, trop conscients des risques
encourus. Dewey, lui, n’a pas abdiqué,
en témoigne les textes virulents qu’il
a continué a écrire contre les religions
(Stavo-Debauge, 2018).

22 Et cette « logique expérimentale »
est « a ses yeux le noyau dur du
darwinisme » (Stiegler, 2019 : 105).

23 « La faiblesse de la démocratie
apparait plus comme un symptome
que comme une cause » (ibid. : 181),
dira-t-il ensuite.

24 Un exemplaire de Communism
and Christianism était versé au
dossier comme piéce a conviction
et 'acte d’accusation en citait moult
extraits, qualifiés d’hérétiques.

25 Il se déclarera communiste
en 1919, dans un petit opuscule
qui préfigurait Communism and
Christianism.

26 Pendant le proces, comme on peut
le lire dans les minutes des audiences,
il reviendra sur ses rencontres avec
les ceuvres de Darwin et Marx : « Eh
bien, quand j’ai lu Darwin, ca a été
une véritable révélation pour moi » ;

« Et [Marx] ce fut une autre révélation
pour moi, aussi grande que celle

que j’ai eue quand j’ai lu Darwin ;
carj’ai vu que, dans le domaine de

la biologie, nous sommes régis par
des lois naturelles, et que c’est la
méme chose dans le domaine de la
sociologie, et que le surnaturel n’a pas
sa place a notre époque ; nous devons
entrer dans le domaine du naturel,
pour tous les départements de la vie. »

27 Néanmoins, « il analyse la société
en termes de classes, hiérarchiques
et conflictuelles, depuis la premiere
édition de I’Ethics (1908) au moins »
(Milanese, 2015 : 81). S’il n’était pas



communiste, il était anti-capitaliste.
Dans les années 1930, le People’s
Lobby - organisation qu’il cofonda
en 1928 et dont il était le président -
appelait purement et simplement

a « I’élimination du profit », ce qui

« équivalait a la fin du capitalisme de
marché » (Lee, 2015 : 122). Il ne faut
pas non plus oublier qu’il se rendit
en Russie a la fin des années 1920 et
portera, dans un premier temps, tout
au moins, un regard enthousiaste
sur certains aspects de ’expérience
soviétique.

28 « En octobre 1913, a la veille de
la Convention générale triennale de
I’Eglise épiscopale, Brown écrivit
une “lettre ouverte” de 140 pages au
chancelier de I’Arkansas, expliquant
ses nouvelles vues. [...] Il y disait
que sa nouvelle foi venait du
“naturalisme” ou de I'observation
du monde naturel. Il y rejetait le
Jésus historique, suggérant que
Jésus était une idée qui existait avant
toute tentative de sa représentation
sous les traits d’un tel personnage
historique. » (Carden, 2003 : 211).

29 En aolit 1914, «il a écritala
Chambre des évéques, confessant
ses nouvelles vues et disant que

s’ils considéraient ses idées comme
hérétiques, il fallait alors qu’ils le
jugent pour hérésie. Il demandait aux
évéques de le ramener a I'orthodoxie
par des faits et des arguments. [...]
La Chambre des évéques I'a ignoré. »
(Ibid. : 212). S’il mettait volontiers

en commun ses idées religieuses, il
en faisait de méme pour ses idées
politiques. Il se met a lire Marx

en juillet 1918 et s’'implique dés
le printemps 1918 dans nombre
d’activités socialistes (ibid. : 220).

30 «Lesdieux, Jehova et Jésusy
compris, sont aussi mythiques que

le Pere Noél et ils répondent aux
suppliques de la méme maniere

que celui-ci, par le biais de leurs
représentants. » (Brown, 1920 : 151).
La « réinterprétation » de M& Brown
était radicale : « Dans le domaine
physique, mon dieu trinitaire est : la
matiere, le pere ; la force, le fils ; et le
mouvement, I’esprit. Dans le domaine
moral, mon dieu trinitaire est : les
faits, le pere ; la vérité, le fils ; et 1a vie,
I’esprit. Pour moi, la divinité trinitaire
du christianisme est un symbole de
ces trinités. » (Ibid. : 153).

31 Un personnage, donc, qui pouvait
écrire dans My Heresy : « Darwin était
maintenant mon Ancien Testament,
Marx mon Nouveau Testament. »
(Brown, 1926 : 67).

32 Irrévérence déja marquée dans
Communism and Christianism,

ou il faisait du capitalisme et du
christianisme de « similaires formes
de parasitismes » (Kyser, 1967 : 38),
écrivant que « le cannibalisme est

a la base de notre sacrement de la
sainte communion du pain et du vin »
(Brown, 1920 : 28).

33 Alafin de Communism and
Christianism, M& Brown rassemblait
sa nouvelle « foi religieuse » autour
de douze articles. Le premier : « Le
but principal de tout homme devrait
étre de tirer le meilleur parti de sa

367



368

propre vie, en ’'ayant la plus longue
et la plus heureuse possible et d’aider
les autres a en faire de mémes » ; le
second, « la vie de ’homme est d’un
caractere terrestre, et non céleste » ;
le cinquiéme, « chaque fait réel ou
vérité réelle constitue la parole du
seul évangile que le monde possede » ;
le sixieme, un « fait » n’est pas

« quelque chose » qui provient du

« dessein » d’'un quelconque « dieu »,
et il n’y a pas d’autres faits que les
faits naturels ; le huitiéme faisait des
« scientifiques » (qui « découvrent

les faits ») et des « enseignants »

(qui « interpretent » les faits et

« convainquent » de vivre en accord
avec leur vérité) les « plus éminentes
personnes au monde » ; le douzieme
énoncait qu’il est une « liberté » plus
« importante encore que la moralité »,
«la liberté d’apprendre, d’interpréter,
de vivre et d’enseigner les faits »
(Brown, 1920 : 216-217).

34 Apres sa nouvelle « foi

religieuse », M&" Brown déploie sa

« foi politique », dans un « credo »

de douze « articles » (Brown, 1920 :
217-221). Sa « foi politique » vient

en second car elle dépend de sa
nouvelle « foi religieuse » : « (1) Tout
comme l'univers en général est auto-
existant, auto-entretenu et auto-
gouverné [self-governed], ’homme
en particulier — qui n’est qu'un des
phénomenes cosmiques transitoires
- aen lui toutes les potentialités de
sa propre vie, de sorte que chaque
homme peut dire de lui-méme ce
que les créateurs de Jésus lui ont fait
dire : moi et mon Pére sommes un.
(2) “homme s’est fixé le but lointain

et élevé d’une civilisation idéale, il

est en train d’en trouver le chemin

par ses propres découvertes, etily
entre par ses propres moyens, de sorte
qu’il n’est aucunement redevable
envers les dieux des interprétations
surnaturalistes de la religion, ni

pour le but qu’il s’est fixé, ni pour sa
progression vers ce but. » (Ibid. : 217-
218).



