
LE SOCIAL 
SETTLEMENT :  
SON FONDEMENT 
ET SA FONCTION 
(1907)

GEORGE HERBERT MEAD



565

L e mouvement des social settlements remonte au début des 
années 18701. Il est apparu à Londres à l’initiative d’hommes 
de l’Université d’Oxford – en premier lieu, le Chanoine Barnett. 

Le mouvement dans ses formes antérieures était plus ou moins clai-
rement religieux ou ecclésiastique dans sa nature. Ses développe-
ments ultérieurs ont été, dans l’ensemble, à l’opposé de ce point de 
vue. Le social settlement a su se distinguer par lui-même, dans la com-
munauté, comme une institution qui a ses propres raisons d’exis-
tence, ses propres types d’activités et ses propres critères de juge-
ment. Il est une excroissance de la maison, de l’église et de l’univer-
sité. L’université et l’église ont été responsables de sa création, et leurs 
idées créatrices se sont fixées dans un type d’établissement qui est le 
lieu d’habitation de ceux qui s’y engagent. Cette demeure ne devait 
pas être simplement la résidence de ceux qui avaient entrepris des 
travaux philanthropiques et scientifiques dans les quartiers de la ville 
frappés par la pauvreté. Le fait essentiel a été que ces gens vivaient 
sur le lieu même de leurs centres d’intérêt. La pierre angulaire de la 
théorie du social settlement a été que les résidents s’identifient avec 
la portion immédiate de la communauté où se trouve leur travail en 
y élisant leur domicile. C’est là la fondation des autres caractéris-
tiques de la théorie et de la pratique des social settlements. Et cela en 
fait une institution distincte de l’église ou de l’université. Le social 
settlement pourrait sembler n’être que la simple expression de l’en-
gagement missionnaire de l’église. Car si le missionnaire s’installe 
nécessairement parmi ceux pour qui il travaille, le travailleur du social 
settlement peut être considéré comme un observateur scientifique 
des phénomènes sociaux, sur lesquels il ne peut enquêter avec pré-
cision que dans la mesure où il s’identifie avec la communauté qui est 
son objet d’étude. Ainsi, de nombreux scientifiques sont-ils devenus 
membres de tribus et de communautés étrangères pendant de lon-
gues périodes. Ils ont gagné leur confiance de cette façon qui seule 
pouvait leur donner accès à l’information qu’ils cherchaient. Le tra-
vailleur dans un social settlement se distingue du missionnaire ou de 
l’observateur scientifique du fait tout d’abord qu’il est chez lui dans 
la communauté où il vit. Ses tentatives d’améliorer les conditions 

PRAGMATA, 2021-4 : 564-571



566

qui l’entourent et ses enquêtes scientifiques sur ces conditions s’en-
racinent dans les relations humaines de proximité avec ses voisins 
et dans la conscience du quartier qui en découle. Il n’habite pas là où 
il habite pour sauver ces âmes de la perdition, ni pour en étudier les 
diverses manifestations. Mais il est en mesure de traiter plus intel-
ligemment la misère qui l’entoure et de mieux la comprendre parce 
qu’il se trouve ici chez lui2.

C’est ce choix d’habiter sur place qui a rendu possible pour les 
social settlements de surgir de façon sporadique et de regrouper des 
communautés d’hommes et de femmes de caractères et de convic-
tions si différents. Chaque social settlement s’administre tout seul. Il 
justifie son existence par la réalité de son identification avec la com-
munauté dans laquelle il s’est établi.

Il est intéressant de noter que les social settlements ont prospéré 
là et seulement là où il y a eu une vraie (109) démocratie. Ni la France 
avec sa société en mille-feuilles et ses castes sociales, ni l’Allemagne, 
avec sa croyance fondamentale que la société doit être contrôlée par 
des bureaux d’experts, n’ont offert un terreau favorable au développe-
ment de ces social settlements. En France, il est impossible à des per-
sonnes appartenant à des groupes sociaux différents de se mélanger 
à d’autres groupes. En Allemagne, personne n’acceptera l’interven-
tion d’autrui à moins que celui-ci porte un uniforme qui lui confère le 
droit de réclamer une information, de demander un service ou d’of-
frir une assistance. Je ne connais personnellement qu’un seul social 
settlement en France, et il s’agit en fait d’une mission catholique3. Il y 
a quelque temps, un étudiant en sciences sociales dans une université 
allemande a demandé à son professeur l’autorisation de démarrer un 
social settlement à Berlin et il lui a été répondu qu’il ferait mieux de 
se consacrer à ses études afin d’obtenir la formation nécessaire pour 
être ensuite de quelque utilité dans la communauté.

Ce n’est qu’en Angleterre et en Amérique, où l’opinion de l’homme 
ordinaire est à l’œuvre dans le contrôle social, qu’il est paru important 



567

pour les travailleurs sociaux de s’identifier avec cette conscience 
sociale afin d’orienter leurs propres activités.

Il y a deux phases dans l’activité sociale et morale moderne, qui 
ont mieux réussi dans les social settlements qu’ailleurs. L’une de ces 
étapes est l’intérêt toujours grandissant pour les problèmes sociaux ; 
l’autre est l’émergence d’un nouveau type de conscience morale, qui 
ne se préoccupe pas tant de chercher des motifs d’agir convenable-
ment dans une situation donnée que d’y trouver ce qui y est bien 
ou mal. Je pense que ces deux étapes sont le résultat d’une prise de 
conscience morale, convergente avec la science moderne. Je pense 
pouvoir illustrer la première par une expérience vécue l’été dernier.

J’ai eu la chance de rencontrer le représentant de l’US Marine 
Corps United Hospital qui avait pour mission d’enquêter sur les 
lépreux qui vivent dans un état de ségrégation, sur l’île de Molokai, 
dans l’archipel hawaïen4. Je ne doute pas que beaucoup d’entre vous 
se souviennent du Père Damien et de cette brillante lettre, éloquente 
et cinglante, de Robert Louis Stevenson, appelée par un commen-
taire mal interprété et personnel du Dr Hyde de Honolulu sur le Père 
Damien. Si vous vous rappelez cette lettre vous aurez une vision pré-
cise de ce que, dans l’esprit de Stevenson, signifiait l’immolation de 
soi dans cette colonie de lépreux de Molokaï. Il apparaît comme un 
exemple du plus haut degré de sacrifice de soi et d’abnégation que 
l’histoire missionnaire ait offert. Le caractère abominable de cette 
maladie sans espoir a ajouté une dimension de répulsion à l’engage-
ment du missionnaire dont l’héroïsme semblait unique, sui generis, 
même dans les annales des missionnaires.

J’ai eu de nombreuses conversations avec ce pathologiste qui fré-
quente la même colonie de Molokai, et qui est en contact aussi étroit 
avec ces lépreux que l’était le Père Damien. Il sait qu’il peut se proté-
ger de l’infection, ce que le Père Damien ne savait pas. Il n’a pas l’in-
tention de suivre le Père Damien jusque dans la tombe. Mis à part 
ce point, je ne vois pas pourquoi l’on n’attribuerait pas une auréole 



568

resplendissante à ce scientifique comme Stevenson l’avait fait pour 
le Père Damien. Car l’ambition qui inspire ce médecin qui travaille 
nuit et jour dans l’espoir de découvrir un traitement qui guérirait 
la maladie, ou tout au moins en allégerait les souffrances, est tout 
aussi noble. Cependant, il ne m’est jamais venu à l’esprit, même bien 
plus tard, longtemps après ces conversations, de ne pas le considérer 
comme ayant eu beaucoup de chance, ce qu’il pensait d’ailleurs de 
lui-même. Il s’était posé un problème scientifique encore (110) non 
résolu, et était animé non seulement d’un intérêt de savoir, mais aussi 
par un intérêt humain, dans les conditions les plus favorables et avec 
des ressources illimitées. Il avait déjà travaillé aux Philippines dans 
des circonstances moins favorables sur la variole, et avait contribué 
à accroître notre connaissance sur cette maladie. Son appétit pour ce 
genre de défi était aussi affûté que la lame d’un couteau.

C’est précisément de cette différence entre l’obligation de s’acquit-
ter d’un devoir désagréable et l’intérêt grandissant pour un problème 
stimulant intellectuellement que témoigne l’attitude du résident dans 
le social settlement. Il serait le dernier à se sentir tenu par un austère 
sens du devoir ou à considérer son occupation comme une contrainte. 
On retrouve le même intérêt chez le résident du social settlement, dont 
la première tâche est de comprendre son environnement social que 
chez l’observateur scientifique des phénomènes sociaux. Sa vertu la 
plus grande n’est pas la dévotion aveugle, mais l’intelligence. Il n’y a 
rien de plus intéressant que la vie humaine si vous pouvez en deve-
nir une partie consciente. C’est le privilège du social settlement que 
d’être une partie immédiate de sa propre communauté, d’avoir accès 
à ses conditions de vie sans a priori, et celui de ses membres, plutôt 
que d’être les défenseurs de dogmes ou de règles de conduite prééta-
blis, de découvrir quels sont les problèmes de cette communauté et, 
de l’intérieur, d’aider à en trouver les solutions. Vous trouverez ces 
social settlements dans les lieux où les problèmes de la vie indus-
trielle et sociale moderne se concentrent. C’est la chance de notre 
temps que la conscience morale soit en mesure de se rallier à un si 
vaste courant d’intérêt intellectuel.



569

L’autre fonction du social settlement ou de ce mouvement dont le 
social settlement est l’illustration la plus concrète, c’est de nous per-
mettre de former de nouveaux jugements moraux quant à ce qui est 
bien et mal, là où nous étions dans le doute. C’est ici que le social sett-
lement s’est rendu capable d’actions qui étaient hors de portée pour 
l’église. L’église appelle à bien se conduire, et non à trouver ce qui 
est droit et juste. Alors que ses dogmes sont abscons, sa moralité est 
d’une simplicité uniforme.

Quand, donc, de nouveaux problèmes émergent, comme celui 
de la légitimité de l’employeur à utiliser ses droits de propriété pour 
contrôler et exploiter le travail des enfants et des femmes, ou comme 
le problème de la justice du syndicat engagé dans des efforts pour 
faire augmenter les salaires et résoudre mille autres difficultés, l’église 
s’avère incapable de les résoudre. Elle n’est pas équipée pour et elle ne 
maîtrise pas les techniques scientifiques pour inventer les solutions 
appropriées. En attendant, elle se tait pour ne pas ajouter d’inquié-
tude inutilement. Les seuls problèmes sociaux sur lesquels l’église 
s’est exprimée récemment ont été la tempérance et la chasteté.

D’un autre côté, le social settlement n’est pas engagé dans une 
lutte contre des maux déjà déterminés, mais dans la découverte de 
ce que sont ces maux ; il ne s’applique pas à énoncer des jugements 
moraux déjà connus, mais il cherche à formuler de nouveaux juge-
ments moraux. Non pas que le social settlement doive être confondu 
avec l’université dans ses travaux scientifiques. Il est plus qu’un obser-
vateur, il enquête sur la situation. Il s’est lui-même volontairement 
transformé en une partie de la communauté. Il est en quête de sa 
propre mission, et ne dicte pas aux autres leurs devoirs. Il découvre 
des lignes de conduite appropriées, plutôt que des faits préconçus. 
Le social settlement est pratique dans son attitude, tout en appliquant 
les méthodes de l’enquête scientifique. Il montre concrètement à la 
communauté comment former de nouveaux jugements moraux.



570

NOTES
1 George Herbert Mead, 1907, « The 
Social Settlement : Its Basis and 
Function », University of Chicago 
Record, 1907-1908, p. 108-110 
(conférence donnée au Leon Mandel 
Assembly Hall, Université de Chicago, 
le 28 octobre 1907, pour le Settlement 
Day). Traduction de l’anglais au 
français par Florence Duprey et Jean-
Marie Bataille, revue et annotée par 
Daniel Cefaï.

2 Mead fréquentait Hull House où il 
donne par exemple une conférence 
sur « The Chicago School Situation » 
en 1907, après la résignation par le 
maire Fred A. Busse des membres du 
Bureau de l’éducation de la ville. Jane 
Addams y avait été invitée à diriger 
le School Management Committee 
à l'automne 1905. Mead déplore le 
fait que Busse nomme des experts 
et des entrepreneurs, au lieu d’en 
faire une instance qui « représente 
intelligemment les intérêts sociaux 
des groupes les plus étendus 
d’enfants » : G. H. Mead, 1907, « Our 
Public Schools », The Public, 10, 481, 
p. 281-285, ici p. 284.  
Pour mettre en regard ce que Mead 
dit des settlements et des écoles, on 
pourra lire le texte de sa conférence 
au City Club : G. H. Mead, 1907, « The 
Educational Situation in the Chicago 
Public Schools », City Club Bulletin, 1, 
p. 131-138.  
Par ailleurs, Mead suivait de près 
la naissance et le développement 
du Palama Settlement à Honolulu, 
inspiré de Hull House (il y donne une 
conférence le 14 septembre 1909). Et 

il était directement impliqué dans 
l’University of Chicago Settlement 
House pour lequel il coordonnera un 
certain nombre d’enquêtes dans le 
quartier des Stock Yards (au Special 
Collections Research Center, dans 
les George Herbert Mead Papers 
1855-1968, la Box 16 Folder 12 
contient la version corrigée par la 
main de Mead des épreuves du livre 
d’Ernest L. Talbert, Opportunities in 
School and Industry for Children of 
the Stockyards District, 1912). Pour 
mieux saisir le lien fort de Mead à 
Mary McDowell, la fondatrice du 
settlement de l’Université, il faut lire 
G. H. Mead, 1929, « Mary McDowell », 
Neighborhood : A Settlement 
Quarterly, 2, 2, p. 77-78.

3 Il doit s’agir de L’Œuvre sociale de 
Marie Gahéry, colonie qui s’installe en 
1896 dans le quartier de Popincourt. 
Mead ne connaît pas la Coopération 
des idées ouverte le 9 octobre 1898 
au Faubourg Saint-Antoine. La 
Fondation universitaire de Belleville, 
université populaire inspirée de 
Toynbee Hall, serait inaugurée 
l’année suivante, en 1900, au 151 rue 
de Belleville, de même que l’Union 
Mouffetard, tenue par des normaliens 
socialistes.

4 L'île de Molokai abritait une 
colonie de lépreux créée en 1866 par 
l’assemblée législative de Hawaii sur 
la péninsule de Kalaupapa, sous le 
règne de Kamehameha V. Le Père 
Damien, prêtre catholique belge, s’y 
installe en 1873. Il y sera contaminé 



571

et en mourra le 15 avril 1889. La 
lettre de Robert Louis Stevenson, 
qui visite Molokai en 1889, s’intitule 
Father Damien : An Open Letter to 
the Reverend Dr Hyde of Honolulu 
(1890). C’est une réponse au vitriol 
au Révérend C. M. Hyde, dont la 
lettre était parue dans un journal 
presbytérien le 26 octobre 1889. Sur 
la connaissance de première main 
de Hawaii par Mead, cf. Daniel R. 
Huebner (2014), Becoming Mead : The 
Social Process of Academic Knowledge, 
Chicago, The University of Chicago 
Press.


