SMAIN LAACHER &
CEDRIC TERZI

PERSEPOLIS OU
LA GUERRE DES
LIBERTES. SACRES,
SACRILEGES ET
DEMOCRATIE EN
TUNISIE

GENEVE, LABOR ET FIDES,
2020

RECENSION PAR
FRANCOIS DEBRUYNE



elivre de Smain Laacher et Cédric Terzi, Persepolis ou la guerre

deslibertés, rend compte d’une enquéte qu’ils ont menée entre

juillet 2011 et septembre 2015. Il raconte, pas a pas, comment
la diffusion d’un film d’animation Persepolis (Satrapi & Paronnaud,
2007), sur une chaine de télévision tunisienne, est constituée comme
un cas de blasphéme et devient I’objet d’une polémique, renvoyant
dos a dos les tenants des libertés religieuses et les défenseurs de la
liberté d’expression. L'un des mérites du livre est de nous faire penser
la modalité singuliére de la « polémique », comme point limite qui
empéchelesdébats de se déployer librement et les controverses de se
former. En documentant précisément la composition de cette polé-
mique, les auteurs nous font rentrer au coeur de la transition politique
delaTunisie post-Ben Ali, au sein de laquelle s’accumulent et se nour-
rissent plusieurs autres vicissitudes a la tournure religieuse, autant
qu’ils fournissent de nouvelles clefs de compréhension de ce type
de phénomeénes. Ils nous permettent de saisir comment un certain
nombre de pratiques plus ou moins articulées — manifestations, prises
deposition de chancelleries étranggres, plaintes, revirements publics
decertaines parties prenantes, proces, etc. — produisent des interpré-
tations et des usages (d’une séquence) de Persepolis qui détruisent
les possibilités d'un débat pluraliste a partir du film. La cristallisa-
tion polémique obeére ce potentiel démocratique, alors méme quun
certain nombre d’acteurs et d’observateurs tunisiens maintenaient
ouvert, au moins provisoirement, le champ des possibles de I'expé-
rience publique, irréductible aux deux conceptions antagonistes de
I'identité tunisienne qui s’affronteront finalement.

Ennousracontant cette histoire au plus prés de son déroulement,
les auteurs nous entrainent au coeur d’une intrigue dont nous avons
trésvite envie de connaitre les dénouements (de fait toujours suspen-
dus). Peut-étre cette qualité narrative a-t-elle avoir avec'influence de
I’herméneutique de Paul Ricoeur dans la perspective praxéologique
icireprise parles auteurs (Terzi & Bovet, 2005). Elle a en tout cas clai-
rement a voir avec le fait que 'ouvrage de Laacher et Terzi déplie une
enquéte empirique rigoureuse et précise, au fil des mises en scéne et

PRAGMATA, 2021-4: 670-687

671



672

ensens, sociales, religieuses et judiciaires qu’ils observent, sans s’em-
barrasser de développements théoriques, treslargement laissésal’ar-
riere-plan. Non pas que les auteurs négligent cet aspect du travail en
sciences sociales: dans un article postérieur au livre, ils explicitent
cetarriere-plan de maniére limpide et en profitent pour différencier
leur approche de certaines sociologies dites « pragmatiques », dont
la logique structuraliste, formalisée en termes de « systémes actan-
ciels », ne leur apparait ni totalement pertinente pour comprendre
I’expérience historique et le sens produit par les polémiques blasphé-
matoires, ni véritablement compatible avec I’'esprit du pragmatisme
mis en ceuvre dans la sémiotique de Charles S. Peirce ou dans la phi-
losophie de John Dewey (Laacher & Terzi, 2020). L'analyse praxéo-
logique proposée par Laacher et Terzi peut donc se lire a différents
endroits, dans des publications plus courtes (Laacher & Terzi, 2018 ou
2020) comme dans le livre, j’y reviendrai. Mais I'ouvrage Persepolis
ou la guerre des libertés mérite d’étre décrit dans cette spécificité
remarquable: I’élaboration théorique sophistiquée qui équipe les
deux sociologues pour porter cette attention a la transition politique
tunisienne en scrutant la polémique autour de Persepolis, s’y efface
au profit de descriptions et d’analyses précises qui restent collées au
phénoméne observé. De ce point de vue, c’est « une sociologie poli-
tique radicalement empirique » (Quéré & Terzi, 2015), qui ne s’adresse
pas uniquement, voire pas prioritairement, a d’autres sociologues.

Je m’en tiendrai ici a trois entrées: 1) que nous raconte ce livre?
2) Comment le fait-il ? 3) Quel espace ouvre-t-il pour ses lecteurs et
lectrices?

La trés faible audience recueillie par la chaine de télévision tuni-
sienne Nessma, le soir de la diffusion de Persepolis, en octobre 2011,
pouvait présager d’'une réception circonscrite a quelques espaces plus
oumoins confidentiels:les espaces privés d’amateurs cinéphilesetles
sphéres de discussions politiques de celles et ceux également intéres-
sés par le débat programmeé a la suite du film, I’organisation de cette
soirée aune heure de grande écoute étant « une maniere d’encourager



les Tunisiens a concevoir la transition démocratique comme un pro-
cessus pluraliste et ouvert sur le monde » (p. 75). Non seulement la
réception de Persepolis a pris des directions et des proportions dif-
ficilement imaginables sur la seule base de sa trés faible audience,
mais, surtout, elle est devenue une prise pour une problématisation
religieuse - la qualification d’'une breve séquence du film de blas-
phéme - qui va conférer a cet événement une consistance singuliere
dans le contexte de la transition politique en cours. Ni I’association
féministe tunisienne al'initiative de la projection du film, nila chaine
de télévision Nessma, ni les journalistes tunisiens, ni les auteurs du
livre, n’avaient prévu la tournure que va vite prendre I’événement. Il
s’estinvité autantdanslavie publique tunisienne que dansl’enquéte
de Laacher et Terzi. Il a fallu que les deux chercheurs maintiennent
fermement une attitude et une exigence pragmatistes pour ne pas
passer a coté de ce qui allait constituer un cas exemplaire de polé-
mique opposant symétriquement des libertés négatives. Trés agacés
par le leitmotiv de la « cyber-révolution » qui irriguait les commen-
taires des « révolutions arabes » a I'’époque, ils sont partis en Tunisie
pour observer les formes quotidiennes de la transition politique; ils
ont assez vite décidé de focaliser 'enquéte sur un phénomeéne qui,
de fait, empéchait la constitution de publics enquéteurs, offrant I'oc-
casion d’'amender I'idéal démocratique de John Dewey et de distin-
guer tres fortement le mode polémique de celui de la controverse.

Pour autant, a I'instar du public enquéteur tel qu’il est envisagé
par Dewey (1927/2010), Laacher et Terzi partent d’un étonnement,
trés similaire & celui qui avait poussé Jeanne Favret Saada, qu’ils
citent a plusieurs reprises, a enquéter sur laffaire des « caricatures
de Mahomet » (Favret Saada, 2007): comment un film d’animation
narrantl’expérience delarévolution iranienne depuis la perspective
d’unejeune fille (Marjane Satrapi elle-méme) peut-il participer a pro-
duire une crise en Tunisie ? Comment les Tunisiens sont-ils amenés
a choisir leur camp - liberté d’expression versus liberté religieuse —
plutdt qu’a prendre appui sur Persepolis pour débattre de leur futur
comme communauté nationale?

673



674

C’était pourtant bien ’espoir porté par I’association qui organise
la traduction du film en dialecte tunisien et la soirée de diffusion a
la télévision: dans le contexte de ’'apparition d’Ennahdha comme
parti politique religieux, Persepolis « lui apparait comme un avertis-
sement politique qui mérite d’étre adressé a tous les citoyens tuni-
siens » (p. 71).

Mais cet espoir d’'un débat constructif surl’avenir de la Tunisie, qui
prendrait appui sur le récit de la révolution iranienne mis en forme
dansle film, est vite contrarié par de vives réactions critiques en ligne,
dansles heures qui suivent sadiffusion, puis par de véritables émeutes
dans les rues de Tunis les jours suivants, visant a punir la chaine
de télévision Nessma, coupable d’avoir diffusé un film « blasphéma-
toire ». Cette (dis)qualification par les tenants d'un islam intégraliste
utilise un procédé déja repéré par Favret-Saada a propos d’autres cas
antérieurs: I’extraction d’une bréve séquence du film — au cours de
laquelle Dieu apparait dansle réve que fait le personnage central de la
jeune fille de 8 ans — qui 'autonomise et 1a sépare de I'intrigue géné-
rale. Cette image subreptice était pourtant passée inapercue pour
nombre de téléspectateurs musulmans, vraisemblablement aucu-
nement heurtés dans leur sensibilité religieuse. Cette « production
d’'unscandalereligieux » (intitulé du troisiéme chapitre du livre) ne va
d’ailleurs pas tout de suite trouver d’appuis médiatiques en Tunisie:
plusieurs journaux et commentateurs critiquent ce cadrage en tant
qu’il simplifie et caricature la pluralité des identités tunisiennes;
en tant aussi qu’il s’arroge I'autorité pour déterminer I’ethos du bon
musulman. C’est plutdt d’abord depuis I’étranger que cette lecture
religieuse du film est prise comme allant de soi: dans les dépéches
de’AFP, puis dans certains commentaires des médias francais; dans
les prises de position de chancelleries étrangeres — I'Iran adoptant la
perspective du scandale religieux, 1a France celle de la défense de la
liberté d’expression.

L’étape suivante prend place dans I'aréne judiciaire. Son dérou-
lement est difficile a résumer ici, tant les enjeux qui s’y déploient,



extrémement bien décrits dans le livre, mériteraient des développe-
ments spécifiques. Les plaintes déposées au tribunal de Tunis a I’en-
contre delachaine Nessma se multiplient, émanant d’abord de collec-
tifs d’avocatsislamistes, puis de citoyens ordinaires. Elles concernent
«Tatteinte au culte » ou « l’atteinte au sacré » et sont sous-tendues
par le méme raisonnement: « L'islam (ses choses sacrées, ses prin-
cipes et ses constantes) et lalangue arabe structurent I’“identité ara-
bo-musulmane des Tunisiens” fondatrice deI'unité du peuple, seule
garante de la paix sociale. » (p. 136). Au moment de cette judiciarisa-
tion de I’événement, la 1égitimité du droit positif, qui fondait le pou-
voir de Ben Ali avant sa fuite, est pour le moins mise a mal. De plus, la
Tunisie se prépare aune longue phase constitutionnaliste, au coursde
laquelle tout le monde sait que la place attribuée a la religion musul-
manedansles principessupérieurs de lanation seraune question cen-
trale. Si bien que le procureur se trouve dans une situation extréme-
ment embarrassée. « S’il entre en matiere, il admet que les régles du
culte invoquées par les plaignants peuvent légitimement fonder des
poursuites pénales. S’il classe les plaintes sans suite, il affirme ’exis-
tence d’unordrejuridiqueindépendant des principes auxquels se sou-
mettent les croyants. Dans un cas comme dans l’autre, il prend parti
dansunevive controverse de lacampagne électorale et sa décision ne
peut qu'apparaitre comme une action politique. » (p. 138). Son choix
consiste alors a ouvrir une enquéte préliminaire pour « injure » al’en-
contre d’'une communauté, ce qui élimine la possibilité de qualifier
juridiquement la question de la représentation de Dieu, mais ce qui
naturalise la lecture culturelle et religieuse des plaignants. Les faits
seront ensuite requalifiés en « trouble a 'ordre public » et « atteinte
aux bonnes meeurs », donnant lieu a une médiatisation de I’aréne
judiciaire comme I’endroit d’une bataille entre deux conceptions de
I’espace public, I'une réclamant une régulation religieuse, l'autre la
préservation des libertés individuelles. Cette publicité nationale et
internationale constitue le procés a venir comme « révélateur de la
transition démocratique tunisienne et de ses enjeux » (p. 149). Laréne
judiciaire ne devient pas alors le tiers garant (Laacher & Terzi, 2020)
d’un espace du droit ou1 des conflits se transforment en affaires. Elle

675



676

contribue plutdt a « envenimer la crise religieuse » (pour paraphra-
ser le titre du quatrieme chapitre).

Pour comprendre cette transformation historique, en polémique
plutdt qu’en controverse publique ou en affairejudiciaire, les auteurs
proposent de considérer que « les excuses de Nabil Keraoui marquent
un tournant [...] [car en] reconnaissant que les scénes litigieuses de
Persepolis sont outrageantes, le directeur de Nessma admet qu’il est
pris dans une crise religieuse [...] [et] renonce a défendre une lecture
politique [du film] » (p. 149). Mais cette « description de la situation
n’impute aucune efficacité causale aux excuses de Nabil Keraoui. [...]
Iln’est possible d’en retracer le déroulement qu'a condition de prendre
en considération I'assaut de Nessma par des religieux intégralistes,
les interventions des chancelleries francaise et iranienne, les appels
au calme du gouvernement transitoire, la plainte portée par les avo-
cats de ’ATJA, le lancement d’une enquéte préliminaire et le défer-
rement des prévenus par le Parquet et, bien siir, les excuses de Nabil
Keraoui. » (p. 150).

Lasuite deI’histoire se situe a nouveau dans la rue, alternant suc-
cessivement un « vendredi de la colére », organisé par les prosélytes
d’unerégulation par des principesreligieux, etlaréponse des tenants
d’un espace public libéral, manifestant pour la défense de la liberté
d’expression.

Deux camps irréconciliables qui continueront de se faire face a
I’entrée comme dans I’enceinte du tribunal. C’est en avril 2012 que
le proces a lieu et qu’il épouse la perspective structurée par la polé-
mique, en focalisant I’'attention sur la partie du film incriminée par
les plaignants. Ce faisant, le déroulement del’'audience « radicalise la
polémique opposant deux camps rivaux autour d’'une interprétation
“religieuse” du film et de sa diffusion » (Laacher & Terzi, 2020, p. 183).
Les motifs d’« atteinte aux bonnes moeeurs » et de « trouble a I'ordre
public » sont retenus a I’endroit de Nabil Keraoui, de la présidente
de l'association féministe et du responsable du service visionnage



de la chaine télévisée, chacun écopant d’'une amende. L’accusation
d’« atteinte au sacré » n’est, elle, pas retenue par le tribunal. « Cette
tentative de contourner 'affrontement, ce refus d’en assumer les exi-
gences morales au prétexte de préserver uneillusion d’objectivité, n’a
pas produit les effets escomptés. Au contraire, elle a relancé et attisé
une crise religieuse qui s’est fixée sur de nouveaux objets et déployée
sur de nouvelles scenes. » (p. 253).

Le moment judiciaire ressortit a une « radicalisation des anta-
gonismes », qui est « alimentée par la défense de libertés négatives »
(p. 259). Reprenant a Alain Cottereau son appropriation des réflexions
d’Hannah Arendt, a propos du potentiel tyrannique inclus dans tout
processusrévolutionnaire (Cottereau, 1992), les auteurs envisagent les
libertés défendues de part et d’autre, liberté religieuse versus liberté
d’expression, comme négatives: les deux camps cristallisés dans la
polémique blasphématoire se retranchent chacun dans un espace a
défendre contre toute atteinte extérieure et nourrissental’endroitde
l'autre un soupcon symétrique. Sibien que I'espace public ainsi consti-
tué ne peut plus étre que négatif et bouche I’horizon d’'un espace de
libertés positives, permettant une puissance d’agir collective « asso-
ciant les citoyens et les pouvoirs organisés » (p. 260).

Cette « confrontation de deux libertés négatives » (titre du sep-
tieme chapitre) ne détruit certes pas totalement le projet d'un espace
démocratique pluraliste, mais I’'oblitere sérieusement.

Le moment de transition politique en Tunisie était a priori le
moment propice pour observer et décrire les procés d’institution
par lesquels de nouveaux horizons, de nouvelles habitudes, de nou-
veaux mondes communs, de nouvelles communautés d’enquéte se
constituent, aussi instables et fragiles soient-ils d’abord. Un moment a
priori propice ala problématisation, ala constitution de publics enqué-
teurs, tant’ébranlement des certitudes est puissant. L'association qui
co-organiseladiffusion du film partage vraisemblablement cetidéal
deweyen:elle a pour dessein de susciter des modes de concernement

677



678

ouverts, des enquétes de citoyens tunisiens (en devenir), qui problé-
matiseraientla question desrapports entre lacommunauté politique
etlareligion. Unidéal quiest sans doute également au travail chezles
journalistes tunisiens qui tentent, d’abord, de laisser ouvert ce poten-
tiel dans leurs commentaires des premiéres réactions a la diffusion
du film. Ils seront ensuite plus ou moins contraints de prendre parta
ladéfense deslibertés publiques d’expression, dans la polémique qui
se configure assez vite autour de la diffusion de Persepolis,le mode de
la polémique constituant une trés sérieuse « objection a I'enquéte »
(Quéré & Terzi, 2015).

Il ne peut vraisemblablement y avoir de fondation d’un nouveau
monde commun sans un certain nombre d’évidences partagées, ni
sans un certain nombre de conséquences sociales et politiques au
moins présentées comme 1’horizon souhaitable des choix collectifs
a opérer. Or, le moment de la transition peut aussi faire apparaitre
des crispations, et « raviver des craintes identitaires suscitées par la
menace d’un conflit interne » (Quéré & Terzi, 2015).

Ainsi, dés les premiers mois qui suivent le départ de Ben Ali,
«lesrevendications d’une identité “arabo-musulmane” s’expriment
de maniere ostensible dans tous les domaines de la vie publique »
(p. 62-63). Alorsqu’a « la fin du régime de Ben Ali, les rues tunisiennes
étaient des environnements relativement mixtes, dans lesquels se
coOtoyaient différentes modes de vie. [...] [Elles] deviennent progres-
sivement les arénes dans lesquelles s’affichent des appartenances
identitaires antagonistes. » (p. 63). « Cette réorganisation de I'espace
urbain va de pair avec celle des univers de discours publics » (p. 63),
dans ’espace médiatique et dans celui du cyberactivisme, ou I'isla-
misme trouve une place relativement prépondérante.

Déslorsquelapolémique blasphématoire a propos de la diffusion
de Persepolis s’est radicalisée jusque dans’arene judiciaire, non seu-
lement ce film est devenu de fait — et pour un long moment — « provo-
cateur » en Tunisie, mais aussi « 'épicentre d’une guerre de positions



a laquelle ont été agrégés tous les antagonismes menacant la tran-
sition politique et la réconciliation des Tunisiens — du ressentiment
postcolonial aux craintes suscitées par I'emprise des monarchies du
Golfe, en passant par le conflit israélo-palestinien » (p. 258).

Il n’a pas uniquement manqué des principes supérieurs, des
tiers institutionnels, pour favoriser une transition moins clivante/
clivée. Comme ce livre le montre a nouveaux frais, ladémocratie n’est
pas qu’'une affaire d’institutions politiques et de modes de gouver-
nance, elle releéve également de pratiques quotidiennes et d’éduca-
tion mutuelle, d’'une forme de culture politique ordinaire. Si la tran-
sition tunisienne est le moment de constitution d’'une forme d’expé-
rience publique, articulée a une nouvelle culture politique en deve-
nir, Laacher et Terzi décrivent extrémement bien combien I'une des
institutions importantes d’un Etat de droit et d’un systéme démo-
cratique - lajustice — participe plut6t a accentuer les polémiques, la
constitution de campsidentitaires et de libertés négatives. C’estdonc
aussi une enquéte qui permet de situer autrement les enjeux d’'une
transition démocratique.

Pour se donner les moyens de voir ce qui se passe ainsi dans
le contexte de la transition politique en Tunisie, Laacher et Terzi
déploient une « analyse praxéologique de I'expérience publique »
(Laacher & Terzi, 2020), s’inscrivant 1a dans une perspective d’abord
initiée et formulée en ces termes par Louis Quéré (Quéré 1991; et Cefai,
2013). C’est-a-dire une perspective qui engage une attitude pragma-
tiste, qui partage un certain nombre de prémices normatifs avec la
philosophie politique de Dewey, tout en investissant les zones que ce
pragmatisme laisse dans 'ombre d’un enthousiasme pro-démocra-
tique, associant systématiquement I’ébranlement a I'’enquéte et a la
constitution de publics et de problemes publics. Lattention portée
par les auteurs aux pratiques concrétes dans le cours de leur dérou-
lement et aux différentes temporalités qu’elles ouvrent, se manifeste
depuis la description des premiéres précautions prises par I’associa-
tion qui préparelatraduction etla programmation du film (enquétant

679



680

sommairement sur le potentiel problématique de certaines séquences
du film)jusqu’al’enceinte du tribunal ou les belligérants se font face.
Les points aveugles de la philosophie deweyenne sont également
rendus visibles depuis I'articulation serrée de diverses déclinaisons
phénoménologiques: sociologique, d’une part, avec I’ethnométho-
dologie; en philosophie politique, d’autre part, avec Hannah Arendt
et Claude Lefort. C’est en ce sens aussi une attitude véritablement
pragmatiste, en tant qu'elle évite de faire du pragmatisme un dogme.
Cette forme praxéologique de sociologie se rend ainsi compétente
pour repérer que certains phénomeénes obligent a tempérer 'opti-
misme associé al’idée que les problemes rencontrés, par lesunsetles
autres, permettent d’ouvrir une expérience publique, le développe-
ment ou la restauration de certaines capacités d’agir. De ce point de
vue, 'enquéte de Laacher et Terzi semble bien relever de ce que Joan
Stavo-Debauge (2012) avait qualifié de « pragmatisme pessimiste ».

Dewey voyait bien lui-méme que son idéal démocratique, attaché
a l'expérimentation et la constitution de publics enquéteurs, dessi-
nait un horizon normatif tres fragile — facilement et puissamment
balayé sous les régimes politiques totalitaires (Dewey, 2018). Dans le
cadre d’expériences démocratiques, cetidéal repose sur la possibilité
méme d’établir des faits déslors qu’ils sadossent sur un sens commun
et qu’ils sont ouverts a I’horizon d’une enquéte. Or, d’une part, cette
possibilité semble parfois mise a mal - le séminaire Enquéter sur le
11Septembre 2001. Enquéter surle politique, co-organisé en 2020-2021
par Kamel Boukir, Alain Mahé et Cédric Terzi a’'EHESS ré-ouvre salu-
tairementladiscussion a ce sujet. D’autre part, sous des formes de vie
démocratiquesinstallées, comme dansle cas de transitions politiques
depuis un régime autoritaire, la modalité polémique semble avoir
pris une place conséquente et pour le moins contrarier la possibilité
méme qu'émerge une controverse publique sur le théme concerné,
qu’elle transforme en une guerre opposant deux camps strictement
hermétiques. Il n’y a plus alors de place ni pour celles et ceux qui ne
sereconnaitraient dans aucun des deux camps, ni pour celles et ceux
quienvisageraientde partager des arguments avec les deux parties, ni



plus globalement pour engager une enquéte. Sous cet angle, le pessi-
misme se comprend aisément en tant qu’il partage un idéal dont’ho-
rizon se bouche; en tant aussi que la précarité des formes démocra-
tiquesrend difficilela formation, relativement exigeante, des publics
etdeleurs problémes. Sous cet angle également, le travail de Laacher
et Terzi caractérise et problématise le mode polémique de facon tout
afait probante, en montrant qu’il n’est pas simplement une variante
appauvrie du débat public, mais I'inverse de la controverse.

L’idéal démocratique deweyen serait-il trop exigeant dans le cas
detransitions « révolutionnaires » ? Les auteurs ne continuent-ils pas
finalement a s’adosser trop idéalement a cet horizon, malgreé la cor-
rection que leur livre lui oppose ? Ne pourrait-on pas considérer que
la polémique, comme forme de combat en public, devient elle-méme
I’'objet d’une expérience publique, celle du spectacle de la polémique?
Ceserait sans doute verser dans une perspective « critique » qui s’éloi-
gnerait des faits.

Car, c’est I'une des qualités, et pas des moindres, de ’analyse
praxéologique mise en ceuvre par Laacher et Terzi: en associant ’hé-
ritage pragmatiste a d’autres traditions qui permettent d’en repérer
les angles morts, c’est un autre geste critique qui s’invente. Ce salu-
taire (ré)agencement théorique, associé a I'exigence d’une enquéte
empirique au ras des phénomenes réels, situe trés exactement I’en-
droit critique de leur travail. Cette perspective permet de voir que
d’autres possibles pouvaient se déployer.

Ici, ni idéologie sous-jacente, ni systeme invisible a la manceuvre
en coulisse: ce que ce travail fait voir, la fermeture du champ des
possibles quant al’institution d’un collectif politique, concomitante
a l'ouverture de la guerre des libertés, serait tout simplement inac-
cessible a une démarche dite critique, dont I'entreprise de dévoile-
ment ne s’embarrasserait pasavec les aléas de laréalité telle qu’elle se
déploie, se configure et se reconfigure, au fur et a mesure des prises et
reprises, des mises en récit et des pratiques quilui conférent du sens.

681



682

Ce que ce livre montre, c’est que d’autres rapports a soi et aux
autres, que d’autres mondes tunisiens étaient possibles. La disponi-
bilité d’une pluralité d’opinions, autant que certaines dispositions a
une démocratisation conflictuelle, étaient réelles, dansles pratiques
bien plus que dans la téte des dirigeants ou des puissants. Cette plu-
ralité était disponible au début de I'histoire et elle était lisible dans
les premiersarticles de’'agence de presse nationale tunisienne: « Ces
articles tenaient pour acquis qu’il n’allait pas de soi, pour leurs lec-
teurs tunisiens, que les “musulmans” soient outrés par la diffusion
de Persepolis. Quelques éditorialistes s’indignaient méme explicite-
ment de la condescendance avec laquelle des militants islamistes et
desobservateurs étrangers s’accordaient pour attribuer un tel unani-
misme aux “musulmans”, ce qui revenait a leur imputer un caractere
moutonnier et agressif. » (p. 257-258). Insister sur ce point, ce n’est pas
considérer que certains journalistes tunisiens, de fait mieux infor-
meés et plus directement concernés par la situation dans leur pays,
sont plus libéraux que ceux de ’AFP, ni que les intéréts des seconds
supplantent ceux des premiers. C’est considérer que 1’expérience
publique n’est ni individuelle ni collective par essence, mais qu’elle se
constitue de maniére située, en pratique et dansle temps, en I’occur-
rence en agrégeant différentes expériences du temps (Hartog, 2003) -
différentes temporalisations du blasphéme dansle cas étudié (Laacher
& Terzi, 2020 : 185-190).

Cetteinsistance réitérée, toutaulongdulivre, a propos delaréduc-
tion du champ des possibles pourtant ouvert au départ de I’histoire,
peut perturber le lecteur ou la lectrice, freiné dans sa lecture conti-
nued’uneintrigue pourtant décrite de maniére fluide. Il ou elle pour-
rait méme en étre agacé: il lui semblait bien avoir compris ce point,
alors pourquoi y revenir inlassablement ?

Cette réitération a en fait plusieurs vertus. Premierement, elle
permetderappeleradeslecteurs ne connaissant nullementle contexte
tunisien que «I'identité arabo-musulmane » de la Tunisie est liée a
un projet politique de certains Tunisiens, mais n’est pas une réalité



culturelle alaquelle lasociété tunisienne peut étre réduite. C’est d’au-
tant plus important que AFP a d’'emblée participé a cette réduction
culturelle: en naturalisant une lecture religieuse d’une séquence
du film, elle a méme préfiguré la montée en symeétrie d’arguments
formant la polémique (concernant les réductions identitaires des
Tunisiens et Tunisiennes a certaines spécificités culturelles présu-
meées, voir par exemple dans le livre la description d’un passage d’'un
journal radiophonique de France Inter, p. 128-134). Deuxieémement,
les interstices de problématisation entrouverts indiquent d’autres
chemins possibles, pluralistes, et insister sur leur existence porte un
espoir de réouverture pour d’autres cas. Si bien aussi que, troisieéme-
ment,ladescription ancrée dansla phénoménalité de ce qui se passe
permet de réinscrire la réalité dans les « orientations historiques qui
[I'lexcedent » (Laacher & Terzi, 2020 : 190).

Une question peut sans doute tarauder le lecteur: quelles enquétes
etquels publicsauraient été possiblessila version polémique desliber-
tés négatives n’avait pas tres vite détruit toute possibilité d une expé-
rience publique? Mais il est concretement impossible d’y répondre.
Dumoins, ce serait un exercice de pensée spéculatif, d histoire contre-
factuelle et, a cet égard, pas trés pragmatiste.

Tentons-le tout de méme en essayant de ne pas totalement quit-
ter terre:

- si ’'on revient aux prémisses d’enquéte contingente expérimen-
tée par I'association féministe (vérifier qu'un croyant ordinaire n’est
pas offusqué par la scéne du réve) et aux distinctions entre espace
commun et espace public (Tassin, 1992), on peut interroger la pos-
sibilité de constituer des publics de la question religieuse sans tout
rabattre sur une histoire (ou elle était discriminée et tenue hors des
espaces en public), ni sur un horizon de communauté fusionnelle;

-silonrevientauxlectures de certains médias tunisiens qui envi-
sagent la diffusion du film et les critiques de son contenu comme les

683



684

deux faces de la méme liberté positive, se pose alors la question de
déterminer des principes intangibles comme garant de la possibilité
de maintenir une expérience publique plurielle;

- sil'on revient a I’espoir concret de lire le film comme ’'occasion
d’undébat concernantle futur politique dela Tunisie, il faut vraisem-
blablement imaginer choisir d’autres productions a discuter.

De fait, Persepolis ne risque pas de sitdt d’étre programmé en
Tunisie ou il est désormais percu comme « provocateur », méme si,
par ailleurs, sadiffusion n’y est paslégalement interdite. Si '’enquéte
peut expliciter les interprétations concurrentes et la disparition de
certaines d’entre elles dansla polémique, les deux auteurs indiquent
clairement qu’il n’est donc plus possible de revenir en arriere pour ce
film. Dans une perspective historique trés longue, Patrick Boucheron
ne fait pas et ne dit pas autre chose a propos du sens que ’on peut
conférer aujourd’hui a la « fresque du bon gouvernement », instal-
1ée dans le Palais communal de Sienne depuis 1338 et qui a depuis
lors donné lieu a une activité herméneutique pléthorique: les diffé-
rentes couches d’interprétation peuvent étre regardées comme autant
de sédimentations historiques, mais, de fait, certaines ne sont tout
simplement plus accessibles a une expérience publique (Boucheron,
2013).

Cette recension est tres loin d’épuiser 'intérét du livre, qui est
d’abord et avant tout une excellente enquéte sur un moment impor-
tant de la transition politique en Tunisie. C’est indéniablement, de
mon pointde vue, la premiére qualité de'ouvrage de Laacheret Terzi:
ildéploie ses descriptions pas a pas, minutieusement, en restant suf-
fisammentaurasdel’'intrigue qui se noue en Tunisie autour de la dif-
fusion de Persepolis, pour susciter chez le lecteur I’envie de connaitre
la suite.

Sans doute faut-il, pour étre embarqué dans cette lecture enthou-
siaste, partager avec les auteurs, comme avec certains acteurs des



situations observées, cet étonnement faussement naif (et salutaire-
mentlibéral ?): comment un film d’animation, narrant la facon dont
une enfant a vécu la révolution iranienne, peut-il étre réduit a une
seule scéne onirique et devenir le point de départ d’une polémique
blasphématoire qui détruit toute possibilité d’un débat pluriel sur le
sens que pourrait bien se donner le peuple tunisien comme commu-
nauté politique? Postuler que (le partage de) cet étonnement va de
soi pour tous n’est vraisemblablement pas tres réaliste ; mais ne pasle
présumer pour autant, ce serait sans doute céder ala tentation d’'une
espece de « passion triste », que Spinoza envisageait comme délétere
pour toute ambition démocratique (Quéré, 2007).

Le format du livre était nécessaire pour saisir les divers espaces
plus ou moins ordinaires (la rue, le tribunal, les journaux, etc.) ou
I'intrigue s’organise et suspend certaines significations possibles des
situations concernées. C’est aussi le format éditorial pertinent pour
mettre en ceuvre pleinement une attitude et une exigence pragma-
tistes: tant du point de vue scientifique, en mettant a disposition suf-
fisamment de « données » pour que leur validité comme preuves et
leur sens puissent étre discutés, que du point de vue politique (d’'un
idéal démocratique comme forme de vie instituée/instituante), en
étant disponible au-dela des milieux académiques, pour quiconque
se sentirait plus ou moins intéressé et concerné, voire méme pour
rouvrir 'enquéte comme public citoyen. Certes, cette possibilité de
réouverture semble pour le moins grevée par la charge radicalement
belliqueuse de la polémique blasphématoire. Mais, cette potentia-
lité n’est peut-€Etre pas totalement dissoute si elle peut s’arrimer a
d’autres endroits del’expérience individuelle et collective en Tunisie:
comme les auteurs nousy invitent, nous pouvons envisager les révo-
lutions depuis I’expérience de tout un chacun, en considérant que
«[C’est peut-€Etre cela] 'expérience révolutionnaire: dans le méme
mouvement, la découverte pratique d’'un monde que ’on configure
en agissant et la découverte de soi-méme agissant dans cette situa-
tion-la » (p. 262). C’est alors aussi éventuellement une potentialité
«utopique », au sens que conférait a ce terme Paul Ricoeur a propos

685



dusens de ’histoire: «[...] 'utopie est ce qui empéche I’horizon d’at-
tente de fusionner avec le champ de I’expérience. C’est ce qui main-
tient I’écart entre I’espérance et la tradition. » (Ricceur, 1984 : 63).

686



BIBLIOGRAPHIE

BOUCHERON Patrick (2013), Conjurer la peur. Sienne, 1338. Essai sur la force
politique des images, Paris, Seuil.

CEFAT Daniel (2013), « L'expérience des publics : institution et réflexivité »,
EspacesTemps.net (« Travaux »). En ligne : (https://www.espacestemps.net/
articles/lexperience-des-publics-institution-et-reflexivite).

COTTEREAU Alain (1992), « “Esprit public” et capacité de juger. La stabilisation
d’un espace public en France aux lendemains de la Révolution », in
A.Cottereau & P. Ladriere (eds), Pouvoir et légitimité. Figures de l'espace public,
Paris, Editions de ’EHESS (« Raisons Pratiques », 3), p. 239-272. En ligne :
(https://books.openedition.org/editionsehess/9799).

DEWEY John (1927/2010), Le Public et ses problémes, Paris, Gallimard.

DEWEY John (2018), Ecrits politiques, Paris, Gallimard.

FAVRET-SAADA Jeanne (2007), Comment produire une crise mondiale avec douze
petits dessins, Paris, Les Prairies Ordinaires.

HARTOG Francois (2003), Régimes d’historicité, Présentisme et expériences du
temps, Paris, Seuil.

LAACHER Smain & Cédric TERZI (2018), « Devenir public : expérimenter un
potentiel et sa réalisation contingente. Quelques concrétisations incertaines
de la transition tunisienne », in L. Ballarini & C. Ségur (dir.), Devenir public.
Modalités et enjeux, Paris, Mare et Martin, p. 59-92.

LAACHER Smain & Cédric TERZI (2020), « La diffusion de Persepolis en Tunisie
comme blaspheme. Comment apaiser une polémique qui exclut tout “tiers
garant” ? », Questions de communication, 37, p. 167-192.

QUERE Louis (1991), « D’'un modéle épistémologique de la communication a un
modéle praxéologique », Réseaux, 46-47, p. 69-90.

QUERE Louis (2017), « Les passions tristes du populisme », Occasional Paper du
CEMS, 43. En ligne : (http://cems.ehess.fr/docannexe/file/4018/op43.pdf).

QUERE Louis & Cédric TERZI (2015), « Pour une sociologie pragmatiste de
I’expérience publique », SociologieS. En ligne : (http://journals.openedition.
org/sociologies/4949).

RICEUR Paul (1984), « L'idéologie et I'utopie : deux expressions de I'imaginaire
social », Autres Temps. Les cahiers du christianisme social, 2, p. 53-64.

STAVO-DEBAUGE Joan (2012), « Des “événements” difficiles a encaisser. Un
pragmatisme pessimiste », in Daniel Cefai & Cédric Terzi (eds), L’Expérience
des problémes publics, Paris, Editions de ’EHESS (« Raisons Pratiques », 22),
p. 191-224. En ligne : (https://books.openedition.org/editionsehess/19592).

TASSIN Etienne (1992), « Espace commun ou espace public ? Lantagonisme de la
communauté et de la publicité », Hermes, La Revue, 10 (1), p. 23-37.

TERZI Cédric & Alain BOVET (2005), « La composante narrative des controverses
politiques et médiatiques. Pour une analyse praxéologique des actions et des
mobilisations collectives », Réseaux, 132 (4), p. 111-132.

687



