DU LANGAGE
ORDINAIRE

ET DU SAVOIR
PRATIQUE A LA
DEMOCRATIE

CHEMINEMENTS )
INTELLECTUELS CROISES

CAROLE GAYET-VIAUD,
SANDRA LAUGIER ET
ALBERT OGIEN



Si beaucoup d’auteurs pronent le dialogue entre sociologie
et philosophie, peu 'ont mis en ceuvre de maniere aussi
concrete que Sandra Laugier et Albert Ogien. Dans

leurs enquétes sur la démocratie, ils font converger des
héritages intellectuels pluriels afin d’éclairer les ressorts
dujugement et de I’'action (de I’expression a I’action
collective), inscrivant leur réflexion a la croisée d’une
sociologie de I’'action et d’une philosophie du langage

et du care, qui se renouvellent mutuellement. Cet
entretien revient sur les sources intellectuelles de cette
collaboration (milieu, parcours, travaux) et redessine les
trajectoires indissociablement personnelles et collectives
dont la trilogie d’ouvrages co-€écrits (Pourquoi désobéir
endémocratie ?,2010 ; Le Principe démocratie, 2014;
Antidémocratie, 2017 — tous parus a La Découverte) a été
I'instrument autant que le fruit. Il donne acces a un pan
de I’histoire de la réception du pragmatisme en France et
a une forme de coopération entre philosophie et science
sociale rendue possible par cette réception.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME; ETHNOMETHODOLOGIE; POLITIQUE ORDINAIRE;
CONTEXTUALISME; EMERSON; WITTGENSTEIN.

* Carole Gayet-Viaud est sociologue, chargée de recherche CNRS au CESDIP
(Centre de recherches sociologiques sur le droit et les institutions pénales) et
chercheure associée au CEMS (EHESS) [carole.gayetviaud|[at]cesdip.fr].

283



284

Carole Gayet-Viaud (CGV) : Vos travaux se trouvent a mi-che-
min entre la philosophie et la sociologie, se nourrissant de recherches
empiriques mais aussi de réflexions conceptuelles adossées a certains
auteurs. Comment vos sources intellectuelles respectives convergent-
elles ou divergent-elles ? Sandra, tu as en particulier beaucoup tra-
vaillé sur la philosophie du langage et Wittgenstein, et toi Albert tes
sources puisent dans plusieurs traditions dont l'ethnométhodologie
de Garfinkel. Comment ces auteurs se sont-ils composés dans vos tra-
vaux communs, alafoisen termes de définitions des objets, de méthode
de réflexion, de facon de définir larticulation entre le social et le poli-
tique ? Comment les traditions « pragmatistes » s’inscrivent-elles dans
ces influences ?

Albert Ogien (AO) : Ce qui a facilité la convergence de nos
approches est un travail en commun qui a été conduit durant de lon-
gues années (depuis plus de vingt ans) entre un groupe de sociolo-
gues amateurs de I’ethnométhodologie et un groupe de philosophes
qui travaillaient dans la perspective de la philosophie américaine
et également sous influence de Wittgenstein. Ce travail peut étre
retracé en se reportant a un certain nombre de volumes de la collec-
tion « Raisons Pratiques ». C’est dans ce cadre que I’analyse des tra-
vaux de Wittgenstein, Peirce, Dewey, Mead, Austin a été croisée col-
lectivement avec celle des textes de Garfinkel, Goffman et Cicourel
(sans compter les différentes pistes de recherche qui ont été explo-
réesen paralléle : phénoménologie, sciences cognitives, psychologie
expérimentale, épistémologie des sciences, etc.). Il serait difficile de
déméler aujourd’hui ce qui reléve de telle approche ou de telle autre
car, en définitive, une perspective dynamique, pluraliste et contex-
tuelle s’en est dégagée, dont le point central est I'attention portée au
détail des pratiques telles qu’elles s’accomplissent dans leur séquen-
tialité. En tout cas, dans le travail que Sandra et moi faisons, nous
constatons a chaque instant I’'absence du moindre écart dans notre
appréhension des phénomeénes dont nous traitons. C’est peut-étre un
casunique qui dépend de nos personnalités. Mais j’aime penser qu’il
s’agit aussi d’un accord tacite qui s’est bati au fil des ans et que nous

PRAGMATA, 2021-4: 282-338



n’‘avons jamais besoin de nous répéter. Il procede du fait que nous
avons égalementtiré, au fil de nos discussions, une méme maniere de
comprendre une directive : la primauté absolue de la pratique sur la
théorie. Directive qui s’est enrichie d’une sensibilité analytique tein-
tée parlamaxime de Wittgenstein : lasignification, c’est 'usage. Tels
sont les deux piliers du contextualisme radical que nous endossons.

Ce qui guide nos réflexions aujourd’hui, c’est une série de posi-
tions de méthode qui se sont peu a peu imposées comme une base
suffisamment robuste pour appréhender, de facon réaliste, la maniere
dont les gens agissent : 1) le caractere fragmenté du monde social,
c’est-a-dire le fait qu’on ne peut en donner une description unique
et monolithique (ni a fortiori en proposer une explication détermi-
niste), mais uniquement produire des descriptions particulieres des
situations ; 2) I'irréductible pluralité des ordres normatifs ; 3) I’exis-
tence d’'une multiplicité de rationalités de I’action ; 4) I'inanité d’'une
définition abstraite et générale des faits sociaux, c’est-a-dire I'illu-
sion d’une explication qui se justifierait par le recours a des facteurs
« objectifs » construits a partir d’une théorie et qui seraient plaqués
de I'extérieur sur I’action en train de se faire ; 5) le vraisemblable, ou
I'ajustement permanent au cours des choses, comme régime ordinaire
del’action en commun. Pour ce qui concerne le travail sociologique,
il me semble que suivre ces principes permet de donner une validité
«scientifique » (au sens de description fondée sur des faits documen-
tésde faconrigoureuse) au type particulier derecueil et de traitement
desdonnées empiriques que I’ethnométhodologie cherche a réaliser
afin de saisir les conditions formelles et les méthodes (ou les procé-
dures conceptuelles!) qui permettent aux personnes en interaction de
produire, in situ et de fagcon séquentielle, I'intelligibilité mutuelle au
sujet de ce qui se passe et d’assurer la continuité des échanges dont
cette action est constituée?. Jespére que c’est clair !

Sandra Laugier (SL) : Trés clair, oui, et je confirme que c’est au
départ un travail commun dans les années 2000 sur Wittgenstein et
cequ’Albert appelle «les formes sociales dela pensée » (Ogien, 2007a).

285



286

Onen trouve les résultats dans les volumes de la collection « Raisons
Pratiques », déja mentionnée, sur La Régularité (Chauviré & Ogien,
2002) ou La Croyanceetl'enquéte (Karsenti & Quéré, 2005), qui réunis-
saient des philosophes et des sociologues pour traiter de concepts ou
d’outils de pensée nouveaux. Pour moi, c’était une facon de démon-
trer 'importance de Wittgenstein comme penseur, au-dela de I'exé-
gése wittgensteinienne, qui ne m’a jamais intéressée de pres et était
envahissante, et au-dela aussi dela doxa « analytique ». Je viens moi-
méme delaphilosophie analytique et Wittgenstein en est un des peres
fondateurs. Mais les lectures dominantes de Wittgenstein en font un
penseur de larégle et de laconformité, loin de1’idée, pour moi essen-
tielle, de forme de vie, I'idée que le langage est toujours dit, dans un
contexte, par une voix humaine. Ce rapport a la vie, et a la vie ordi-
naireaguidé malecture de Wittgenstein depuis desannéesetelle s’est
développée dans deux ouvrages, Les Sens de l'usage (Laugier, 2009) et
Le Mythe de I'inexpressivité (2010a). Si je les mentionne, c’est que j’y
tenais a démontrer que Wittgenstein n’était pas un auteur conserva-
teur, ni un penseur de’«accord de communauté » ou del’acceptation
desreglescomme certaines lecturesy invitaient ; et que Wittgenstein
était un auteur de référence pour penser le social. C’est la premiére
chose que je dois a Albert.

Laphilosophie dulangage ordinaire était pour moi une ressource
pour penser la voix individuelle dans la société. L'énigme centrale
de l'usage du langage (et ce que j'entends par le probléeme politique
du scepticisme) est la possibilité pour un sujet de parler au nom des
autres. Il ne suffit pas d’invoquer la communauté ; reste a savoir ce
qui m’autorise a le faire. D’°oll mon insistance sur le sens naturel et
biologique des formes de vie chez Wittgenstein, souvent entendues
comme un ensemble d’institutions, dans une interprétation sociale
ou horizontale de la forme de vie. Le « donné » des formes de vie, jus-
tement, ce n’est pas seulement les structures sociales ou les habitu-
des culturelles, mais tout ce qui a a voir avec la réalité et la dimen-
sion du corps humain, la voix, I’expressivité. Ce que je propose, c’est
un sens « vertical » de la forme de vie, ancré dans les limites méme



de ’humain, méme si celles-ci sont mouvantes. Et j’en arrive a une
pensée del’individualité dans un contexte de réflexion collective sur
les pratiques. Ce qui évidemment nous a réunis avec Albert était un
refus des approches cognitivistes ou psychologiques de I’esprit, et
une approche du langage par les usages. Avec un ajout : il ne suffit
pas de parler d’usage, car c’est justement cela qui reste a explorer.
Le concept de langage ordinaire a été ici trés précieux car deés lors
qu’on s’intéresse au langage de tous les jours, et non pas au langage
des philosophes ou théoriciens, on étudie des pratiques « rassem-
blées » autour des mots et on s’intéresse a ce qui est dit, par une voix
humaine, dans unesituation donnée. D’une certaine facon, on rejoint
une certaine racine du pragmatisme, celle de la pragmatique du lan-
gage (Kreplak & Lavergne, 2008). Cette radicalité de la philosophie du
langage ordinaire, partagée par Wittgenstein et Austin, est tout juste
en train d’étre redécouverte.

Ici je dois parler de I'influence de Stanley Cavell, qui est celui qui
a découvert cette radicalité et I'a combinée avec une autre tradition
philosophique apparemment fort différente, celle du transcendanta-
lisme américain de Ralph Waldo Emerson et de Henry David Thoreau,
qui est aussi une pensée de I’ordinaire, de la voix individuelle et dela
confiance en soi (Laugier, 2010b), et, au bout du compte, une pensée
de la démocratie radicale (Laugier, 2004).

Et 1a, bien siir, on avait une convergence intéressante entre
Wittgenstein et le pragmatisme, avec I'idée que c’est ce que nous en
faisons qui définit les objets de notre monde : I'enfant n’apprend pas ce
questune fleur, une chaise, il apprend a cueillir une fleur ou a s’asseoir
surune chaise. Apprendre (le sens de) ce qu’est lalongueur, c’est com-
prendre comment on mesure une longueur. Le début du Cahier bleu
de1933-34 de Wittgenstein (1958/1996) a été pour moi une vraie révé-
lation, mais y revenir au fil des années m’a fait comprendre ce qu’est
le pragmatisme, y percevoir laméme radicalité méme sij’en avais une
connaissance moins approfondie. Notamment pour le périmetre des
concepts moraux, dont trés vite j’ai eu I'intention de montrer qu’il

287



288

était tracé par nos facons de faire et d’étre attentifs. Ce qui m’a aussi
aidée c’est quavec des différences indéniables, le pragmatisme suc-
cede a Emerson. Chez Emerson, j’ai trouvé d’emblée une définition
deladémocratie radicale, comme donnant sa voix et sa compétence
a chacun. La différence du pragmatisme avec Emerson étant que la
voix de I'individu, comme singuliere et revendiquant I'universel, y
prime sur lacommunauté et le consensus. Cette voix individuelle et
« revendicative » est commune au sens politique (je suis représen-
tatif de ma société) et a I'usage ordinaire (je dis ce que nous disons).
A chaque instant, je risque d’étre en rupture avec ma communauté,
soitquejen’y reconnaisse pas mavoix, soit qu’elle ne me reconnaisse
pas; le dissentiment est essentiel a toute conversation. Le dissensus
etladésobéissance nous sont ainsi d’emblée apparus comme des élé-
ments non pas marginaux mais définitoires d’'une pensée politique
fondée dans I'ordinaire.

Un autre élément important de cette nouvelle approche a
été 1’éthique de l'ordinaire qui émergeait aussi d’'une lecture de
Wittgenstein et d’'une auteure que tu apprécies et connais bien Carole
(Gayet-Viaud, 2008), Cora Diamond, qui a construit une éthique « réa-
liste » a partir de I'attention aux particularités de chacun et a leurs
expressions morales, aleurs principes spontanés. Ce qui est extraor-
dinaire, c’est qu'avec des références si hétérogénes nous sommes par-
venus d’emblée, dans Pourquoi désobéir en démocratie ? (Ogien &
Laugier, 2010), a un accord politique total. Certainement parce que
le sujet désobéissance était au coeur de la réalité politique et sociale,
mémes’il afallu trés longtemps pour le faire reconnaitre. Nous avons
I'impression que c’est seulement maintenant qu’on voit I'importance
politique de la désobéissance, le fait que ce n’est pas un phénomeéne
marginal ou, comme on le disait en 2010, une « pathologie » —alors que
c’est«sous nos yeux » (comme dit Wittgenstein) depuis une décennie.

CGV : Vous définissez la démocratie a partir de deux dimensions :
unrégime (défini pardes institutions et des lois communes) et uneforme
de vie (définie par une aspiration a la vie collective déprise de toute



domination, la défense du pluralisme des manieéres d’étre). Ces deux
dimensions sont institutionnelles d’un coté et pratiques de l'autre. On
croity retrouver la division du travail disciplinaire entre la science
politique (aspect institutionnel) et la sociologie ou la philosophie des
pratiques ordinaires du politique. Cette composition entre deux ver-
sants de la démocratie qui sont souvent mis en concurrence dans des
épistémologies opposées (focalisation sur 'Etat et les institutions d’un
coté, focalisation sur les situations sociales de l'autre) est tres stimu-
lante, mais on se demande comment s'opére selon vous l'articulation
entrecesdeux dimensions. Comment définissez-vouslelien (le passage,
la dynamique) entre la forme de vie et le versant plus institutionnel de
la vie démocratique ? D'autre part, de facon peut-étre corrélée, com-
mentdécririez-vouslelien entrelaviemoraleordinaireet les capacités
dagir politique ? Comment passe-t-on des phénomenes et expériences
analysés par la philosophie morale des formes de la sensibilité (de la
formation morale se réalisant au fil du cinéma, de la littérature, des
sériestélévisées, dela culture populaireordinaire) aux formes de mobi-
lisation et d’engagement politique ? Les sciences humaines et sociales
(SHS) ont-elles un role selon vous dans ce schéma et cette dynamique
del'expérience démocratique ?

AO: Nousavons proposé d’envisagerladémocratie a partirdel’'ob-
servation des pratiques ordinaires, constitutives des activités collec-
tives qui s’organisent autour d’'un rapport auxinstitutions ou al’esprit
deladémocratie. C’estlaun fil directeur de notre trilogie et c’est aussi
par la quon peutla raccrocher a une conception pragmatiste de I'ex-
périence et de I’enquéte - plus spécifiquement, celle de Dewey, dans
son petit texte sur « Ladémocratie créatrice » et, pluslargement, dans
nombre de ses Ecrits politiques (2018). Cette approche différe de celle
qu'adoptentla science et la philosophie politiques pour lesquelles la
démocratie est un type de systéme constitutionnel dont la vocation
estdese confronter al’impossible réalisation de I’association institu-
tionnelle de la liberté et de I’égalité. C’est pour cette raison que poli-
tistes et philosophes admettent souvent que la conduite des affaires
publiques est le domaine réservé de professionnel-le-s mandaté-e-s

289



290

pour assurer la charge de gouverner de facon rationnelle dans le res-
pect des institutions du systéme représentatif. Qu'est-ce que notre
perspective change ? Cela conduit d’abord a appréhender la démocra-
tie comme un concept a deux faces. Coté pile, il renvoie a un type de
régime politique, fondé sur I’élection, I’alternance, la séparation des
pouvoirs et une gamme élargie de droits et de libertés individuels (ce
que Manin a nommé le gouvernement représentatif). C’est dans ce
cadre que les organisations politiques sont censées « concourir a I’'ex-
pression du suffrage ». Coté face, il renvoie a une « forme de vie » — au
sens que Wittgenstein donne a cette notion, c’est-a-dire un ordre de
relations sociales idéalement délivré de toute trace de domination,
qu’elle soitde classe, de compétence, d’origine, de genre, et fondé sur
un principe: le respect inconditionnel de I’égalité de tous et toutes —
cequiestun principe exigeant deslors qu’on considere qu’il doit s’ap-
pliquer a toutes les sphéres de I’activité publique (en politique, en
entreprise ou dans la vie privée). Deux lecons peuvent étre tirées de
cette dualité: 1) C’est dans les incessants échanges entre démocratie
comme forme de vie et démocratie comme régime que laloi d’'un Etat
s’ajuste a I’évolution des meeurs telle qu’elle se produit au sein d’'une
entité politique ; 2) c’est la démocratie comme forme de vie qui four-
nit le principe qui organise la démocratie comme régime qui favo-
rise 'autonomie individuelle et garantit le pluralisme des manieres
d’étre. C’est ainsi que nous rendons sa dimension pratique, et pro-
prementsociale, au concept de démocratie. D’otril découle trois pro-
positions : 1) Si la démocratie comme régime est un domaine d’acti-
vité qui concerne un petit groupe de personnes qui fontdu service de
I’Etat et de 'administration leur métier, ladémocratie comme forme
devieestuneréalisation continue alaquelle participe I’ensemble des
citoyen-ne-s;2)entreladémocratie comme régime et comme forme de
vie, leva-et-vient est permanent : I’état des meeurs influe surlanature
desinstitutions politiques et le contenu de laloi commune et inverse-
ment. Lexistence etlareconduction d’une société se fabriquent dans
ce va-et-vient et dans les pratiques qui le constituent ; 3) il ne suffit
pas qu’un acte politique soit en conformité avec I’expression d’une
majorité de voix pour étre qualifié de « démocratique », mais il faut



également qu’il soiten accord avec une fin qui n’attente ni al’égalité, ni
alaliberté, nialadignité des personnes. Ce qui caractérise le raison-
nement démocratique est I’engagement a maintenir cet accord, car
en récuser la nécessité et décréter que le camp qui a réuni une majo-
rité de suffrages a tout droit de faire ce que bon lui semble réduit la
démocratie a un rapport de force indigne. Faire de cet accord le cri-
tere de l'activité politique et s’attacher a ’'atteindre en dépit des dif-
ficultés et, parfois, des objections de la majorité, c’est cela faire vivre
I’esprit de la démocratie.

Si on se place du point de vue des pratiques ordinaires, ce qui
retient I’attention de I’analyste est I'importance du savoir pratique
que les citoyen-ne-s accumulent jour apres jour a propos de ce que
vivre en démocratie veut dire — savoir qui se constitue dans I'usage
que chacun et chacune fait des droits, des devoirs, des procédures
et des moeurs dont sont tissées les relations sociales entre membres
d’une société d’Etat et les rapports entre gouvernants et gouvernés.
Lorsqu’on envisage la démocratie comme expérience, une tout autre
facon de comprendre ce qui en faitlasingularité s'impose. Elle repose
sur un constat : I'idée méme de démocratie introduit dans I’espace
public une tension entre les promesses de 1’égalité et la crainte des
effets sociaux de leur réalisation. C’est cette tension que toutes les
personnes impliquées dans la résolution d’un probleme public ont
contintiment a résoudre. Et comme cette tension est a jamais irré-
ductible, elle ne cesse d’alimenter les évolutions que la vie en régime
démocratique enregistre. La tension entre les promesses de I’éga-
lité et la crainte de ses effets sociaux est contenue dans la fameuse
maxime : le gouvernement du peuple par le peuple pour le peuple.
C’est que, au fil du temps, les sociétés qui vivent en régime démocra-
tique remettent constamment sur le métier trois questions: 1) Qu'est
donc ce peuple au nom duquel il faut gouverner ? 2) Qui est habilité
a assurer cette tiche de gouvernement ? et 3) Comment déterminer
les besoins d’une population et comment est-il possible de les satis-
faire sans causer de tort a personne ? C’est précisément la contribu-
tion quelessciencessociales et humaines, qui adoptent une approche

291



292

dynamique, pluraliste et contextuelle, apportent ala compréhension
de I’expérience de la démocratie.

SL: Pour ma part, je crois que laquestion de ladémocratie est deve-
nueleterrain dela«vie morale ordinaire », comme tule dis, Albert. Je
me suis de longue date intéressée a I’élaboration d’une éthique ordi-
naire a partir de sources diverses: le perfectionnisme moral d’Emer-
son (Laugier, 2010b) qui soutient la capacité de chacun-e & devenir
meilleur-e, ce qui, dit ainsi, peut paraitre naif ou moraliste, mais qui
est en réalité le moteur esthétique des films et séries populaires tels
que je les étudie dans Nos vies en séries (2019) (sachant que chacun-e
explore différemment ce qu’est devenir meilleur, qui n’est jamais un
état définitif). Encore une fois, Cavell avait ouvert la voie (Cavell,
1981/2017 ; Cerisuelo & Laugier, 2001). Cela a pris d’emblée une per-
tinence politique. En effet, sans cette volonté individuelle et collec-
tive d’étre meilleur, la démocratie radicale, I'expression de chacun-e
une foislivré-e a ses passions, et notamment a I’agressivité ou I’envie,
peut facilement mal tourner et virer a la foule haineuse (je pense a
I’'ambiance des meetings de Trump). Cela oblige aussi a se poser des
questionsdifficiles surla démocratie et notamment notre réel amour
du « peuple » si, des qu’il agit de facon déplaisante ou incompréhen-
sible pour nous, on va douter de ses capacités politiques et parler
de « populisme » avec mépris ; c’est ce que nous avons tenté d’ana-
lyser dans Antidémocratie (Ogien & Laugier, 2017). C’est aussi pour
celaqueje prends totalement au sérieux la culture populaire comme
source de pensée politique, car les séries télévisées portent constam-
ment ce progressisme et misent sur la capacité morale de chacun-e.
La seconde source, je le disais, est une approche particulariste, wit-
tgensteinienne mais reprise chez Iris Murdoch (Murdoch & Halais
2010), Cora Diamond (2004) et I'anthropologue Veena Das (2006 et
2020). Concevoir la morale sur le modele de la justice et de la 1éga-
lité (et c’est une tendance forte de la pensée morale « analytique »)
conduit a négliger des aspects parmi les plus importants et difficiles
delavie morale — nos proximités, nos motivations, nos relations — au
profit de concepts tres €loignés de nos questionnements ordinaires



- l’obligation, la rationalité, le choix. Les qualités morales comme la
gentillesse, la générosité semblent alors échapper aux capacités de
description ou d’appréciation des théories morales disponibles. Il
serait injuste de considérer que la réflexion morale contemporaine
néglige entierement ces questions, mais elles ne sont pas au coeur de
ses analyses, alors que la sociologie moraley a porté attention. De ce
point de vue, un penseur comme Goffman, méme s’il est trop peu
mentionné en philosophie morale, a joué un role crucial dans 1’éla-
boration de cette éthique et c’est aussi cet arriere-plan que nous par-
tageons Albert et moi, et qui m’a permis d’avoir des échanges avec
Patricia Paperman et avec Daniel Cefais.

Cequimeconduit alatroisieme source de pensée morale, I'’éthique
du care, congue précisément comme éthique de I’attention (c’est le
sens de care que j’ai privilégié contre le « soin », a la fois trop médi-
calisé et moralisé) et de sensibilité a la spécificité humaine du ques-
tionnement moral, a cette vie morale enchevétrée avec les autres.
Il s’agit d’'une sensibilité au « dit » et a I’expression, et bien entendu
a la vulnérabilité des personnes qui est devenue un concept poli-
tique central depuis la publication du Souci des autres (Paperman &
Laugier, 2006). Mais le care est aussi d’abord un enjeu démocratique
carl’éthique du care aimposé la validité del’attention au particulier,
mais aussi aux compétences des « caregivers » et, en général, de celles
et ceux qui contribuent a la fluidité des vies ordinaires. Comme on
I'aindiqué dans Le Principe démocratie (Ogien & Laugier, 2014), nos
manieres d’envisager I’action ont ceci de commun qu’elles rompent
avec le fil de la tradition de nos disciplines respectives (philosophie
etsociologie), en prenant pleinement en compte une dimensiondela
vie qui est négligée, inapercue par ces disciplines : le poids de I'exis-
tence ordinaire et des émotions dans la détermination des choix que
font les individus lorsqu’ils sont pris dans une forme de vie et d’ac-
tion commune. Il faut reconnaitre aussi que c’est le travail de la phi-
losophie féministe d’avoir fait place a la question de la sensibilité et
del’attention au particulier et d’avoir analysé leur dévalorisation par
lapensée dominante du fait méme de leur association au « féminin ».

293



294

Le «souci des autres » a ouvert un champ de recherches qui se déve-
loppe largement aujourd’hui en SHS, certainement dans un élargis-
sement du féminisme, en tout cas dans 'usage d’outils tirés du fémi-
nisme pour repenser la domination et le politique, et la démocra-
tie. Le care s’étend aujourd’hui jusqu’aux animaux et a I’environne-
ment (Laugier, 2012), et plus généralement a I’exploitation de la res-
source féminine (Blanc, Laugier & Molinier, 2020). C’est dans ce sens
que nous sommes allées danslelivre, Quest-ce quele care ?, que nous
avons co-écrit avec Patricia Paperman et Pascale Molinier (Molinier,
Laugier & Paperman, 2009). Caroline Ibos (2012) a aussi enquété sur
lesnounous et la globalisation du care. Intégrer les voix des femmes,
detoutesles femmes, dansles définitions delavie morale et politique,
est bien affaire d’élargissement du public et d’intégration de l'ordi-
naire et du contingent dans la préoccupation publique.

Mais pour mettre en évidence le lien intime entre le care et le
décentrement actuel du politique, il fallait « désentimentaliser » le
care et en montrer 'enjeu démocratique : I'intégration d’une plura-
lité de voix, différentes et dissonantes, dans le politique. La démarche
féministe du care ne visait en effet pas une réhabilitation des « sen-
timents moraux » de la philosophie britannique mais, comme I’a
montré Patricia Paperman (Paperman & R. Ogien, 1995), une reven-
dication des sentiments comme subversion concréte des hiérarchies
de la pensée, morale et politique. Dans ce changement de perspec-
tive, le probleme de I’éthique ET de la politique cesse d’étre celui de
l'autonomie (la capacité a se diriger soi-méme de facon rationnelle)
pour devenir celui de la place que 'autonomie occupe dans la vie
morale ordinaire, et des formes qu’elle y prend. Il est aussi celui, insé-
parable, de la démocratie du care, de 'organisation de la vie ordi-
naire par des rapports de care. Le care rejoint aussi clairement nos
approches pragmatistes, car il trouve sa meilleure expression, non
sous la forme d’une théorie, mais d’une action (caring about, taking
care, caring for) et d’un fil conducteur assurant ’entretien, la main-
tenance d’'un monde humain et social. Changer le politique et radi-
caliserladémocratie, c’est changer le regard sur la vie ordinaire, faire



attention au travail quotidien de ceux dont nos vies dépendent et
qui sont souvent a la marge de la citoyenneté. C’est se poser la ques-
tion de qui décide « ce qui compte » pour tous, une question qui est
devenue criante ces dernieres années. Car — c’est 1a encore une idée
développée dans Le Principe démocratie — toute personne doit étre
tenue pour la mieux placée pour dire ce qui est important pour elle.

CGV : La prise en compte de la forme de vie permet d’adjoindre un
critere normatif substantiel a la vision classiquement procédurale de
la démocratie, portée par laspect institutionnel (délibération, vote,
prise de décision par les gouvernants sous le controle des gouvernés),
enloccurrencelecritéredu refusdela domination et du principe d’éga-
lité (dont l'ouvrage Le Principe démocratie faisait son objet a partir
de I'étude notamment des mouvements de place). Mais ce seul critére
est-il bien suffisant ?

AO:I1noussembleen effet que se donner I’égalité inconditionnelle
de chacune et chacun comme critere pour formuler un jugement sur
une action ou une décision est une proposition suffisante pour jus-
tifier 'usage de I'adjectif « démocratique ». C’est sur cette base que
nous avons pu établir la distinction entre une désobéissance civile
fidéle a son principe (une action qui vise a 'extension des droits indi-
viduels) et ce qu'on a pu désigner comme une instrumentalisation de
cette forme d’action politique a des fins qui ne correspondent pasace
principe (comme le refus des maires de marier les homosexuels une
fois la loi votée par le Parlement francais par exemple).

SL:Oui, radicaliser ladémocratie, c’est dire que ce critére suffit et
qu’on n’a méme pas commence a le mettre en ceuvre, y compris dans
le mondeintellectuel. Bien siirici intervient le savoir SHS sur les diffi-
cultésdeI’égalité et les causes diverses des inégalités, etc. Mais notre
position est que I'exigence premiére est celle de I’égalité et elle s’est
exprimée de nombreuses facons dans les mouvements de ce siecle,
que ce soit en termes d’égalité des voix ou de ce qui compte (et tres

295



296

récemment encore, de #MeToo aux Gilets Jaunes et désormais avec
la reprise de Black Lives Matter en France).

CGV: Cetteradicalisation dela quéte dégalitéest-ellesuffisante ? Ne
faut-il pas larticuler avec d'autres dimensions plus concretes et subs-
tantielles du développement humain, a partir par exemple de la ques-
tion des capabilités ? N'est-ce pas aussi cela qui traverse l'enquéte sur
les formes devie ?

AO : Tout le monde comprend que se pose 1a la délicate question
du passage de I'individuel au collectif en politique. Pour les respon-
sables des pouvoirs publics, elle se présente comme un casse-téte :
comment prendre des mesures pour I'ensemble d’une population
(parce que c’est leur fonction) sans brider ou heurter les préférences
de ceux et celles qui la composent. La réponse « démocratique » est
dansl’invention de dispositions collectivement élaborées (recherche
du plus fort consensus) et qui sont le moins contraignantes ou coer-
citives possibles — en un mot, des décisions dont I’'application repose
plussurlaresponsabilité individuelle que sur la police des conduites.
De plus, ces mesures devraient étre assorties de la garantie que le
refus de s’y conformer n’entrainera aucune sanction et aucun ostra-
cisme. On sait que cette équation n’est pas toujours facile a tenir.
Mais on doit espérer que, dans la délibération publique d’ou émane
la décision, la pluralité des points de vue des membres de la collec-
tivité aura été portée a la connaissance de tous et de toutes. Ce genre
d’exercice devrait permettre a 'ensemble des personnes concernées
par cette décision de connaitre les avantages et les limites qu’elle a
pour lesuns et les autres (ce qui devrait élever le taux de compréhen-
sion et de tolérance mutuelle a I’écart).

La vie a plusieurs est, comme I'a écrit Etienne Tassin (2012), un
maléfice. Une politique bien pensée et bien faite, respectueuse des
capabilités des unes et des autres, devrait se construire sur la recon-
naissance de cet état de fait et s’efforcer de trouver, en toutes circons-
tances, les moyens de se défaire de ce maléfice en en faisant un objet



d’attention commune. Je ne vois, pour ma part, pas d’autre réponse
aapporter a ce qui reste une sorte de point aveugle du raisonnement
politique.

SL:Ilestregrettable que lanotion de capabilités soit sous-utilisée
dans la réflexion critique en France, alors qu’elle permet de rendre
compte des difficultés récurrentes de lathéorie de lajustice (quielle,
aététrésbienaccueillie au point de faire naitre des formes de confor-
misme théorique) et de rendre justice aux expériences « ordinaires ».
Cela a été notre premier sujet de recherche, en lien avec la désobéis-
sance. Il ne s’agit cependant pas d’une mise en question frontale de
la justice, mais d’'un déplacement : les prétentions de I’éthique de
la justice a couvrir en totalité le domaine moral sont contestées au
départ par les données empiriques produites par ’éthique du care.

L’éthique du care s‘oppose aune conception « impartialiste »dela
justice, et propose une véritable alternative morale, ancrée dans les
expériences et les pratiques morales ordinaires. Les analyses du care
visaient ainfléchir ou transformer la définition de ce qui compte d’'un
point de vue éthique et politique, ce qui revenait a faire apparaitre,
dans le champ politique, des voix subalternes, jusqu’alors disquali-
fiées. Ces voixdemandent qui décide de ce qui estimportant morale-
ment et politiquement et de ce quil’est moins — donc de qui est rejeté
ou dévalorisé. Ces voix ne sont pas seulement celles des femmes,
mais celles de tous les groupes sociaux défavorisés, désavantageés,
racisés. Ce sont les voix de tous ceux qui réalisent majoritairement
le travail de care dans la sphere domestique, dans les entreprises et
institutions de soin comme dans les services publics, c’est-a-dire de
toutes ces personnes qui occupent des métiers prioritairement réser-
vés aux femmes, aux pauvres, aux immigrés, qui prennent pratique-
ment en charge les besoins d’autres qu'elles-mémes, que ces autres
soient officiellement dépendants ou pas. Et toutes ces personnes sont
mal payées, mal considérées, leurs besoins sont ignorés, leurs savoirs
etsavoir-faire rabaissés et dévalorisés. Cette armée invisible, reléguée
dansles coulisses du monde dela performance économique qui veut

297



298

lesignorer, estindispensable au fonctionnement et a la reproduction
de la vie ordinaire, comme cela est clairement apparu aux yeux de
tousau moment de la récente crise (Blanc, Laugier & Molinier, 2020).

C’estune question épistémologique autant que morale. Beaucoup
dethéories féministes'ont affirmé, mais aucune ne I’amontré empi-
riquement comme Gilligan : les critéres qui disent ce qui est bien,
mal, valorisable ou méprisable se présentent comme universels, ils
sont de fait ceux, androcentrés, d'une société patriarcale. La force de
I’analyse de Gilligan est dans sa démonstration du caractéere genré
de nos jugements de valeur, moraux et intellectuels. Et c’est en cela
quej’aiindiqué depuislongtemps qu’il s’agissait d'une éthique prag-
matiste, établissant I’« injustice épistémique » (Medina, 2013) d’'une
situation dans laquelle les critéres de jugement sont systématique-
ment en défaveur d’une classe, d’'un sexe, d’'un groupe. L'approche
pragmatiste permet de problématiser le genre ou la race comme vec-
teur de moralisation, puis de politisation et, personnellement, c’est
sur ce point que j’en ai percu la puissance théorique (méme si, bien
siir, je me suis toujours intéressée au pragmatisme dans la lignée du
transcendentalisme d’Emerson et comme philosophie du langage).

CGV:Sil'on considérevostravaux du point devuedela production
deconnaissances, etladivision du travail quelle requiert, votre ouvrage
le plus récent, Antidémocratie, montre la diversité des formes de dis-
crédit jetées sur les compétences ordinaires des citoyens et débusque,
derrierelesjugements supposéséclairés délites et d'expertsinquiets de
Uirrationalité présumée des foules, un vrai scepticisme, tres répandu,
portant sur les possibilités de la démocratie a faire émerger les orien-
tations les meilleures pour les affaires communes. Dans le fil de cette
défense des compétences ordinaires, ne risquez-vous pas de produire
une horizontalisation des compétences et de leur contribution collec-
tive ? Je pense a certains des débats qui se sont tenus au sein des com-
missions de Nuit Debout au printemps 2016, ou en marge de ces com-
missions : les militants aguerris, en matiére de féminisme ou d'anti-spé-
cisme parexemple, se sentaient frustrés du fonctionnement qui, parce



quesevoulant résolument ouvert et égalitaire, nautorisait pasles argu-
ments d'autorité, mais rendait aussi assez difficile toute cumulativité
danslavancement des réflexions collectives. Les plus anciens et les plus
assidus ne pouvant pas bénéficier d’un crédit qui menacait toujours de
basculer dans « lexpertise » et largument d’autorité, ils se sentaient
pénalisés de ne pouvoir fairevaloir la qualité particuliére de leur expé-
rience et de leurs connaissances sur le sujet. Cela renvoie a : 1) la ques-
tion de la division du travail entre citoyens et institutions (et pose le
probleme du statut de la science, a laquelle les pragmatistes étaient si
attachés) ; 2) la question des corps intermédiaires, qui sont relative-
ment absents de vos travaux : na-t-on pas besoin de (re)penser de tels
corps pour servirde relais aux initiatives citoyennes, qui semblent (un
peu comme on le reproche dailleurs a l'épistémologie émergentiste),
dans une sorte d’éternel recommencement des choses, remettre tou-
Jours les compteurs a zéro ? Comment ne pas en rester a un effet réac-
tifet dispersé des mouvements citoyens ? Comment se forme une com-
munauté qui ne soit pas privée de mémoire — pour ne pas peiner da se
donner des projets ?

SL: C’est en effet une question cruciale et trés actuelle - et toute
personne qui s’est sentie frustrée dans ce genre de débat « horizon-
tal », donc ressenti comme « nivelant » (un terme trés antidémocra-
tique), a eu I'impression que ses propres compétences, citoyennes
et politiques étaient, sinon méconnues, en tout cas sous-utilisées.
Ce qui est d’autant plus désagréable que les expertises et connais-
sances SHS commencent a étre mobilisées par les politiques sur des
questions au-dela de I’économie (comme onl’avude fagon assez ridi-
cule sur les questions de « radicalisation » et sur les « banlieues »). Et
qu’on n’a pas envie comme tu dis de toujours repartir de zéro. Mais
il n’est pas souhaitable de revenir a des positions d’expertise, y com-
pris dans nos propres domaines qui sont souvent liés a des revendi-
cationsd’égalité. Il me semble pour ma part que lanotion d’¢ducation
(ceque Cavell appellel’éducation des adultes pour définir la philoso-
phie) (Hadot, 2010) est pertinente et que, dans Nuit Debout, il y avait
un désir de connaissance, de formation de la part desjeunes qui était

299



300

extraordinaire, et qu’il faut simplement répondre a ces demandes et
donner des outils pour que chacun puisse les utiliser. Le concept de
care, par exemple, est trés accessible a chacun, les revendications
environnementales aussi et beaucoup d’outils de critique sociale...
Quantanous, nous avons beaucoup a apprendre, aussi. L'intelligence
collective, sion I'entend dans un sens pragmatiste (Dewey, 1927/2010),
cen’est pas le nivellement mais I’éducation réciproque. Sur ce point,
j’ai beaucoup appris, encore une fois, des séries télévisées, qui trans-
mettent des contenus tres complexes parce qu'elles font confiance au
jugement moral et au « métier » des publics, mais aussi parce qu’elles
les forment.

AOQ : Rien n’est en effet jamais acquis. Sauvegarder l’esprit de
démocratie est un combat permanent, qui appelle la vigilance des
citoyen-ne-s, au risque d’une certaine impossibilité a s’entendre et a
prendre des décisions collectives — mais cela fait pleinement partie
de la question démocratique et on doit s’en remettre a I'intelligence
collective pour trouver les réponses. D’oul le recours a la notion de
«laboratoire politique » pour qualifier ces tentatives et 'observation
empirique sans préjugés des manieres de faire mises en ceuvre par
les citoyen-ne-s assemblé-e-s pour les accomplir. C’est 1a un des pro-
blémes a résoudre : comment maintenir les gens en éveil pour qu’ils
refusent de céder al’autorité et a ce que des chef-fe-s providentiel-le-s
leur prescrivent de penser. La réponse est empirique : y parvient-on
etcomment ? Par chance, les manifestations d’autonomie ne cessent
de se déployer sur les places publiques (ou les ronds-points). On ne
peut pas faire mieux !!!

SL:Cequiestacomprendre,commeonl’aditdans Antidémocratie,
c’estlelien entre épistémologie et démocratie. C’est quand on accep-
teral’égalité dans I’accés aux connaissances qu’on pourra surmonter
les réflexes antidémocratiques, qui sont aussi les notres, nous « intel-
lectuels ». Pour Dewey, le mot « démocratie » ne renvoie pas a un
régime politique défini par un systéme spécifique d’institutions, mais
sert a qualifier la nature de toute procédure expérimentale : esprit de



découverte, libre disposition des informations, discussions ouvertes
sur des hypotheéses, partage des intuitions et des résultats, etc., une
entreprise collective de production de connaissances pour I’action,
alaquelle toute personne concernée par un probleme public contri-
bue, aégalité de compétence, afin de lui apporter une solution satisfai-
sante. Le publicest alors défini comme I'’ensemble de celles et ceux qui
sont affectés par les décisions prises. De ce point de vue, le fait détre
affecté est constitué en compétence qu’il est possible de faire valoir
pour exiger le droit de peser sur ces décisions (Laugier, 2018). Cela
implique aussi une approche des émotions, régulierement décriées,
comme source de connaissance.

Le développement de la participation traduit 1’évolution du
conceptde public, qui,comme onl’aditdans Antidémocratie, désigne
non plus une masse ignorante dont il faudrait calmer les peurs, mais
une communauté capable d’apprécier les enjeux pratiques et de se
constituer en intelligence collective. L'invocation rituelle des dangers
du populisme ou des fake news par les gouvernants conduit insen-
siblement & reconduire I'idée que le « peuple » est une masse dont
il faudrait endiguer les peurs et élans irraisonnés, au lieu de le voir
comme une force capable de s’organiser en intelligence collective.
Cette conception paternaliste, voire patriarcale, permet d’exclure du
débat public les revendications de démocratie exprimées par celles
etceux quidéploient leur compétence politique de citoyen-ne-s pour
inventer et proposer des solutions aux questions d’intérét général
qui les concernent. Bien sfir, il y a des connaissances spécialisées,
qui ne sont pas acquises ou accessibles a tous ; mais, dés lors que les
conditions d’une information compléte des citoyen-ne-s et du plura-
lisme des débats sont garanties, rien ne devrait les empécher d’exer-
cer pleinement la fonction de controle et d’initiative qui doit étre la
leur en démocratie.

Nous voulions, dans Antidémocratie, accomplir un pas de plus et
signaler une profonde ambivalence dans tout ce qui touche aladémo-
cratie. Intellectuels, nous proclamons notre amour de ladémocratie,

301



302

mais nous nous méfions, suite a certains événements consternants,
des mouvements et golits du « peuple ». La situation actuelle ne
manque donc pas d’ambiguité : dans le cadre conceptuel des démo-
craties représentatives contemporaines, il parait tout aussi impen-
sable de refuser ouvertement de prendre en considération les points
de vue des citoyens sur la conduite des affaires publiques... que de
les tenir pour des personnes qui disposent d’un véritable savoir poli-
tique. Cette contradiction tient a une habitude bien ancrée chez les
politiques et intellectuels de distinguer entre un « peuple » néces-
sairement ignare ou craintif, et des « élites » naturellement ration-
nelles et lucides. Quant a ceux qui s’enthousiasment en attribuant au
«peuple » toutes les qualités, et notamment leurs propres idées, ils ne
cherchent pas plus a savoir ce que pensent les gens ordinaires — et sur-
tout pasles femmes. La crise liée a la pandémie a mis en évidence les
compétences des personnesordinaires, maisles a «en méme temps »
négligées. On avus’installer rapidement un monopole de la connais-
sance, associé a tout un discours insidieux et paternaliste de déni-
grement des capacités civiques des citoyens, soupconnés d’indisci-
pline, d’égoisme, de crédulité. Il y a eu un contraste fort entre ce dis-
cours de défiance ou de condescendance, et la réalité du terrain ot
I'on a vu se déployer la capacité des citoyens, partout dans le pays, a
prendre des responsabilités, a s'organiser pour lutter contre 'épidé-
mie et pallier les insuffisances des pouvoirs publics, y compris dans
des conditions trés difficiles de dénuement, dans des quartiers habi-
tuellement catalogués comme des lieux de désobéissance et de chaos.

Le «monde d’aprées », comme on dit, sera-t-il celui d’'un gouverne-
mentorganisé en concertation avecl’expérience des citoyen-ne-s, qui
ont collectivement révélé leur capacité a prendre en charge une situa-
tionimpossible, oul’assurance martiale des gouvernants a constam-
ment été laminée par le spectacle de leur impuissance et leurs erre-
ments et par celui du travail des citoyens ordinaires ? C’est la ques-
tion de la démocratie : saura-t-on adopter des formes de représenta-
tion et de délégation qui restreignent le monopole de pouvoir dont
se prévalent aujourd’hui ses détenteurs, et instituer une méthode de



gouvernement dans laquelle le point de vue de chacun et chacune
compte autant que celui de n’importe quel autre ? C’estun des enjeux
politiques du pragmatisme aujourd’hui.

CGV : Ne faut-il pas alors des processus d’institutionnalisation,
daccumulation et d'organisation del’expériencecollective, afin defaire
le poids et de pérenniser les luttes ? Et si on envisage ces enjeux dans
leur dimension mondiale, afin de peser face aux stratégies de conglo-
mérats transnationaux par exemple ?

AO : Je pense que c’est en effet une étape nécessaire, qui ouvre
une question incroyablement compliquée : celle du passage de sys-
temes démocratiques locaux a des systemes démocratiques interna-
tionaux. On peut les imaginer, un peu sur le modele des organismes
quiactualisent aujourd’huile multilatéralisme, a cette différence pres
que l'orientation des politiques conduites par ces institutions (que
sont 'OCDE, le FMI, la Banque Mondiale, 'OMC, I'OMS, I'OIT, etc.)
serait au service d’un autre régime de valeurs qui échapperait a la
domination des pouvoirs financiers et des forces productivistes. Il me
semble que tout cela est un peu présomptueux. Ce serait une antici-
pation qui excéderait une nouvelle de politique-fiction (de type Star
Wars en somme). Au point oll nous en sommes, il est peut-étre préfé-
rable d’en rester a la pensée d'une démocratie dans les cadres natio-
naux que nous connaissons (avant qu’ils ne disparaissent). Dans ce
cadre, les processus d’institutionnalisation de formes nouvelles d’ac-
tion et d’'organisation politiques sont incessants. Les sociétés sont
constamment soumises au changement social. Pour n’'observer que
ce quise passe en France, on voit comment les rouages deladémocra-
tie participative se développent (conférences de consensus, consulta-
tions, etc.), comment des associations gagnent en puissance au détri-
ment des pouvoirs en place (qu’il soit exécutif, 1égislatif, judiciaire ou
médiatique), comment des collectifs se constituent en assurant leur
permanence dans la durée (par exemple le comité Adama Traoré ou
desgroupesissusdes Giletsjaunes), la création de «listes citoyennes »
qui modifientles pratiques de lareprésentation et de la délégation, la

303



304

formation de « mouvements » qui substituent ’horizontalité a la ver-
ticalité des partis, la mise en place de la Convention citoyenne pour
le climat (avec la reconnaissance officielle de la 1égitimité du tirage
au sort), I’essor de formes de propriété collective dans I’économie
solidaire et sociale ou dans I'occupation de « zones d’autonomie ».
Toutes ces innovations marquent autant d’avancées de la démocra-
tisation des régimes démocratiques. Et on ne peut douter que cette
dynamique continuera de déployer ses potentialités inattendues.

Si on voulait rapporter ce phénomeéne a un théme deweyen, on
pourrait dire que la démocratie est une expérience dans laquelle son
contenu et ses propriétés sont 'objet d’'une enquéte collective qui
s’inscrit dans une longue durée et suscite des reformulations conti-
nues des pratiques qui la constituent.

SL:Celam’intéresse beaucoup de voir quels types de politisation
sont possibles, aujourd’hui, a partir de I’expérience collective, et du
partage desvaleurs. Albert et moi avons toujours travaillé en politique
apartirdelavalidation del’expérience ordinaire. Ladémocratie défi-
nie comme forme de vie partagée, c’est1abase d’'une « conception ordi-
naire du politique » ot le politique s’ancre dans les actions concretes —
au départ, la désobéissance civile, revenue au premier plan de I’acti-
visme depuis le début du siécle, puis les mouvements d’occupation
des places qui, par une forme d’exemplarité dans leur fonctionne-
ment horizontal, montraient la possibilité de la démocratie radicale
ici et maintenant, puis, encore, les grandes mobilisations de celles et
ceux qui réclament d’étre enfin entendus et pris en compte (emblé-
matiquement #MeToo et Black Lives Matter), de compter, sans passer
par des porte-parole ou des représentants mais par une adhésion de
tous. Ces trois types d’action ont été la source, respectivement, des
trois ouvrages de notre « trilogie démocratique » (Pourquoi désobéir
endémocratie?, Le Principe démocratieet Antidémocratie). Lenjeuen
estd’analyser des formes d’espoir dansla démocratie comme formes
devie. L'idée constante qui court le long des trois ouvrages, c’est que
les mouvements de protestation extra-institutionnels refletent la



sensibilité politique d’'une nouvelle génération de citoyen-ne-s, ce
qui semble aussi confirmé par les enquétes.

Il s’agit de tirer les conséquences de ce qui est admis en théorie
par beaucoup de chercheurs — que les nécessités de la vie collective
suscitent naturellement une activité a laquelle tous ses membres
prennent part et qui consiste a travailler ensemble 'ordre des rela-
tions sociales entre les ressortissants d’'un méme espace territorial.
Autrement dit, que toute société se forme et se maintient dansun «tra-
vail politique ». Une formule en est ce que Cavell appelle « conversa-
tion politique », laquelle se réalise sur deux plans : celui, ordinaire,
du politique et celui, institutionnalisé, de la politique. Les passages
de lI'un a 'autre sont permanents et c’est dans ces allers-retours que
peut se faire le changement politique. Tout cela indique que les
citoyens ordinaires disposent de ce qu’on peut nommer un « savoir
politique », qu’ils mobilisent régulierement lorsque les circonstances
les conduisent a agir pour faire monter une protestation publique.

Plus nous avons avanceé et plus nous avons compris que recon-
naitre cette compétence n’a rien d’évident. En effet, accorder ce
savoir politique aux citoyens ordinaires et en admettre pleinement
la pertinence reste objet de controverse. On le constate encore avec
la crise du COVID, ou le pouvoir citoyen est a peu pres nié. L'attrait
qu’exerce aujourd’hui la théorie de 'enquéte, la reconnaissance du
fait que les gensordinaires ne sont pas des impotents politiques, sus-
cite la demande croissante de « participation », si hypocrite que soit
cet appel, et méme ce mot, qui suggere qu’on prenne part a quelque
chose de déja existant. L'analyse ethnographique de ces mécanismes
de participation semble montrer qu’ils manquent encore a donner
un véritable pouvoir d’agir, de discuter et de décider aux citoyens
(Carrel, Cefai & Talpin, 2011). La revendication de démocratie réelle
déborde ce que ces techniques d’empowerment citoyen peuvent pro-
duire. Elle pose une exigence radicale et ordinaire : tout ressortis-
santd’une société possede un savoir politique qui suffit alui conférer
de facon inconditionnelle la responsabilité de prendre des décisions

305



306

qui engagent l'avenir d’une collectivité. Les mobilisations actuelles
delajeunesse, que ce soit sur I'environnement ou contre le racisme,
sont impressionnantes car elles se fichent de ces mécanismes et ne
demandent pas a participer, mais simplement qu’'on laisse le pouvoir
aux personnes concernées.

CGV:Ouseforgeselonvouslaportéesubversiveet critique des com-
pétences et desvertus démocratiques sion les décrit depuisl'expérience
ordinaire ? Peuvent-elles bien subvertir des états de fait et étre a la
source de transformations profondes de la société, si elles en sont le
produit?

Autrement dit, votre confiance dans les facons dont la culture ordi-
naire produit une sensibilité et des compétences peut-elle conduire,
comme c’est souvent reproché aux approches pragmatistes, a l'iré-
nisme, ou du moins a négliger la dimension idéologique (voire alié-
née)delaculture, dans certains contextes politiques et institutionnels ?
Comment savoir et comment faire pour apprécier cette dimension ?

AO: Notre travail porte surla possibilité d'une démocratie et surle
fait que toutesles formes d’aliénation — pour autant qu’elles puissent
étre empiriquement attestées — sont surmontables a condition de
bien vouloir admettre queles gens disposent des capacités politiques
nécessaires pour débattre et arriver a des accords pratiques. Nous
essayons, a partir de I’association (que certains pourraient trouver
étrange mais qui nous semble appropriée) de théses qui proviennent
del’ethnométhodologie, de Goffman, du pragmatisme de Dewey, du
perfectionnisme d’Emerson et des analyses de Wittgenstein et d’Aus-
tin, de fonderla validité d’'une perspective analytique qui reconnaisse
la place du savoir pratique des citoyen-ne-s ordinaires au sujet des
affaires politiques qui les concernent, tout en montrant comment,
dans son actualisation dans I’action en commun (ou dans I’enquéte,
au sens de Dewey, 1938/1993), ce savoir pratique manifeste une auto-
nomie relative par rapport aux contraintes qu'exercent les rapports
de domination.



SL : Pour ma part je répondrais différemment, en indiquant que
1a aussi notre travail vise directement cette conception de « I’ordi-
naire». Carla question suggére (ainsi que beaucoup de chercheursen
sciences sociales le supposent) que la pensée ordinaire est nécessai-
rement conservatrice et idéologique et que seule une approche dis-
tanciée et critique peut produire un changement. Mais notre défini-
tion de la démocratie dit précisément I'inverse : ce n’est que dans le
mouvementinterne al’'ordinaire que ladémocratie peut exister. Cela
me fait penser a des débats en anthropologie, par exemple ala diver-
gence entre Veena Das et Joel Robbins sur les effets de la description
et ce que serait une anthropologie morale si on reste au niveau de
l'ordinaire. Ce que nous apprend le concept de forme de vie comme
celui de 'ordinaire?, c’est la force subversive et la plasticité de nos
formes de vie. La aussi, c’est Cavell qui nous oriente avec son idée de
forme de vie inséparablement sociale et vitale, ol tout est constam-
ment objet de dissensus. Sila réflexion politique se prive de cette cri-
tique immanente, elle ne peut qu’échouer a mettre en ocuvre ladémo-
cratie, méme si c’est difficile. Je crois que le « principe démocratie »
est une profonde rupture avec I'idée que ce qui vient de la société ou
en est « le produit » ne peut engendrer les forces de sa subversion. Si
I'on ne part pas des ressources de lasociété dans son ensemble en fai-
sant confiance dans les capacités de chacun-e, d’'ou viendra la trans-
formation ?

Sur ce point aussi, la réflexion sur la culture populaire (Cavell,
1981/2017, sur les comédies de Hollywood, et mon travail sur les séries
télévisées, 2019) nous a été tres utile. Car la tendance, 1a aussi, chez
les chercheurs et intellectuels, est de s’inquiéter de I'influence délé-
tereou aliénante de I'idéologie sur les spectateurs. Et pourtant, rares
sont ceux quis’inquietent d’étre eux-mémes soumis a cette influence.
Pourquoi pense-t-on sifacilement que ’autre est vulnérable ala pres-
sionidéologique, ou pas capable de fairela part des choses, et que soi-
méme on est al’abri ? C’est une vraie question morale et de démocra-
tie,dedémocratie morale. Sur ce point, j’ai été aidée parle travail d’Ar-
naud Esquerré (2019) sur la censure, qui fonctionne sur des préjugés

307



308

similaires, puisque ceux qui «interdisent » ad’autres de voir des films
lefontsurlaconviction qu’ils sonteux-mémesdignes deregarderetde
juger —donc surun principe d’inégalité. Méme si ce n’est pas attendu,
ni tellement percu, c’est bien sur ces questions de culture ordinaire
que se jouent en ce moment des enjeux démocratiques.

CGV : La question du changement climatique peut nous aider a
creuser cette réflexion. Les aveuglements qui sous-tendent la pensée
occidentale hégémonique (sur '’homme « dans la nature », sur le pro-
gres, surles ressources et la production, etc.) configurent aussi nos cri-
teres du bien vivre ensemble, nos formes de vie démocratiques elles-
mémes. Comment produire une sortie de ces arriére-plans normatifs,
de cette anthropologie, de cette ontologie, depuis le cours ordinaire
de la vie ? Comment sortir des impasses ot peut nous placer la démo-
cratie dévoyée ? Je pense par exemple aux travaux de Robert Proctor
(2012/2014) et, en France, Mathias Girel (2017) sur la production de
Iignorance collective : U'industrie du tabac a corrompu les formes ins-
titutionnelles pour produire del’ignorance collective (empécher que les
faits scientifiques soient reconnus, que des discussions entre citoyens
bien informés aient lieu et que les conséquences pratiques quelles
impliquent soient tirées). Le sens commun (et peut-étrela culture ordi-
naire telle que vous l'entendez) sont dés lors pris dans ces mensonges,
cette stratégie cynique.

En l'occurrence, la question ne porte dés lors plus seulement sur
la capacité du peuple a sautogouverner ou a faire preuve de discer-
nement, mais sur les conditions de possibilité du plein exercice par le
public de ses compétences démocratiques. Face a des stratégies de ce
type, de quelles armes dispose-t-on pour protéger l'intérét commun ?

AO : Si on se place du point de vue des pratiques effectives, on
s‘apercoit que tout ce qui semblait orienter ladécision versla défense
des monopoles de pouvoir (tabac, industrie, pollutions, etc.) est
aujourd’hui largement battu en bréche. Certes la désinformation et
les manipulations ont tenu le haut du pavé et donné un avantage



aux puissants. Mais comment rendre compte du fait que ces mono-
poles sont aujourd’hui menacés, mis en proces, vilipendés, obligés
de faire amende honorable, etc. C’est 'observation de ce qui se passe
(et déborde les injonctions qu’on pouvait croire éternelles) qui nous
conduit & mettre I’accent sur toutes les forces qui s’organisent pour
s’opposer et contrer les aliénations et domination agissantes. Nous
prenons acte de ces développements et les mettons au premier plan.
Peut-étre au détriment de tout ce qui pése comme reproduction du
pouvoir des dominants.

SL : Méme chose : c’est le cours ordinaire de la vie qui permettra
de prendre conscience des transformations climatiques, il n’y a pas
des experts qui voient ce qui se passe et des gens ordinaires qui sont
attachés a leur train-train... la plupart des gens — on le voit notam-
ment aux Etats-Unis, ol les sociétés humaines sont en avance sur le
gouvernement anti-environnementaliste piloté par les grandes entre-
prises. Chacunvoit que, par exemple, le climat se détraque, que le vin
se transforme... et, par ailleurs, les nouvelles générations changent
aussi la vie quotidienne et les valeurs ordinaires de leurs parents.
L'environnement et ’écologie sont précisément des domaines scien-
tifiques qui ont été construits a partir d’'observations et de mobilisa-
tions de terrain, de compétences locales et de prise de conscience
collective (par exemple avec la parution de Silent Spring de Rachel
Carson (1962/1963) aux Etats-Unis par épisodes dans The New Yorker).
La « pensée occidentale hégémonique » qui est un produit artificiel
des plus puissants et, comme cela a été analysé de multiples facons,
un mode de consolidation du pouvoir des plus favorisés parle dénide
I'intérét commun, n’est pasla penséeordinaire, qui est démocratique,
et qui est la production de tous - y compris de tres jeunes, comme
on le voit avec le cas de Greta Thunberg. Les attaques contre elle,
quoi qu’il en soit sur le fond, sont essentiellement motivées par des
réflexes antidémocratiques visant a exclure sa génération des déci-
sions collectives. Proctor et Girel parlent d’ignorance construite, c’est-
a-dire de connaissances délibérément soustraites au public, et pour
une raison : quand le public a accés a des connaissances, il les met

309



310

a profit. Le probleme que soulévent ces auteurs c’est donc la quan-
tité de choses qui sont inaccessibles a la connaissance et a la circu-
lation et 'impossibilité d’une vie démocratique dans un monde ou
la connaissance est affaire de pouvoir. Sur ce point, le pragmatisme
est devenu une arme politique puissante, mais que ’'on n’ose pas tou-
jours mobiliser, car nous sommes aussi dans un univers académique
ol lapensée engagée est vite déconsidérée. Un certain type d’engage-
mentsocial progressiste, en tout cas, parce que 'engagement conser-
vateur ou conformiste y est beaucoup plus toléré. Le prochain défi
pour lacommunauté pragmatiste va étre de trouver les méthodes et
arguments contre les tentatives de plus en plus fréquentes de fragi-
liser le travail critique en le qualifiant de « militant ».

CGV : Jereviens sur le terme « populisme » et ce qu’il désigne. Vous
démontez un certain nombre de soubassements de l'usage du terme
populisme et suggérez de renoncer a ce terme. Mais, parallélement,
vous évoquez les facons de faire de « démagogues » (par exemple dans
Antidémocratie, 2017:19 et 26) pour décrire des discours ou des repré-
sentants politiques qui « font appel aux affects », «auxinstincts les plus
bas », qui « banalisent des programmes réactionnaires ou a tonalité
ouvertement fasciste qui feignent de parler au nom du peuple ». Cette
notion neréintroduit-elle pas leversant péjoratifde « populisme» quon
trouve couramment usité ? Ne reconduit-elle pas cette identification
normative d’un type de rhétorique politique que vous proposez d aban-
donner? Comment proposez-vous de distinguer entre ceux quifeignent
de parler au nom du peuple et ceux qui le font effectivement : quel cri-
tére dauthenticité vous donnez-vous ?

Corrélativement, un pan de la réflexion que vous suscitez touche,
pourlediredefacon assezgénérale, au probleme du malen démocratie,
enrégimemajoritaire. Dans certains passages, on entrevoit la nécessité
de substituer un critéere normatif substantiel a un critere procédural
pourfonderlalégitimitéduvote lui-méme : «quelle quesoitlatournure
que puisse prendre un scrutin [...] on peut soutenir que le fascisme ou
le national-socialisme ne sont pas plus justes lorsqu’ils sont portés au



pouvoirparlesurnes : ils restent du fascisme et du national-socialisme
donc des idéologies et une pratique du pouvoir illégitimes du point de
vuedesreglesdeladémocratie (quisont celles del’état dedroit)» (Ogien
&Laugier, 2017 : 62). Comment justifiez-vous cette dérogation au prin-
cipedelalégitimité duvote populaire dans votre perspective ? N'est-ce
pasencadrer la définition ouverte que vous donnez au départ par une
définition substantielletres forte a lafois du peuple et dela démocratie ?

SL: C’est en effet une question permanente et fondamentale qui
se pose a nous quand nous traitons ces sujets, et c’est difficile. Nous
avons bien analysé, comme tu I’as dit, la tonalité péjorative de « popu-
lisme » qui permet d’écarter toute revendication radicalement démo-
cratique et est assez contradictoire avecla sacralisation du « peuple »
(quin’est pas dans notre style). En méme temps, nous n’avons pu que
constater l’'arrivée au pouvoir (et celas’est aggravé depuis la parution
de Antidémocratie) de leaders qui usent d’une rhétorique terrifiante
en prétendant s’appuyer sur une volonté populaire. Effectivement,
comme Albert le disait en donnant I’exemple de la désobéissance
civile, il y a dans notre concept de démocratie une dimension nor-
mative : il ne suffit pas de désobéir a une loi pour étre démocrate, il
ne suffit pas de parler au nom du peuple, il ne suffit pas d’avoir été élu
(d’autant quela plupart de ces dirigeants, de Trump a Bolsonaro, sont
le produit de systemes électoraux foncierement biaisés et excluants)
pour étre démocrate - il faut réellement donner la parole a tou-te-s et
considérer les citoyen-ne-s a égalité. On en revient toujours a ce prin-
cipe, qui est aussi un principe d’authenticité. Des discours qui sont
racistes ou sexistes ne sont pas démocratiques, mémes’ils prétendent
exprimer lavoix du peuple. Par ailleurs oui, nous ne nous génons pas
pour dire — depuis le début de nos recherches — que tel dirigeant a
un discours fasciste ou répugnant, car pour nous il s’agit de qualifi-
cations morales ordinaires et aussi valides, en un sens, que des ana-
lyses politiques plus techniques. De fait, les réactions a Trump et
consorts que I'on peut observer sont des émotions morales ordinaires,
méme si elles ne sont pas partagées par tous les citoyens américains.
La question demeure, toujours la méme — pourquoi admire-t-on le

m



312

peuple quand il vote majoritairement pour Obama, un noir démo-
crate, et pourquoi le considere-t-on avec consternation ou mépris
quand il vote pour un Trump ? Et effectivement, il y a 1a une dimen-
sion morale incontournable, et trés concréte, qui est celle du perfec-
tionnisme (rappelons-nous que toute la rhétorique d’Obama est ins-
pirée d’Emerson!), la volonté de faire appel a ce qu’il yaen chacun-e
de meilleur. Cela rejoint bien siir, comme tu le dis trés bien, Carole,
la vision que Dewey (1927/2010) défend de la démocratie (versus un
systéme mafieux, corrompu ou censitaire), quand il lui attribue pour
vertu d’offrir les conditions collectives de possibilité de croissance les
plus larges pour I'ensemble des individus.

Entout casj’assume de dire que certains a droite ou a gauche font
appel a ce qu’il y a de plus « bas » — mais attention ce meilleur et ce
pire sonten chacun-e denous, ils ne sont pasl’apanage des catégories
sociales ou culturelles. Et quoi qu’il en soit, on ne pourra répondre a
la question du « populisme » et au mystére de majorités votant pour
des personnes immondes, qui de surcroit travaillent contre le bien
commun, celui de leurs électeurs, en particulier, que lorsqu’on aura
des systemes €lectoraux véritablement démocratiques. La question
par exemple de la suppression des votants aux Etats-Unis et ailleurs
est une question politique aussi essentielle que le vote des femmes
aune autre époque.

AO : Il faut penser que la seule invocation des propriétés intrin-
seques de la démocratie (telles qu’elles découlent de son principe :
I’égalité inconditionnelle de chacun et chacune) suffit pour affirmer
que le fait majoritaire n’est pas nécessairement (voire jamais) une
expression de la démocratie. On se trouve 1a au coeur du paradoxe
de la démocratie, car si celle-ci doit garantir que la voix de chaque
membre d’une collectivité puisse s’exprimer et étre entendue, il faut
que cette expression ne trahisse pas ce qu'on peut nommer l’esprit
de la démocratie, qui est LE principe, ’égalité réelle. Autrement dit,
la démocratie ne se réduit pas a la regle de la majorité : pour qu'une
revendication ou une décision soit « démocratique », elle ne doit défier



d’aucune maniere les régles de I'Etat de droit qui garantissent I'égalité
et ladignité de I'’ensemble des ressortissant-e-s qu’elles concernent.

CGV : Comment pensez-vous par ailleurs la question des échelles
et plus concrétement le rapport aux territoires dans votre théorie de
la démocratie ? Lancrage territorial des pratiques que vous décrivez
n'est pas tres présent, l'attention étant fortement portée aux discours.
Chez Dewey par exemple, on trouve de nombreux développements qui
lient fortement les possibilités devie démocratique alancrage des com-
munautés dans des périmetres restreints, ot le face-a-face reste pos-
sible (c’est une forme de crédibilité et d’accountability des élus). Quen
pensez-vous ?

SL: Cest une question importante en ces temps d’accent mis sur
les démocraties locales.

AO:Ilfautreveniricialanature de notre travail, qui est ce que nous
nommons une « enquéte conceptuelle ». Elle repose sur un double
postulat (qui se construit sur la base de la maniere dont nous entre-
mélons Wittgenstein, Dewey, Austin, Goffman et Garfinkel) : le pre-
mier pose que lasignification de « ce qui se passe » se dégage du cours
méme des échanges qui se nouent dans le fil de I’action en commun
telle qu'elle se déroule séquentiellement ; le second pose qu’on ne
peut pas établir de séparation entre la pensée, le monde et I’action,
et que toute tentative de fixer une séparation (qui est au fondement
deladémarche explicative en sciences sociales, qui a besoin de défi-
nir des causes pour saisir des effets) introduit un biais inacceptable
dans I’'analyse. On reconnait 1a la critique du causalisme ou de 1'ob-
jectivisme étroit (rappel du refrain de Wittgenstein : «il faut passer de
I’explication ala description »). Pensée, monde et action sont inextri-
cablement mélés et ce que 'observation nous apprend, c’est comment
cestrois éléments sont mobilisés par lesindividus dansle travail épis-
témique qui se réalise dansle cours del’action afin de lui donner une
intelligibilité et en permettre la continuation. Pourquoi dire tout cela?
Parce quelaquestion de’'ancrage local n’est, dans notre perspective,

313



314

qu'un élément du contexte dont nous faisonsI’hypothése que les per-
sonnes engagées dans l’'action en commun ont une connaissance
approximative mais suffisante pour orienter les échanges de facon
acceptable enraison des données auxquelles elles peuvent faire réfé-
rence de facon mutuellement compréhensible (et souvent de facon
purement implicite). De ce point de vue, le local ou le territoire ne
sont qu'une dimension annexe du phénomeéne premier qui nous inté-
resse : comment une communauté d’«enquéteurs » au sens de Dewey
(1927/2010), ou de « membres » pour Garfinkel (1967/2007), ou d’usa-
gers d’'un méme «jeu de langage » pour Wittgenstein (Ogien, 2007a;
et Laugier, 2009), parvient a se coordonner pour conduire I’enquéte
qu’ils menent afin de résoudre un probléme public quiles concerne ?
Cette capacité épistémique est au principe de la crédibilité et I'ac-
countability de toute personne qui intervient dans le processus de
I’enquéte.

C’est pour cette raison que, pour ma part en tout cas, je rejette
les démarches qui hypostasient aujourd’hui I’ancrage territorial ety
voient une source de 1égitimité qui permet d’expliquer la réussite ou
I’échec d’initiatives politiques locales. En se focalisant sur le résul-
tat, onignorele caractere absolument contingent de I'aboutissement
d’une action en commun engagée. Je continue a penser que notre tra-
vail (et celui du pragmatisme) consiste a mettre en lumiere I’essen-
tielle contingence de notre monde et les modalités de résolution pro-
visoire de cette contingence dans l’action en commun.

CGV : Cest une réponse de principe et de méthode tout a fait rece-
vable. Et pourtant, 'y a-t-il pas des conditions pratiques (dignes d étre
étudiées donc, y compris dans la perspective que tu décris ott lemonde et
les coursdaction nesont pas sépareés) quisont plus ou moins favorables
a ce que les publics adéquats se forment (se connectent, se concertent,
secoordonnent), a ce qu’ils aient acces aux tenants et aboutissants des
coursdaction quiles concernent ? Parexemple, pour la production ali-
mentaire, ou industrielle, ou la financiarisation de l'économie, le fait
que l'amont et l'aval des activités méme dans lesquelles nous sommes



pris, commetravailleur, habitant, consommateur, ou citoyen soit plus
difficilement discernable, et descriptible précisément, nest-il pas une
entrave au processus denquéte et aux dynamiques de publication
et daction qui le portent et en font un moteur de transformation du
monde ?

AO : Tu as tout a fait raison. Mais c’est précisément ce que le tra-
vail empirique doit mettre au jour en montrant comment cela pese
aucaspar cassur I’émergence et le développement d’une « enquéte ».
Ce ne sont pas des choses dont le sociologue devrait préjuger. Il doit
savoir que ce sont 1a des éventualités, étre attentif a les débusquer, a
les circonscrire, a rendre compte de leurs possibles interactions, et
ainsi de suite. Bref, faire le travail sociologique de description. Reste
asavoir quelle forme ca prend en philosophie.

CGV: Maisdonc, dans les travaux que vous avez pris en compte pour
adosser votre enquéte conceptuelle, au fil de vos ouvrages, iln’y a rien
de décisif ou significatif qui se dégageait relativement a cette question
des échelles et des territoires ?

SL: Cette question est essentielle, sil’'on observe des gens qui font
le style de travail politique que nous décrivons: se mettre en désobéis-
sance, faire des rassemblements, créer des partis-mouvementistes,
etc. Les mouvements que nous avons étudiés ne sont pas justement
des « mouvements » : il s’agit d’'occupations, de revendications d’'un
territoire comme étant a soi. Les mobilisations de femmes en parti-
culier, pour la protection des territoires, par exemple en cas de pollu-
tion, sont évidemment locales: je pense aux actions environnemen-
talistes de femmes autour de Vandana Shiva, ou a celles des femmes
auJapondanslarégionde Fukushima oulaterre estinvivable suitea
lacontamination nucléaire... Il s’agit bien de phénomeénes grassroots,
desgroupesetde réseaux de femmes qui luttent en collectif pour pré-
server ourecréer un environnement viable, maintenir ou reconquérir
leur acces aux ressources vitales, mais aussi pour diffuser les infor-
mations et dénoncer publiquement I'indifférence des gouvernants

315



316

ouleur corruption. Pour moi cet enracinementlocal tire sa force poli-
tique et son sens du care et des responsabilités qu’il engage.

En fait, cette question m’importe a cause d’un tournant présent
de la réflexion sur le care qui contraint a le considérer a différentes
échelles des lors qu’on sort d’'une approche purement éthique pour
voir la variété des formes du care, que j’ai étudiées dans un ouvrage
collectif récent sur Le Pouvoir des liens faibles (Gefen & Laugier, 2019).
En effet, lesanalyses du care aujourd’hui sont situées nécessairement
adifférentes échelles, qui vont des relations interpersonnelleslocales
aux relations transnationales. On peut étre en relation de care avec
des personnes qu’on ne connait pas (qu’il s’agisse de « la souffrance
a distance », ou de la production de nos vétements au loin), aussi
bien qu'avec du proche. La difficulté du care est bien aujourd’hui la
suivante : comment peuvent étre articulées ces approches du care a
différentes échelles ? Les relations de care sont d’abord interperson-
nelles (mére-enfant, ou travail de soin). Mais elles sont également
prises dans un processus social plus large, impliquant des protago-
nistes multiples (desindividus, des groupes, des entreprises, des ins-
titutions — et un niveau global comme pour les migrations de care qui
arrivent a notre porte). La question de I’échelle se pose en termes de
responsabilités. Ce qui crée notre responsabilité ce n’est pas un prin-
cipe moral abstrait et impartial, c’est le lien, le fait d’étre en relation,
méme lointaine. Cette approche en termes d’échelle est essentielle
pour défendre I’éthique du care contre ceux et celles qui croient qu’elle
ne peut fournir une base morale suffisamment solide pour aborder
les questions éthiques massives qui se posent a I’échelle globale. Car
uneattention auxliens particuliers est, paradoxalement, un principe
moral plus puissant qu'une approche universaliste, et 1a encore c’est
dela puissance de I'ordinaire qu’il est question.

AO: Cesontles gens qui donnent signification a des éléments de
contexte qu’ils prélevent dans leur environnement et les assemblent
de facon acceptable aux fins méme de la coordination de leur action.
Ce qui n’exonére pas le sociologue de 'obligation de démontrer,



preuves empiriques a ’'appui, la validité de 'opération au terme de
laquelle il va intégrer des données d’environnement dans la situa-
tion au prétexte qu’il les considére comme « objectives » et poten-
tiellement déterminantes. Il lui faut également admettre que per-
sonne - et pas plus le sociologue — n’ala possibilité de se trouver hors
du contexte dans lequel il agit. Ce qui veut dire que ce sont toujours
les étres humains en interaction qui font (en tant qu’ils sont engagés
dans une action en commun) un usage opérationnel des ressources
qu’ils mobilisent pour s’orienter les unes par rapport aux autres dans
uneactivité pratique. Aurang de ces ressources, il peut arriver que se
découvrent des notions inventées par les sciences sociales. C’est vrai
pour celles de classe sociale, d’identité, d’inégalité, de détermination
ou de justice. Pourquoi pas celle de territoires et d’échelles ? Pour le
dire autrement, la position de méthode que j’essaie de tenir admet
que si ces notions pesent sur I'organisation de I’action en commun,
on doit pouvoir les mettre en évidence a travers les effets concrets
qu’elles y produisent. Position dure, non ?

ADDENDUM. RETOUR SUR QUELQUES
CONNEXIONS AU PRAGMATISME®

Pragmata : Quand et comment avez-vous rencontré le pragma-
tisme ? Quelles espéces de pragmatismes vous ont retenus ? Et comment
progressivement avez-vous été amenés a vous rapprocher et a collabo-
rer sur un certain nombre de projets ?

AO : Mon intérét pour le pragmatisme est né dans la dynamique
du travail que j’avais engagée pour reprendre la théorie sociologique
dela connaissance esquissée par Durkheim dans les Formes élémen-
taires de la vie religieuse. Cette reprise s’inscrivait dans la suite des
recherches de Goffman et Garfinkel surl’'usage dusavoir pratique dans
I'interaction située. Et elle a intégré les éléments du pragmatisme a

317



318

I’'occasion de séminaires organisés a 'EHESS, avec Louis Quéré et
Michel de Fornel danslesannées1990, sur le théme du savoir pratique
et des théories de la signification et de la perception. S’est ensuite
nouée une collaboration avec des philosophes du laboratoire EXeCO
(EXpérience et COnnaissance) de Paris 1, Christiane Chauviré et
Sandra Laugier, et leurs étudiants (Mathias Girel, Guillaume Garreta,
Layla Raid, Stéphane Madelrieux). Le premier produit de cette ren-
contre a été un volume de la collection « Raisons Pratiques », La
Logique des situations, édité en 1999 par Michel de Fornel et Louis
Quéré. La Logique de Dewey (1938/1993), republiée par les Presses
universitaires de France, en avait donné 'impulsion initiale. Dans ce
volume, je mettais en dialogue les notions d’expérience et de situa-
tiontelles qu'elles étaient envisagées par Goffman et Dewey afin d’as-
seoir la thése selon laquelle une théorie de la connaissance doit irré-
meédiablement étre une théorie de I’action. Et cette réflexion com-
mune s’estensuite prolongée au contact delaseconde philosophie de
Wittgenstein et de 1a philosophie du langage ordinaire. Trois autres
volumes de la collection « Raisons Pratiques », consacrés a ’'apport
du pragmatisme aux sciences sociales, découleront de ces échanges:
La Régularité (n°13,2002) par Chauviré et Ogien ; La Croyance et l'en-
quéte (n°15,2005) par Karsenti et Quéré ; Dynamiques de l'erreur (n°19,
2009) par Chauviré, Ogien et Quéré.

Ce qui a été crucial a mes yeux, dans cette étroite fréquentation
du pragmatisme, est la conception de I'’enquéte qu’il propose. Cette
conception est au cceur de la « théorie expérimentale du sens » de
Peirce, qui admet le principe d’« indétermination radicale », lié¢ aux
contingences de la relation triadique indice-icdne-symbole dans
I’activité de compréhension (cette « logique du vague » analysée
par Chauviré, 1995). L’élément clé de la position de Peirce est la pri-
mauté qu’il attribue au doute comme origine du mouvement de la
pensée. Pour lui, la connaissance est un processus au cours duquel
une croyance se fixe de facon provisoire afin de satisfaire aux exi-
gences constamment changeantes de la réalisation de I’action. Cela
conduit & admettre qu’elle n’est jamais indexée sur la vérité, mais



sur I’acceptable ou le probable. Ce processus prend la forme d’une
enquéte au cours de laquelle la pertinence d’hypothésesinitiales (éla-
borées a partir des intuitions du sens commun) est testée et vérifiée
dansle cours mémedel’activité pratique danslaquelle les personnes
sont engagés et qu’elles doivent conduire a son terme de la fagon la
plus fluide possible. C’est en ce sens que Durkheim (1913-14/1955) a
écrit que les pragmatistes attribuaient a la pensée la fonction créa-
trice d’'ordonner le monde réel en le modelant a son idée, en faisant
émerger de nouveaux contenus, et en modifiant les objets mémes
de la perception.

Ce que Durkheim n’a pas vu est que cette fonction n’a pasla méme
extension danslathéorie del’enquéte de Peirce et Dewey et dans’em-
pirisme radical de James. Ce dernier défend en effet la these d’'une
« expérience pure », c’est-a-dire une pensée qui se suffit a elle-méme
pour créer une réalité (ou fixer une croyance) qui peut étre totalement
déliée d’'un ancrage dans un monde extérieur. Cette idée a prisun tour
spiritualiste et s’est développée en un relativisme absolu (qui s’ap-
puie parfois sur la thése de Rorty, 1994, au sujet du rdle de la « com-
munauté » dans la confirmation du bien-fondé d’une proposition
ou d’une croyance). Cette version du pragmatisme a souvent justifié
des dérives subjectivistes qui ont heurté les sociologues. Nous avons
montré que ces dérives sont étrangeres a la conception que Dewey
donne de I’enquéte dans la Logique, ou il détaille les étapes du rai-
sonnement pratique que les individus enchainent afin de résoudre
collectivement les problémes qui ne manquent jamais de se poser
dans le cours méme des interactions qui constituent une action en
commun en train de se faire.

De ces années de collaboration intensive entre sociologues, lin-
guistes et philosophes s’est dégagée une sorte de « modele contex-
tualiste de I'action » partagé par cette petite communauté de cher-
cheurs et chercheuses. Pour ma part, ce que j’ai retenu du pragma-
tisme en général et de sa conception de I'enquéte en particulier, c’est
une série d’éléments permettant de fonder une théorie sociologique

319



320

delaconnaissance. Dans ce projet, je me suis inspiré de ’'analyse que
Hilary Putnam (1995: 152) a faite de I’esprit du pragmatisme, qu’il
définit par quatre caractéristiques : a) 'antiscepticisme, c’est-a-dire
que le doute doit étre considéré comme l’'origine de la connaissance
et comme un facteur positif puisqu’il suscite I’enquéte ; b) le faillibi-
lisme, c’est-a-dire qu’il n’existe aucune garantie métaphysique qui
immunise toute croyance contre la révision ; c) le rejet de la dichoto-
mie fait/valeur (les faits objectifs ne peuvent étre considérés comme
totalement séparés de la valeur que les gens leur attribuent immé-
diatement); et d) la primauté de la pratique sur la théorie (I’action en
commun est le cadre dans lequel se déroule la vie ordinaire).

Voila donc comment la confrontation entre philosophie du lan-
gageordinaire, pragmatisme et interactionnisme réaliste aconduita
dégager trois principes d’analyse qui permettent d’éviter les écueils
del’essentialisme, du fondamentalisme et du déterminisme en socio-
logie : 'indétermination radicale (c’est-a-dire admettre I'incomplé-
tudedel’action etlalabilité constante des significations) ; le caractére
irrémédiablement contextuel de I’expérience (c’est-a-dire prendre en
comptelefait que toute activité sociale est nécessairement partie inté-
grante de I’environnement dans lequel elle se déploie) ; 'émergence
dela «facticité » des objets et des événements dans le processus sen-
sible de'accomplissement séquentiel de I’action en commun (ce qui
implique de renoncer aux distinctions a priori entre causes et effets
etdeseconsacrer aladescription des pratiques de production de I’in-
telligibilité mutuelle d’un état de faits en constante reconfiguration).

Cen’est qu'apres ce travail consacré ala connaissance en acte que
Sandra et moi avons engagé, en 2010, une collaboration de tonalité
un peu moins théorique sur le théme de la désobéissance civile. Et
c’est alors que je me suis intéressé d’un peu plus pres a la conception
deladémocratie de Dewey, qui prend pleinement au sérieux la capa-
cité politique des citoyens ordinaires et congoit ce qu’'il nomme «’en-
quéte sociale » (c’est-a-dire I'activité politique) comme un exercice
collectif de délibération entre personnes également concernées par



un probléme d’intérét général qui les constitue en « public ». Et C’est
ainsi que nous sommes passés avec Sandra d’une approche ouverte,
dynamique et pluraliste de la connaissance en acte, a une analyse
des mouvements de protestation extra-institutionnels qui se sont
développés a travers le monde depuis 2011, et a une réflexion sur les
conditions de radicalisation de la démocratie.

SL: L’histoire est un peu différente de mon c6té. J’ai rencontré le
pragmatisme de facon évidente, d’abord parce que mes premiéres
recherches (déslamaitrise de philo) ont porté sur le philosophe états-
unien W. V. Quine (Laugier, 1992) qui était fortement influencé par le
pragmatisme, notamment Peirce, Dewey, et C.I. Lewis, pour sa phi-
losophie du langage et de la connaissance. Donc j’ai €té tres vite et
tres tot plongée dans cet univers : From a Logical Point of View, un
des premiers ouvrages importants de Quine (1953), se revendiquait
du pragmatisme, ainsi que son essai le plus influent, « Epistemology
Naturalised » (1977). Ensuite, quand je suis allée étudier a Harvard a
I’époque de mon DEA et du travail préparatoire a la these, je me suis
retrouvée au cceur des différentes modalités d’héritage du pragma-
tisme. Il y avait Quine bien siir, Nelson Goodman, et Hilary Putnam,
qui, lui, revendiquait et enseignait William James. Le débat faisait
rage al’époque avec Richard Rorty qui, parmi les premiers, affirmait
I'importance de Dewey et plus généralement la portée politique et
sociale du pragmatisme. C’est une évidence aujourd’hui, mais qui
était peu acceptée dans les années 1980, ou c’était plutdt la théorie
de la connaissance du pragmatisme qui était mise au gotit du jour
(voir le premier chapitre de mon livre Recommencer la philosophie,
2014, qui est une histoire de la réception de la philosophie améri-
caine classique). Je m’étonne toujours que des auteurs comme Quine,
Davidson, Putnam, qui ont été de puissants héritiers et interpretes
du pragmatisme et ont joué un role essentiel pour le transmettre en
philosophie analytique, soient si peu connus et discutés aujourd’hui
en philosophie, méme si on les mentionne toujours par obligation.
C’estvraiment un dénide sa propre histoire parla philosophie analy-
tique actuelle, et c’est dommage car elle en perd en pertinence et en

321



322

profondeur. En tout cas aux Etats-Unis, a la fin du siécle dernier, la
vie philosophique s’articulait beaucoup a des héritages concurrents
et variés du pragmatisme.

En France aussi, en réalité, car beaucoup d’ouvrages de Putnam,
Rorty, Quine, Davidson... ont été traduits et discutés et celaaen partie
organisé la réception de la philosophie analytique et plus largement
de la philosophie américaine. Le Seuil et la collection « L'ordre phi-
losophique », 1a collection « Tiré a part » de Jean-Pierre Cometti aux
Editions de I’Eclat (Valensi, 2018) ont joué un role essentiel dans la
consolidation de cet espace d’interrogation. Un événement signifi-
catif en a été le colloque autour de la philosophie américaine, orga-
nisé en 1994, a Cerisy, par Christiane Chauviré, Claudine Tiercelin et
moi-méme, auquel ont participé Rorty, Putnam, Cavell, mais aussi
de nombreux jeunes philosophes qui ont émergé plus tard. Je m’en
souviens puisque c’est aussi le moment ou un milieu un peu unifié
autour de ces héritages du pragmatisme a explosé, entre tenants d’une
approche wittgensteinienne et «sociale » et d’une philosophie analy-
tique qui se revendiquait « pure et dure ». Au départ, il y a probable-
ment eu des questions de personne et des rivalités institutionnelles
plutét que des questions proprement théoriques, puisqu’il est dif-
ficile de définir le pragmatisme de facon univoque. Il n’en reste pas
moins que ces divergences se sont durcies, et que le milieu analy-
tique francais a organisé une forme d’orthodoxie autour d’un para-
digme excluant, appuyé sur le développement des sciences cogni-
tives, rejetant I’histoire a quelques exceptions pres et revendiquant
le monopole de la pensée argumentative et rationnelle, avec, en téte,
laconquéte de positions institutionnelles fortes. De 'autre c6té, celui
des wittgensteiniens au sens large, il y a eu bien stir I’héritage de
Dewey et James, I’étude de I’ccuvre de Wittgenstein, devenue de
plus en plus influente, de I’histoire de la philosophie analytique, de
la philosophie d’Oxford, mais ce qui a permis a cette « branche » au
départ minoritaire et dépréciée de la philosophie analytique de se
développer jusqu’a avoir une place intellectuelle centrale, c’est bien
la convergence avec la sociologie et I'anthropologie. Les rencontres



systématiques entre philosophes, sociologues, économistes au sein
duséminaire « Le mental et le social » aI'Institut d’histoire et de phi-
losophie des sciences et des techniques (IHPST) a Paris 1 (que j'ai
animé avec Christiane Chauviré a partir de 1996) ont joué un rble
trés important — également pour les recherches sur Wittgenstein et
la philosophie de I’esprit — au moment ou le mouvement du « New
Wittgenstein » (Crary & Reid, 2000) a relancé et radicalisé les études
wittgensteiniennes. Il est significatif qu'un autre séminaire, le GEPPA
(Groupe d’études sur le pragmatisme et la philosophie américaine) se
soit ajouté au séminaire Wittgenstein: il était animé par deuxjeunes
doctorants, Mathias Girel et Guillaume Garreta, qui ont joué un role
crucial dans cettejonction extrémement féconde entre philosophie et
sciencessociales autour du pragmatisme, sans dogmatisme. D’autres
jeunes chercheurs, tels que Layla Raid et Stéphane Madelrieux, sont
venus plus tard. Mais nos séminaires se sont ouverts sur I’'extérieur
et les volumes de la collection « Raisons Pratiques » (par exemple
ceux sur La Régularité ou L’Enquéte qu’Albert a déja signalés) sont
nés de nos échanges avec Louis Quéré et Albert Ogien et des réseaux
de chercheurs agrégés autour du Centre d’étude des mouvements
sociaux (CEMS).

Albert, en particulier, est intervenu de nombreuses fois dans le
séminaire « Le mental et le social » et dans ceux sur Wittgenstein —
c’est la qu’il a élaboré ses ouvrages Les Formes sociales de la pensée.
La sociologie apres Wittgenstein (2007a) et Les Régles de la pratique
sociologique (2007b). Je mentionne ces deux ouvrages parce qu’ils
ont été la base de notre collaboration ultérieure sur la démocratie,
laquelle, de mon cOté, partait dela philosophie dulangage ordinaire...
et d’'une autre branche de I’héritage de la philosophie américaine,
le transcendantalisme d’Emerson. Tout cela pour dire qu’au tour-
nant du siécle, cette alliance entre spécialistes de Wittgenstein ou
du pragmatisme et sociologues qui s’étaient intéressés aux méthodes
ethnométhodologiques a incroyablement fédéré et attiré, et produit
ensuite un ensemble de recherches varié, fort, au point de consti-
tuer aujourd’hui un paradigme alternatif en sciences sociales quin’a

323



324

rien aenvier en matiere d’innovation aux approches analytiques plus
scientistes. Roberto Frega a joué un réle crucial, tout en poursuivant
son propre projet sur ladémocratie, pour coordonner, créer des liens
et rendre visibles différentes formes de pragmatisme, en Italie et en
France. Il a été a l'origine de I'’European Pragmatist Association et,
avecles colleguesitaliens, deI’European Journal of Pragmatism and
American Philosophy (EJPAP). L'expérience de Pragmata, association
et revue, est également capitale, et elle concrétise en France, grace a
I'activisme entre autres de Daniel Cefai, mais aussi en Belgique eten
Suisse, une énergie collective — une facon de mélanger les genres de
la philo et des sciences sociales qui en fait la richesse. Le fait que des
jeunes chercheurs de plus en plusnombreux s’intéressent a Dewey et
James est évidemmentlié a cette grande ouverture, libératrice, etala
radicalité toujours préservée de leurs travaux. Et au plan de I’histoire
delathéorie, ce travail commun entre sociologues et philosophes wit-
tgensteiniens/pragmatistes acompté énormément dansla consolida-
tion d’une pensée empirique (qu'on peut dire scientifique mais non
scientiste) et réaliste, bref une sorte de Troisiéme voie entre cogniti-
visme et phénoménologie.

Pragmata : Ces quelques points sont treés intéressants pour com-
prendreles échanges quionteulieuentre philosophie et sociologie. Mais
est-cequ’iln’y aurait pas une autre racine, Sandra, deta relation avec
lepragmatisme du cotédela philosophie dulangage, de Stanley Cavell
et de sa philosophie du cinéma ?

SL : C’est juste ! J’ai par ailleurs rencontré le pragmatisme par
un autre chemin, et 1a aussi a Harvard, a savoir en 1984 par Stanley
Cavell, qui lui-méme s’était donné pour tache de faire réentendre
les voix d’Emerson et de Thoreau. Et je dois dire que la lecture de
Sens de Walden (1972/2007) fut pour moi une expérience extraordi-
naire, aussi révélatrice que la lecture de Wittgenstein auparavant ;
sans parler de Pursuits of Happiness (1981/2017), le livre de Cavell sur
les comédies de Hollywood qui est fortement inspiré d’Emerson et
de Thoreau. Une partie de la lutte théorique pour une philosophie



américaine élargie en France - et sans doute une source permanente
de conflit avec la philosophie analytique orthodoxe — a été I'intégra-
tion de I'ceuvre de Cavell dans la discussion. J’y insiste car ce travail
m’a pris beaucoup d’énergie au fil des années, depuis les premieres
traductions de Cavell dansles années 1990. J’ai également eu des col-
laborations intenses autour d’Emerson avec des collégues américa-
nistes qui le connaissaient remarquablement (Christian Fournier,
Philippe Jaworski, Francois Brunet, Joseph Urbas) et j’ai beaucoup
écrit sur le sujet (Emerson, 2005) pour faire connaitre ce courant et
le perfectionnisme moral. Du coup, comme ceux qui me connaissent
bien le savent, j’ai toujours eu une sorte de complexe de free-rider
du pragmatisme, car contrairement a Christiane Chauviré a qui j’ai
succédé a la Sorbonne, et qui est une véritable érudite a la fois de
Wittgenstein et du pragmatisme, je n’ai jamais pu investir suffisam-
ment dans I’étude des corpus. Je me suis focalisée sur Wittgenstein,
surlaphilosophie dulangage ordinaire en général - Austin a été’ob-
jet d’'un important et précurseur programme de recherche organisé
a Amiens dans les années 2000 —, sur Cavell, et bien stir Emerson et
Thoreau, qui attirent de nombreux jeunes chercheurs.

De mon point de vue, tout cela entre heureusement sous le cha-
peau du pragmatisme, en tant que mouvement théorique. Par ail-
leurs, j’ai pas mal travaillé sur la place du transcendantalisme et du
perfectionnisme moral, comme I’appelle Cavell, dans I’histoire de
la philosophie américaine en général et du pragmatisme en parti-
culier. Et j’ai compris, progressivement, en discutant avec les spé-
cialistes que I'idée directrice de Cavell, d’'un refoulement d’Emer-
son par le pragmatisme, était exagérée, et motivée par un contexte
états-unien oul le pragmatisme était intégré de force dans la philoso-
phie analytique, opération empéchée en France par le travail... des
sociologues. L'importance philosophique de I'ceuvre d’Emerson me
parait fortement sous-estimée, malgré la reconnaissance de sa pré-
sence culturelle (je pense au cinéma américain), et en dépit de son
influenceréelle sur James et Dewey. Ce qui m’a d’emblée fascinée chez
Emerson et Thoreau (et Cavell) c’est une pensée non métaphysique,

325



326

non phénoménologique, ordinaire donc, de I'expérience. Il me semble
que c’est cela qui fait I’essentiel de son inscription dans le pragma-
tisme et que c’est cela qu’il faut revendiquer ! Dans « L'importance de
I'importance » (2005a), ou dans mon essai « En quéte de I'ordinaire »
(2005b), j’aitenté de mettre en évidence I'importance de I’expérience
etdelaconfiance en soi comme confiance en I’expérience — un point
de la philosophie pragmatiste.

Pragmata : Emerson, Thoreau, et au-dela le mouvement trans-
cendantaliste... Pourrais-tu nous en dire plus sur ce mouvement qui
reste assez peu connu en France et préciser comment tu vois son arti-
culation avec le pragmatisme ?

SL : Le mouvement transcendantaliste est né en Nouvelle-
Angleterre dans les années 1830, dans les milieux de 1’église unita-
rienne de Boston attirés parla philosophie, lalittérature allemande et
I'ceuvre de Coleridge. Ce mouvement a eu son moment de célébrité, et
tout un folklore lui est attaché : les réunions du Club Transcendantal
chez George Ripley et Amos B. Alcott (le pére de Louisa May qui a écrit
Les Quatre filles du Docteur March), la communauté utopique de la
Brook Farm, la figure romanesque de Margaret Fuller (I’éditrice du
Dial), laretraite de Henry David Thoreau construisant sa cabane au
bord de I’étang de Walden... Emerson, le premier philosophe états-
unien, a eu d’'emblée un statut ambigu : a la fois chantre de I'indivi-
dualisme et de 1a démocratie américaine, messie d’'une « Nouvelle
Amérique », pronant le rejet des traditions et autorités, et figure
morale parfois encombrante: pére fondateur refoulé (Laugier, 2005b).

Emerson partage avec Dewey la forme de la revendication démo-
cratique : 'un et I’'autre sont soucieux de communauté, a la fois dans
leur référence a la vie ordinaire, partagée par tous les hommes, et
dansleurappel aune communautéidéale. L'appel al’expérience ordi-
naire abien une pertinence pour I'idéal démocratique, ’Emerson a
Dewey, et c’est cela que nous reprenons, Albert et moi, pour analyser
la démocratie. Chez Emerson, cet appel implique aussi I’élaboration



de catégories nouvelles, celles de I'ordinaire et d’'un nouveau mode
d’approche du réel. Le recours au quotidien est aussi démocratique,
et 'esthétique de 'ordinaire rejoint la politique. J’adore ce passage
de « The American Scholar » (1837, traduit par « L'intellectuel améri-
cain », 2000) qui a déterminé ma vision de la démocratie : « L'un de
cessignesestlefait que le méme mouvement quia produit1’élévation
de ce que I'on appelait la plus basse classe de I’Etat a pris en littéra-
ture un aspect tres marqué, et tout aussi heureux. Au lieu du sublime
et du beau, c’est le proche, le bas, le commun qui ont été explorés et
poétisés. Ce qui avait été négligemment foulé aux pieds par ceux qui
s’équipaient pour de longs voyages en des pays lointains se trouve
étre soudain plusriche que toutesles terres étrangeres. La littérature
dupauvre, les sentiments de I’enfant, la philosophie delarue, le sens
du domestique, tels sont les sujets du jour. »

Le pauvre, I’enfant, la rue, le « domestique » (que je lis en lien
avec le genre) : tels sont les nouveaux objets qu’il va falloir penser, et
pour celalaliste de catégories héritées de ’Europe ne fonctionne pas.
L’appel a 'ordinaire est forcément démocratique et pratique. Mais
I'originalité d’Emerson (et qui selon Cavell disparait dans le pragma-
tisme) est dans le lien entre ’'ordinaire et le scepticisme, « 'inquié-
tante étrangeté de I'ordinaire ». Le recours a I’ordinaire n’a rien, chez
Emerson, comme chez Wittgenstein, d’'une solution (encore moins
d’une solution « scientifique ») a la question de la connaissance du
monde. L'ordinaire est toujours objet d’enquéte, il n’est jamais donné.
Lebas (thelow, dit Emerson) est toujours a atteindre, et telle doit étre
notre ambition, dans une inversion du sublime européen et de son
ambition a s’élever au-dessus du réel. Bien sfir, tout cela a plus tard
trouvé une traduction esthétique dans’intérét pour le cinéma popu-
laire (ou pire, pour les séries).

Ilyachez Emersonl’idée qu'un nouvel ensemble de concepts doit
étre inventépour décrire 'ordinaire. On voit alorsla révolution opérée
par le transcendantalisme. La question transcendantale n’est plus :
comment connaitre a partir de 'expérience (question qui, on le sait

327



328

depuis Hume, conduit inévitablement a la réponse : on ne connait
rien du tout), mais plutét : comment se rapprocher du monde ? Cette
difficulté a étre proche ou prochain (next), a se tenir dans cette proxi-
mité au monde est exprimée par Emerson dans son essai majeur,
«Expérience » (1844, in Emerson, 2005), a propos de I'expérience du
deuil. Laest précisément le scepticisme : dans’incapacité ou le déni
de vivre le deuil, bref d'avoir une expérience. « Expérience » n’a pas
tant pour but de décrire ou d’expliquer ’expérience que d’en ques-
tionner la possibilité méme.

Selon Cavell, Emerson congoit le deuil comme un caractére géné-
ral de ce que nous connaissons comme ’expérience (ordinaire), alors
que pour Dewey il est clair que la philosophie n’a pas a considérer le
deuil comme faisant partie de « la signification et I'importance de
notre expérience quotidienne ». On peut noter que William James
suitcefildela pensée emersonienne, par exemple dans La Volonté de
croire (James, 1896/2005). Chez Emerson, I'expérience ne peut rien
nousapprendre, non parce qu'elle est insuffisante, commele dit1’épis-
témologie traditionnelle, mais parce que nous ne I’avons pas : elle
ne nous touche pas. Notre volonté de savoir, notre rapacité cogni-
tive (the rapaciousness of the new power) nous conduisent a sacri-
fier autrui dans le but d’entrer en contact avec la réalité. La concep-
tualisation et la saisie sont explicitement une volonté de capturer le
monde, de le maitriser. C’est a I’activité conceptuelle comme prise
des objets qu’il faut arriver a renoncer, cette rapacité qui est « la part
la plus ignoble de notre condition » — unhandsome (cette main et ces
doigts qui agrippent avec impuissance) — pour arriver a une véritable
pratique, qui soit transformation. Emerson rejoint Wittgenstein dans
sa critique de « pulsion de généralité ». Mais, a la saisie, il oppose la
confiance. Lenquéte qui mene a la confiance en soi est un renonce-
mental’Instruction au profit de I'Intuition. L'ensemble des connais-
sances (tuitions) se fonde sur un rapport antérieur a la vérité (intui-
tion), quiest réception et instaure un rapport directement sensible et
expérimental alavie. La self-reliance n’est pas une nouvelle forme de
fondation subjectivante, ou de fondement de la connaissance, mais



se définit par la constitution d’un soi fragile et paradoxal, passif et
réceptif.

Pragmata : Quand on te lit, et que tu parles de « formes de vie », il
Sfaut donc non seulement revenir a Wittgenstein, ou en-deca, retrouver
cette idée chére a des auteurs qui ont contribué a forger notre sens du
« quotidien », Simmel et le jeune Schiitz. Il faut entendre, aussi, peut-
étre, les « Lebensformen » dont parlait Wilhelm von Humboldt quand
il écrivait sur le langage, irréductible au sens de la « life-form », que
l'on rencontrait en biologie ou en physiologie au XIX¢ siécle et jusque
dans la psychologie pragmatiste. Et il faut surtout replonger dans ce
bain de confiance dans l'expérience ordinaire qui était celui du trans-
cendantalisme d’Emerson ?

SL : Le transcendantalisme est mal nommé, car ce que propose
Emerson est bien une forme d’empirisme, qu’on appellerait volon-
tiers empirisme radical si la dénomination n’avait été proposée par
James, lequel reprend a Emerson cette dimension passive de 'expé-
rience. Laconfiance en soi n’est donc pas une éniéme fondation méta-
physique dans le sujet : elle est confiance en notre expérience. Mais
sur quoi cette confiance se fonde-t-elle ? Car elle n’a pas de soi a qui
se confier, un soi qui soit fondement premier de la confiance en soi.
« Parler de confiance en soi, c’est une maniere de s’exprimer misé-
rable et extérieure. Parlez plutot de ce qui confie (what relies) — car
cela marche, cela existe. » (Emerson, 2005). On voit a quel point le
concept de confiance est renouvelé ensemble par le pragmatisme et
le transcendantalisme. Parler de self-reliance, c’est donc renvoyer a
une réflexivité déja trop statique par rapport a ce qu’est réellement la
confiance. LUexpression « self-reliance », comme celle de « confiance en
soi», implique un retour sur soi (self), quand la confiance est pratique.
C’est pour mettre en évidence la dimension pratique et dynamique
(et non théorique ou épistémique) de la confiance en soi qu’Emer-
son note que l'expression « self-reliance » est misérable, extérieure,
et qu’il propose pour « reliance » that which relies. Relies employé
absolument, dans un refus de la réflexion sur soi, décrit une attitude

329



330

libérée de la réflexivité propre aux définitions du sujet, de toute illu-
sion d’un savoir qu’aurait le soi regardant en lui-méme, pour y trou-
ver quelque chose, une certitude ou confiance. La pratique (it works
and is), ajoute Emerson, permettant de récuser a la fois 1a mytholo-
gie de la réflexivité et de 'agency.

On a la une source et un angle de lecture du pragmatisme. La
confiance en soi n’est alors pas confiance en un soi donné, mais en
sapropreexpérience. Le transcendantalisme ordonne a chacun et cha-
cune - contre le scepticisme - de faire confiance a son expérience.
Cavell a exploré cette idée sur son terrain privilégié, le cinéma et
'usage (I'expérience) que nous en avons. Dans A la recherche du bon-
heur, il examine le fait de « contréler son expérience », c’est-a-dire,
ala fois d’examiner sa propre expérience, et de « laisser a I'objet qui
vousintéresse le soin de vous apprendre ale considérer ». Et s’intéres-
ser au cinéma veut dire s’intéresser a notre expérience du cinéma et
en apprendre. Cela signifie un déplacement radical de I'objet de I’en-
quéte, de I'objet a 'expérience que j’ai de I'objet et a ce je fais comp-
ter dans mavie: c’estlaligne quej’ai suivie avec I'étude des séries TV
(Laugier, 2019) : «Sibien qu'examiner et défendre I'intérét que je porte
acesfilms, c’estexaminer et défendrel’intérét que je porte a mapropre
expérience, aux moments et aux passages de ma vie quej’ai partagés
avec eux. » (Cavell, 1981/2017 : 18). On voit I'enjeu démocratique de la
confiance en soi, qui est la défense de mon expérience. Pour Cavell,
c’estlavision (répétée et souvent collective et publique) des films qui
conduit a faire confiance a sa propre expérience, et a acquérir, par la
méme, une autorité sur elle. Il renvoie alors a « 'empirisme que pra-
tiquent Emerson et Thoreau ». Car, au-dela des étiquettes de trans-
cendantalisme et de pragmatisme, c’est bien d’empirisme qu’il est
question ici : consulter sa propre expérience et la soumettre a I'exa-
men pour qu’elle se trouve, qu’elle trouve sa propre voie (ibid. : 19).

Alors s’établit le lien crucial entre expérience et confiance : il faut
éduquer son expérience pour lui faire confiance. On a cette approche
del’expérience aussibien dansle pragmatisme de James et de Dewey



(1934/2010 : « Having an Experience »), ou encore dans les premiéres
approches de la critique « moderniste » de la culture populaire,
avec The Immediate Experience de Robert Warshow (1962/2001), et
aujourd’hui avec Richard Shusterman (1991/1992) : ce qui est impor-
tant, c’est d’avoir une expérience. Et avoir une expérience veut dire :
percevoir ce qui est important, ce qui compte. C’est le développe-
ment d’une capacité a voir l'importance, le signifiant, qui permet de
redéfinir 'expérience — et 'ontologie : car pour définir les objets « il
n’existe qu'une seule source de données, I'apparition et la significa-
tion de ces objets, qui comptent pour nous » (Cavell, 2010). L'attention
al'ordinaire devient alors la perception de ce qui compte et en cela
Emerson est bien un pere fondateur du pragmatisme.

On retrouve aussi cette idée chez Henry James, dans sa réflexion
sur 'apport du roman comme éducation de la sensibilité et de la per-
ception (Laugier,2006). Le roman nous apprend ainsi a regarder lavie
comme «la scéne de ’'aventure et de I'improvisation ». Henry James
propose de faire de I'expérience méme de la lecture une aventure au
sens strict. Il y a de I'aventure, selon James, dans toute situation qui
mélel’incertitude etle «golit delavie ». On peut citer un passage culte
de La Créationlittéraire (1884/1980) qui explicite cette forme aventu-
reuse que prend I'expérience. « Une “aventure” humaine, personnelle
n’est pas une chose a priori, positive, absolue et inextensible, mais
juste une question de relation et d’appréciation — dans les faits, c’est
un nom que nous donnons, avec a propos, a tout passage, toute situa-
tion qui a ajouté le gotit tranchant de I'incertitude a un sens aiguisé
delavie. Cest pourquoi la chose est, tout a fait admirablement, une
question d’interprétation et de conditions particulieres; et fauted’une
perception de celles-ci, les aventures les plus prodigieuses peuvent
vulgairement compter pour rien. » (Henry James, 1884/1980).

Je cite ce passage en entier et souvent, car il est pertinent au-dela
de l’expérience de la littérature. Lexpérience elle-méme, si on lui fait
confiance, la pensée devient une aventure - « toute situation qui a
ajouté le golit tranchant de I'incertitude a un sens aiguisé de la vie ».

331



332

Refuser la confiance c’est passer a coté de l'aventure. Labsence d’at-
tention al'expérience, le manque de perception deI'importance, font
passer a coté de I’'aventure, de I’aventure intellectuelle aussi ; et c’est
bien ce que m’a apporté tout ce parcours en philosophie américaine.

Bien entendu, cette question de la confiance en I'expérience est
aussi au fondement de nos réflexions politiques, et de I’éthique du
caretelle quejel’ai développée en direction du pragmatisme. Ce point
de départ dans Emerson permet une forme de cadrage, voire d’uni-
fication des approches pragmatistes, que ce soit en politique (démo-
cratie), éthique (care, littérature), ou esthétique (cinéma et séries).
C’est en tout cas ce quej’ai essayé de développer.



BIBLIOGRAPHIE

BLANC Nathalie, LAUGIER Sandra & Pascale MOLINIER (2020), « Le prix de
Iinvisible. Les femmes dans la pandémie », la Vie des Idées, mai 2020. En
ligne : (https://laviedesidees.fr/Le-prix-de-l-invisible.html).

CARREL Marion, CEFAI Daniel & Julien TALPIN (eds) (2012), « Ethnographies de
la participation », n° spécial Participations, 3. En ligne : (http://www.revue-
participations.fr/numero_revue/2012-3-ethnographies-de-la-participation/).

CARSON Rachel (1962/1963), Printemps silencieux, Paris, Plon.

CAVELL Stanley (1972/2007), Sens de Walden, Courbevoie, Théatre
Typographique.

CAVELL Stanley (1979/1996), Les Voix de la raison, Paris, Seuil (trad. fr. S. Laugier
& N. Balso).

CAVELL Stanley (1981/2017), A la recherche du bonheur, Paris, Cahiers du cinéma
1993 et réédition Vrin, (trad. fr. C. Fournier & S. Laugier).

CAVELL Stanley (2010), « Quadvient-il des choses a I’écran ? », in Id., Le Cinéma
nous rend-il meilleurs?, Paris, Bayard.

CEFAI Daniel & Laurent PERREAU (eds) (2012), Erving Goffiman et l'ordre de
Iinteraction, Amiens, Curapp-Ess et Paris, Cems-Imm.

CERISUELO Marc & Sandra LAUGIER (eds) (2001), Stanley Cavell, cinéma et
philosophie, Paris, Presses de la Sorbonne Nouvelle.

CHAUVIRE Christiane (1995), Peirce et la signification. Introduction a la logique du
vague, Paris, Presses universitaires de France.

CHAUVIRE Christiane & Albert OGIEN (eds) (2002), La Régularité. Habitude,
disposition et savoir-faire dans Uexplication de 'action, Paris, Editions de
I’EHESS (« Raisons Pratiques », 13). En ligne : (https://books.openedition.org/
editionsehess/10930).

CHAUVIRE Christine, OGIEN Albert & Louis QUERE (eds) (2009), Dynamiques
de l'erreur, Paris, Editions de ’'EHESS (« Raisons Pratiques », 19). En ligne :
(https://books.openedition.org/editionsehess/12711).

CRARY Alice & Rupert READ (2000), The New Wittgenstein, Londres, Routledge.

DAs Veena (2006), Life and Words : Violence and the Descent into the Ordinary,
Berkeley-Los Angeles-Londres, University of California Press.

DAS Veena (2020), Textures of the Ordinary : Doing Anthropology after
Wittgenstein, New York, Fordham University Press.

DEWEY John (1927/2010), Le Public et ses problémes, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1934/2010), L’Art comme expérience, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1938/1993), Logique. La théorie de l'enquéte, Paris, Presses
universitaires de France.

DEWEY John (1939/2011), La Formation des valeurs, Paris, Les empécheurs de
penser en rond.

DEWEY John (2018), Ecrits politiques, Paris, Gallimard.

333



334

DIAMOND Cora (2004), L’Esprit réaliste. Wittgentstein, la philosophie et l'esprit,
Paris, Presses universitaires de France.

DURKHEIM Emile (1913-14/1955), Pragmatisme et sociologie. Cours inédit prononcé
a La Sorbonne en 1913-1914 et restitué par Armand Cuvillier d'aprés des notes
d’étudiants, Paris, Vrin.

EMERSON Ralph Waldo (1837/2000), « L'intellectuel américain/The American
Scholar », trad. fr. S. & D. Chaput, Horizons Philosophiques, 10 (2), p. 25-52.

EMERSON Ralph Waldo (1844/1922), « Expérience », in Stanley Cavell, Statuts
d’Emerson. Constitution, philosophie, politique, Paris, Editions de I’Eclat.

EMERSON Ralph Waldo (2005), Essais : Histoire, Destin, Expérience,
Compensation, Paris, Michel Houdiard Editions (trad. C. Fournier, préface
S. Laugier).

ESQUERRE Arnaud (2019), Interdire de voir. Sexe, violence et liberté d’expression
au cinéma, Paris, Fayard.

FASULA Pierre & Sandra LAUGIER (eds) (2021), Concepts de l'ordinaire, Paris,
Editions de la Sorbonne.

FERRARESE Estelle & Sandra LAUGIER (eds) (2018), Formes de vie, Paris, CNRS
éditions.

FISHER Berenice & Joan TRONTO (1991), « Toward a Feminist Theory of
Caring », in Emily Abel & Margaret Nelson (eds), Circles of Care, Albany, State
University of New York Press, p. 36-54.

FORNEL Michel de & Louis QUERE (eds) (1999), La Logique des situations.
Nouveaux regards sur I'écologie des activités sociales, Paris, Editions de
I’EHESS (« Raisons Pratiques », 10). En ligne : (https://books.openedition.org/
editionsehess/10618).

FORNEL Michel de, OGIEN Albert & Louis QUERE (eds) (2001),
L’Ethnométhodologie. Une sociologie radicale, Paris, La Découverte.

GARFINKEL Harold & Harvey SACKS (1967/2007), « Les structures formelles des
actions pratiques », in H. Garfinkel, Recherches en ethnométhodologie, Paris,
Presses universitaires de France, p. 429-474

GAUTIER Claude & Sandra LAUGIER (eds) (2006), L'Ordinaire et le politique, Paris,
Presses universitaires de France-Curapp.

GAYET-VIAUD Carole (2008), L’Egard et la régle. Déboires et bonheurs de la civilité
urbaine, Paris, These de doctorat EHESS.

GEFEN Alexandre & Sandra LAUGIER (eds) (2019), Le Pouvoir des liens faibles,
Paris, CNRS éditions.

GIREL Mathias (2017), Science et territoire de I'ignorance, Paris, Editions Quae.

HADOT Pierre (2010), « La philosophie comme éducation des adultes », in
S. Laugier (ed.), La Voix et la vertu. Variétés du perfectionnisme moral, Paris,
Presses universitaires de France, p. 437-447.

IBOS Caroline (2012), Qui gardera nos enfants ? Les nounous et les méres, Paris,
Flammarion.



JAMES Henry (1884/1980), La Création littéraire. Préfaces de 'édition de New York,
Paris, Denoél-Gonthier (trad. fr. M.-F. Cachin).

JAMES William (1896/2005), La Volonté de croire, Paris, Les Empécheurs de
Penser en Rond (trad. fr. L. Moulin).

JOUAN Marléne & Sandra LAUGIER (eds) (2009), Comment penser l'autonomie ?
Entre compétences et dépendances, Paris, Presses universitaires de France.

KARSENTI Bruno & Louis QUERE (eds) (2005), La Croyance et l'enquéte. Aux
sources du pragmatisme, Paris, Editions de ’EHESS (« Raisons Pratiques », 15).
En ligne : (https://books.openedition.org/editionsehess/11161).

KREPLAK Yael & Cécile LAVERGNE (2008), « Les pragmatiques a I’épreuve du
pragmatisme. Esquisse d’un “air de famille” », Tracés, 15 (2), p. 127-145.

LAUGIER Sandra (1992), LAnthropologie logique de Quine, Paris, Vrin.

LAUGIER Sandra (2004), Une autre pensée politique américaine. La démocratie
radicale, de R. W. Emerson a S. Cavell, Paris, Michel Houdiard.

LAUGIER Sandra (2005a), « Limportance de I'importance. Expérience,
pragmatisme, transcendantalisme », Multitudes, 4 (23), p. 153-167. En ligne :
[https://www.cairn.info/revue-multitudes-2005-4-page-153.htm].

LAUGIER Sandra (2005b), « En quéte de 'ordinaire. Emerson et la confiance en
soi », in Bruno Karsenti & Louis Quéré (eds), La Croyance et l'enquéte. Aux
sources du pragmatisme, Paris, Editions de ’EHESS (« Raisons Pratiques », 15),
p. 247-287. En ligne : (https://books.openedition.org/editionsehess/11233).

LAUGIER Sandra (2006), « Emerson, pere fondateur refoulé ? », Raisons politiques,
4 (24), p. 9-31.

LAUGIER Sandra (2009), Les Sens de l'usage, Paris, Vrin.

LAUGIER Sandra (2010a), Wittgenstein. Le mythe de I'inexpressivité, Paris, Vrin.

LAUGIER Sandra (ed.) (2010b), La Voix et la vertu. Variétés du perfectionnisme
moral, Paris, Presses universitaires de France.

LAUGIER Sandra (2012), Tous vulnérables ? Le care, les animaux, l'environnement,
Paris, Payot.

LAUGIER Sandra (2014), Recommencer la philosophie. Stanley Cavell et la
philosophie en Amérique, 2¢édition, Paris, Vrin.

LAUGIER Sandra (2018), « La démocratie comme enquéte et comme forme de
vie », Multitudes, 2 (71), p. 157-166.

LAUGIER Sandra (2019), Nos Vies en séries. Philosophie et morale d'une culture
populaire, Paris, Climats.

LAUGIER Sandra, LOVELL Anne M., PANDOLFO Stefania & Veena DAS (2013), Face
aux désastres. Une conversation a quatre voix sur la folie, le care et les grandes
détresses collectives, Paris, Ithaque.

MEDINA José (2009), The Epistemology of Resistance : Gender and Racial
Oppression, Epistemic Injustice and Resistant Imaginations, New York, Oxford
University Press.

MOLINIER Pascale, LAUGIER Sandra & Patricia PAPERMAN (2009), Qu'est-ce que le
care ?, Paris, Payot.

335



336

MURDOCH Iris & Emmanuel HALAIS (2010), « Vision et choix en morale », in
S. Laugier (ed.), La Voix et la vertu. Variétés du perfectionnisme moral, Paris,
Presses universitaires de France, p. 63-88.

NUSSBAUM Martha (1990/2010), La Connaissance de l'amour, Paris, Le Cerf.

NUSSBAUM Martha (2006), « Flawed Crystals : James’ The Golden Bowl and
Literature as Moral Philosophy » ; « La littérature comme philosophie
morale », trad. fr. J.Y. Mondon et S. Laugier, in S. Laugier (ed.), Ethique,
littérature, vie humaine, Paris, Presses universitaires de France.

OGIEN Albert (2007a), Les Formes sociales de la pensée. La sociologie apres
Wittgenstein, Paris, Armand Colin.

OGIEN Albert (2007b), Les Reégles de la pratique sociologique, Paris, Presses
universitaires de France.

OGIEN Albert (2011), « Créativité de l'objet, inventivité des données.
L’imagination sociologique dans et pour 'enquéte de terrain », in
B. Olszewska, M. Barthélémy & S. Laugier (eds), Les Données de l'enquéte,
Paris, Presses universitaires de France, p. 109-123.

OGIEN Albert (2012), « La perspective de I'ordinaire », in R. Keucheyan
& G. Bronner (eds), La Théorie sociale contemporaine, Paris, Presses
universitaires de France, p.163-177.

OGIEN Albert & Sandra LAUGIER (2010), Pourquoi désobéir en démocratie ?, Paris,
La Découverte.

OGIEN Albert & Sandra LAUGIER (2014), Le Principe démocratie. Enquéte sur les
nouvelles formes du politique, Paris, La Découverte.

OGIEN Albert & Sandra LAUGIER (2017), Antidémocratie, Paris, La Découverte.

PAPERMAN Patricia & Ruwen OGIEN (1995), La Couleur des pensées. Sentiments,
émotions, intentions, Paris, Editions de ’EHESS (« Raisons Pratiques », 6). En
ligne : (https://books.openedition.org/editionsehess/10084).

PAPERMAN Patricia & Sandra LAUGIER (2006), Le Souci des autres. Ethique
et politique du care, Paris, Editions de ’EHESS (« Raisons Pratiques »,

16) (réédition 2011). En ligne : (https://books.openedition.org/
editionsehess/11599).

PETTIT Philip (2004), Républicanisme, Paris, Gallimard.

PROCTOR Robert (2012/2014), Golden Holocaust. La conspiration des industriels
du tabac, Paris, Les Equateurs.

PUTNAM Hilary (1995), Words & Life, J. Conant (ed.), Cambridge, Harvard
University Press.

QUINE Willard Van Orman (1953), From a Logical Point of View, Cambridge,
Mass., Harvard University Press.

QUINE Willard Van Orman (1969), « Epistemology Naturalized », in 1d.,
Ontological Relativity and Others Essays, New York, Columbia University
Press, p. 80-81.

QUINE Willard Van Orman (1977), « Lépistémologie devenue naturelle », in Id.,
Relativité de l'ontologie et autres essais, Paris, Aubier-Montaigne, p. 83-105.



RAWLS John (2000), Justice et démocratie, Paris, Points-Seuil.

RORTY Richard (1994), Objectivisme, relativisme et vérité, Paris, Presses
universitaires de France.

SEN Amartya (1985), Commodities and Capabilities, Amsterdam, North-Holland.

SHUSTERMAN Richard (1991/1992), L'art a l'état vif. La pensée pragmatiste et
l'esthétique populaire, trad. fr. Ch. Noille, Paris, Editions de Minuit.

TASSIN Etienne (2012), Le Maléfice de la vie & plusieurs. La politique est-elle vouée
al’échec ?, Paris, Bayard.

THOREAU Henry David (1854/1991), Walden, New York, Vintage Books, The
Library of America.

VALENSI Michel (2018), « L’édition comme expérience: La collection “Tiré a part
des Editions de I’Eclat. Entretien avec Olivier Gaudin et Thibaud Trochu »,
Pragmata, n°1, p. 372-389. En ligne : (https://revuepragmata.files.wordpress.
com/2018/09/pragmata-2018-1_valensi.pdf).

WARSHOW Robert (1962/2001), The Immediate Experience : Movies, Comics,
Theatre and Other Aspects of Popular Culture, New York, Doubleday (rééd.
Harvard University Press, 2001, postface de S. Cavell).

WITTGENSTEIN Ludwig (1958/1996), Le Cahier bleu et le cahier brun, Paris,
Gallimard.

2

337



338

NOTES

1Pour cet amendement a la
démarche de I'ethnométhodologie,
voir Ogien (2011). On trouve de
nombreux éléments sur la réception
de 'ethnométhodologie en France
dans 'ouvrage, issu d’un colloque
de Cerisy qui a eu lieu en 1997,
L’Ethnométhodologie. Une sociologie
radicale (Fornel, Ogien & Quéré,
2001).

2 On peut se reporter au texte clef de
Garfinkel et Sacks, « Les structures
formelles des actions pratiques »
(1967/2008).

3 C’est 'une des interrogations qui a
conduit a ce que nous coorganisions
en 2009, avec Daniel Cefai et Laurent
Perreau, le colloque de I’'Université
de Picardie Jules Verne a Amiens sur
« Goffman et I'ordre de I’interaction »
(Cefai & Perreau (eds), 2012).

4 Voir le traitement que nous
donnons a ce concept dans le collectif
Formes de vie, coordonné avec Estelle
Ferrarese, 2018); quant a la notion
d’ordinaire, beaucoup a été publié,
depuis Gautier & Laugier (2006),
jusqu'a Concepts de l'ordinaire (Fasula
& Laugier, 2021).

5 Cette seconde partie, beaucoup plus
courte, résulte de questions de relance
apres que lentretien était achevé

et « bon a tirer ». Une partie des
réponses a été intégrée au corps de
Pentretien, une partie n’y trouvait pas
sa place, mais nous les avons jugées
suffisamment intéressantes pour ne
pas en priver, avec 'assentiment de
Carole, Sandra et Albert, les lecteurs
de Pragmata (Daniel Cefai).



