
POLITIQUE 
PRAGMATISTE 
ET SOCIAL 
SETTLEMENTS

DE NOUVEAUX PUBLICS 
AUX ÉTATS-UNIS À L'ÈRE 
PROGRESSISTE 

DANIEL CEFAÏ



343

Pourquoi étudier encore les social settlements, ce type 
d’organisation civique qui paraît dépassé depuis près d’un 
siècle ? Après une description des activités proposées 
en matière de travail social, de droits des femmes et 
des enfants, d’accueil des migrants, d’éducation ou 
de santé, l’article livre quelques éléments d’analyse 
de ce mouvement social. Le lien des settlements avec 
le pragmatisme est examiné à travers les relations 
personnelles qui existaient à Chicago entre Dewey, 
Mead, Tufts ou Thomas et leurs familles et Jane Addams, 
Mary McDowell ou Graham Taylor – les fondateurs 
de Hull House, du University of Chicago Settlement 
ou du Chicago Commons. Mais les settlements sont 
surtout des lieux d’enquête, d’expérimentation et 
d’éducation progressiste. Ils se battent pour la liberté 
politique de migrants anarchistes. Ils contribuent 
à inventer de nouvelles formes de travail social et 
d’organisation communautaire, en rupture avec la charité 
et la philanthropie privées. Ils articulent une nouvelle 
rhétorique civique et politique et posent les fondements 
de certaines politiques sociales de l’État-Providence. Et 
tout en restant soucieux de « reconstruction sociale » de 
leurs quartiers d’implantation, ils sont partie prenante 
de réseaux d’organisations civiques à l’échelle nationale 
et internationale. Ce texte de présentation introduit à un 
certain nombre de traductions de Jane Addams, Mary K. 
Simkhovitch, George H. Mead et John et Evelyn Dewey.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; JANE ADDAMS ; ÈRE PROGRESSISTE ; SOCIAL 
SETTLEMENTS ; TRAVAIL SOCIAL ; ORGANISATIONS DE LA SOCIÉTÉ CIVILE.



344

D ans la nouvelle édition de The Encyclopedia of Social Reform 
(1908), les social settlements sont définis comme « des maisons 
dans les quartiers les plus pauvres de la ville où des femmes 

et des hommes éduqués vivent en contact personnel et quotidien 
avec les travailleurs » (Montgomery, 1908 : 1106)1. Des personnes qui 
proviennent des classes supérieures, habitées par un idéal de justice 
sociale, désireuses de surmonter les barrières de statut et aspirant à 
sortir des murs de l’Université, viennent vivre en « résidence » au sein 
d’une population défavorisée pour tenter de résoudre, en pratique, 
avec leurs voisins, un certain nombre de problèmes. On l’a oublié, 
mais un véritable engouement s’était emparé des jeunes privilégiés, 
souvent passés par une éducation supérieure, des années 1890 à la 
Première Guerre mondiale, pour le projet de bâtir leur « foyer au milieu 
d’autres foyers » dans des quartiers populaires. Aller vivre dans un 
settlement, ou participer à ses activités, était une véritable « aven-
ture » dans laquelle Jane Addams (1892-93), qui venait de créer Hull 
House, voyait « une nouvelle impulsion vers un vieil évangile » et 
Robert A. Woods (1893 : 57), qui venait de prendre en charge Andover 
House à Boston, décelait une « impulsion morale » analogue à celle 
des Croisades. Un certain nombre de fonctions étaient assignées aux 
settlements : celle d’éduquer les masses de migrants « entassés dans 
des quartiers congestionnés », inconscients de leurs droits les plus élé-
mentaires en matière de droit du travail ; les aider à se battre contre le 
travail de nuit des enfants et des femmes ou pour la mise en place d’as-
surances accident, chômage ou maladie ; servir de médiation entre 
les leaders naturels de groupes en mal d’américanisation et les insti-
tutions publiques (Woods, 1899 : 79) et, donc, lancer un pont entre les 
élites des beaux quartiers et « l’autre moitié » (The Other Half : Riis, 
1890) ; parfois aussi, « américaniser » les migrants au sens de réorien-
ter leur loyauté vers leur nouveau pays, les aider à surmonter leurs 
différences linguistiques, culturelles et religieuses et leur permettre 
de prendre pied et de trouver place aux États-Unis (Daniels, 1920) ; ou 
encore restaurer dans les quartiers des métropoles quelque chose de 
« la vie saine de village, afin que les gens se connaissent et prennent 
soin les uns des autres » (Woods, 1893) ; parer aux déficiences les plus 

PRAGMATA, 2021-4 : 342-518



345

criantes des institutions de santé ou d’éducation – en créant une 
médecine et une infirmerie communautaires et en opérant comme 
une « Université pour les oubliés (overlooked) » (Brooks, 1925 : 732) ; 
suivre les enfants depuis le berceau, leur créer un milieu de vie accep-
table, les éloigner des gangs et les envoyer à l’école, éviter que leurs 
familles n’explosent ou qu’ils ne choisissent le chemin de la délin-
quance, et leur offrir de vraies chances de réussite sociale.

Chambre à coucher prise au flash, Tenement House NYC  
(Robert W. DeForest & Lawrence Veiller, 1903, The Tenement House Problem,  

New York, Macmillan, vol. 1, p. 437).



346

Trois gamins de rue, Lower East Side, NYC (légende initiale : « Street Arabs in the Area 
of Mulberry Street ») (Jacob Riis, 1890, How The Other Half Lives : Studies Among the 

Tenements of New York, New York, Charles Scribner’s Sons).

Chambre garnie pour une famille de cinq enfants, Chicago (Sophonisba Breckinridge 
& Edith Abbott, 1910, « Chicago’s Housing Problem : Families in Furnished Rooms », 

American Journal of Sociology, 16, 3, p. 302).



347

Mais, on l’oublie souvent, le settlement n’était pas seulement une 
œuvre d’assistance aux plus déshérités. Il avait aussi pour projet, aux 
yeux de plusieurs de ses promoteurs, de réaliser l’idée d’une « nation 
auto-gouvernée » (Woods, 1893 : 57-58), en tout cas à l’échelle locale, 
de former des communautés fortes, efficaces et autonomes, capables 
de s’auto-organiser et de s’auto-administrer. Première version du 
community organizing, le mouvement des settlements se voulait au 
cœur de la « reconstruction sociale » (Cefaï, 2020b) d’une République 
fondée sur l’égalité et sur le droit. Cette expression de « reconstruc-
tion sociale » émerge dans les discours de L. T. Hobhouse, Sidney 
Webb ou Charles Booth, en Angleterre, au début des années 1890, on 
la retrouve sous la plume de pionniers de la sociologie comme Albion 
Small ou Edward A. Ross, et elle finit par devenir un leitmotiv cris-
tallisant les espoirs de réforme sociale de toute une génération, des 
chrétiens sociaux aux socialistes municipaux2. Rapidement, le succès 
des settlements est tel que certains craignent d’y voir une mode pas-
sagère, pour gens de bonne famille, où se perde le projet de « service 
social », et, pire encore, une façon pour certaines élites de satisfaire 
une espèce d’exotisme social3. Woods (1899 : 67) se méfie de l’imagerie 
répandue à l’époque de « la fleur de la jeunesse du pays, enflammée 
par un nouveau sens de la chevalerie, établissant des avant-postes de 
civilisation parmi les hordes supposées barbares qui menacent la ville 
moderne ». Mais peut-on réduire ce mouvement social à l’engouement 
d’une partie des élites, tourmentés par leurs sentiments moraux ? Plus 
tard, la critique se fera plus mordante encore. On verra tour à tour 
dans les settlements une réaction de milieux protestants, provenant 
de petites villes, vivant la modernité urbaine et industrielle comme 
une menace pour leur statut, substituant au mieux l’Évangile par 
Darwin et endossant une idéologie scientiste et technocratique. Ou 
encore on les confondra avec ces associations qui formulaient leurs 
revendications progressistes sur fond de sectarisme, de nativisme 
et de racisme, obsédées par la restauration de l’ordre moral contre la 
boisson, la prostitution et la délinquance, et aspirant à restaurer une 
communauté organique – un idéal régressif, au déni des violences de 
la lutte de classes et des enjeux du capitalisme agressif du tournant du 



348

siècle. Cette vue sera fixée, avec talent, par les enquêtes interprétatives 
de Richard Hofstadter sur la réforme sociale (The Age of Reform, 1955), 
ou par celles de C. W. Mills sur la sociologie des problèmes sociaux 
(Mills, 1943) et sur la pensée pragmatiste (A Sociological Account of 
Pragmatism, Ph. D. 1942/1964), qui ont forgé une bonne part des cri-
tiques que l’on continue d’adresser à ces expérimentations sociales. 
En sociologie, on en retrouve des échos dans l’analyse de la « poli-
tique de statut » que mène Joseph Gusfield dans Symbolic Crusade 
(1963), à propos de la ligue antialcoolique, la Woman’s Christian 
Temperance Union, analyse qui, sous certains aspects, serait appli-
cable à la population de certains settlements. William F. Whyte (1941) 
et Herbert Gans (1964) ont formulé, eux aussi, des critiques sociales, 
fondées sur une connaissance de première main des settlements des 
années 1940 et 1960. La New Left a enfin alourdi la charge avec le por-
trait de « l’invention de la délinquance », brossé par Anthony Platt 
dans The Child Savers (1969), publié en pleine période de contestation 
des années 1960, d’incubation d’une « sociologie insurgée » et d’une 
« criminologie radicale ». Dans les settlements, les femmes et les filles 
de la classe dominante, débordantes de bons sentiments, réparent 
les dégâts et soulagent les maux causés par leurs pères et maris ! La 
main gauche exploite et réprime, la main droite cajole et soigne – ce 
que restitue assez bien l’expression Charities & Corrections née sous 
l’ère victorienne.

Pourquoi revenir, alors, sur cette forme d’organisation civique, 
dont tout le monde s’accorde pour dire qu’elle est historiquement 
dépassée depuis un siècle ? De quoi s’agissait-il précisément ? Quelle 
a été sa portée ? De quelle façon le pragmatisme a-t-il infusé dans les 
settlements, et au-delà dans le mouvement progressiste ? Et comment 
celui-ci a-t-il, en retour, nourri les visions du civisme et de la politique 
que nous percevons aujourd’hui comme étant celle des « pragma-
tistes » ? Par quels processus les coordonnées du Social Gospel se sont-
elles sécularisées et transformées, et la croyance dans les pouvoirs de 
la discussion, de l’enquête et de l’expérimentation s’est-elle diffusée et 
généralisée pour une bonne partie de ces activistes (Fischer, 2013b) ? 



349

De quelles façons la politique du pragmatisme – celle de Dewey et 
Mead, mais aussi celle d’Addams ou de Follett – est-elle débitrice, au 
moins des années 1890 à la Grande Guerre, de l’expérience des sett-
lements ? On peut, sans trop de risque, voir en ceux-ci une forme pro-
totypique de l’organisation communautaire et du travail social qui 
se professionnaliseront après la Grande Guerre. On peut aussi retra-
cer les actions des settlements en matière de loisir, de santé et d’édu-
cation : on y compte ainsi, en 1911, dans les 413 settlements recensés, 
approximativement 90 stations de distribution de lait, 210 cours de 
cuisine, 310 de couture et 70 de broderie, une vingtaine de camps d’été 
et plus de 200 centres aérés (Fresh Air agencies) organisant pique-
niques ou excursions, plus d’une centaine de gymnases et près de 
250 cours de gymnastique, 110 cours de danse, 40 menuiseries et envi-
ron 25 imprimeries, divers ateliers de ferronnerie, de chapellerie ou 
de vannerie, une centaine de salles de lecture et 340 bibliothèques 
(de livres ou d’images), souvent des annexes (branches) du système 
de bibliothèques publiques de la ville, des chorales et des cours de 
musique, sans compter des bureaux d’aide légale, des salles des fêtes 
et des salles de billard, des terrains de jeux, des caisses d’épargne 
(penny provident banks), des cours du soir et de soutien scolaire, ou 
des clubs pour garçons et filles de tous âges.

Acteurs du théâtre de Hull-House dans une pièce irlandaise non identifiée (The Jane 
Addams Memorial Collection. University of Illinois, Chicago).



350

Lewis W. Hine, Classe de tricot au Henry Street Settlement (Mai 1910, Library of 
Congress, Domaine public : LC-DIG-nclc-04574).

Musée du travail de Hull House (Labor Museum) (Hull House Year-Book 1916).



351

Équipe de basket féminine de Hull House, 1909 (Jane Addams Papers Project :  
https://janeaddams.ramapo.edu/2019/12/womens-hoops-at-hull-house/).

Les settlements ont la charge, avec d’autres groupes d’activistes, 
de « reconstruire » certaines institutions (comme les œuvres chari-
tables – les Charities), « d’élargir leur fonction et de faire progresser 
leur idéal », nous dit Addams (1902 : 78), ou, en leur absence, de créer 
des alternatives de toutes pièces. Ils sont le fer de lance des agences 
qui assurent la médiation avec les migrants, inventent de nouvelles 
formes de pédagogie, traduisent en actes les droits des enfants et des 
femmes, accompagnent la naissance d’un droit au loisir et reven-
diquent le droit de vote féminin. Ils expérimentent et développent 
des dispositifs sociaux et sanitaires, souvent repris, amplifiés, pro-
fessionnalisés et normalisés par les pouvoirs publics. Ils obtiennent 
de véritables succès en matière de droit des entreprises, droit du tra-
vail, droit de la consommation, droit électoral, droit des enfants et 
des adolescents et contribuent à semer les graines des futurs mou-
vements en faveur des droits civiques et des libertés publiques. Les 
settlements sont les opérateurs d’une nouvelle solidarité sociale, en 
passe de se substituer à la charité privée. Cette solidarité s’inscrit 
dans le registre du droit et se fonde sur un compromis entre justice 



352

sociale, propriété commune et liberté individuelle4. Les settlements 
sont partie prenante d’une dynamique collective, hétéroclite, mais 
en même temps fortement articulée autour d’objectifs communs et 
de perspectives communes, qui va tenter de rompre avec les consé-
quences néfastes du « laisser-faire laisser-aller », et les thématiser 
comme des problèmes publics auxquels donner une réponse. Ce fai-
sant, ils vont poser quelques bases de l’État-Providence qui se mettra 
petit à petit en place et trouvera sa pleine expression sous le New Deal.

Mais, au tournant du siècle, ce sens de la solidarité sociale cherche 
encore à se nommer. Il se dit dans les catégories du « social » ou du 
« commun », mais il se perçoit aussi dans les relations ordinaires entre 
personnes sous la figure de la fraternité ou de l’amitié, de la loyauté ou 
de l’hospitalité, autant de catégories que l’on retrouve au fondement 
d’une « éthique sociale »5. Il trouve à s’exprimer dans des actions qui 
visent les lois et les institutions au niveau municipal, étatique et fédé-
ral, mais il continue de prendre pour référent le voisinage (neighbo-
rhood) comme lieu et milieu de la vie communautaire. Les settlements 
ont cette caractéristique de mener des politiques d’envergure, qui 
vont avoir des conséquences à grande échelle et dans le long terme, 
et de développer de plus en plus dans le temps des standards d’effi-
cacité et de rationalité dans leurs activités : travail social et organi-
sation communautaire vont se professionnaliser et s’institutionna-
liser. Mais, en parallèle, les settlements continuent de privilégier le 
travail de proximité dans leurs quartiers d’implantation et persistent 
à défendre une conception du service social qui ne soit ni celle de la 
charité privée, portée par les missions religieuses, ni celle de la « cha-
rité abstraite », développée par les organisations caritatives. Après 
1918, cependant, une bonne partie de leurs innovations auront été 
reprises par des communautés professionnelles ou seront inscrites 
dans des institutions publiques : les settlements tendront à devenir des 
agences de loisir, de travail social et d’éducation populaire, et oublie-
ront petit à petit leurs idéaux réformateurs (Trolander, 1987). Nombre 
de leurs activistes vont devenir des fonctionnaires, des experts ou 
des lobbyistes, et continuer leur service social tout en se pliant à de 



353

nouveaux standards venus d’en haut – la distribution de budgets par 
des agences fédérales et par des caisses communautaires étant assor-
tie de l’imposition de contraintes réglementaires. On laissera ouverte 
la question de savoir si le projet civique et politique, ancré dans un 
sens de la vicinité (neighborliness), investi dans les relations et les 
affiliations au quartier, est délaissé en raison du peu de succès de la 
bataille pour un « bon voisinage »6, ou au contraire s’il s’est éteint parce 
qu’il a trop bien réussi à se fixer dans des formes institutionnelles ; 
ou encore si les transformations du capitalisme contemporain, des 
conflits sociaux et des politiques publiques l’ont rendu caduc dans 
sa première formule. Il en restera, outre la redéfinition de la notion 
de « service social » et le déploiement du projet d’« organisation com-
munautaire », une nouvelle architecture de la société civile et de ses 
transactions avec les pouvoirs publics. John Dewey et James H. Tufts 
ont été de bons sismographes de ces séismes sociaux dans leur cha-
pitre « Civil Society and Political State » de l’Éthique (1908 : chap. XXI). 
Ils y énoncent un « critère moral de l’activité politique » (ibid. : 482-
483) auquel Addams, Woods ou Wald auraient sans doute souscrit : 
« Le critère moral qui permet de juger [ou de tester : to try] les institu-
tions sociales et les mesures politiques peut se résumer comme suit : 
il s’agit de savoir si une coutume ou une loi donnée libère les capacités 
individuelles de manière à les rendre disponibles pour le développe-
ment du bonheur général ou du bien commun. Cette formule énonce 
le critère en mettant l’accent du côté de l’individu. Du point de vue 
de la vie associée, on peut l’énoncer dans ces termes : le test (test) est 
de savoir si l’organisation et l’ordre publics, généraux, sont organisés 
de manière à égaliser les chances (equalize opportunity) pour tous. » 
(Ibid.). On peut s’interroger sur cette coïncidence présumée entre réa-
lisation de l’intérêt public et épanouissement de la personne privée, 
et se demander si réformisme et pragmatisme ne sous-estimaient pas 
les contradictions et les paradoxes qui grèvent les passages de l’un 
à l’autre processus. Ce point serait ici trop long à traiter. Ce que l’on 
retiendra, c’est la congruence de l’action de nombreux settlements 
avec l’interrogation de Dewey et Tufts sur le lien entre moral, légal 
et politique, et avec leur diagnostic du développement de nouveaux 



354

standards sociaux, droits civils et obligations économiques. L’action 
des settlements inventera de nouvelles grammaires de la responsabi-
lité, du droit et du tort (qui auront des traductions institutionnelles 
et juridiques) et des conceptions du pluralisme culturel, de la jus-
tice sociale et de l’État Providence. Et, sans surestimer la portée des 
idées dans le déploiement de ces processus sociaux, le pragmatisme 
(en particulier celui de Jane Addams) est la philosophie (dans les 
domaines de la connaissance, de la morale et de la politique) qui a le 
mieux incarné cette petite révolution de l’ère progressiste.

UN PREMIER APERÇU PAR JULIA LATHROP

Voyons ce qu’en dit Julia Lathrop, l’une des pionnières de cette his-
toire, longtemps résidente de Hull House, si proche de Jane Addams 
que celle-ci lui consacrera un livre, My Friend, Julia Lathrop (1935).

En 1896, Lathrop n’est encore qu’une des résidentes permanentes 
de Hull House. Elle vient de publier sa contribution aux Hull House 
Maps and Papers (1895) sur « The Cook County Charities ». Elle a pen-
dant des années, à la demande du gouverneur Altgeld, enquêté pour 
le compte de l’Illinois Board of Charities sur les institutions carita-
tives du comté de Cook : le County, le vieil hôpital sur-congestionné, 
où les élus politiques avaient encore, par un système de patronage, 
le pouvoir de nommer leurs protégés aux postes de médecins et per-
sonnels soignants, sans égard pour leurs compétences ; Dunning, 
l’asile psychiatrique, lié à un hospice d’indigents (décrit en 1889 par 
le juge Prendergast comme « une tombe pour les vivants ») ; et la 
Chicago House of Corrections, la prison du comté (avant la construc-
tion en 1928 de la Cook County Jail), laquelle prison comprenait une 
clinique psychiatrique où se mêlaient fous, handicapés, vieillards et 
misérables. Lathrop conclut son enquête par une profession de foi 
qui vaudrait pour les réformateurs de l’époque, en particulier pour 
les résidents des settlements, et dont l’écho s’est fait entendre chez 
les pragmatistes : « Il n’y a pas de mauvaise administration qui soit 
suffisamment forte pour perdurer, une fois portée à l’attention et à 



355

la connaissance du public » (1895 : 161). Dans la foulée, Julia Lathrop, 
Jane Addams et Lucy L. Flower ont fait voter le projet d’un nouveau 
tribunal pour mineurs par l’Assemblée de l’Illinois, grâce au finan-
cement de Mrs Dummer et Mrs Bowen, avec le soutien d’un groupe 
de femmes des clubs civiques de la ville et des avocats de l'associa-
tion du barreau de Chicago (Chicago Bar Association). Leur action 
donnait naissance au fameux tribunal pour mineurs (Juvenile Court) 
de Chicago (Jeter, 1922), situé à deux pas de Hull House. Elle insti-
tuait, en parallèle, une prison séparée pour les mineurs, où le tra-
vail et l’étude devenaient des facteurs de rééducation des enfants 
et des adolescents ; et bientôt l’Institut de psychopathologie pour 
enfants et adolescents (Juvenile Psychopathic Institute), où William 
Healy (1915) délivrerait des diagnostics sur leur compte, en croisant 
histoires de vie et milieux de vie, et qui abriterait une bonne part 
des enquêtes sur la délinquance de la sociologie de Chicago. On ne 
répétera jamais assez combien la réforme sociale, le service social 
et la science sociale étaient étroitement intriqués l’un en l’autre7 
(Lengermann & Niebrugge-Brantely, 2002 ; Recchiuti, 2007 ; Williams 
& MacLean, 2015). Notre perception de leur différence résulte d’un 
processus de spécialisation, d’autonomisation et de professionnali-
sation, qui a connu un tournant juste après la Grande Guerre8.

Ces actions de réforme sociale comptent parmi les finalités prin-
cipales de ce « mouvement lâche et inorganisé, sans centre ni tête », 
d’une diversité telle qu’il y a « peu en commun entre certains des sett-
lements, sinon le nom et le fait de la résidence » (Lathrop, 1896). Les 
settlements partagent néanmoins une capacité à mener des enquêtes, 
à produire des faits, à aider à formuler des problèmes et à attirer sur 
eux la lumière de la publicité. Ils ont la foi en une « éthique sociale » 
de la solidarité et de l’entraide et en une éthique publique du pilo-
tage de la réforme sociale par des politiques et des institutions intelli-
gentes – qu’ils veulent instaurer à la place du « laisser-faire de la vieille 
économie politique » et à la place des méfaits du clientélisme et de la 
corruption politiques. L’enquête en vue de faire émerger, d’éclairer 
et d’éduquer le public, d’identifier les problèmes sociaux et de leur 



356

donner une solution collective, est au cœur de leur entreprise. Dans 
son texte « What the Settlement Work Stands For » (1896), Lathrop des-
sine encore le programme des settlements et énonce les grands axes 
de leur action : une morale de l’intervention pour contrer les maux 
de la révolution industrielle, mais aussi pour explorer les possibilités 
offertes par de nouvelles formes d’interdépendance sociale ; une pra-
tique de la « double hospitalité » qui rend possible la « connaissance 
personnelle » entre voisins de milieux différents et tisse de nouveaux 
liens sociaux par-delà les nationalités, les races et les classes ; le lan-
cement d’enquêtes sociales, qui développent des techniques d’obser-
vation directe et d’analyse statistique, afin d’« acquérir une connais-
sance un peu plus précise des conditions sociales » ; l’invention de 
nouveaux types de services publics et d’institutions publiques qui 
répondent à de nouveaux besoins et qui articulent un nouvel environ-
nement d’entraide sociale, de pédagogie et de loisir ; la mise en place 
de nouvelles formes de « coopération avec les autorités publiques » 
afin de résoudre les problèmes de l’urbanisation – hygiène publique, 
eau et gaz, tout à l’égout, inspection sanitaire, parcs publics et embel-
lissement de la ville.

Et puis Lathrop interprète cette petite révolution qui agite les 
États-Unis en la rapportant à l’émergence de nouveaux idéaux. « Au 
moment de la Révolution américaine, il y avait des hommes qui 
avaient un idéal clair et beau de la démocratie sociale, et il ne fait 
aucun doute que, dans les conditions plus simples de ce temps-là, 
elle semblait être assurée par la liberté personnelle et politique qu’ils 
avaient acquise. » (Ibid.). « Ce fut un temps de patriotisme et de sacri-
fice pour gagner l’Indépendance, un moment de bataille pour de 
grandes causes : la liberté de la presse et la liberté de religion, le jury 
populaire et l’assemblée municipale, comme instances de pouvoir 
indépendantes. » (Ibid.). Mais ce qui sonnait héroïque du temps du 
Federalist est devenu, par la force des choses, « du baratin à deux sous, 
totalement vain » (idlest and cheapest of clap-trap). Si l’indépendance 
nationale et la liberté politique étaient au cœur des revendications 
de la fin du xviiie siècle, à la fin du xixe siècle ce sont désormais les 



357

problèmes économiques, industriels et urbains qui l’emportent. Ce 
dont les contemporains prennent conscience, c’est qu’une nouvelle 
phase s’est ouverte après la Guerre de Sécession, qui n’a fait que s’ac-
célérer par la suite – une époque qualifiée dans les livres d’histoire de 
Gilded Age (Âge d’or). « La complexité de la vie qui a transformé chaque 
ménage de producteur autarcique en acheteur, [qui nous a enserrés 
dans] toutes sortes d’échanges ramifiés, qui nous sont si familiers, 
mais qui leur [aux anciens] étaient absolument inconnus, n’appelle-t-
elle pas un réajustement, une nouvelle compréhension de notre inter-
dépendance sociale ? Notre morale ne serait-elle pas être trop étriquée 
pour nos relations ? » (Ibid.). Suit un diagnostic sur la Bigness, repré-
sentatif de l’expérience des années 1890, quand tout semble devenir 
énorme et hors de portée. Comme William James l'écrivait peu de 
temps après dans une lettre à Mrs Whitman (7 juin 1899) : « Pour ce 
qui me concerne, ma religion est faite (my bed is made) : je suis contre 
le gros (bigness) et le grand (greatness) sous toutes leurs formes ! »9.

Lathrop, tout comme Jane Addams, Florence Kelley, Mary 
McDowell ou Lillian Wald auraient pu contresigner le diagnostic de 
Bigness, mais elles ne se seraient pas contentées de cette sorte de 
détestation esthétique et morale qui était celle de James (Livingston, 
2016). Sans doute, groupes d’intérêt et forces physiques donnent 
naissance à de gigantesques combinaisons d’argent et d’hommes, 
qui concentrent toujours plus de pouvoir sur leurs semblables. Ces 
grandes combinaisons semblent s’équilibrer dans des rapports de 
force, de façon analogue à la « paix armée qui existe entre les puis-
sances européennes », et menacent « le sens éthique de la civilisation » 
(Lathrop, 1896 : ibid.). Comment faire pour forger dans ces condi-
tions une nouvelle nation américaine ? Comment affronter les nou-
veaux enjeux engendrés par le développement d’un capitalisme sau-
vage, et, sans renoncer à la liberté politique, restaurer droit et justice ? 
Comment créer un nouveau régime politique, qui, à la fois, hérite de 
la matrice républicaine de la révolution de 1776 et institue une forme 
de « démocratie sociale » ? Les femmes de Hull House ou des settle-
ments ont choisi un mode d’action rapprochée, centrée sur le quartier, 



358

guidée par une vision familiale ou amicale du lien social – une vision 
de la citoyenneté qui pourrait se remettre à nous parler, aujourd’hui, 
où la relocalisation de l’économie et de la politique, à proximité, séduit 
à nouveau. En même temps, ces femmes ont été aux avant-postes de 
la lutte nationale et internationale contre l’esclavage et pour le suf-
frage, elles ont créé d’énormes réseaux civiques qui ont refaçonné la 
société américaine et elles ont participé au développement des poli-
tiques sociales, d’éducation et de santé, de l’échelon du gouverne-
ment municipal à celui de l’État fédéral. Elles ont travaillé comme des 
fourmis à l’échelle microsociale sans jamais négliger les enjeux insti-
tutionnels, législatifs et politiques, pour certains d’envergure natio-
nale et internationale. C’est ainsi que Lathrop, qui avait commencé au 
début des années 1890 par diriger le Plato Club, club philosophique 
de Hull House, par faire bénévolement du porte-à-porte dans le Near 
West Side pour documenter les besoins des familles alentour et par 
contribuer à la création du tribunal pour mineurs, sera chargée par le 
président William Howard Taft, en 1912, de mettre en place le Bureau 
de l’Enfance (Children’s Bureau), qu’elle dirigera jusqu’en 1921.

Children’s Bureau 1918-19, Année de l’enfant : « La santé de l’enfant fait la puissance  
de la nation » (Library of Congress Prints and Photographs, ID cph 3g09867).

Elle sera au centre de la dynamique d’institutionnalisation par le 
gouvernement fédéral des combats des femmes progressistes pour 
les droits des enfants, contre leur travail et pour leur scolarité obli-
gatoire. Sous sa direction, le Children’s Bureau engagera la bataille 



359

contre la mortalité infantile et fera voter en 1921 le Sheppard-Towner 
Act, un moment fort de la création d’une politique de la maternité et 
de l’enfance, entre la Conférence de la Maison Blanche de 1909 (sur 
les standards du bien-être de l’enfant) et le Social Security Act du New 
Deal en 1935 (incluant le bien-être des mères et ciblant les enfants 
dépendants et handicapés). Les femmes des settlements ont été des 
actrices de premier plan de cette histoire.

UN MOUVEMENT SOCIAL : DE TOYNBEE HALL 
AUX ÉTATS-UNIS

Où naît cette « impulsion » à s’établir dans des milieux défavorisés 
avec des visées de réforme (Shapiro, 1978) ? Le mouvement des sett-
lements peut être vu comme un mouvement social, qui participait 
du mouvement progressiste, dont on fixe souvent les bornes entre 
1890 et la Grande Guerre10. Ce n’était pas un mouvement unifié et on 
croise dans les archives des conceptions multiples, et parfois contra-
dictoires, de la communauté, du conflit et du pluralisme, de la reli-
gion, du droit, de la représentation et du gouvernement. Sans doute 
les settlements se rejoignaient-ils sur certains grands thèmes : la resti-
tution du pouvoir au peuple, en tout cas la participation des citoyens, 
des travailleurs et des consommateurs aux affaires publiques ; la cri-
tique des intérêts particuliers des trusts économiques et des machines 
politiques qui étaient, au début du siècle, les deux bêtes noires des 
activistes ; le souci de bâtir des environnements de lois et d’institu-
tions qui concrétisent de nouveaux droits et obligations et refondent 
l’ordre moral ; les appels à la sympathie, à l’esprit de famille, au bon 
voisinage, à la camaraderie ou à l’amitié en contrepoint des préoccu-
pations de justice sociale (Simkhovitch, 1902).

Cette entreprise s’inscrivait, à l’époque, dans le prolongement 
d’une histoire commencée en Angleterre avec la création, en 1854, 
par F. D. Maurice, du Working Men’s College, l’ancêtre des Universités 
populaires, où des étudiants de Cambridge allaient donner des cours. 
Cette histoire se poursuit avec l’idée de colonie dans les quartiers 



360

déshérités de Londres que développent des réformateurs, chrétiens 
et socialistes, nommés Thomas Carlyle, Charles Kingsley ou John 
Ruskin, lecteurs de Woodsworth et de Dickens autant que de Bentham 
et Mill. Elle se réalise pour la première fois en 1867 avec l’installation 
d’Edward Denison, fils d’un évêque et neveu d’un parlementaire, dans 
le district de Stepney – il meurt trois ans plus tard. Elle prend un nou-
veau tour quand de 1875 à sa mort, en 1883, le jeune Arnold Toynbee 
passe l’été dans le quartier de Whitechapel, l’un des plus « dégradés » 
de Londres, auprès de Samuel et Henrietta Barnett, installés depuis 
1872 à St Jude’s (Barnett & Barnett, 1897/1909 : 239). En juillet 1884, le 
premier settlement est créé et prend le nom de Toynbee Hall. La visée 
est celle d’un « socialisme praticable » (Barnett & Barnett, 1888), qui 
projette des postes avancés de culture, d’éducation et de loisir parmi 
les plus déshérités, qui crée des centres communautaires, sous le lea-
dership d’un résident principal (head resident), et dont les membres, 
en vivant au milieu des gens, apprennent avec eux à identifier leurs 
problèmes et les aident à les résoudre. Toynbee Hall, à sa fondation, 
est encore très pris dans une vision religieuse. Dans la conférence 
donnée à St John’s College, qui lui donne naissance, Barnett écrit : « Il 
y a donc pour le résident de l’University Settlement un idéal qui vaut 
le sacrifice. Il ne se tourne pas vers une église qui tire sa force de l’es-
prit de parti, ni vers une communauté qui s’auto-attribue sa propre 
respectabilité. Il cherche plutôt une communauté […] où il n’y a plus 
de faim et de misère, parce qu’il n’y a plus d’ignorance et de péché – 
une communauté dans laquelle les pauvres ont tout ce qui donne de 
la valeur à la richesse, dans laquelle la beauté, la connaissance et la 
justice sont nationalisées. » (Ibid. : 108). Cette déclaration, au parfum 
de christianisme social, va de pair avec des visées civiques. Henrietta 
Barnett décrira Toynbee Hall, rétrospectivement, comme un « centre 
d’effort social », irréductible à une agence philanthropique, une ins-
titution charitable ou une mission religieuse, un club socialiste ou 
une université polytechnique. Elle en fera un lieu où « catholiques, 
religieux, juifs, contestataires, agnostiques » travaillent à la réalisa-
tion de leur « devoir civique » (1897/1909 : 263) – le « test de succès » 
étant « l’atténuation de la suspicion de classe » et le développement 



361

du « gouvernement local » (ibid. : 265 sq.). Quelques-uns des ingré-
dients qui feront les settlements nord-américains sont déjà là.

Colonie résidentielle dans l’East End, Toynbee Hall devient l’un 
des hauts lieux du mouvement réformiste britannique et un lieu de 
rencontre et de passage de réformateurs du monde entier. Il héberge 
des étudiants d’Oxford et de Cambridge. Il accueille des programmes 
de conférences et de cours. Il fonctionne comme un nœud de réseau 
institutionnel de toutes sortes de sociétés éthiques et organisations 
philanthropiques – on parlerait aujourd’hui d’une couveuse de pro-
jets associatifs. L’un des plus notables est la recherche collective de 
Charles Booth et de l’équipe de Life and Labour (1899 et 1902-03) – 
dont Beatrice Potter, Stephen Fox, Henry Llewellyn-Smith, Ernest 
Aves – qui deviendra un modèle pour les enquêtes sociales (social sur-
veys) à venir. Ils s’installent à Toynbee Hall et s’en servent comme de 
leur quartier général, base d’où partent et où reviennent les enquê-
teurs et où ils élaborent leurs descriptions et leurs analyses. Ils 
rendent ainsi compte des conditions de vie des ouvriers au moyen 
de cartes et de tableaux statistiques, mais aussi de budgets par les-
quels Booth liste les dépenses et les revenus des familles ouvrières, 
ou d’ethnographies comme celle de l’atelier de confection où Potter 
se fait employer (Webb, 1926). Les institutions sociales de leurs quar-
tiers, écoles et églises, clubs et coopératives, sont décrites en détail. 
En retour, une liste détaillée des activités de Toynbee Hall et Oxford 
House – l’autre grand settlement, créé en 1884 et situé dans un autre 
quartier populaire, Bethnal Green – nous est aujourd’hui accessible 
parce qu’elle est recensée dans Life and Labour (Booth, 1889 : 122-
124)11. Et c’est là, à Toynbee Hall et à Oxford House, qu’est exposée pour 
la première fois la carte de l’East End de Londres (Topalov, 2004 : 131). 
On peut imaginer que l’activisme idéaliste de T. H. Green et l’utilita-
risme d’Alfred Sidgwick y nourrissaient une sorte d’esprit commun. 
Les Fabian Essays in Socialism rassemblés par George Bernard Shaw 
(1889) y ont été abondamment discutés. Leonard B. Hobhouse, tenant 
d’un socialisme libéral et premier détenteur, avec Westermarck, de 
la chaire de sociologie de l’Université de Londres en 1907, y a fait 



362

ses premières classes (Kloppenberg, 1986 : 305). On retrouve Samuel 
et Henrietta Barnett dans un autre projet, crucial dans l’histoire 
de l’urbanisme. Ils créent le Hampstead Garden Suburb Trust Ltd 
et embauchent Raymond Unwin, pour concevoir une cité-jardin, 
à faible densité – l’antidote de la congestion –, avec de larges voies 
bordées d’arbres, des haies au lieu des murs entre les maisons, des 
parcs publics accessibles à tous et une population qui mêle diffé-
rentes classes sociales. La réalisation d’une utopie urbaine, marquée 
par la visée de self-government, qui soit l’antithèse de la ville surpeu-
plée et insalubre, s’inspirait de Letchworth Garden City, conçue par 
Ebenezer Howard (1898/1902) et bâtie à partir de 1903. Le « socialisme 
praticable » allait de pair avec un effort de « reconstruction sociale » 
de nouveaux quartiers, qui devait avoir pour conséquence la « recons-
truction sociale » de la personnalité de ses habitants – la formation 
de nouveaux citadins-citoyens.

Ce mouvement d’établissement dans des quartiers déshérités en 
Angleterre fait école aux États-Unis, où il est entré dans le répertoire 
d’action du mouvement progressiste12, au point de constituer lui-
même un véritable mouvement social. On utilisera le terme géné-
rique de settlements, qui recouvre des social settlements, mais aussi 
des Church, College, et University Settlements. Le premier connu a 
été créé par Charles B. Stover et par Stanton Coit, qui venait de passer 
trois mois à Toynbee Hall. Ils ouvrent la Neighborhood Guild en 1886 
dans le Lower East Side (Orchard Street, puis 184 Elridge Street) de 
Manhattan – qui sera rebaptisée University Settlement par la suite. 
La catégorie de « guilde » était une référence directe au socialisme des 
guildes, un courant puissant parmi les Fabiens. Celui-ci pouvait, en 
Angleterre, s’inspirer du désir de restauration des corporations médié-
vales (Penty, 1906), à la façon de la Guilde de Saint George de John 
Ruskin (1871, qui écrit les lettres de Fors Clavigera pour recruter des 
compagnons)13, autant que d’un communisme libertaire à la William 
Morris (par ailleurs pionnier des Arts & Crafts), sinon d’un anarchisme 
coopérativiste (Kropotkine, 1906 : chap. V et VI, « L’entraide dans 
la cité du Moyen-Âge »). Transférée aux États-Unis, la catégorie de 



363

« guilde » impliquait un attachement à la liberté individuelle, à l’en-
contre du socialisme autoritaire, un pari pour l’organisation com-
munautaire et le self-government, une valorisation de la démocratie 
industrielle autant que de la démocratie politique, l’affirmation du 
primat du bien commun sur le profit privé, dans une « démocratie 
éthique » (Coit et al., 1900). La guilde menait autant une critique de 
l’inefficacité et de la corruption en politique, virant parfois à des décla-
rations de méfiance pour le parlementarisme, qu’elle luttait contre 
l’asservissement et la standardisation du travail industriel14. Pour 
Coit (1892 : 7), très marqué par le transcendantalisme d’Emerson, et 
créateur par ailleurs avec Felix Adler de la Société pour une culture 
éthique (Society for Ethical Culture) de New York en 187715, il s’agis-
sait de multiplier des « clubs » à l’échelle de la rue et du quartier, qui 
prennent en charge « toutes les réformes – domestique, industrielle, 
en matière de prévoyance, d’éducation ou de loisir – que réclame 
l’idéal social ». Ces guildes devaient entretenir une relation de coo-
pération avec les autres agences d’assistance sociale – selon le pré-
cepte du Général Booth, le fondateur en 1865 de l’Armée du Salut. Le 
premier à porter le nom de settlement est le College Settlement sur 
Rivington Street, fondé en 1889 dans le Lower East Side (Woods & 
Kennedy, 1911 : 193-195), où, dans les années 1890, Eleanor Roosevelt 
enseignait aux enfants à danser, une expérience qui aurait sensibi-
lisé Franklin D. Roosevelt à la pauvreté et à ses méfaits.

Des dizaines de ces centres vont alors pousser aux États-Unis, en 
particulier dans l’État de New York, en Nouvelle-Angleterre et dans 
le Midwest. Une liste extensive en a été établie par Woods et Kennedy, 
dans un guide, le Handbook of Settlements (1911), qui en détaille l’an-
née de fondation, l’objectif déclaré, les activités engagées, le quartier 
d’implantation et le statut des résidents16. Le corpus de littérature les 
concernant ne va cesser de croître, regroupant des bilans, des témoi-
gnages et des biographies d’organisations, plus ou moins réflexifs, un 
matériau historique qui sera exploré moyennant diverses hypothèses, 
qu’elles soient partisanes, apologétiques ou critiques. Pour donner 
une idée de la diversité des settlements états-uniens, on peut prendre 



364

l’exemple de Boston. Robert Woods avait séjourné six mois à Toynbee 
Hall, en 1890, peu après le passage d’Addams et Ellen Gates Starr. De 
retour à Boston, il s’était vu confier par William J. Tucker, professeur 
à l’Andover Theological Seminary, la direction du settlement Andover 
House, établi en octobre 1891 – qui deviendra en 1895 la South End 
House. Il décrit en 1898, dans le chapitre « Social Recovery » de City 
Wilderness, la multitude d’agences sociales, caritatives ou philanthro-
piques, qui émergent pour les pauvres, les orphelins, les infirmes, les 
sans-abri, les alcooliques, les prostituées… et la multitude de settle-
ments en train de germer à Boston : deux college settlements, South End 
House pour les hommes, Denison House (1893) pour les femmes, puis 
les Dorothea Dix House, Lincoln House, Hale House, St. Stephen’s 
House, Marenholz House… Ces maisons sont d’une grande variété, 
même si on les présente souvent comme ancrées dans des quartiers 
misérables, des slums, remplissant une « fonction d’interprétation » 
(Woods et al., 1898 : 166 ; Mead, 1908/2021 et 1910/2021 ; Addams, 
1910a : 167) de l’Amérique pour les immigrants et des immigrants 
pour les Américains. St Stephen’s est liée à une paroisse catholique ; 
Hale, créée par le Club Tolstoï, est majoritairement juive ; elle est 
la seule maison mixte, les autres sont exclusivement masculines ou 
féminines. Toutes les femmes de Dorothea Dix travaillent à l’exté-
rieur, dans des métiers d’aide aux enfants. Denison est située dans le 
South Cove, quartier plutôt prospère, et propose des salles pour des 
« rassemblements sociaux » – fêtes entre amis, club de professeurs, 
troupe de théâtre. La South End House s’est établie dans un quartier 
pauvre, où elle est associée à la Marenholz House qui s’occupe d’en-
fants en bas âge. Si Denison et South End touchent environ 300 per-
sonnes dans leurs quartiers respectifs, Lincoln a le double d’adhérents 
réguliers, et, sur l’ensemble de Boston, en 1898, Woods estime qu’en-
viron 7 % de la population de la ville a affaire aux social settlements. Il 
insiste sur le brassage de personnes et d’idées que favorisent les ren-
contres, par exemple dans les discussions à Denison House sur des 
questions sociales entre employeurs, syndicalistes et étudiants ou, 
à Lincoln House, lors de la participation d’environ 200 jeunes gens à 
des réflexions sur les abus de la machine politique (Woods et al., 1898 : 



365

275). Et South End House développe un spectre impressionnant d’ac-
tivités : outre les habituelles listes de cours et conférences et le parc 
de logements de location, essentiellement pour célibataires, elle a 
un fort département d’enquêtes sociales et urbaines ; elle agit pour 
améliorer logements, éducation, loisirs et santé à l’échelle du quartier 
en travaillant avec les différents corps de métiers concernés ; elle est 
un pôle d’initiative locale et lance différentes associations de quar-
tier au cours du temps, dont la South End Improvement Association 
(1908, 700 cotisations) ; elle nourrit des liens étroits avec les syndi-
cats masculins et féminins, jouant un rôle central dans le comité de 
secours de Central Labor Union pendant la crise de 1893-94, ou ser-
vant de poste de distribution de charbon pendant la grève des mineurs 
de 1902 ; elle est impliquée en politique au sein de la Municipal Bath 
Commission et de la Public Franchise League (destinée à municipa-
liser les tramways) ; elle est active dans la lutte contre la « dipsoma-
nie » (alcoolisme) ou dans les campagnes contre la tuberculose, en 
lien avec le Dispensaire de Boston ; elle entretient une école d’été et 
plusieurs centres de loisirs et colonies de vacances à la campagne ; et 
elle propose toutes sortes de services, dont des concerts et des expo-
sitions d’art… La fin en vue de South End House est la « reconstruc-
tion sociale » du quartier (Woods, 1914/2020 ; Cefaï, 2020b).

John Daniels, longtemps fellow de la même South End House de 
Boston, donne le chiffre de 225 agences adhérentes à la Fédération 
nationale des settlements dans America Via the Neighborhood (1920 : 
157), mais estime qu’en prenant en compte toutes sortes d’organi-
sations qui accomplissent le même type de travail, et qui n’ont pas 
adhéré à la fédération « américaine », le nombre devrait monter à plus 
de 500 (contre 74 en 1897, 103 en 1900, 204 en 1906 et 413 en 1911). 
Différents statuts et fonctions se combinent dans l’organisation des 
settlements : résidents à plein temps ; volontaires non-résidents et tra-
vailleurs associés ; sponsors financiers ; bureau ou conseil des gouver-
neurs ; participants du quartier… Bien entendu, le contrôle des fonds 
– d’origine privée – et de la politique sociale ou culturelle dépend 
des décisions du Bureau, et souvent des résidents qui le dirigent. Le 



366

settlement est rarement l’émanation d’une communauté de quartier, 
plutôt parachuté de l’extérieur (ibid. : 170) ; sa « clientèle » est chan-
geante, au gré des processus de succession écologique. Et des distor-
sions peuvent se produire, explique Daniels (ibid. : 172) en raison des 
différences d’expérience, d’éducation et de culture entre résidents et 
voisins, et du fait qu’ils hébergent essentiellement des célibataires, 
parfois des couples, mais pas de familles. Ces settlements touchent 
essentiellement les enfants, pour lesquels ils proposent toutes sortes 
de biens et services non disponibles sur le marché ou auprès des ins-
titutions publiques, et les mères qui y trouvent leur compte en sui-
vant des ateliers d’administration de la maison, en y fréquentant des 
clubs sociaux – parfois mixtes culturellement –, en y apprenant à 
parler anglais et en ayant accès à une offre de santé, d’éducation et 
de loisir. Enfin, la diversité des settlements est aussi liée à leur degré 
de professionnalisation et d’institutionnalisation, et ce même s’ils 
continuent de se penser comme des « familles » ayant affaire à des 
« voisins » : en 1920, la phase pionnière des settlements semble bou-
clée, l’exaltation des années 1890 et 1900, retombée. Ils ne sont plus 
guère victimes de leur succès, comme lorsqu’ils attiraient des « dilet-
tantes » dont le séjour restait « éphémère ». Le constat est fait que le 
succès des settlements a été moins dû à la rencontre, de personne à 
personne, entre voisins, qu’à l’offre de services de loisir, d’éducation 
et de santé, en particulier destinés aux enfants et adolescents. La 
dimension institutionnelle, souvent décriée dans les textes des fon-
dateurs, est celle qui a assuré la pérennité de cette forme d’organisa-
tion, alors même que les rêves de dépassement des clivages sociaux, 
ethniques et raciaux dans une communauté de quartier bien intégrée 
ont fait long feu. « En général, le settlement work en est venu à être 
perçu comme une profession, ou comme une formation en vue de 
postes plus rémunérateurs de travail social. » (Ibid. : 173). Il faut garder 
à l’esprit cette transformation au cours du temps, depuis les moments 
initiaux où, malgré les difficultés matérielles, les settlements étaient 
dans un moment de découverte et attisaient les idéaux progressistes 
de jeunes privilégiés, à l’inclination sociale. Cette phase pionnière 
a laissé la place à un travail soutenu d’apprentissage, d’enquête et 



367

d’expérimentation (pour un aperçu, Cefaï, 2020a) conduisant à inven-
ter de nouveaux dispositifs d’intervention, lesquels, après-guerre, 
vont être peu à peu standardisés, au croisement de la formation des 
métiers du travail social et de l’organisation communautaire et de la 
reprise en main par des programmes de fondations privées et de poli-
tiques publiques, principaux pourvoyeurs de ressources et contrô-
leurs de résultats (Trolander, 1987). Petit à petit, les services proposés 
vont l’être par des experts se voulant rationnels, objectifs et impar-
tiaux, « répondant à l’appel de la science plutôt qu’à celui du sacrifice 
de soi », traçant une limite entre leur vie personnelle et leur vie profes-
sionnelle (Kirschner, 1986 : 56-57). Le New Deal finira de concentrer 
et de centraliser un certain nombre de politiques urbaines, sociales 
ou éducatives entre les mains du gouvernement fédéral (ibid. : 184), 
réalisant, paradoxalement, à une autre échelle, le traitement de pro-
blèmes publics engagé par les settlements et confiant, du reste, une 
partie de cette tâche à des pionniers et pionnières de cette histoire.

AFFINITÉS AVEC LA MATRICE 
PRAGMATISTE : UN MICRO-MILIEU 
RÉFORMATEUR

En quoi les settlements entretiennent-ils un lien avec le pragma-
tisme ? Les settlements sont une des expériences clefs auxquelles se 
réfèrent des auteurs que l’on classe aujourd’hui parmi les pragma-
tistes pour penser la vie communautaire, la pédagogie ou la poli-
tique. Les catégories de discussion, d’enquête ou d’expérimenta-
tion doivent beaucoup à des expériences vécues directement par 
Dewey, Mead, Tufts ou Follett. Elles sont le produit de leur coopéra-
tion avec Jane Addams ou Mary McDowell à Chicago, Lillian Wald ou 
Mary K. Simkhovitch à New York, ou encore Julia Lathrop et Florence 
Kelley. On peut donc – c’est une première stratégie de recherche – 
pister, dans les textes d’auteurs qui se sont depuis fait une réputa-
tion de « pragmatistes », des traces de leur lien avec les settlements. 
Follett, par exemple, qui avait créé Highland Union dans le Ward 17 à 
Roxbury, était davantage impliquée dans le mouvement des centres 



368

sociaux – un mouvement d’occupation des écoles publiques hors des 
heures de cours afin d’y tenir des assemblées publiques de citoyens 
autour des affaires locales, ou d’y organiser des cours d’éducation 
pour adultes et des centres de loisirs pour enfants. Mais elle connais-
sait les leaders des settlements de Boston, Woods et Kennedy (South 
End), Meyer Bloomfield (North Boston Civic Service House), Vida 
Scudder, Helena S. Dudley et Emily Green Balch (College Settlements 
Association et Denison House). Et elle sera élue vice-présidente de la 
Boston Social Union, la fédération de settlements de la ville, conçue 
initialement par Robert Woods17. Elle se réfère toujours de façon posi-
tive au travail des settlements, vus comme des vecteurs de la vie col-
lective des quartiers (Follett, 1918 : 240 et 245 et 1924 : 21) et partie 
prenante des constellations d’organisations civiques à l’échelle de 
Boston. Si l’on suit cette hypothèse de travail, on peut relire les textes 
comme des documents consignant, de façon plus ou moins explicite, 
l’expérience vive du mouvement progressiste et on peut, en contre-
point, voir dans certaines entreprises civiques des manifestations 
d’un esprit pragmatiste, en contexte et en action. Mary E. McDowell, 
par exemple, si proche de Mead, n’a jamais écrit d’articles de philo-
sophie, mais tout dans ses actions de mobilisation et de revendica-
tion, d’enquête et d’expérimentation, dans sa confiance dans l’expé-
rience empirique, affective et sensible, dans son ouverture aux luttes 
syndicales des ouvriers des Stockyards et son accueil des revendica-
tions des activistes de la cause noire, tout dans son talent pour amener 
des personnes et des organisations de cultures diverses à coopérer 
intelligemment en vue de résoudre des problèmes et dans sa façon 
de susciter des dynamiques collectives dans la communauté locale 
autour du 4638 South Ashland Avenue, tout semble indiquer en elle 
les attitudes d’une praticienne pragmatiste ! Il suffit de la voir à la 
manœuvre au sein de la Commission des déchets de la ville (City 
Waste Commission) ou au Comité ad hoc du Woman’s City Club, entre 
élus et experts, ingénieurs et journalistes, militantes et voisines pour 
améliorer la collecte des ordures et combler le cloaque de Bubbly 
Creek (Wilson, 1927 ; McDowell, 1938) !



369

Les settlements nous offrent un des postes d’observation d’où 
suivre les trajectoires des concepts et des textes à travers les opé-
rations de leur production, de leur circulation et de leur réception. 
Qui les produit, où et quand, pour quoi faire, en réaction à quels évé-
nements ou en phase avec quelles expériences, en relation à quelles 
arènes de conflit et de controverse ? Que fait Mead quand il écrit ses 
trois textes sur les settlements (Mead, 1907/2021, 1908/2021 et 1909-
10/2021), à quel auditoire s’adresse-t-il, directement et indirectement, 
et comment cette entreprise sociale entre-t-elle en résonance avec les 
questions philosophiques qu’il se pose sur la sympathie, l’enquête 
ou l’expérimentation ? En retour, sans surestimer la part de la philo- 
sophie dans l’action ou dans la réflexion sur l’action, comment 
Addams se saisit-elle des textes de James, Mead ou Dewey, pour faire 
quoi et avec quelles conséquences, escomptées ou effectives – quel 
« avantage » tire-t-elle du pragmatisme ? Le pragmatisme fournit un 
répertoire de schémas de pensée et d’action. Il promeut une méthode 
d’enquête et d’expérimentation, en phase avec le succès de l’image-
rie du laboratoire à l’époque. Il a surtout la capacité d’éclaircir un cer-
tain nombre d’hypothèses de travail pour un programme civique à 
réaliser ; en retour, il peut enrichir sa pensée morale et politique par 
l’étude de situations concrètes. Il articule des catégories et des argu-
ments qui aident à expliciter ou à justifier l’activisme réformateur 
que l’on retrouve dans les écoles et les églises, les associations, les 
ligues, les syndicats, les settlements, les commissions municipales, 
les départements universitaires ou les agences fédérales. Il se dif-
fuse dans l’archipel des multiples publics, parfois fragmentés, par-
fois coalisés de la réforme sociale (Abbott, 2010), et s’y confronte et 
s’y compose avec d’autres perspectives (en particulier celle du Gospel 
social). Les philosophes, qui sont aussi des acteurs, contribuent ainsi 
à énoncer ou à éclaircir une grammaire civique et politique, en prise 
sur des institutions : ainsi de Dewey (alors directeur de la Lab School 
et du département d’éducation de l’Université de Chicago) quand il 
écrit « School as a Social Center » (1902), de Mead (comme profes-
seur de philosophie et de sociologie et membre du Conseil du settle-
ment de l’Université de Chicago) quand il tente d’éclaircir ce qu’est 



370

« Le social settlement : son fondement et sa fonction » (1907/2021)18, 
ou encore de Follett (au titre de présidente du comité sur l’extension 
de l’usage des bâtiments scolaires de la Women’s Municipal League, 
Boston), quand elle publie « Evening Recreation Centers » (1913). Jane 
Addams, l’auteure de « La fonction du social settlement » (1899/2021), 
est un cas hybride : femme d’action, à la tête de Hull House pen-
dant un demi-siècle, elle raisonne aussi sur des problèmes de philo-
sophes, mais toujours sur des cas, en partant d’expériences vivantes. 
Ses livres témoignent de sa faculté à s’approprier les réflexions abs-
traites des universitaires, en les convertissant en une pensée beau-
coup plus lyrique et concrète. Inversement, les nombreuses activités 
d’organisation communautaire, d’identification et de résolution de 
problèmes, d’apprentissage en pratique du pluralisme, d’enquête sur 
des thèmes sensibles ou d’expérimentation en coopération avec les 
« voisins », engagées par Addams et les femmes de Hull House, Julia 
Lathrop, Alice Hamilton, Mary Kelley, Sophonisba Breckinridge, les 
sœurs Edith et Grace Abbott, Mary Kenney, Alzina Parsons Stevens, 
Ellen Gates Starr, Rachelle Yarros ou Frances Perkins, ne peut-on pas 
les examiner à travers les lunettes d’un pragmatisme en action ? En 
tout cas, montrer leurs affinités avec les hypothèses de l’école de phi-
losophie de Chicago sur l’éthique, l’éducation, l’enquête et l’expéri-
mentation (Carson, 1990 ; Seigfried, 1996 et 1999 ; Knight, 2005 et 
2006) ? N’y a-t-il pas une grande proximité du « learn about life from 
life itself » d’Addams avec la philosophie de l’expérience de James ou 
Dewey ? Une question qui se pose est de savoir si l’on doit repérer dans 
les engagements civiques des femmes de Hull House l’élan initial de la 
réflexion de Dewey sur le politique et de son lien à la réforme sociale, 
ou si ses idées en la matière ont découlé de son imprégnation par l’ex-
périence de Hull House dès son arrivée à Chicago en 1894 ? « Peut-
être qu’Addams a poussé (nudged) la pensée de Dewey ou que Dewey 
a poussé la pensée d’Addams. Ou plus vraisemblablement, que leurs 
conversations les ont poussés tous les deux », nous dit Knight (2005 : 
258) ! Et une telle consonance ne se retrouve-t-elle pas, également, 
dans les settlements de New York et de Boston – où le jeu d’attrac-
tions se fait davantage avec James ou Royce et avec les philosophes, 



371

historiens ou politistes de Harvard et du Radcliffe Institute ? On peut 
à cette fin découvrir des relations entre personnes et examiner leurs 
coopérations dans l’action.

Femmes de Hull House. De gauche à droite, en haut : Grace Abbott, Sophonisba 
Breckinridge, Charlotte Perkins Gilman, Edith Abbott, Lucy Flower ; au milieu : Mary 
Rozet Smith, Florence Kelley, Mary McDowell, Jane Addams, Alzina Parsons Stevens, 

Frances Kellor ; en bas : Alice Hamilton, Ellen Gates Starr, Rachelle Yarros,  
Mary Kenney O’Sullivan.

Tenons-nous en à Chicago et commençons par les relations inter-
personnelles, redoublées par des relations plus institutionnelles pour 
les settlements universitaires, que leurs pensionnaires entretiennent 
avec des auteurs aujourd’hui comptés comme pragmatistes. Les 
échanges entre Graham Taylor, Jane Addams ou Mary McDowell et 
les professeurs Mead, Thomas, Tufts et Dewey étaient nombreux et 
forts à Chicago. Les professeurs de philosophie et de sociologie don-
naient des conférences à Hull House. Dewey y intervient et y séjourne 
une première fois en janvier 1892, alors qu’il est encore professeur 
à Michigan, il en devient un trustee actif (« Unlike many trustees, 
he actually worked on the job », dixit Addams) jusqu’à son départ de 
Chicago en 1904. Pour Jay Martin (2002 : 164), à son arrivée à Chicago, 



372

« Hull House est devenu sa nouvelle église, “justice” son mot d’ordre, 
plutôt que “loi et ordre”, Jane Addams son pasteur, et l’instrumenta-
lisme son credo ». Christopher Lasch (1965a : 76) remarque qu’Addams 
et Dewey « s’influençaient l’un l’autre et reconnaissaient généreuse-
ment leurs obligations mutuelles »19. On peut citer à l’appui de cette 
affirmation les nombreuses citations d’Addams par Dewey, qui avait 
lu Philanthropy and Social Progress (Addams et al., 1893), Democracy 
and Social Ethics (1902), ou Newer Ideals of Peace (1907). Plus encore, 
on remarquera que les premières lignes du chapitre XVI de l’Éthique 
(Dewey & Tufts, 1908 : 348), sur « Morale et problèmes sociaux » sont 
une citation sur la « moralité sociale » du livre d'Addams de 1902, un 
livre que Dewey avait en haute estime, qu’il utilisait dans ses cours, 
parfois en y invitant Addams en personne (Lagemann, 1989 : 194). On 
peut par ailleurs pister leur relation à travers les bouts de correspon-
dance qui nous restent d’Addams et de Dewey20.

On a déjà beaucoup commenté dans la littérature le choc qu’a été la 
grève Pullman de 1894, un tournant dans la vie d’Addams et de Dewey. 
C’est un moment d’irruption de la lutte de classes la plus brutale dans 
leur vie, après que la compagnie des chemins de fer, qui contrôle les 
transports dans le Midwest et au-delà, coupe les salaires d’un quart, 
dans le contexte de la crise économique de 1893. La crise est aggra-
vée dramatiquement par l’envoi de troupes fédérales, contre l’avis du 
gouverneur Atgeld, par le Président Grover Cleveland, après que les 
grévistes ont fait dérailler un train postal. La violence explose : 6 000 
militaires, 3 100 policiers et 5 000 marshals adjoints ne contrôlent 
plus les 6 000 grévistes, qui, le 6 juillet, détruisent des centaines de 
wagons. Le jour suivant, 30 grévistes sont tués et 57 blessés par balle. 
Addams et Dewey se reconnaissent davantage dans les revendica-
tions d’Eugen Debs, arrêté avec plusieurs syndicalistes de l’American 
Railway Union, que dans les déclarations de Pullman, « partisan de la 
compétition pour les salaires, du monopole pour les loyers » (Addams, 
1895/1912a). Mais ils ont encore une lecture chrétienne pour elle, hégé-
lienne pour lui, des événements. « Le grand réveil de la conscience 
sociale dans le mouvement ouvrier a été l’une des choses les plus 



373

profondément religieuses des temps modernes », écrit Addams, qui va 
jusqu’à parler d’« éveil à une nouvelle vie ». Elle défendait encore, deux 
ans plus tôt, dans « The Necessity for Social Settlements » (1892) un 
programme où le service social, la fraternité et la coopération incar-
naient « l’esprit du Christ ». Le mouvement des settlements était rêvé 
par Addams comme la « renaissance de l’humanitarisme chrétien 
primitif » (1892) et cela allait de pair avec le désir de forger une com-
munauté d’intérêts entre classes sociales – un projet de réduire et 
cicatriser (heal) la fracture sociale (Carson, 1990). Ce point suscite 
une discussion entre eux, sans doute à la suite d’une conférence de 
psychologie sociale de Dewey à Hull House, le 9 octobre 1894, dont 
il reste une trace dans une lettre du 12 octobre de Dewey à Addams 
(Correspondence : 00619). Addams rejetait l’antagonisme comme inu-
tile et dangereux et en niait la nécessité, alors que Dewey continuait 
de penser que les tensions sont incontournables. On pourrait impu-
ter la position d’Addams à son christianisme social, ou à la non-vio-
lence tolstoïenne qu’elle endossait à l’époque, mais il est plus juste 
de la mettre sur le compte d’une méfiance pour des formes de conflit 
qui, en virant à la polémique ou en nourrissant l’hostilité, rendent 
impossible leur intégration dans une communauté élargie. « Dans 
les moments de réelle excitation, “le public équitable ( fair-minded 
public)”, sur lequel on devrait compter comme arbitre, disparaît prati-
quement. Cela a tout au moins été notre expérience à Chicago lors de 
la grève des Teamsters. » (Addams in Commons, 1908 : 771). La média-
tion du public disparue, les camps s’affrontent sans entendre raison. 
La foi qu’Addams mettait dans la conversation a plongé Dewey dans 
une grande perplexité : « Je voudrais revenir sur ce que j’ai dit l’autre 
soir. Non seulement l’antagonisme réel (actual antagonizing) est mau-
vais (bad), mais l’hypothèse selon laquelle il y a ou qu’il pourrait y 
avoir un antagonisme est mauvaise. » (Correspondence : 00619). On 
peut comprendre cette phrase de deux manières. La rédemption passe 
par l’unification. Les divisions et conflits sont malvenus eu égard à 
un idéal de communauté organique, ils doivent être répudiés au nom 
de la concorde ou du consensus. Ou alors : le conflit pour le conflit 
n’est pas souhaitable, mais les divergences d’opinions et d’intérêts 



374

sont irrépressibles dans une démocratie. Le conflit doit être média-
tisé, régulé, pacifié et, surtout, il est promis à des formes de dépasse-
ment, par l’exercice d’une intelligence collective, vers de nouvelles 
synthèses (pour différentes lectures : Westbrook, 1991 : 90 ; Menand, 
2001 : 313 sq. ; Martin, 2002 : 164-168 ; Knight, 2005, chap. 13). Quand 
Addams lui transmet son essai intitulé « Un Lear moderne », à propos 
de l’affaire Pullman (qui ne sera publié par The Survey qu’en 1912a), 
Dewey, le 19 janvier 1896, lui envoie un mot : « Il est tout à fait impos-
sible de dire quoi que ce soit sur le mode de la “critique” ou même de 
faire des remarques sur l’article Pullman – sinon que c’est l’une des 
choses les plus fortes que j’aie jamais lues, du point de vue de sa forme 
et de sa philosophie éthique. » Addams bougera pourtant dans ses 
positions : dès 1895, dans « The Settlement as a Factor in the Labor 
Movement », sous le coup soit des discussions avec Dewey soit de l’ap-
prentissage des luttes sociales, elle évoque l’utilité et la nécessité de 
la grève comme « forme d’antagonisme » qui réveille la « conscience 
publique », attire l’attention sur les réclamations des ouvriers, res-
serre les liens de « fraternité » entre eux et impose une relation plus 
« démocratique » avec leurs employeurs.

Dans les lettres envoyées à la famille restée à Ann Arbor ou 
en voyage en Europe, Dewey, qui signe parfois par le surnom de 
« Johnnie », raconte ses journées et soirées à Hull House. Les Mead 
sont présents à sa conférence du 27 octobre 1894. Ils ont ensuite visité 
le nouvel atelier de couture et le four où sont produites soixante 
miches de pain par jour, destinées aux nécessiteux du quartier. Ils 
ont constaté à quel point Polk Street et les allées alentour avaient 
été nettoyées – c’était le temps d’une bataille des settlements pour le 
ramassage des ordures, au nom de l’hygiène urbaine et de la santé 
publique. Peu avant, le 7 octobre 1894, Dewey avait également pris 
part, avec Addams et Mary McDowell, au meeting de fondation de 
l’University of Chicago Settlement, à la Chapelle de l’Université. Sa 
fréquentation intense de Hull House, pendant les premières années 
à Chicago, permet à Dewey de rencontrer Miss Culver, une des bien-
faitrices du settlement, et, en décembre 1896, une autre philanthrope, 



375

Anita McCormick Blaine, qui financera l’école de Francis W. Parker et, 
en partie, la Lab School (Addams, Dewey et Mead seraient du même 
bord lors du conflit à propos de l’intégration de l’école Parker à la Lab 
School). Dewey y croise également John Graham Brooks (1895), qui 
vient de conclure une énorme enquête sur les assurances chômage, 
maladie, accident, invalidité et vieillesse, obligatoires en Allemagne. 
En juillet 1898, Alice Hamilton, la future spécialiste de toxicologie 
industrielle et Frederick Deknatel, responsable du Boys’ Club, tous 
les deux résidents, se rendent chez les Dewey avec une trentaine d’en-
fants italiens – il est question de vente de drapeaux, peut-être à l’oc-
casion de la fête du 4 juillet. Début mars 1900, Addams écrit à Lillian 
Wald pour planifier un voyage à New York avec Mary Rozet Smith et 
Alice Chipman Dewey.

On pourrait continuer ainsi, tout au long des années. Cette amitié 
se déclare publiquement lors du « toast à John Dewey » (Addams, 
1929b, publié dans The Survey en novembre 1929). Addams (1910a : 
435) rappelle la participation de Dewey au conseil d’administration 
de Hull House et ses conférences données au Plato Club organisé par 
Julia Lathrop. Elle salue sa vision nouvelle d’une « société en change-
ment permanent, dans le besoin constant d’exploration ou de redé-
couverte », une vision qui s’exprime dans les conceptions d’une éco-
logie de l’éducation formulées dans le « livre jaune », The School and 
Society (1899). Addams évoque encore l’équipe de Tufts, Dewey, Mead 
et Angell qui fait tomber les barrières entre philosophie, psychologie 
et pédagogie, et dont le travail sera appliqué dans les écoles publiques 
de la ville. À son éloge des idées de « social welfare », « responsabi-
lité mutuelle » et « intelligence générale », Dewey répond aimable-
ment, à l’occasion de son 70e anniversaire. « J’ai appris beaucoup de 
choses de Jane Addams. Je remarque que sa modestie habituelle lui 
a fait m’attribuer certaines des choses qu’elle a réalisées avec ses col-
lègues de Hull House. L’une des choses que j’ai apprises d’elle est 
l’énorme valeur de la non-résistance mentale, la nécessité de briser 
l’armure des préjugés et des conventions, et de sortir de l’isolement 
qui empêche de partager pleinement le spectre des possibilités les 



376

plus vastes, les moins familières et les plus étrangères, de la vie et de 
l’expérience humaines. » (Dewey, 1930/1984 : 421)21.

Jane Addams entretient également des liens forts avec 
William Isaac et Harriet Park Thomas, ou avec George Herbert et 
Helen Castle Mead, qu’elle accompagne dans l’un de leurs voyages à 
Hawaii (Addams, 1930). On a là un groupe d’amis, arrivés à Chicago 
en 1893 pour les Thomas, en 1894 pour les Mead, qui se fréquentent 
régulièrement dans le quartier de l’Université, à Hyde Park. Une incur-
sion dans les fichiers de l’U.S. Census montre que les Dewey et les 
Thomas vivent, au moment du recensement de 1900, dans des mai-
sons voisines sur Jefferson Avenue, au 6036 et au 6044, respective-
ment ; Mead habite quelques rues plus loin au 5536 sur Madison Street. 
On apprend dans le recensement de 1910, alors que Dewey est parti 
pour New York, que les Thomas et les Mead (et leurs domestiques) 
résident à présent dans la même maison sur Jackson Park Avenue, 
au 6016 (US Census, 1900 et 1910). Tous vont être fortement impli-
qués dans la vie des settlements de Chicago. Deegan (1999 : xxv-xxix) 
reprend ainsi l’emploi du temps d’une visite de Dewey à Chicago, 
tel que raconté dans une longue lettre que G. H. Mead adresse à son 
épouse, H. Castle Mead, le 1er juillet 1906 (SCRC, Mead Papers, B1F5). 
On y voit la proximité des familles de Dewey et Mead avec celles des 
Thomas, de James et Sarah Angell et d’Ella et Addison Moore, avec 
qui des rencontres sont organisées. Le circuit de Dewey passe aussi 
par un dîner en tête à tête avec Ella Flagg Young, sa collègue de la 
Lab School, devenue entre-temps la directrice de la Chicago Normal 
School. Il visite le lendemain Hull House où la discussion avec Jane 
Addams, alors entrée au Conseil de l’éducation (Board of Education) 
de la ville, porte sur le devenir des écoles publiques de Chicago. La 
soirée suivante est plus détendue et se passe chez les Thomas en pré-
sence de Mead.

Mead était lui aussi un familier de Hull House, où il donne par 
exemple une conférence en 1907 sur la « Chicago School Situation » 
(Mead, 1907b ; Huebner, 2014 : 34). Il y défend une conception de 



377

l’école comme « institution sociale » qui « représente intelligemment 
les intérêts sociaux des groupes d’enfants les plus étendus » ; et il 
rejette la réforme du Conseil de l’éducation (Board of Education) par 
le maire Fred A. Busse, qui l’a remis entre les mains d’un Inspecteur 
général et d’un conseil d’administration composé d’entrepreneurs – 
le gouvernement par commission d’experts commence à gagner du 
terrain à cette époque. Cette vision technocratique de l’administra-
tion scolaire est aux antipodes du projet d’ancrer les écoles dans les 
communautés locales (Dewey, 1899, 1902 ; Stokes, 1904 ; Dewey & 
Dewey, 1915/2021). La même année, son admiration pour Addams s’ex-
prime dans sa recension de The Newer Ideals of Peace (1907). Addams 
y montre le dénuement des migrants, main-d’œuvre non-qualifiée, 
souvent importée pour répondre aux besoins des plantations, des 
mines et des usines, et auxquels rien n’est concédé en retour, sinon la 
violence de la police pour les maintenir à leur place et la doctrine abs-
traite des droits de l’homme, trop éloignée de leur situation. Au lieu 
d’une « communauté intelligente », règne un ordre social fait d’affai-
risme économique, de corruption politique, de répression physique et 
de légalisme formel. Mead est sensible à cette critique de la citoyen-
neté qui ne retient que l’héroïsme du soldat sur le champ de bataille et 
qui valorise les « idéaux militaires » dans le gouvernement industriel 
et politique. Il prête à Addams et à l’action des settlements une série 
d’idéaux qui forgent la conscience sociale : « C’est le contraste entre 
l’éducation et la répression, entre la relation sociale vivante et la for-
mule abstraite, entre l’instinct pour la qualité du travail et la corvée du 
dur labeur des usines, entre le niveau de vie et le salaire économique, 
entre la valeur de l’enfant pour la communauté et le droit légal à la 
liberté de contrat, entre l’intelligence née de la fonction sociale et l’uti-
lisation de concepts doctrinaires au service d’intérêts particuliers. » 
(Mead, 1907 : 127-128). Et, en soulignant qu’Addams ne se fie pas à un 
credo ou à un dogme socialiste mais à la force de l’expérience, Mead 
salue dans son action « l’expression d’une intelligence sociale éclairée, 
en contact sympathique avec des hommes, des femmes et des enfants, 
dont la réalité est d’autant plus impressionnante que nos yeux en 
ont été détournés par des abstractions économiques et politiques » 



378

(ibid.). Enquête, éducation, sympathie et droits concrets : le settle-
ment montre la voie pour de nouvelles formes de contrôle social qui 
naissent de « relations humaines immédiates » et qui accordent plus 
d’importance aux conséquences effectives des actions qu’aux prin-
cipes, légaux ou moraux, qui prétendent les orienter.

Le 13 novembre 1899, Mead donne une conférence à Hull House 
sur les îles Hawaii où il évoque sans doute sa participation à la fonda-
tion du Palama Settlement à Honolulu en 1896 (Huebner, 2014 : 74-75). 
Mais il est surtout extrêmement actif quand l’Université de Chicago 
crée son propre settlement, au cœur du quartier des Stockyards, confié 
en 1894 à Mary McDowell. Mead rejoint le Conseil des directeurs de 
l’University of Chicago Settlement, de 1908 à 1922, qu’il présidera à 
partir de 1919, et se battra tout ce temps-là, en tant que trésorier, pour 
lever des fonds22. En parallèle à ses interventions sur le fonctionne-
ment de la bibliothèque publique de la ville (alors victime d’un sys-
tème de patronage clientéliste) et sur la nécessité de cursus de for-
mation professionnelle dans les écoles publiques (par exemple dans 
« Educational Aspects of Trade Schools »), il suit de près, en tant 
que directeur du Committee on Studies and Publications du settle-
ment de l’Université (à partir de 1911), les enquêtes dans le quartier 
des abattoirs et des conserveries de viande d’Ernest L. Talbert (1912, 
Opportunities in School and Industry for Children of the Stockyards 
District) et de Louise Montgomery (1913, The American Girl in the 
Stockyards District). En matière d’enquête, Mead se mobilise à la 
même époque pour mener une enquête sur la grève des travailleurs 
du vêtement de l’entreprise Hart, Schaffner et Marx. Ses co-enquê-
trices sont Sophonisba Breckinridge, résidente de Hull House, qui 
dirige avec Edith Abbott le département de recherches sociales de la 
Chicago School of Civics and Philanthropy, et Anna Nicholes, respon-
sable d’un autre settlement, la Northwestern’s Neighborhood House. 
Breckinridge avait étudié avec Thomas et Mead. Elle cosigne avec 
Mead et Nicholes, en 1910, le rapport sur cette grève, « Concerning 
the Garment Workers’ Strike. Report of the Sub-Committee to the 
Citizens’ Committee, Nov. 5th, 1910 », destiné à servir de base à un 



379

« arbitrage » entre les différentes parties23. Mead et Helen Castle Mead 
se mobilisent à cette occasion en faveur de la Ligue des syndicats 
de femmes (Women’s Trade Union League – WTUL), dont William 
Walling, ancien résident de Hull House, et nombre de femmes des 
settlements de la ville, Addams, Breckinridge, Hamilton, Kelley ou 
McDowell, mais aussi, à l’origine, Mary Kenney O’Sullivan (syndicat 
des relieuses, initialement à Hull House puis à Denison House avec 
sa famille) et Alzina Stevens (membres des Knights of Labor, coorga-
nisatrice d’un symposium sur l’esclavage des enfants dans The Arena 
en 1894, décédée en 1900), font partie. 

Piquet de grève de femmes dans les ateliers de couture 1909-10 : « Uprising of the 
20000 » contre la Leiserson, les Rosen Brothers, et la Triangle Shirtwaist Company  

(Library of Congress, LOT 10855 [item] [P&P] : Digital Id cph 3a49619 //hdl.loc.gov/loc.
pnp/cph.3a49619).



380

Les réseaux de réformatrices se battent pour l’amélioration du gou-
vernement municipal, revendiquent le droit de vote des femmes, se 
battent pour la cause du travail des enfants ou de l’absentéisme sco-
laire, proposent de nouvelles solutions à la délinquance juvénile ou 
rejoignent le camp des pacifistes. Mead les accompagne. Il recense en 
1917 Truancy and Non-Attendance in the Chicago Schools d’Abbott et 
Breckinridge pour The Survey. Il prend parti avec Helen pour la Ligue 
de l’égalité politique (Political Equality League) et le Parti des femmes 
pour la paix (Women’s Peace Party), tout au moins jusqu’en 1917. Et 
il continue de s’investir dans la cause de l’école publique et de la jus-
tice pénale, en particulier pour les mineurs, tout comme il condamne 
les violences raciales de 1919. L’histoire du pragmatisme comme acti-
visme social s’écrit au féminin et les « épouses » des pédagogues, phi-
losophes ou sociologues, étaient souvent bien plus engagées qu’eux 
dans les settlements. On apprend de l’oraison funèbre d’Helen Mead 
par Jane Addams, en 1929, qu’elle était une « démocrate absolue […] 
libre du préjugé que l’on appelle poliment race antagonism ».

Si l’on en vient à W. I. Thomas, celui-ci fréquente Hull House au 
moins jusqu’au milieu des années 1910. Mais il a dû très tôt dévelop-
per des liens avec ce groupe de femmes, puisque son épouse, Harriet 
Park Thomas est mentionnée dès 1895 aux côtés de Julia Lathrop 
dans des motions du Chicago Woman’s Club – un lien ménagé par 
son amie Helen Culver (Throop & Ward, 2007). Harriet Thomas était 
très impliquée dans la Juvenile Protective Association, participait 
aux Conférences nationales du travail social et était extrêmement 
attentive aux menaces pesant sur les femmes (la prostitution), ou 
sur les enfants (le Nickelodeon). De même, elle se tient aux côtés de 
Jane Addams pendant le mouvement pour la paix, prend des res-
ponsabilités dans le Woman’s Peace Party et participe, avec Helen 
Mead, au Congrès international des femmes pour la paix de La Haye 
en 1915 (Addams, Balch & Hamilton, 1915). C’est sans doute par l’in-
termédiaire de Harriet, et à travers la fréquentation de Mead, que 
W. I. Thomas s’intéresse à William Healy dont il reprend la méthode 
des cas (Abbott & Egloff, 2008), aussi bien dans Le Paysan polonais 



381

(1918-20) que dans The Unadjusted Girl (1923). Thomas est réguliè-
rement appelé sur des comités de recherche ou de consultation du 
tribunal pour mineurs, aux côtés de Julia Lathrop, Ethel Dummer 
ou Jane Addams, tout comme de Mead, Adolf Meyer et James R. 
Angell. Dans une lettre à Addams (27 décembre 1909), il lui fait par-
venir copie d’une petite « appréciation » de The Spirit of Youth and 
the City Streets (1909) que William James a écrite pour l’American 
Journal of Sociology, en s’excusant de ne recenser aucun livre. L’éloge 
est appuyé : « Elle ne peut s’empêcher d’écrire la vérité ! » « She can’t 
help writing truth » (Thomas & James, 1910 : 553). Ce mot paraît en 
même temps que la recension extensive du livre par Harriet Park 
Thomas, qui en fait d’emblée « un classique » et qu’elle met en réso-
nance de l’Ode : Intimations of Immortality from Recollections of Early 
Childhood, de William Wordsworth (1807) et des poèmes de Robert 
Louis Stevenson, écrits pour les enfants. Elle y voit une « série de 
scènes de genre fortes, dans lesquelles le brut (crude) et l’habituel 
deviennent, d’un seul coup, suggestifs de potentialités et d’idéaux 
étranges ; des tableaux qui montrent la vie et la réalité avec une com-
préhension si rare et une vérité si directe qu’ils obligent à une recon-
naissance instantanée ; des portraits dont le réalisme de la véritable 
artiste sert à nous éveiller plutôt qu’à nous submerger » (Thomas & 
James, 1910 : 550). Addams, la « Lady Abbess de Chicago », a « sélec-
tionné et organisé ses matériaux à partir de son expérience singulière 
de compréhension », et cette qualité esthétique est mise au service 
d’une connaissance des jeunes et de leur « fonction dans les proces-
sus de vie régénérateurs ».

Harriet Thomas apparaît dans nombre d’activités militantes, por-
tées par Addams dont elle était une amie proche et qui étaient presque 
toutes ancrées à Hull House : l’Association de l’Illinois pour l’égalité 
du suffrage, les programmes de la Juvenile Protective Association. 
Elle est en 1910 au Bureau exécutif de la Women’s Trade Union League 
(dont la première réunion avait eu lieu à University Settlement à New 
York) et elle sera très impliquée dans le Woman’s Peace Party, pré-
sidé par Addams, et dans le Bureau exécutif du People’s Council of 



382

America, réduit au silence par le Sedition Act de mai 1918 (Throop & 
Ward, 2007). C’est sur un autre registre que se joue la relation entre 
William I. Thomas et Addams. Thomas, dans une lettre à Addams 
(21 décembre 1911), revient sur une discussion, probablement liée à 
la réflexion en cours d’Addams sur la prostitution. Elle écrivait alors 
une série d’articles qui deviendrait A New Conscience and an Ancient 
Evil (1912c), en plein émoi public autour du problème de l’esclavage 
sexuel et de la traite des blanches. La Commission du Vice du Chicago 
se réunit depuis mars 1910 et publie, un an plus tard, le résultat de ses 
enquêtes et délibérations, The Social Evil in Chicago (1911) – on peut 
en lire le compte rendu qu’en fait Graham Taylor (1911), qui y côtoyait 
William Healy, C. R. Henderson et W. I. Thomas. Les jeunes filles déci-
daient souvent de se prostituer parce qu’elles multipliaient leurs reve-
nus par rapport à ce qu’elles gagnaient pour des places de domestique, 
ouvrière ou vendeuse – l’une des conséquences de la Commission du 
Vice sera de lancer la discussion sur le salaire minimum… Le nœud 
du problème semblait être celui de l’argent, et Katherine Joslin, dans 
son « Introduction : Slum Angels » à une nouvelle édition du livre 
(2002), a raison de faire un lien entre la position d’Addams et celle de 
Charlotte Perkins Gilman (alors Stetson), dans Women and Economics 
(1899). À propos de son affirmation que la prostitution prospère dans 
les « sociétés avancées » – les filles y sont moins surveillées par leurs 
familles et plus dépendantes de l’économie – Thomas écrit cependant 
à Addams (lettre du 12 décembre 1911, archive digitale Jane Addams) : 
« Il existait une classe de prostituées en Mélanésie, chez les Omaha en 
Amérique, dans l’ancien Pérou et la pratique est quelque peu répan-
due parmi les Africains. Voir, par exemple, “Origin and Development 
of the Moral Ideas” de Westermarck ». C’est dans son livre sur la pros-
titution, financé et préfacé par Ethel Dummer, The Unadjusted Girl 
(1923), que Thomas développera la notion de « définition de la situa-
tion » – qui est une application sociologique de la théorie pragma-
tiste de l’expérience et de l’enquête24. Outre cet intérêt pour les pros-
tituées, c’est peut-être à Hull House que l’on trouve le point de départ 
de l’enquête sur le paysan polonais, si importante dans l’histoire de 
la sociologie : elle a été rendue possible par le Helen Culver Fund for 



383

Race Psychology (Haerle, 1991) qui a financé les séjours de Thomas 
en Europe et amplement contribué à la publication de ses livres (à 
hauteur de 40 000 dollars, ce qui était une somme considérable). 
Mead (philosophie) et Thomas (sociologie) étaient, avec James E. 
Field (économie politique), les trois professeurs de l’Université de 
Chicago à travailler comme lecteurs pour la Chicago School of Civics 
and Philanthropy, à l’invitation de Graham Taylor et de Addams, 
Lathrop, Abbott ou Breckinridge.

James H. Tufts est souvent en retrait dans les histoires du pragma-
tisme. Il a pourtant eu une importance capitale en tant qu’éditeur de 
la revue The International Journal of Ethics (de 1914 à 1934), et en tant 
que directeur du Département de philosophie (de 1906 à 1931). Comme 
ses collègues, il était en cohérence avec ses idées quand il s’investis-
sait dans la vie institutionnelle : on ne peut changer les perspectives 
quotidiennes et les idées philosophiques qu’en façonnant des milieux 
de vie, d’expérience et d’action, y compris à l’université. Le raisonne-
ment écologique, mis en œuvre pour rendre compte des trajectoires 
des jeunes délinquants, vaut tout autant pour les universitaires, les 
politiciens ou les entrepreneurs. Tufts était lui aussi un proche de 
Hull House, où il allait donner des conférences et participer à des 
dîners, tandis qu’Addams était régulièrement invitée à son domicile. 
Addams, dans un pli du 15 octobre 1907, lui envoie une copie de son 
texte « Why Girls Go Wrong » (1907), en le remerciant de son éditorial 
dans The School Review qui analyse la situation des écoles publiques 
(à une époque de trouble vis-à-vis des décisions de la Mairie en poli-
tique de l’éducation). Tufts est en 1910 le président du Comité sur les 
conditions de logement (Housing Conditions Committee) du City 
Club de Chicago. Le City Club était une espèce de lieu de rencontre, 
créé en 1903, entre élites économiques, politiques, civiques et intel-
lectuelles de la ville. Nombre de problèmes publics y étaient discutés 
et les financements des organisations civiques y étaient facilités par 
une espèce de patriotisme municipal des entrepreneurs, qui, par ail-
leurs, s’assuraient de pérenniser la privatisation d’une bonne partie 
des actions urbaines, éducatives ou sociales, entravant la formation 



384

de véritables politiques publiques (Clemens, 2010). Mead et Tufts 
en étaient deux membres éminents. Tufts donne ainsi la conférence 
plénière, « Housing in Illinois Cities » (James Hayden Tufts Papers 
1908-1942, Box 4 Folder 2) lors de la 14e réunion annuelle de l’Illinois 
State Conference of Charities and Correction en 1909. Il est amené à 
collaborer avec Sophonisba Breckinridge et Edith Abbott (1936), qui 
enquêtent sur les conditions de logement dans la ville. Et tous sont 
impliqués dans la tenue de l’Exposition sur le logement (Housing 
Exhibition) (James Hayden Tufts Papers 1908-1942, Box 4 Folder 7) 
qui commence le 7 mars 1913 au City Club, et en particulier la sec-
tion « Darker Chicago : Bad Housing in the City » (Civics Committee 
du Woman’s Club et Woman’s City Club)25. En 1915, Tufts occupe à 
nouveau une position publique quand il préside le Comité de l’État 
de l’Illinois sur la législation sociale, composé de 28 agences indé-
pendantes, destiné à faire pression sur l’Assemblée Générale (qui 
regroupe les deux chambres législatives) de l’Illinois pour passer un 
certain nombre de lois (salaires minimums, prêts financiers, indem-
nisations aux familles de prisonniers, colonie de soins pour épilep-
tiques et faibles d’esprit) (James Hayden Tufts Papers 1908-1942, 
Box 4 Folder 14-15). L’estime de Tufts pour Addams se manifeste dans 
une lettre d’indignation qu’il envoie à Marion Talbot, suite au refus du 
Conseil d’administration de l’Université d’accorder en 1916 un docto-
rat honoris causa à Jane Addams. Et sa sympathie est sensible dans 
les recensions de ses deux livres, Spirit of Youth et Twenty Years. Il 
y insiste sur le « refus de trouver une panacée aux maux sociaux au 
prix de quelque “isme” », la « flexibilité des méthodes » et la « capa-
cité à voir le bon côté des choses », la « disposition à reconnaître ses 
erreurs et à essayer d’autres moyens » et la « réceptivité à l’humour 
et au pathos rencontrés dans toutes sortes de conditions humaines » 
(Tufts, 1911 : 207). Autant de vertus pragmatistes.

Le lien entre Hull House et Mead, Dewey, Thomas ou Tufts a 
donné lieu à une réflexion approfondie sur les rapports entre prag-
matisme et féminisme. Le livre de Charlene H. Seigfried (1996) en est 
la pièce centrale en philosophie, l’interrogation en sociologie a été 



385

lancée par Mary Jo Deegan (1988). Cette mise en regard se retrouve 
également dans un nombre croissant d’articles, dans la revue Hypatia 
(Seigfried, 1993 ; Whipps, 2004), d’abord, dans des ouvrages collectifs 
de relecture féministe de la pensée de Dewey (Seigfried, 2001) ou de 
James (Tarver & Sullivan, 2015), dans le développement de réflexions 
contemporaines à partir du pragmatisme (Whipps, 2004 sur le sett-
lement comme modèle communautariste ; McKenna, 2013 : 225, sur 
l’éthique d’Addams élargie aux animaux), ou dans l’exhumation d’une 
science sociale des settlements (Lengermann & Niebrugge-Brantley, 
2002 ; Williams & MacLean, 2012 et 2015). Pragmatisme féministe 
et féminisme pragmatiste ont désormais droit de cité universitaire 
(Whipps & Lake, 2020), et une bonne partie des auteures que l’on y 
croise ont partie liée avec les settlements. Charlotte Perkins Gilman 
séjourne en 1895 à Hull House, à l’invitation de Jane Addams avec qui 
elle échange beaucoup sur le statut des femmes et des enfants – il est 
plausible qu’en 1895, elle y rencontre Dewey (Hill, 1980 : 174 et 287 ; 
Upin, 1993), qui en fera un portrait élogieux dans une lettre à Scudder 
Klyce (Nankin, 8 mai 1920/lettre 04621). Jessie Taft (1913) soutient sa 
thèse avec Mead et Tufts sur le mouvement des femmes et l’élargisse-
ment de la conscience sociale ; elle fréquente Hull House alors qu’elle 
est étudiante. Elsie Ripley Clapp étudie avec Dewey autour de 1910-
13 et écrit « The Colored Social Settlement » (1913-14) à propos d’un 
College Social Settlement fondé en 1902 dans le sud de Washington. 
Lucy Sprague, ancienne étudiante de Radcliffe, éducatrice proche 
de Dewey, qui épouse Wesley Clair Mitchell, étudiant de Veblen et 
Dewey, visitait Hull House, enfant, puis se rapproche à New York du 
Henry Street Settlement, nouant amitié avec Lillian Wald et Florence 
Kelley. On pourrait continuer ainsi à montrer l’intrication étroite entre 
les milieux d’universitaires qui se perçoivent comme pragmatistes, 
instrumentalistes ou expérimentalistes, et les milieux de femmes 
proches des settlements qui se reconnaissent dans cette philosophie 
ou qui en développent une semblable.

On a mentionné le petit mot d’éloge de James à Addams. On peut 
conclure sur ce point. Addams tenait James pour le philosophe le 



386

plus sage des États-Unis et citait à son propos une phrase d’Émile 
Boutroux, dans « Pragmatism in Politics » (1912b), sur cette « pensée 
qui, persuadée qu’elle ne se suffit pas, se plonge avidement dans la 
réalité elle-même, dans la science et dans la vie, pour s’y retremper et 
s’y rajeunir » (Boutroux, 1911 : 132-133). Addams entretenait une espèce 
de dialogue à distance avec James. Quand ce dernier recherchait un 
« équivalent moral à la guerre », et proposait d’« enflammer le tempé-
rament civique » à la place de l’ardeur militaire, en recrutant les jeunes 
pour des travaux utiles socialement (James, 1911 : 291 et 293), Addams 
(1907 : 24) voyait dans le mouvement ouvrier et la réforme sociale deux 
substituts à l’héroïsation du conflit armé : l’enrôlement dans des com-
bats animés par la solidarité sociale, comme les luttes pour éradiquer 
la tuberculose ou pour développer le secours mutuel (ibid. : 25) et, plus 
tard, la bataille pour mettre en place une rationalité pacifique dans les 
relations entre nations (James, 1911 : 275 ; Addams, 2003). Il se pour-
rait même qu’Addams ait inspiré James sur ce point puisqu’elle avait, 
dès 1904, publié un petit article dans un magazine quaker, intitulé 
« A Moral Substitute for War » : « L’ampleur de l’occasion qui s’offre à 
l’Amérique devrait nous inciter à redoubler de courage et à étendre nos 
idéaux au-delà des vieilles idées guerrières. La conception non mili-
taire de la vie et du commerce requiert une forme plus élevée de cou-
rage que celle qui consiste à se battre. Le soldat n’en est pas capable. 
Je ne crois pas à la non-résistance. Ne laissez pas les choses se faire 
toutes seules, mais saisissez-les d’une main ferme, guidés par une 
moralité plus élevée et plus raffinée que celle du code de la guerre. » 
Ce point s’exprimera pleinement dans la revendication internationa-
liste d’Addams au Congrès de la Haye (Addams, Balch & Hamilton, 
1915) et son désir d’étendre la compréhension entre personnes de 
nationalités différentes à Hull House à une véritable entente entre 
nations à l’échelle mondiale (Fischer, 2008 ; pour une mise en pers-
pective d’Addams et Dewey : Knight, 2014). Une communauté interna-
tionale qui ne soit plus faite de la juxtaposition d’États-nation, enclos 
dans leurs frontières, prêts à lever des armées pour défendre leur 
souveraineté. James, de 1903 à sa mort, était le vice-président de la 
section du Massachussetts de la Ligue anti-impérialiste (American 



387

Anti-Imperialist League). Disparu en 1910, il n’a pu participer au mou-
vement pacifiste, mais on retrouve sous la plume d’Addams la même 
indignation contre le chauvinisme et le militarisme que chez James, 
remonté contre la nouvelle politique impérialiste des États-Unis, au 
moment de la guerre hispano-américaine sur les théâtres de Cuba et 
Porto-Rico, en 1898, puis de la guerre avec les Philippines de 1899 à 
1902, tombées dans l’escarcelle américaine. Tandis que Dewey avait 
fini, en avril 1917, par se rallier à la déclaration de guerre de Wilson, au 
nom de la démocratie, et en était même venu dans The New Republic 
à critiquer les positions d’Addams (Knight, 2014), tandis que Royce 
avait été ébranlé par l’attaque allemande contre le Lusitania le 7 mai 
1915 et s’était déclaré favorable à l’entrée en guerre, ou que Mead, qui 
avait participé avec son épouse Helen à la convention de Washington 
de janvier 1915, donnant naissance au Women’s Peace Party, change 
de position en février 1917, après que l’Allemagne s’engage dans une 
guerre sous-marine sans restriction, Addams reste sur la même ligne 
que James (et ce quel que soit le « sexisme omniprésent » de celui-ci – 
cf. Seigfried, 1996, chap. 6).

EXPÉRIENCER, ENQUÊTER, EXPÉRIMENTER, 
ÉDUQUER

Les settlements se veulent des lieux d’apprentissage, d’en-
quête et d’expérimentation. La chimie des relations entre leurs 
membres et de leurs interactions avec les habitants du quartier est 
supposée accoucher de nouvelles formes d’expérience collective. 
Mary K. Simkhovitch, après avoir fréquenté Denison House à Boston, 
dirige à partir de 1897 la College Settlement House de New York, puis 
l’unitarienne Friendly Aid House en 1898. Elle lance ensuite l’Asso-
ciation des travailleurs de quartier (Association of Neighborhood 
Workers, 184 Eldridge Street) le 11 décembre 1900 (Woods & Kennedy, 
1911 : 188), et fonde Greenwich House le 27 novembre 1902 à Greenwich 
Village, New York. Elle rassemble dans le Conseil d’administration 
(trustees) Jacob Riis et Felix Adler, l’anthropologue Franz Boas, les 
économistes Vladimir G. Simkhovitch, Edwin R. A Seligman et Henry 



388

Seager, et la mécène Gertrude Payne Whitney, future fondatrice du 
Whitney Museum of American Art. Mary White Ovington, l’une des 
leaders du NAACP, en sera l’une des résidentes. Amie personnelle de 
Dewey, Simkhovitch (1906/2021) croit identifier trois étapes de l’éta-
blissement du settlement – trois moments de sa transplantation dans 
l’écologie du voisinage.

La première étape, qu’elle qualifie d’impressionnisme social, est 
celle de l’immersion et de l’imprégnation des résidents : ils et elles 
sont affectés par toutes sortes d’épreuves, heureuses et malheureuses, 
grâce à leur « contact vital » avec les habitants alentour. L’idée d’être 
plongés dans des Lebensformen partagées avec leurs voisins, et de 
fonder la compréhension et l’action sur le tourbillon des « relations 
orageuses de la vie humaine » (Addams, 1910a : viii), est centrale. Le 
settlement, c’est un tourbillon d’affects, de percepts et de concepts, 
d’expériences en fusion qui plonge les settlers dans un état de « per-
plexité », entre enthousiasme et découragement. C’est un « proces-
sus vital » (life-process) dans un « groupe vital » (living group) (Follett, 
1918). L’expérience est le point de départ et le point d’arrivée de l’ac-
tion des settlements.

La deuxième étape, celle de l’interprétation, naîtrait, selon 
Simkhovitch, de ce premier bain. C’est le moment de la production 
d’un savoir qui peut prendre des formes multiples – drames, histoires, 
investigations, nouvelles ou conversations –, en tout cas d’articula-
tion d’une compréhension destinée à des auditoires multiples : les 
publics d’activistes, les lecteurs de la presse, les agents municipaux, 
les représentants de la ville, les usagers-électeurs-administrés, les voi-
sins… De fait, les résidents des settlements mènent des enquêtes scien-
tifiques, interviennent dans les journaux et les revues, organisent des 
expositions artistiques, reformulent les besoins et les désirs des habi-
tants pour les rendre audibles et intelligibles, développent de nou-
velles conceptions du service social, du loisir éducatif, de la méde-
cine communautaire ou de la politique réformatrice.



389

Troisième étape, enfin : ce parcours n’est pas seulement de l’ordre 
du savoir, nous dit Simkhovitch, mais doit se traduire en action. « Agir 
sur la base des connaissances acquises est le but du settlement. Sans 
une telle action, son existence est stérile : il n’est alors qu’un lieu 
de vie intéressant et pédagogique pour ses résidents. » (1906/2021). 
C’est ainsi que Simkhovitch sera présidente du Committee on the 
Congestion of Population à partir de 1907, un poste éminemment poli-
tique à une époque où les conditions de logement étaient au cœur des 
mobilisations de citoyens. Elle se rapprochera de Woodrow Wilson à 
l’élection de 1912. Beaucoup plus tard, elle aurait un rôle clef, avec son 
amie Edith Elmer Wood, elle aussi passée par le College Settlement, 
en tant que présidente de la Public Housing Conference (1931-48), et 
accompagnerait Roosevelt pendant tout son mandat, avec la com-
plicité d’une autre amie, Eleanor. Le programme de logements col-
lectifs à bas coût de la Public Works Administration, lancé en 1933, 
grâce au National Housing Act, en était une conséquence. Le settle-
ment agit en direction du quartier, mais se risque aussi à développer 
des politiques d’envergure.

Se laisser impressionner, en tirer des interprétations, passer à l’ac-
tion. En bon pragmatisme, dans la théorie de l’enquête que Dewey est 
en train d’élaborer et dont il donne une première formulation dans 
How We Think (1910), il faudrait inverser le schéma de Simkhovitch 
et remettre « la dialectique sur ses pieds ». Commencer par des acti-
vités, des actions et des interactions qui sèment le trouble, laissent 
perplexe, dans le lexique d’Addams, se démener au cœur des mille et 
une surprises et autant de malentendus qui font la vie quotidienne 
des résidents et découvrir, à travers les conflits de leurs propres stan-
dards avec ceux de leurs voisins (Addams, 1902 : 27), quels sont leurs 
« problèmes » (Burke, 2010). En devenant des habitants (dwellers), ce 
qui est une espèce d’engagement expérimental, en accomplissant tout 
un travail sur leurs propres préjugés, en rectifiant leurs hypothèses de 
travail et en en produisant de nouvelles, les résidents des settlements 
sont engagés dans une dynamique de définition et de résolution de 
problèmes, co-accomplie avec les autres habitants. C’est seulement 



390

depuis cet enracinement pratique dans l’action, un engagement quo-
tidien, existentiel, avec ses échanges et ses retranchements, ses illu-
minations et ses incompréhensions, ses sympathies et ses hostili-
tés, ses attractions et ses animosités, que les deux premières étapes 
de Simkhovitch deviennent possibles. On ne peut être affecté par la 
situation et l’on ne peut comprendre la situation qu’en étant impli-
qué en elle et en y agissant.

Il devient possible d’identifier des problèmes et d’imaginer des 
solutions, à travers des collaborations avec les voisins, en étant pris 
dans des « événements de la vie », comme Dewey l’écrivait souvent. 
Cette thèse était aussi celle de Jane Addams (Shields, 2006 ; Lake, 
2014 ; Fischer, 2019). Cela requiert une espèce d’observation sympa-
thique (Cooley, 1909 : 31) et participante (Lindeman, 1924 : chap. VIII ; 
Follett, 1924 : 11 ou 13), qui entretienne une « attitude expérimentale 
envers l’expérience » (Follett, 1924 : Part II). « Plus que d’observation, 
nous avons besoin d’expérimentation », écrit Follett (ibid. : 178), « nous 
voulons des observateurs-participants qui tentent expérience après 
expérience (experiment) et qui nous disent ce qui marche et ce qui 
échoue » (ibid.). Le settlement a une fonction d’articulation des hypo-
thèses de travail de la réforme sociale (Mead, 1899/2020), d’accom-
pagnement de leur mise à l’épreuve et d’enregistrement des résultats 
afin que les expérimentations laissent des traces et deviennent objets 
d’évaluation. Les solutions peuvent prendre la forme de biens ou de 
services, qui parviennent à être produits et distribués à l’échelle du 
quartier (créer des crèches ou des cours d’alphabétisation, servir repas 
et goûter à des enfants dont les parents travaillent toute la journée, 
amener les femmes à consulter pour un suivi médical…) grâce à l’en-
gagement des résidents et à leur coopération avec les voisins (Gross, 
2009). Ces solutions, à une autre échelle, peuvent être moins immé-
diates, requérant un travail politique sur des dispositifs législatifs et 
institutionnels (les batailles pour la mise en place d’une législation 
sociale, les campagnes pour l’interdiction de l’alcool), ou une impli-
cation dans des campagnes électorales (des élections au poste d’al-
derman aux présidentielles).



391

Le settlement se donne pour fonction d’aider les habitants du quar-
tier à identifier quels sont leurs besoins, leurs désirs ou leurs aspira-
tions et de trouver les moyens matériels et intellectuels pour les satis-
faire. Addams (1910a : 167-168) raconte comment les femmes de Hull 
House passent « de nombreuses heures à essayer d’obtenir un sou-
tien pour des femmes abandonnées, une assurance pour les veuves 
désemparées, une réparation pour des ouvriers blessés », et à faire la 
navette entre des institutions qui ne savent pas s’y prendre avec les 
pauvres et les migrants auxquelles elles sont confrontées et ces béné-
ficiaires potentiels qui ignorent quel est le mode d’emploi des insti-
tutions qui pourraient répondre à leurs besoins. Le settlement opère 
comme un « bureau d’information et d’interprétation » (ibid. : 167), à 
double sens. La connaissance qu’il fait ainsi émerger peut devenir le 
point de départ d’une critique sociale et politique. Le settlement fait 
entendre des voix qui ont du mal à trouver leur chemin dans l’espace 
public et il peut se transformer en plateforme d’expression de griefs, 
de dénonciation de torts et de revendication de droits – une activité 
de réclamation (claim-making) qui porte la marque des interactions 
avec les voisins. Et, en accomplissant ce travail sur l’expérience col-
lective, il peut influer sur une politique publique (imposer un ramas-
sage des ordures plus efficace) ou conduire à la réforme d’une insti-
tution (de la prison et du tribunal pour mineurs).

Le settlement est aussi un dispositif expérimental qui vise à une 
participation commune de riverains qui vivent dans des mondes très 
différents : il met en contact des milieux sociaux et culturels qui reste-
raient sinon isolés et tente de les faire communiquer. Il peut s’adresser 
à des groupes nationaux, raciaux ou religieux plus spécifiques, propo-
ser, par exemple, de façon plus ciblée des soins de santé aux membres 
de la communauté chinoise (True Shining Mission à San Francisco), 
ou de la communauté noire (Stillman Branch for Colored People du 
Henry Street Settlement à New York) – effet en retour de la discrimi-
nation qu’elles subissent dans les hôpitaux. Mais, en général, le settle-
ment est ouvert et accessible, en droit, à tout le monde, « irrespective of 
race, politics or parish » comme le proclame la Gordon House (Woods 



392

& Kennedy, 1911 : 321). Cela ne va toutefois pas sans épisodes d’into-
lérance religieuse, de racisme et d’antisémitisme. Dans les faits, il y a 
souvent une segmentation, sinon une ségrégation des publics que les 
différents settlements atteignent (Hounmenou, 2012) – un fait qui n’a 
rien de surprenant quand on sait comment la ligne de couleur traverse 
territoires, gangs, professions et organisations. Les settlements ont 
ainsi l’ambition de faire communiquer les points de vue des femmes 
migrantes, qui maîtrisent mal l’anglais et qui travaillent à domicile, 
pour qu’elles se rencontrent, se parlent, constatent les similitudes de 
leur condition et constituent une expérience collective. L'objectif est, 
selon Addams (1896 : 538), qu'elles atteignent « la dignité d’une per-
sonne morale (corporate body) ». L’effort des femmes de Hull House 
est orienté vers la connaissance des situations de vie de ces femmes 
(l’enquête de porte-à-porte financée par le Bureau du travail de l’Il-
linois, Illinois Bureau of Labor), l’expression de leur point de vue et 
leur organisation – ce qui sera réalisé en 1903 avec la naissance de la 
Ligue des syndicats de femmes (Women’s Trade Union League). Mais 
cet effort est sans arrêt entravé par une écologie des relations raciales, 
qui rend compte de certaines des ambiguïtés de leurs leaders, par-
fois réticentes à accueillir des voisins noirs pour ne pas incommo-
der les autres résidents (pour deux angles de lecture des hésitations 
d’Addams : Sullivan, 2003, ou Fischer, 2014). Cette ligne de couleur 
est redoublée par une ligne de nationalité, de langue et de religion : le 
catholicisme des Napolitains du quartier de Hull House qui fréquen-
taient la Holy Family Church n’était pas vraiment compatible avec 
celui des Québécois de Notre-Dame de Chicago, quelques rues plus 
loin, et pas davantage avec celui des paroissiens tchèques de Saint 
Procopius, un peu plus au sud, à Pilsen, ou des paroissiens irlandais 
de Old St Patrick’s Church, à l’Est de Halsted. En outre, les settlements, 
alors même qu’ils aspirent à organiser des migrants récemment arri-
vés aux États-Unis et à leur donner accès à leurs droits, contre les abus 
des machines politiques et leur surexploitation par des filières de tra-
vail et de logement, entrent en conflit avec les bosses politiques (peu 
enclins à partager leur pouvoir avec des réformateurs perçus comme 
des concurrents ou des empêcheurs de tourner en rond et disposant 



393

d’un moyen de pression fort sur leurs administrés) (Davis, 1960 et 
1964), ou avec les leaders ethniques (se voyant mal déposséder de leur 
autorité par quelques femmes, blanches, protestantes, célibataires et 
à l’évidence d’une autre classe sociale !) (Lissak, 1989).

Women’s Trade Union League 1907, de gauche à droite : Hannah Hennessy, Ida Rauh, 
Mary Dreier, Mary Kenney O’Sullivan, Margaret Dreier Robins, Margie Jones, Agnes 

Nestor, Helen Marot (https://spartacus-educational.com/Jrauh.htm).

Avec toutes ces limites, utiles à penser pour une théorie de la 
démocratie de quartier, du public ou de la communauté politique, 



394

le settlement peut en tout cas remplir sa fonction d’interprétation 
entre différents groupes (linguistiques, religieux, sociaux, raciaux…), 
contribuer à formuler des diagnostics, communiquer vis-à-vis du 
public, trouver des fonds, localiser des experts, interpeller des élus, 
bref, importer dans le quartier des ressources et des compétences 
de l’extérieur qui lui manquaient. Il est aussi, de l’intérieur, un vec-
teur d’organisation communautaire. On peut produire de nombreuses 
vignettes de ce processus, qui en révèlent également les difficultés. 
On en retiendra deux.

Sur le settlement comme opérateur de sociabilité et de socialisa-
tion, d’abord. Eleanor Woods (1929 : 241-242), dans un livre de souve-
nirs sur Robert A. Woods, le « champion de la démocratie » de Boston, 
se souvient des « réunions de cottage » qui étaient des moments de 
sociabilité et de socialisation importants pour les gens du quartier. 
« Le settlement apprend que les personnes qui ne disposent pas d’un 
langage civique pour s’exprimer, rouspètent, tout au moins, à propos 
des défauts de l’administration locale. Il découvre quelles sont les 
causes de plaintes les plus communes. Il incite les gens à se plaindre 
en commun, en spécifiant leurs griefs dans chaque cas. Il aide à orien-
ter la pression commune de manière à obtenir un résultat concret et 
général. Les gens ont, à ce jour, reçu une initiation de jardin d’enfants 
à la démocratie. Ils ont, pour ainsi dire, goûté au sang [une métaphore 
que l’on retrouve dans The Settlement Horizon, 1922 : 357] en matière 
de citoyenneté et sont impatients de la prochaine étape. Les rési-
dents du settlement sont eux-mêmes mordus et piqués… » (Woods, 
1929 : 241). La politique se joue dès le « cercle de connaissances » des 
« citoyens locaux », qui doit être renforcé par un effort d’association 
– avec son inimaginable « pouvoir créatif » (Woods, 1906 : 78) – afin 
que ces voisins découvrent ce qu’ils ont en commun et ce qui donne 
une assise morale – le sens de l’appartenance – à leur communauté. 
C’est ainsi qu’ils se découvrent des points communs : Sarah Henry 
Lederman (2009) raconte comment Hilda Satt Polacheck (1989), 
juive polonaise de Chicago, craignait de se faire tuer si elle mettait 
le pied dans une mission chrétienne, jusqu’à une fête de Noël à Hull 



395

House. Les couples sont nombreux à s’y former, ainsi du philosophe 
Morris Raphael Cohen qui rencontre sa future épouse Mary Ryshpan 
à Educational Alliance. Woods voit dans les settlements des généra-
teurs de solidarité : ses membres « établissent des relations naturelles 
et positives, sur le simple fondement de leur commune humanité, 
avec les gens du quartier » (Woods, 1896 : 144). Ils éprouvent un sens 
de l’obligation les uns vis-à-vis des autres, ils enquêtent sur ce qui 
compte pour eux et ils se mobilisent pour résoudre leurs problèmes en 
commun, découvrant leur capacité à prendre en charge « les affaires 
du gouvernement ». Ils apprennent à se mettre à la place de leurs vis-
à-vis et changent de point de vue, dans le meilleur cas, développant 
ensemble, par l’enquête et l’expérimentation conjointes, une nou-
velle perspective (Woods, 1899 : 80). Woods cite William James sur 
le fait de faire le premier pas. « L’acceptation de ce qui s’est passé est 
la première étape pour surmonter les conséquences de toute infor-
tune26. » Une fois que cette prise de conscience a eu lieu, la confron-
tation aux problèmes peut s’engager. L’indifférence, le ressentiment, 
la peur ou le mépris entre voisins peuvent commencer à se transfor-
mer en confiance. Ils découvrent le plaisir et la puissance de la vicinité 
(neighborliness). Ils forment des idées en commun et se mobilisent 
pour que ces idées aient un « pouvoir d’agir » (power to work). Le cercle 
vertueux de l’auto-engendrement de la citoyenneté est lancé. On 
retrouve là des propositions omniprésentes dans les textes de Dewey, 
de Cooley (1909) ou de Follett (1918 et 1919/2018) sur l’importance des 
attachements au quartier, des problèmes pratiques qui y naissent et 
que les personnes qui y vivent tentent d’y résoudre, des sentiments 
moraux qui s’y nouent et des obligations qu’elles contractent les unes 
vis-à-vis des autres, des pouvoirs et des droits dont elles font expé-
rience, autant de dimensions de la vie démocratique pour les philo-
sophies pragmatistes (cousines et affiliées y compris).

Attachement, confiance, loyauté, obligation : ces qualités du quar-
tier bien intégré ne vont toutefois pas de soi. Daniels (1920), Addams 
(1910a), Wald (1915), Woods (1923) ou Taylor (1930) décrivent la com-
plexité des interventions des settlements qui doivent composer et 



396

trouver un modus vivendi, sinon des liens coopératifs, avec les alder-
men et les machines politiques, les agences techniques de la ville, les 
leaders d’organisations professionnelles ou criminelles, les chefs de 
la police et de la justice, les représentants des institutions sociales de 
communautés migrantes, les entrepreneurs et commerçants implan-
tés dans le quartier, les propriétaires de logements et les responsables 
d’écoles ou d’hôpitaux et les multiples clubs et associations – des inte-
ractions qui sont encore compliquées par le contrecoup des contacts 
nationaux et internationaux des résidents avec des réseaux d’orga-
nisations communautaires, ecclésiastiques ou syndicales. Les pro-
blèmes rencontrés dans les banlieues ouvrières autour des sites indus-
triels (G. R. Taylor, 1915), dans les zones désarticulées de bidonvilles 
(slums) et d’immeubles de rapport (tenements), ou dans les quartiers 
du « vice », du jeu, de la boisson et de la prostitution (l’underworld des 
red light districts), ne sont pas du même ordre. Enfin, les quartiers de 
migration ou d’urbanisation récente se caractérisent par leurs multi-
ples clivages sociaux, linguistiques, religieux et raciaux qui rendent 
difficile la réalisation même de l’idée de « communauté ». La commu-
nication est souvent difficile pour les résidents des settlements du fait 
que le processus d’américanisation des migrants est à peine engagé, 
que la barrière de l’anglais est forte et que la méfiance est grande 
pour ces femmes célibataires, qui en appellent à l’esprit civique et 
réclament le droit de vote, et veulent imposer des règles d’hygiène 
ou de diététique incompréhensibles. L’épisode de la nouvelle cuisine 
(New England Kitchen), que bouderont les voisins, s’en tenant à leur 
régime alimentaire habituel, est exemplaire de ces échanges avortés 
(Addams, 1910a : 130). Par ailleurs, les haines entre groupes raciaux 
et nationaux prennent parfois un tour parfois féroce – que l’on pense 
à la vague antiallemande pendant la guerre ou à l’émeute contre les 
Noirs de 1919 à Chicago ; et elles se surajoutent à la transplantation 
des hiérarchies statutaires d’Europe ou d’Asie et à la formation d’un 
racisme nativiste des personnes nées en Amérique vis-à-vis des nou-
veaux arrivants. Enfin, l’action des settlements bouscule certains inté-
rêts particuliers. Ils entrent en conflit avec les propriétaires d’ate-
liers de couture qui fournissent du travail à la plupart des familles du 



397

quartier : lorsque les femmes et enfants ne sont pas employés dans 
des sweatshops, ils travaillent à l’aiguille et à la tâche à la maison. Ils 
se mettent à dos les gros industriels qui sont parfois leurs mécènes : 
les positions d’Addams après l’affaire Pullman ont mis en péril les 
finances de Hull House. Ils se battent contre les machines politiques 
dont dépendent les décisions de l’administration municipale, en tout 
cas à Chicago – à Boston, Woods trouve plus facilement des compro-
mis avec les politiciens. Et ils sont souvent aux avant-postes du mou-
vement prohibitionniste et veulent fermer les saloons et interdire l’al-
cool – alors que certains de ces saloons, contrôlés par les aldermen 
ou par leurs proches, sont les principaux lieux de sociabilité pour les 
hommes et les centres névralgiques de la politique locale27… 

Deuxième point : les settlements n’en sont pas moins des vec-
teurs d’organisation communautaire quand ils aident les habitants 
à exprimer et formuler leurs besoins et à orienter les décisions des 
pouvoirs publics concernant les biens et services mis à leur disposi-
tion. Henry S. Curtis, un ancien résident de l’University Settlement 
à New York, fondateur avec Luther H. Gulick en 1906 de l’Association 
américaine des terrains de jeu (Playground Association of America), 
se rappelle combien le nombre d’emprunts de livres à la bibliothèque 
du settlement était élevé en comparaison avec celui de la bibliothèque 
publique. Un phénomène similaire était constaté dans les maisons de 
loisirs de Chicago (Curtis, 1914 : 239-240). Pour qu’une bibliothèque 
fonctionne, elle doit être située à un lieu stratégique, avec un fort 
flux d’usagers potentiels, disposés à fureter dans les rayonnages, et à 
même d’y trouver des ouvrages qui présentent quelque intérêt à leurs 
yeux : les livres d’économie rurale auront plus d’attrait sur des agri-
culteurs que des romans à l’eau de rose « pour des jeunes filles roman-
tiques de seize ans ». Curtis, à une époque où fleurit le Country Life 
Movement, qui s’efforce d’organiser en la « modernisant » la vie dans 
les communautés rurales, examine l’apport à la vie locale des « centres 
sociaux ruraux » (ibid., 129 sq.). Ceux-ci n’arrivent pas dans un no 
man’s land, mais leur utilité doit être établie en relation avec les orga-
nisations professionnelles, les écoles d’agriculture, les institutions 



398

politiques, les églises locales, les agences de santé et d’éducation (ins-
pection des écoles publiques du comté, sections du YMCA et YWCA). 
Il peut manquer d’écoles et les premières settlement schools, celle de 
Hindman, fondée en 1902, ou la Pine Mountain Settlement School, 
en 1913, dans le comté de Harlan, dans le Kentucky, ouvrent la voie, 
valorisant, au-delà de l’enseignement élémentaire, l’artisanat local 
et la chanson folklorique. Un autre manque, sensible à l’époque, est 
celui d’occasions de divertissement (sinon les Boys Scouts et les Camp 
Fire Girls pour les plus jeunes). Le mouvement des centres sociaux 
a offert une solution, analogue à celle des social settlements. L’idée 
est de créer des districts à l’échelle des townships – l’équivalent des 
« unités de voisinage » (neighborhood units) des grandes villes –, de 
recenser toutes les demandes des riverains-usagers-citoyens de ces 
districts et de les confier à un agent spécialisé – un directeur d’école 
ou un notable local, au risque de leur confiscation et de leur trans-
formation en relais des institutions officielles ou des machines poli-
tiques – qui les centralise tout en restant en constante interaction 
avec les publics qui se forment. On n’est pas loin du travail accom-
pli par les mouvements d’éducation populaire en Europe, en l’oc-
currence, les équipes des Jeunesses agricoles catholiques en France 
à partir des années 1930 (avec la vocation évangélique en moins), 
ou, en Allemagne, de l’organisation de pique-niques, fêtes collec-
tives et compétitions sportives par un inspecteur des jeux (Spiel-
Inspektor), également chargé de superviser stades, piscines et pati-
noires (Curtis, 1914 : 192). Une fonction sociale se trouve ainsi rem-
plie, avec des styles différents selon les pratiques d’animation, dans 
le « rayon d’influence » (Lindeman, 1921 : 161) des centres sociaux ou, 
de façon analogue, des social settlements qui ont été cruciaux dans la 
promotion des arts pour tous, des jeux et des loisirs en contrepoint du 
travail (une mission chère à Dewey ou Mead – Deegan, 1999), et qui 
ont été parmi les premiers à prendre la mesure du décalage entre ce 
que la culture d’élite avait à proposer et ce à quoi les habitants pou-
vaient aspirer. En tout cas, le développement de l’organisation com-
munautaire est allé de pair avec la multiplication de « maisons com-
munautaires », ou de « salles communautaires », mises à disposition 



399

par les social settlements ou bâties par les habitants du quartier ou du 
district – à moins qu’il ne s’agisse des écoles publiques investies par 
les centres sociaux – en vue de « fournir un lieu aux occasions de ras-
semblement et de divertissement social et de créer un centre de jeux 
qui permette de tirer garçons et filles des rues »28 ou d’organiser des 
réunions du type « forum ouvert » où les habitants puissent définir 
leurs propres besoins, s’attaquer à leurs problèmes communs et leur 
chercher des solutions pratiques. À New York, un Comité des arts et 
des festivals serait ainsi créé par l’Association des travailleurs de quar-
tier (Association of Neighborhood Workers), qui lui-même engendre-
rait une Guilde des industries des settlements (Guild of Settlement 
Industries), destinée à promouvoir les produits des ateliers d’artisa-
nat des settlements et à proposer des écoles de formation aux femmes 
intéressées par les Arts & Crafts.

Besoins locaux, émergeant dans des unités de voisinage, moyen-
nant l’intervention de réseaux d’organisations qui leur donnent leur 
soutien, une voix publique et une force politique : pour mettre en 
place des cours pour les adultes à Chicago, en 1916, ce ne sont pas 
seulement les settlements locaux qui se mobilisent dans leur quar-
tier, mais c’est une configuration de soutiens qui se forme, compre-
nant l’École normale de Chicago, la Chicago Woman’s Aid et la Ligue 
de protection des immigrants, des associations de notables (Chicago 
Association of Commerce, Union League Club, City Club, Woman’s 
City Club, Chicago Woman’s Club), toutes liguées dans un Comité 
mixte d’éducation pour adultes étrangers (Immigrants’ Protective 
League, 8th Annual Report, 1917 : 13). Les settlements sont des nœuds 
de réseaux qui coopèrent pratiquement autour de tâches concrètes, 
aident leurs voisins à identifier des problèmes et s’efforcent avec eux 
de les résoudre. Un bon exemple de cet effort collectif, et de ses dif-
ficultés, est lié à la propreté de la ville29. Les rues étaient, au début 
des années 1890, couvertes d’excréments d’animaux, de graisse des 
essieux, de papiers sales, de détritus et de cendres, passant de l’état 
de boues à celui de poussière. Des dizaines de milliers de véhicules 
étaient stationnés en permanence le long des trottoirs : outre qu’ils 



400

offraient des abris aux prostituées et aux voleurs et qu’ils servaient de 
toilettes publiques, ils rendaient impossible un véritable nettoyage 
de la voie publique. La ville empestait des émanations de la « pourri-
ture noire » qui jonchait la chaussée, des « égouts bouchés et malodo-
rants » et des « bacs à ordures ménagères pathogènes » (Waring, 1898 : 
13 et 179). En plus des ordures ménagères, il n’y avait aucune poli-
tique d’élimination des déchets industriels et des déchets organiques 
à proximité des marchés aux poissons ou des abattoirs des Stockyards. 
Tandis qu’à New York, le nettoyage des rues semble avoir été une réus-
site, en raison de la conjonction entre une véritable volonté politique 
et l’initiative de l’University Settlement de mettre en place des ligues 
de jeunes (comme le raconte David Willard, travaillant pour le com-
missaire de la Ville de New York George E. Waring, 1898 : chap. XIV). 
Ces jeunes, apprend-on, avaient montré de l’enthousiasme dans des 
Clubs d’histoire civique (Civic History clubs) et dans une Ligue anti-ci-
garette et s’étaient engagés dans un travail de sensibilisation dans les 
écoles dans les 10e et 11e circonscriptions du Lower East Side. Ils étaient 
volontaires, avec une possibilité de promotion d’aide à contremaître, 
puis à superviseur au sein de leur ligue, et semblaient fonctionner à 
la « fierté civique » et au « sentiment patriotique ».

« La fin d’une carrière », Auteur : Byron photographe. Enfants jouant à côté d’un cheval 
mort dans la rue, New York entre 1900 et 1906 (Library of Congress, LC-D4-13645 

[P&P] : Digital Id det 4a09038 //hdl.loc.gov/loc.pnp/det.4a09038).



401

Harper’s Weekly, 22 juin 1895 : Nettoyage des rues East Houston et 4th Street, NYC, 
avant et après (domaine public).

Dans les années 1890, la croissance anarchique de la ville de 
Chicago, l’inefficacité et l’incompétence des administrations muni-
cipales chargées de l’hygiène publique et le clientélisme des alder-
men avaient conduit à une situation critique. Ils distribuaient les 
charges d’éboueurs à leurs protégés, signaient les contrats de ramas-
sage et d’élimination des ordures avec des entreprises patronnées par 
leur machine politique et recevaient des commissions par rétroces-
sion d’une partie des subventions publiques. Louise W. Knight, dans 
« Garbage and Democracy » (2006), a décrit les nombreuses mobi-
lisations qui se sont succédé dans les années 1890. Florence Kelley 
écrit une lettre au Chicago Tribune (3 juillet 1892) dénonçant la situa-
tion dans le 19e arrondissement : « Des montagnes d’abats et d’or-
dures empestent et fermentent dans la tempête et sous le soleil », 
et à un bloc de distance de Hull House : « La rue Desplaines, de Polk 
à Taylor, est depuis des mois un marécage, humide et nauséabond, 
ses pavés en bois noyés et pourris, loin sous ses eaux troubles. » Les 



402

clubs d’amélioration de citoyens ne parvenaient pas à faire bouger 
la situation. Les wagons d’ébouage ne passaient qu’une ou deux fois 
par mois au lieu des trois fois par semaine. Dans une première phase, 
seules des femmes se sont organisées : Knight mentionne la Ligue 
pour l’ordre municipal (MOL), qui rassemble Addams et les femmes 
des settlements, Frances Willard et l’Union chrétienne des femmes 
pour la tempérance, les membres de clubs de femmes de Chicago 
et l’Alliance des femmes de l’Illinois, sous la houlette d’Ada Sweet, 
femme d’affaires. La stratégie de faire pression sur le Conseil munici-
pal, sur les commissaires à la santé pour le nettoyage des allées et sur 
les commissaires aux travaux publics pour celui des rues échoue : les 
femmes ne sont pas électrices, et la machine politique n’est absolu-
ment pas réactive à leurs revendications de licencier les inspecteurs 
de la santé qui ne font pas leur travail, ou de dénoncer les contrats 
avec leurs entreprises ; quant à l’effort de pression auprès des services 
municipaux, il ne prend pas, en partie à cause du manque d’éducation 
civique de femmes migrantes récemment arrivées, mais aussi parce 
que les femmes sont découragées par les hommes de leur entourage.

C’est seulement dans une deuxième phase que cette mobilisation 
va porter ses fruits. Une fois passée l’Exposition Internationale, des 
hommes et des femmes s’unissent dans la fondation de la Fédération 
civique (Civic Federation). Celle-ci tient son premier meeting le 
15 février 1894. Son Comité sanitaire (Sanitation Committee) désigne 
un inspecteur par arrondissement (Jane Addams pour le 19e ward). 
Addams lance un appel d’offres pour la mise en place de poubelles 
en métal et d’usines d’incinération, qui échoue, en partie parce que 
contré par John Powers, l’alderman du ward. Puis elle est désignée 
comme inspectrice rémunérée, toujours dans l’arrondissement de 
Hull House : « [Addams] et son assistante, Amanda Johnson, ont com-
mencé à parcourir le quartier trois fois par semaine pour suivre les 
tombereaux de ramassage des ordures dans leurs tournées, jusqu’à 
la décharge municipale située à l’angle de Western et de la 35e rue. 
Elles ont également persuadé l’entrepreneur de rajouter huit wagons 
supplémentaires » (Knight, 2005 : 343) et installé des incinérateurs 



403

complémentaires. Elles ont exhumé une chaussée oubliée sous un 
demi-mètre d’immondices (Addams, 1910a : 286) ! Au bout du compte, 
les ruelles du quartier sont remarquablement propres – ce que Dewey 
commente avec humour : « Telle est certainement la méthode amé-
ricaine idéale : laisser le gouvernement à sa corruption et faire tran-
quillement les choses par soi-même. » (Lettre du 13 septembre 1894 à 
Alice Chipman Dewey & enfants). À côté de ce modèle, une autre stra-
tégie que celle du lobbying sur le pouvoir municipal est développée. 
Un véritable effort d’éducation des femmes est mené dans le 4e ward, 
derrière Harriet A. Shinn de la Fédération civique : elles sont invitées 
à visiter les allées, elles apprennent des règles d’hygiène contre les 
risques de diphtérie, elles deviennent elles-mêmes une armée d’ins-
pectrices qui vérifient la situation locale, bout de quartier par bout 
de quartier. Ces différentes actions portent leurs fruits. Les femmes 
des settlements (Addams, 1910a : chap. XIII), des clubs et autres asso-
ciations, montrent leur capacité collective d’auto-organisation, d’in-
novation, d’enquête et d’expérimentation, ainsi que de persévérance 
dans la résistance à un pouvoir corrompu et non-réactif.

La situation ne sera pas réglée pour autant (pour la suite de l’his-
toire, jusqu’en 1917 : McGurty, 1998). On retrouve par exemple une trace 
de l’action de Mary McDowell de l’University of Chicago Settlement 
et de Graham Taylor du Chicago Commons en 1916, à l’époque de 
W. H. Thompson, et, en 1927, où l’ingénieur en chef, travaillant pour 
le Board of Sanitary Trustees, exige des industries de la viande et de la 
Corn Products Company de prendre en charge leurs propres déchets : 
les seuls Stockyards en produisaient 35 millions de gallons par jour, 
soit l’équivalent d’une ville d’un million et demi d’habitants, et Bubbly 
Creek, l’affluent de la rivière Chicago au bout du Whiskey Row, n’était 
plus qu’un énorme cloaque – une « fosse d’aisances » (cess-pool) à 
ciel ouvert, dégageant toutes sortes de gaz toxiques, contaminant les 
alentours. Le problème était en suspens depuis le siècle précédent et 
McDowell se souvient que les maisons à proximité étaient noires de 
mouches en été et qu’un nouveau-né sur trois y mourait (McDowell, 
1938 : 2). En 1911, McDowell avait voyagé à Glasgow et Francfort où des 



404

modèles de recueil et d’incinération des ordures avaient été expéri-
mentés. De retour à Chicago elle décrit comment la solution du pro-
blème proposée par la municipalité n’était pas rapportée à des consi-
dérations de santé publique, mais d’économie privée : les entreprises 
auraient pu tirer profit des cendres et des mâchefers pour produire 
des engrais et compresser des briques et récupérer les graisses ani-
males. De surcroît, la municipalité aurait pu recycler la vapeur prove-
nant de la réduction de l’eau pour produire de l’électricité. Le Comité 
des déchets de la ville (City Waste Committee) du Woman’s City Club 
avait, pendant cinq ans, régulièrement insisté auprès des commis-
sions de la santé et des finances du Conseil municipal pour que soit 
nommé un groupe d’études pour un plan d’élimination scientifique 
des ordures. La réponse aura été négative jusqu’à ce que les femmes 
de l’Illinois obtiennent, en juillet 1913, le droit de vote municipal !

PANIQUES ANARCHISTES : UN RÉVÉLATEUR 
DES ATTITUDES VIS-À-VIS DES MIGRANTS

Inutile de dire que ces settlements étaient souvent perçus comme 
des lieux d’extrémisme et s’attiraient réprobation morale et condam-
nation politique. Graham Taylor reproduit dans son livre de souve-
nirs, Pioneering on Social Frontiers (1930 : 293), un article de journal où 
ils étaient vilipendés comme des « centres socialistes » et « anti-chré-
tiens », prônant l’abolition du mariage et la propriété des enfants 
par l’État. Fer de lance de la réforme sociale (Davis, 1967), milieu de 
fécondation (Chambers, 1963, parle de « semailles ») d’un esprit social 
(Henderson, 1899), ces communautés dans la ville inquiètent et font 
naître toutes sortes de rumeurs (Addams, 1916 : chap. I et II). Quand 
elles se battent contre le pouvoir social des tenanciers de saloons, qui 
étaient à l’époque de véritables gérants de clubs et faiseurs d’opinion, 
quand elles bousculent le pouvoir des propriétaires d’immeubles, 
celui des médecins ou des pédagogues, quand elles prennent parti 
pour les travailleurs ou les consommateurs contre le pouvoir écono-
mique de gros entrepreneurs (Goldmark, 1953), ou qu’elles essaient 
d’imposer leurs innovations sociales contre le pouvoir politique, le 



405

Tribunal pour mineurs, Cook County Juvenile Court, fondé en 1899 (Halsted et Ewing 
Streets, Photo de 1944, Chuckman Chicago Nostalgia/chuckmanchicagonostalgia.

wordpress.com).

La réforme par le travail : délinquance et menuiserie. Centre de détention du tribunal 
pour mineurs (Chicago History Museum DN-0071323).



406

Enfants à Hull House West Polk Street 1908 (Chicago Daily News - Chicago History 
Museum DN-0005531_pm).

clientélisme et la corruption des élus (Davis, 1960 et 1964), elles ne 
se font pas que des amis. Et les efforts des settlements pour réhabi-
liter les jeunes délinquants, à travers des dispositifs spécifiques de 
jugement, de formation, de loisir, de psychothérapie, d’accompagne-
ment et de rééducation, suscitent les sarcasmes des plus conserva-
teurs, favorables à des méthodes répressives et opposés à ce gaspil-
lage de l’argent public.

On étudiera ailleurs plus en profondeur la façon dont la question 
migrante et la question raciale sont traitées par les settlements, avec 
plus ou moins de succès, et non sans œillères parfois (Fischer, 2011 
et 2014), mais il est incontestable que ceux-ci ont été parmi les pre-
miers à se confronter à « l’inextricable confusion » du « clivage de 
classes, clivage de races, clivage de croyances » des grandes métro-
poles, comme l’écrit Vida D. Scudder dans A Listener in Babel (1903 : 
74). On note souvent que, pour beaucoup de progressistes, la diffé-
renciation sociale, ethnique et religieuse était devenue un problème, 
parce qu’elle allait à l’encontre d’un désir de communauté organique. 
Sans doute, mais aussi, tout simplement, parce que les villes améri-
caines connaissent à l’époque un boom urbain et industriel sans pré-
cédent dans l’histoire. Chicago, de petit comptoir indien des années 



407

1830, est devenue en 1890 une ville forte d’un million d’habitants 
– trois millions en 1930. Au tournant du siècle, elle est le principal 
nœud ferroviaire des États-Unis, elle collecte le bétail et le blé de tout 
le Midwest, et au-delà (Cronon, 1991/2020) ; tandis que l’Illinois Steel 
Company devient le plus grand conglomérat d’aciéries du pays, avant 
d’être absorbée par l’U. S. Steel en 1901 et de dominer la production 
mondiale. Chicago est le lieu où le capitalisme le plus brutal et le plus 
dérégulé se déploie, et en parallèle, sur des modalités différentes de 
New York, de Boston ou de Philadelphie, Chicago est le creuset d’une 
contestation sociale, d’un réformisme social et d’une science sociale 
qui tentent de prendre à bras-le-corps les problèmes de migration et 
de misère, d’industrialisation et d’urbanisation. Elle se développe de 
façon anarchique, soumise à des machines politiques marquées par 
leurs liens avec le monde des affaires et du crime organisé, souvent 
sans politique publique, ni plan directeur30. Elle se transforme en une 
marqueterie de quartiers, souvent identifiés par leur dominante eth-
nique et bientôt par leur caractère racial, avec la Grande Migration des 
Noirs du Sud qui se déverse dans la Black Belt et la progressive consti-
tution de Chinatowns. C’est une ville neuve, sans passé, où la brutalité 
des rapports d’argent et de pouvoir s’exprime sans régulation, mais 
aussi où toutes les possibilités semblent ouvertes, qui n’est donc pas 
entravée par l’histoire, comme en Europe – que ce soit une histoire 
de la hiérarchisation sociale, qui prévient le mélange des classes, ou 
une histoire de l’intervention étatique, qui remet le bien public entre 
les mains de fonctionnaires ou de spécialistes. Mead (1899/2020) l’ex-
prime ainsi, de façon sans doute lapidaire : « Ni la France avec sa 
société en mille-feuilles et ses castes sociales, ni l’Allemagne, avec 
sa croyance fondamentale que la société doit être contrôlée par des 
bureaux d’experts, n’ont offert un terreau favorable au développement 
de ces social settlements. » Aux États-Unis, les settlements vont être 
aux avant-postes de la défense des droits des groupes que l’on appel-
lera, après la Première Guerre mondiale et les débats de la Société des 
Nations, des « minorités ethniques et raciales », un combat qui s’en-
trelace avec celui pour les libertés civiles et politiques.



408

Un fait divers servira ici de révélateur des préjugés envers cer-
taines communautés de migrants et de la place des settlements 
dans la défense des libertés les plus élémentaires : l’assassinat du 
Père Leo Heinrichs, prêtre franciscain, dans l’église St Elizabeth of 
Hungary, à Denver, Colorado, le 23 février 1908, par un anarchiste sici-
lien, Giuseppe Alia. Mead écrit sous le coup de l’émotion son article 
« Social Settlements and Anarchy » (1908/2021). Ce commentaire à 
chaud avait été refusé dans un premier temps par le Record-Herald31, 
le 22 mars 1908, avant d’être accepté, trois semaines plus tard, le 
17 avril, sous la forme d’un court essai par The Public. Entretemps, 
l’affaire se redouble d’une seconde, à Chicago. Lazarus Averbuch, un 
juif russe, emballeur d’œufs de métier, qui avait échappé au pogrome 
de Kichinev en 1903 et vivait dans le Near West Side, était devenu 
célèbre malgré lui. Il avait été tué par George Shippy, le chef de la 
police de Chicago, au domicile de ce dernier, le 2 mars 1908, dans des 
conditions troubles, une semaine après l’assassinat du Père Heinrichs. 
Shippy disait l’avoir identifié comme un anarchiste venu pour l’agres-
ser et n’avoir fait qu’exercer son droit à la légitime défense. Quand il a 
été révélé qu’Averbuch était juif russe, la vague anti-anarchiste, endé-
mique depuis l’attentat de Haymarket en 1886 (Taylor, 1930 : chap. X ; 
Avrich, 1984), s’est redoublée d’une vague antisémite. Et les settle-
ments se sont retrouvés au cœur de la tourmente.

Ce n’était pas la première fois. Après l’assassinat du Président 
William McKinley à Buffalo, NY, le 6 septembre 1901, lors de la 
« panique publique » qui s’est ensuivie, Hull House avait commencé 
à être la cible de la presse. Courageusement, Addams, accompagnée 
de Raymond Robins32, alors résident du Chicago Commons (Taylor, 
1930 : 137), s’était rendue au bureau du maire, Carter H. Harrison Jr., 
pour défendre le cas d’Abraham Isaak et de Clement Pfuetzner, arrêtés 
en même temps que le perpétrateur du meurtre du président, Leon 
Czolgosz. La règle de l’amalgame prévalait et tous les anarchistes, 
après un acte terroriste, étaient associés dans la vindicte publique 
et la répression policière. Adams et Robins avaient demandé à ren-
contrer Isaak et Pfuetzner. Ils avaient réaffirmé leur conviction qu’ils 



409

étaient innocents et insisté pour qu’ils puissent rencontrer un avocat, 
ce qui leur avait jusque-là été refusé. Abe Isaak était né dans la colonie 
mennonite de Chortitza, dans l’Ukraine actuelle, et, après un passé 
nihiliste à Odessa, avait rejoint les rangs anarchistes au moment de 
la rupture de la Seconde Internationale en 1889. Après avoir fui à Rio 
de Janeiro, il avait rejoint les États-Unis en 1890. Il avait fondé et 
édité les hebdomadaires Firebrand (1895-97) à Portland, Oregon, 
puis, après sa fermeture par la police, Free Society (1897-1904), à San 
Francisco. Arrivé à Chicago en 1901, il s’était lié au milieu radical, deve-
nant un proche d’Addams et de Graham Taylor, de Clarence Darrow 
et de Thorstein Veblen. La maison de Free Society s’était transformée 
en lieu de rassemblement des anarchistes de la ville, et en particu-
lier en base de défense de l’égalité des sexes et de l’amour libre. Avec 
Maria, son épouse, et leurs trois enfants, ils en partiraient en 1904 
pour New York, puis participeraient à partir de 1909 à la création de la 
communauté Aurora, à côté de Lincoln, Californie. L’anarchisme des 
Isaak était resté conforme aux exigences d’entraide et de pacifisme 
des Mennonites. Ils avaient du reste émis un avertissement dans leur 
journal contre un présumé espion de la police, Nieman, qu’Emma 
Goldman identifiera comme Czolgosz (Goldman, 1931/2009 : 212 et 
216 et chap. 23-24 ; Drinnon, 1961 : 68). Quoique Goldman, Isaak et 
toutes les personnes arrêtées avec eux fussent libérés et exemptés de 
toute charge peu de temps après, le Congrès américain n'en passait 
pas moins, en 1903, l’Anarchist Exclusion Act – qui retenait comme 
indésirables anarchistes, épileptiques, mendiants et souteneurs33.

Addams et Robins avaient donc rendu visite au maire, avant 
qu’Emma Goldman, traitée dans la presse de bête sanguinaire, tra-
quée dans tout le pays comme la « grande prêtresse de l’anarchisme », 
ne soit arrêtée. Graham Taylor, absent de la ville, s’était joint à eux 
dans la presse pour attester que les deux accusés, habitués des réu-
nions du Chicago Commons, n’avaient « jamais professé de vues radi-
cales ni prôné de bain de sang ». Si l’anarchisme était leur « religion », 
ils n’étaient pas favorables à la propagande par le fait. L’assassinat 
du président n’était pas, selon Addams et Robins, le résultat d’une 



410

conspiration (Inter Ocean34, 10 septembre 1901). Le 11 septembre, 
Clarence Darrow, avocat des causes progressistes, envoie une lettre 
à Addams où il lui dit être prêt à prendre la défense des Isaak et de la 
couturière Julia Mechanic, prise dans les mailles du filet. La justice 
conclurait plus tard au désordre mental de Czolgosz, ce qui n’empê-
cherait pas de le condamner à mort et de l’exécuter. Tous les présumés 
coupables, y compris Goldman, avaient été relâchés. Sept ans plus 
tard, on assiste à un nouvel épisode d’« hystérie collective » autour 
d’Averbuch. Jane Addams qui ne croit pas en sa culpabilité, est cho-
quée par l’impossibilité faite à sa sœur Olga d’organiser des funé-
railles. Averuch est enterré dans le carré des indigents (potter’s field). 
Avec le soutien de notables de la communauté juive (Roth & Kraus, 
1998), dont Julius Rosenwald (directeur de Sears and Roebuch, cofon-
dateur du Fonds Rosenwald et mécène de nombreuses causes progres-
sistes à travers le Rosenwald Fund, qui financera plus de 5 000 écoles 
noires dans le Deep South), le juge Julian Mack (professeur à la Law 
School de l’Université de Chicago, militant des droits des Noirs et 
des enfants, impliqué dans la Juvenile Protective League et dans la 
Chicago School of Civics and Philanthropy) et le rabbin Emil Hirsch 
(de la Congrégation du Sinaï, leader du judaïsme progressiste, « le 
mieux payé au monde », une façon pour la communauté de « mesu-
rer sa grandeur », Wirth, 1928/2006 : 186, républicain, professeur à 
l’Université de Chicago, éditeur du Reform Advocate à partir de 1891, 
inventeur des services du dimanche, dont les homélies sur la justice 
sociale, disait-on, attiraient autant de Gentils que de Juifs), Addams 
organise un comité, lève des fonds, et paie Harold Le Clair Ickes, jeune 
avocat (sorti en 1907 de l’École de droit de l’Université, Républicain 
qui rejoindra les Partis progressistes en 1912 et 1916, futur secrétaire 
à l’Intérieur du gouvernement Roosevelt, l’un des principaux arti-
sans du New Deal à travers la Public Works Administration) pour 
mener une nouvelle enquête. Le corps d’Averbuch est alors exhumé 
(Addams, 1908 : 159), examiné par un pathologiste, avant d’être réen-
terré selon les rites juifs. Preuve avait été faite que le coup avait été 
tiré par derrière, mais le jury, au grand émoi de la communauté juive 
russe, avait innocenté Shippy, le chef de la police.



411

Problème collatéral  : la condamnation d’Averbuch se traduit 
par une campagne médiatique qui prend pour cible les settlements. 
Ceux-ci étaient accusés d’être des « écoles pour les anarchistes » – une 
rumeur attisée par la visite à Hull House, du 7 au 17 avril 1901, du 
Prince Kropotkine (Addams, 1910a : 402-404), qui avait publié peu 
de temps avant en anglais Fields, Factories and Workshops (1898) et 
Memoirs of a Revolutionist (1899) et qui devait travailler sur le manus-
crit de Mutual Aid (1902 ; L'Entraide, 1906, en français). L’aide aux 
pauvres et aux migrants et les activités d’organisation communau-
taire étaient supposées cacher le vice de la sédition. En 1908, la même 
dynamique se met en place. Le journal catholique de Chicago, New 
World, les décrit comme des « soi-disant clubs éducatifs » qui pro-
pagent « l’irréligion et le désordre social, déversent du poison dans 
les esprits trop faibles et les cœurs trop noircis par le péché pour le 
rejeter, puis arment leurs victimes et les envoient à l’étranger pour 
tuer ou être tuées » (Rigney & Lundy, 2015). Du coup, plusieurs voix 
se font entendre pour les défendre. Albion W. Small, par exemple, le 
Chair du département de sociologie, très impliqué dans le mouve-
ment progressiste, en particulier à Hull House, envoie une lettre à 
Addams le 19 mars 1908, où il signale qu’il a écrit au Chicago Tribune 
pour protester contre les attaques dont les immigrants ont été les 
victimes à la suite de l’affaire Averbuch. Mais la presse pouvait être 
d’une grande partialité. Alice Hamilton, longtemps résidente de Hull 
House et qui accompagnerait Addams et Balch au Congrès internatio-
nal des femmes de La Haye en 1915, se souvient dans son autobiogra-
phie, Exploring the Dangerous Trades (1943 : 77-78), de la déclaration 
d’un journaliste à Addams : « Autant vous le dire, Miss Addams, mon 
journal m’a ordonné de faire le lien entre Averbuch et Hull House et 
c’est ce que je vais faire ! »

C’est dans le cadre de cette bataille de l’information que Mead 
publie son essai « Social Settlements and Anarchy » (1908/2021), où il 
avance plusieurs arguments en faveur des settlements. Mead appelle 
le public au calme. Il démonte et dénonce toute forme de conspira-
tion au-delà des actes individuels des principaux coupables, Lazarus 



412

Averbuch ou Giuseppe Alia. Ceux-ci ont agi de façon solitaire. Il 
déplore le torrent de vindicte qui s’est abattu, de façon inacceptable, 
sur les settlements. Ceux-ci sont des organisations sociales indispen-
sables pour promouvoir la vie commune des différentes communau-
tés, en particulier pour créer des liens de compréhension mutuelle 
entre les Américains natifs et ceux nés à l’étranger. Ils ont la capacité 
d’interpréter le monde des immigrants pour le reste de la société, au 
lieu de leur imposer un processus d’américanisation sans se deman-
der qui ils sont35. Mead critique encore l’hostilité que le public a pour 
ces étrangers – italiens ou juifs russes – traités comme des terroristes 
potentiels. L’ignorance et l’intolérance se nourrissent et se perpé-
tuent grâce aux stéréotypes. Les settlements ne sont pas seulement 
des organisations de service social : d’un côté, ils s’efforcent de jouer 
un rôle d’ambassadeurs et de médiateurs entre différents groupes 
culturels, et ils se battent contre la propagande nativiste ; de l’autre, 
ils promeuvent un type de politique qui rejette la violence terroriste 
de la propagande par le fait et ils incitent les migrants à jouer le jeu 
de la démocratie pacifique. Proches du terrain, ils peuvent identifier 
des problèmes et proposer des solutions, moyennant un travail de 
réflexion collective – ce que Mead (1909-10/2021) appelle cultiver la 
« conscience du quartier » (neighborhood consciousness) et élargir la 
« conscience sociale » (Mead, 1912) – qui mette en contact différentes 
perspectives les unes avec les autres. Et cette discussion publique, qui 
s’efforce de fixer une espèce de consensus autour d’une réalité com-
mune, est indissociable de processus de coopération pratique, autour 
d’enjeux de logement, de loisirs, de santé ou d’éducation, afin de faire 
émerger de nouvelles conditions de vie commune. C’est une tâche cru-
ciale aux yeux de Mead. La haine contre les étrangers et contre les sett-
lements ne peut que conduire à augmenter le degré d’incompréhen-
sion entre les différentes communautés – la haine nourrit la haine.

Les tensions intercommunautaires étaient des problèmes publics 
de première importance tant les événements de rupture contre protes-
tants et catholiques, Noirs et Blancs, juifs et gentils, sont récurrents, 
sans compter les tensions entre les groupes de nationalité, de langue 



413

et de culture différentes : Allemands, Polonais, Italiens, Bohémiens, 
Russes, Chinois et Mexicains, Grecs et Lituaniens ne vivent pas tou-
jours en bonne entente. Les récits de l’époque fourmillent de mani-
festations d’hostilité de la « race anglo-saxonne » contre les catho-
liques, les juifs et les orientaux – jusque dans la plate-forme politique 
de Woodrow Wilson en 1912 ; et l’on sait la résistance des Italiens de 
Hull House à se mêler aux Mexicains, et plus encore l’hostilité d’un 
certain nombre de settlements à accueillir des Noirs en leur sein. 

Chicago, Ghetto du Near West Side : membres de la communauté juive.

Addams (1899/2021 : 37-38, éd. ang.), indique une voie esthétique 
pour revaloriser les expériences et les réputations des migrants venus 
se faire une place en Amérique et contribuer à sa richesse matérielle 
tout en forgeant une nouvelle nation. C’est celle qu’Israel Zangwill 
explore en mettant en scène Children of the Ghetto (1892). Ses vignettes, 
tantôt comiques, tantôt tragiques, ont le pouvoir d’émouvoir le lec-
teur et de rendre sympathiques et compréhensibles les tensions et 
les conflits culturels des enfants et des petits-enfants du ghetto de 
Whitechapel à Londres. Mais la portée de l’œuvre romanesque va 
bien au-delà : elle donne des clefs de lecture des situations vécues par 
les Juifs de Maxwell Street à Chicago. Elle permet de saisir une com-
mune humanité avec ces migrants exotiques, enfermés dans leurs 



414

rites, balbutiant un mauvais anglais, vivant dans la misère, de même 
qu’Addams, dans ses récits de la rumeur du « Devil’s Baby » (de 1914 à 
1930), nous rendra accessibles les drames des femmes italiennes de 
son quartier. La migration est recadrée comme un « cadeau » pour 
la société américaine. Au tout début du siècle, le débat sur l’amé-
ricanisation commence à peine à être lancé et l’on verra Addams 
comme Dewey se distancier de la version de la fusion assimilatrice 
dans le creuset du « melting pot » (Zangwill, 1908) et développer 
l’idée d’un maintien, au moins transitoire, des différences commu-
nautaires (ce qu’Alain Locke ou Horace Kallen nommeront « plura-
lisme culturel »). Les settlements ont en tout cas une fonction cru-
ciale, celle d’aider à l’intégration de l’Amérique, alors que les paniques 
nativistes créent de la rupture et de la dissension. Sur la question 
raciale, Addams se lie d’amitié avec Ida B. Wells, la première à lier la 
dénonciation des lynchages à une enquête rigoureuse, qui créera elle-
même en 1910 la Negro Fellowship League, une sorte de settlement, 
dans un immeuble de trois étages à 2840 South State Street, l’étage 
inférieur étant dédié à des réunions, à une agence d’emploi et aux 
offices du dimanche, et les étages supérieurs abritant des dortoirs 
pour hommes sans toit, en particulier fraîchement arrivés du Sud. 
Hull House aura de bons rapports avec le Frederick Douglass Center, 
le settlement noir ouvert par Celia Parker Wooley, en 1904, dans le 
Southside de Chicago (Wabash 3032). À New York, Lillian Wald sou-
tient la formation d’infirmières noires au Nurses’ Settlements et est 
très impliquée, avec Mary White Ovington, Mary Brewster et Florence 
Kelley dans la cause de la NAACP. On pourrait encore rappeler le sou-
tien logistique du College Settlement of Philadelphia, financé par 
Susan Wharton, alors piloté par Emily Greene Balch, au Starr Center,  
son annexe dans le quartier noir, sur St. Mary’s Street. Les Du Bois, 
W. E. B. et son épouse Nina, y séjournent à leur arrivée. Les Noirs de 
Philadelphie (1899/2019) a surpassé le modèle des Hull House Maps 
and Papers. Le livre contient la contribution d’Isabel Eaton, recom-
mandée par Addams, sur les employées de maison noires. Eaton, de 
la College Settlements Association, avant de mener cette enquête sur 
les gens de maison (1899/2019 : 491-585), avait établi, à l’occasion d’une 



415

résidence de trois mois à Hull House, une comptabilité ethnogra-
phique (1895 : 79-88), comparée entre New York et Chicago, des bud-
gets des ouvriers du vêtement (salaires, loyers, dépenses en nourri-
ture et en vêtement, endettement) et de leur chute pendant la crise de 
1893-94. Eaton deviendra, entre 1910 et 1914, headworker de la Robert 
Gould Shaw House, dans le South End de Boston. On peut enfin exa-
miner l’implication des settlements dans le bureau chargé d’enquê-
ter sur les émeutes raciales de Chicago de juillet 1919, qui publie The 
Negro in Chicago. Les principaux enquêteurs et rédacteurs en sont 
Charles S. Johnson, alors élève de master de Robert E. Park (qui agit 
en sa capacité de professeur de l’Université et de premier président 
de la Chicago Urban League36) et Graham Romeyn Taylor (qui est à 
l’époque journaliste du magazine The Survey, connu pour ses inves-
tigations sur les parcs de loisirs de Chicago et sur le développement 
des « villes-satellites »). La direction en est confiée à Graham Taylor, 
le père du susdit et fondateur du Chicago Commons. Le bureau de la 
commission d’enquête est constitué de Charles W. Folds (président 
de l’Union League Club et de United Charities of Chicago), Harriet 
Vittum (Northwestern University Settlement, très impliquée dans les 
luttes pour la santé des enfants) et T. Arnold Hill (secrétaire exécutif 
de la Chicago Urban League, aux côtés de Park et de Breckinridge).

Revenons à l’affaire Averbuch. La séquence de publications ne 
s’arrête pas là. Le 2 mai 1908, Jane Addams publie un nouveau texte, 
« Chicago Settlements and Social Unrest » (1908), dans un hebdo-
madaire dont le public lui est favorable, Charities & The Commons. Il 
vaut la peine de lire cet article, en parallèle à ceux de Mead sur « Le 
social settlement : son fondement et sa fonction » (1907/2021) et « Social 
Settlements and Anarchy » (1908/1921), pour juger de la convergence 
de leurs perspectives. Entre-temps, un nouvel attentat avait eu lieu 
à New York, sur Union Square, le 28 mars 1908 : Selig Silverstein, 
membre de la Fédération anarchiste, avait été mortellement atteint 
par la bombe qu’il s’apprêtait à lancer sur la police. Addams avait lu 
une première version de son texte le 11 avril au Chicago’s Quadrangle 
Club, le club des professeurs de l’Université de Chicago. Elle y reprend 



416

le thème du settlement comme « interprète des colonies étrangères 
pour le reste de la ville ». Cette interprétation est « fondée sur une 
information de première main et sur l’opportunité d’échanges libres 
avec ces personnes étrangères » (1908 : 155). Les relations de voisinage 
rendent possible une connaissance par accointance et donc une proxi-
mité d’expérience avec les immigrants. Les settlements se présentent 
comme des « bureaux d’information et d’interprétation » (Addams, 
1910a : 167), des postes avancés, chargés d’une mission pionnière à la 
nouvelle « frontière » du pays – une frontière sociale, et non plus géo-
graphique (Taylor, 1930). Cette mission est de faire connaître au plus 
grand nombre la condition des migrants, de sensibiliser aux difficul-
tés qu’ils rencontrent, de faire valoir leurs droits et, tout simplement, 
de les faire exister publiquement – que ce soit sur les cartes colorées 
des Hull House Maps and Papers (1895), en accueillant le week-end 
des spectacles de danses folkloriques, ou en racontant leurs histoires 
de vie dans des monographies. Il s’agit d’une médiation à double sens. 
D’une part, les settlements mettent en place des bureaux d’accueil des 
migrants à leur arrivée à la gare centrale de Chicago, ou à leur débar-
quement à Ellis Island, traduisent pour eux les informations les plus 
élémentaires concernant la vie en Amérique et leur apprennent petit 
à petit à s’orienter dans des forêts d’institutions – telle était la fonction 
de l’Immigrants’ Protective League, basée à Hull House, dont Mead 
était avec Addams l’un des co-fondateurs et pour laquelle il sert de 
vice-président de 1909 à 1919 (Cook, 1993 : 99-104). D’autre part, les 
settlements ont pour mission de faire comprendre à leurs concitoyens 
et aux autorités publiques qui sont les migrants, comment ils vivent, 
d’où ils viennent et ce qu’ils veulent. Les settlements s’installent aux 
interfaces des communautés nationales et raciales et se retrouvent 
au cœur des politiques migratoires (Nackenoff, 2014). Ils tentent d’in-
suffler une dose d’hospitalité et de protection à l’endroit des futurs 
concitoyens, et enquêtent à cette fin sur leurs parcours des « vieux » 
continents européen et asiatique au Nouveau monde. Ils essaient de 
débrouiller le sens des tensions statutaires et culturelles dans les-
quelles ces primo-arrivants sont projetés, accompagnent les femmes 
et les enfants dans des dispositifs de science domestique et de soutien 



417

scolaire, et étudient les mécanismes conduisant certains adolescents 
à prendre le chemin de la délinquance et du crime pour se faire une 
place en Amérique. On a là en germe certaines des hypothèses de tra-
vail que redéveloppera la sociologie de Chicago – en particulier dans 
les travaux de William I. Thomas, Robert E. Park et Ernest W. Burgess 
et de leurs étudiants (Cefaï & Huebner, 2019)37.

La proximité du bon voisinage est ce qui rend possible de prêter 
attention et de prendre soin, d’avoir une attitude de sympathie et de 
compréhension, et de faire exploser les images stéréotypées qui, en 
s‘interposant dans les contextes d’interaction, empêchent l’intercom-
préhension (Lippmann, 1922). A contrario, ne pas comprendre, c’est 
laisser se développer l’incompréhension, dont naît l’intolérance, dont 
naît la violence. Addams déplore la « confusion médiévale » entre celui 
qui nourrit et héberge l’hérétique et l’hérétique lui-même. Aux yeux et 
aux oreilles du public, parce que les settlements sont en contact avec 
des anarchistes, qui participent parfois à leurs meetings et avec qui 
ils nouent des liens personnels, ils sont eux-mêmes gagnés à l’anar-
chisme. Addams défend la réputation des settlements et tente de les 
protéger contre la vindicte publique, mais elle appelle aussi à l’apai-
sement vis-à-vis des immigrants. Elle décrit des scènes de « panique 
publique » qui auraient pu figurer parmi les exemples de pathologie 
du comportement collectif (collective behavior) que Robert E. Park 
étudiera au département de sociologie de l’Université de Chicago. « Au 
cours des quelques semaines qui ont suivi, les pires craintes se sont 
réalisées. Tous les membres de la colonie, à divers degrés, ont ressenti 
directement les effets de la panique publique. Le contrat de vente 
d’une grande parcelle de terrain située près de Paris, Ill., qui avait 
été négociée pour la création d’une colonie agricole de Juifs russes, 
a été annulé par le vendeur au motif que les habitants du voisinage 
ne souhaitaient pas que des anarchistes s’y installent, alors même 
qu’il ne restait plus que quelques ultimes arrangements à trouver. La 
société en charge de l’affaire a été contrainte d’abandonner. Des élèves 
d’école ont été hués et lapidés dans les rues. Des jeunes gens inoffen-
sifs qui rentraient du travail en tramway ont été traités avec le plus 



418

grand mépris. Un étudiant a été obligé de quitter la faculté d’odonto-
logie en raison de la persécution de ses collègues. Des cas similaires 
pourraient être cités par centaines. Le vieux sentiment antisémite a 
gagné du terrain, encouragé et soutenu par le sentiment que l’assou-
vir reviendrait à “anéantir l’anarchie”. » (Addams, 1908). Cet antisémi-
tisme est venu conforter la peur d’actes terroristes, accomplis par des 
newcomers qui trahissaient ainsi l’hospitalité qui leur avait été accor-
dée. La haine de l’autre est devenue une « marque de patriotisme ».

Au lieu de quoi, nous dit Addams, les immigrants juifs russes, 
qui ont fui l’autocratisme du régime tsariste, sont avant tout atta-
chés à la liberté de la presse, d’association et d’expression. Ils ont 
tout pour devenir de bons Américains ! « Les expressions que l’on 
entend le plus souvent chez les immigrants juifs russes sont “presse 
libre”, “liberté d’expression” et “liberté de réunion”. Ce sont sans 
aucun doute les mêmes mots qui étaient si souvent répétés dans le 
dialecte de l’Oxfordshire par les premiers fondateurs de la colonie de 
Pennsylvanie. » (Addams, 1908). Les juifs russes sont scandalisés par 
la brutalité de la persécution de la police de Chicago, pire, selon eux, 
que la police tsariste : elle saccage leurs imprimeries, perquisitionne 
un restaurant suspect qui « fournit de la nourriture à prix coûtant aux 
chômeurs », saisit dans des résidences privées des documents et pho-
tographies de révolutionnaires, confisque la bibliothèque du groupe 
David Edelstadt et maltraite les parents et les connaissances d’Aver-
buch, sa sœur en particulier. De fait, Hull House, tout en subissant 
les foudres de l’opinion publique, relayées et excitées par la presse, 
s’efforce de mener une contre-enquête, en finance les frais, et, en rup-
ture avec les partis et les églises, trop timides selon Addams, refuse 
de laisser dans la confusion des « membres de la communauté qui, 
angoissés, recherchent de l’aide pour se faire leur opinion ».

« Quand le sens de la justice cherche à s’exprimer hors des canaux 
habituels du gouvernement en place, il se lance dans un dangereux 
voyage qui se termine inévitablement par un échec, et ce en dépit du 
fait que l’aventure ait pu être inspirée par de nobles motifs. » (Addams, 



419

1908). Selon Addams, le problème du terrorisme n’incombe pas tant 
à certaines philosophies anarchistes – ce qui serait discutable – qu’à 
la « torsion morale » qu’elles ont subie quand ceux qui les défendent 
ont été la cible d’une violence inique de la part du gouvernement 
tsariste, puis traités sans aucun égard par le régime économique et 
politique américain. Le désastre qui en découle est la justification 
des méthodes violentes aux yeux des Russes installés aux États-
Unis et une défiance totale vis-à-vis des médiateurs de l’expérience 
publique : presse, police et justice, organisations civiques et institu-
tions étatiques. Addams finit par rappeler les événements de l’émeute 
de Haymarket, après l’explosion d’une bombe lors d’une manifesta-
tion de travailleurs le 4 mai 1886, qui s’était soldés par l’arrestation 
de huit anarchistes, dont quatre avaient été pendus. L’hystérie col-
lective de la presse et la répression policière et judiciaire ne résolvent 
rien : elles ne font qu’entretenir les cycles de la violence. La « parole 
libre » ( free speech) et la « discussion ouverte » (open discussion) sont 
le seul remède aux « actes de l’anarchie » et aux maux du terrorisme. 
Cette défense de la liberté civique et politique et du droit élémentaire 
d’exprimer ses opinions est cruciale. Mead, ainsi que Thomas, Tufts, 
Addams ou Taylor du côté des settlements, se mobiliseront à nouveau, 
dans le cadre de la Ligue de protection des immigrants (Immigrants’ 
Protective League) à l’occasion de l’affaire Christian A. Rudowitz, 
accusé d’homicide, vol et incendie à Benen (dans le Courland, dans 
l’actuelle Lettonie) et menacé d’extradition à la demande de la Russie 
(Giffin, 1982). Rudowitz était membre du Parti social-démocrate de 
l’actuelle Lettonie, qu’il avait rejoint à l’occasion de la Révolution 
de 1905. Défendu par Clarence Darrow et un groupe d’avocats, sou-
tenu par la Ligue de défense des réfugiés politiques (Political Refugee 
Defense League) qui développe des sections dans 185 villes, le cas 
Rudowitz suscite une énorme mobilisation, dont les réunions hebdo-
madaires du conseil exécutif à Hull House sont le cœur. Des meetings 
de plusieurs milliers de personnes se tiennent au Seventh Regiment 
Armory Building, dans le Near South Side. Eugene V. Debs, candi-
dat à la présidentielle en 1908, le soutient au nom du droit d’asile 
politique – on estimait en effet à 20 000 environ les radicaux russes 



420

encourant le même risque de retrouver les geôles et les tortures des 
prisons impériales. Addams organise une conférence, le 29 décembre 
1908 au Colonial Theater, où des membres du Congrès, des juges et 
des avocats, des professeurs et des pasteurs prennent la parole. Les 
Thomas, Mead et Tufts sont invités et très probablement dans la salle. 
Rudowitz, qui avait été condamné le 7 décembre par le commissaire 
à la migration, Mark A. Foote, est finalement gracié par Elihu Root, 
secrétaire d’État (Affaires étrangères), qui casse la décision le 26 jan-
vier 1909.

LES LIMITES DE L’ACTION DES 
SETTLEMENTS : LE GHETTO JUIF DU NEAR 
WEST SIDE DE CHICAGO

Si nous nous sommes attardés sur ce moment fort de bataille de 
Mead, Addams et Darrow contre les paniques anarchistes, c’est aussi 
pour montrer la puissance d’intervention des settlements les plus en 
vue, dans une affaire civique, à travers la combinaison de différents 
modes d’action : contre-enquête, appel à l’opinion publique à travers 
la presse, pression sur les élites municipales et nationales, dénon-
ciation judiciaire de la persécution au nom du droit d’asile et de la 
liberté politique, mobilisation civique par les comités ad hoc de la 
Ligue de défense des réfugiés politiques (PRDL) à travers les États-
Unis et action plus ciblée de la Ligue pour la protection des immi-
grants (IPL). Les settlements pouvaient travailler main dans la main 
avec des syndicats, en premier lieu la Ligue nationale des syndicats 
de femmes (Women’s Trade Union League – WTUL), avec des organi-
sations caritatives plus classiques (Charity Organization Societies – 
COS), ou encore avec des sociétés philanthropiques marquées reli-
gieusement ou ethniquement – par exemple, le Conseil national 
des femmes juives (National Council of Jewish Women – NCJW). À 
chaque fois, la pluralisation de leurs modes d’action – politique, syn-
dicale, philanthropique, moyennant des organisations ethniques ou 
religieuses – allait de pair avec la pluralisation des publics concer-
nés, des dispositifs de cadrage des perspectives sur des problèmes, 



421

des objectifs visés et des moyens mobilisés. L’organisation de la vie 
publique, et corrélativement de l’expérience publique, était alors faite 
– comme aujourd’hui – d’un enchevêtrement de contextes d’expé-
rience et d’action. Ceux-ci variaient selon le type d’enjeu (les cam-
pagnes pour éradiquer la tuberculose, pour sauver des militants 
emprisonnés, pour améliorer les conditions de logement, créer de 
nouvelles pédagogies ou instituer des assurances sociales n’ont pas 
la même configuration), la taille (le nombre de personnes concernées 
ou mobilisées, alliées ou adversaires – depuis les cours d’art ou les 
performances de théâtre aux réseaux internationaux de femmes paci-
fistes), la portée (de la création de chambres d’accueil pour résidents 
au lobbying sur les élus de l’Illinois pour la suppression du travail des 
enfants et à la mise en place par le gouvernement fédéral du Bureau 
de l’enfance), la puissance de feu (la quantité d’argent, d’élus, de spé-
cialistes, de médias, etc., impliqués), la spatialité (du voisinage direct 
à la ville, l’État ou la fédération) et la temporalité (de l’action ponc-
tuelle à l’organisation qui dure des dizaines d’années). Ils variaient 
aussi par les répertoires d’action et de connaissance (plus ou moins 
institués ou novateurs : des grèves et meetings aux expérimentations 
des infirmières-visiteuses, de la sensibilisation de l’opinion publique 
par voie de presse à des enquêtes inédites jusque-là du type commu-
nity studies) et, pour les settlers, par les modalités et intensités d’enga-
gement (selon le degré d’intérêt pour les dossiers, la spécialisation et 
l’urgence – du ramassage des ordures, de l’accueil des migrants ou de 
l’éducation des enfants à la lutte contre l’expansion impérialiste). On 
retrouve là les enjeux d’une sociologie des arènes publiques, bien plus 
complexe que les quelques propositions que la philosophie morale et 
politique retient d’ordinaire du concept pragmatiste de « public » et 
dont certaines dimensions ont été explorées par les sociologies des 
problèmes sociaux et des mobilisations collectives. On y trouve éga-
lement une invitation à ne pas s’en tenir au mythe efficace ou à la fic-
tion opérante de la « communauté », dont Follett a fixé la version la 
plus sophistiquée, que Woods a fait jouer dans sa conception idéale 
du quartier et qui était aux États-Unis un des principaux opérateurs 
de constitution des collectifs. Comprendre l’action des settlements 



422

requiert, au-delà de leurs déclarations d’intention et de leurs bilans 
d’action, de déplacer le regard vers les quartiers où ils opéraient et de 
s’interroger sur les conséquences effectives de leurs interventions.

À cette fin, centrons-nous sur la « communauté » juive, et en par-
ticulier juive russe, dont Averbuch et Czolgosz étaient issus, pour 
mieux comprendre les liens de Hull House avec les mondes juifs du 
Near West Side – ceux-là mêmes immortalisés par Le Ghetto de Louis 
Wirth (1928/2006). Mais au lieu de les traiter en termes d’écologie 
d’une aire naturelle, nous allons nous intéresser à leurs formes d’au-
to-organisation et aux liens qui s’y nouent avec les settlements du 
quartier. Rappelons que New York et Chicago étaient, avec Varsovie, 
les villes au monde où les Juifs étaient les plus nombreux. Le mou-
vement migratoire vers les États-Unis n’avait cessé de s’accélérer, la 
population juive étant estimée à 400 000 en 1888, 938 000 en 1897, 
1 778 000 en 1907 et 3 300 000 en 191838.

Maxwell Street (Chicago Historical Society).



423

Marché aux poissons vers 1905 (Photo de Barnes-Crosby, Chicago Historical Society 
CHS/ICHi-19155).

Marchande d’ustensiles de cuisine, neufs et d’occasion, 1906, Jefferson Street au sud de 
12th Street (Chicago Historical Society, CRC144F).



424

À Chicago, le Conseil national des femmes juives était lié à Hull 
House, qui se trouvait à proximité du ghetto juif. Hannah Solomon, 
sa fondatrice39, se rappelle comment la création du Maxwell Street 
Settlement (185 Maxwell Street jusqu’en 1896, puis 1214 South Clinton 
Street) a été discutée à Hull House en 1892. Fondé l’année suivante, le 
11 novembre 1893, par Jacob Abt et Jesse Lowenhaupt (et en présence 
de Julian Mack, Lessing Rosenthal, fils de Julius, et Moritz Rosenthal, 
avocat) (Bregstone, 1933 : 48), il est financé par des dons privés (com-
plétés à partir de 1906 par une aide des Associated Jewish Charities). 
En 1911, il compte 4 femmes résidentes, tandis que 49 femmes et 
33 hommes y font du volontariat (Woods & Kennedy, 1911 : 78). Le 
Maxwell Street Settlement (mentionné par Wirth, 1928/2006 : 188, 
éd. 1928) s’occupera autant de faire paver et éclairer les rues, que d’ins-
taller des bains publics, d’organiser des sorties en plein air et d’ac-
cueillir un grand nombre de clubs de sport et de loisir, d’éducation, de 
théâtre et de musique. C’est une époque de croissance très rapide de la 
population juive. Celle-ci se composait initialement de familles alle-
mandes, les premières arrivées en 1843, qui rapidement créent la pre-
mière société religieuse et la première synagogue, en 1849, sur Clark et 
Jackson. Ces familles, plutôt éduquées et prospères, se rassemblent 
dans la Congrégation Kehillath Anshe Maarabh (KAM : Allemands du 
Sud), ou dans la Kehillath Bnai Shalom (Prussiens de Posen et alen-
tours), plus conservatrice. En 1857, la loge Ramah n°33 du B’nai B’rith 
se monte – elle sera à l’origine de la fondation en 1913 d’une asso-
ciation de lutte contre le racisme et l’antisémitisme, l’Anti-Defama-
tion League of B’nai B’rith. Un autre petit groupe qui fait sécession 
avec la KAM est à l’origine de l’Association juive réformée de Chicago 
en 1858, puis de la Congrégation du Sinaï en 1861. Certaines de ces 
familles vont se déplacer vers le West Side, où la Congrégation de Zion 
achète d’abord une église sur Desplaines, en 1864, puis construit sa 
propre synagogue sur Jackson et Sangamon. D’autres migrent vers le 
« Golden Ghetto » du South Side, après l’incendie de 1871, autour du 
KAM Temple à Kenwood, au nord de Hyde Park et du South Shore. 
Petit à petit, la communauté juive organise son milieu de vie en fai-
sant émerger un ensemble d’institutions sociales qui répondent à un 



425

certain nombre de ses besoins. Elle crée en 1845 la première société 
funéraire (le premier cimetière se situe dans Lincoln Park) et, en 1851, 
la Hebrew Benevolent Society (son cimetière Graceland est installé au 
nord de Lake View) ; elle fonde dès 1859 l’Association juive unifiée de 
secours (United Hebrew Relief Association) ; elle ouvre le club social 
et civique, le Standard Club en 1869, et la Clay Literary and Dramatic 
Association ; elle institue en 1882 le Michael Reese Hospital (29e rue, 
qui recevait tous les patients sans distinction de race ou de religion, 
après la destruction par le feu du Jewish Hospital de 1868), puis le 
Drexel Home, résidence pour personnes âgées, en 1891 (sur Drexel 
et la 62e), et la résidence pour orphelins, Chicago Home for Jewish 
Orphans de Woodlawn, en 1899. Cette « communauté » a un dyna-
misme collectif et un désir d’autonomie qui n’en font pas, a priori, 
une bonne cliente pour les settlements.

Les Juifs des shtetls de Pologne, Ukraine et Russie arrivent quant 
à eux à partir des années 1860, en majorité petits commerçants, 
camelots et colporteurs, couturiers à la pièce, ouvriers et artisans. 
Ils s’installent dans la zone du Near West Side étudiée par Louis Wirth 
(1928/2006), et décrite avant lui par Zueblin dans les Hull-House Maps 
and Papers (1895). Cette migration est une conséquence des multiples 
vexations et discriminations subies en Russie (dès 1891, une Society 
in Aid of Russian Refugees s’occupe de l’accueil des exilés russes) et 
accélérée par les pogroms de Bessarabie-Moldavie, Ukraine et Russie 
en 1903-06. Beaucoup de juifs récemment arrivés ne parlent pas 
anglais et ne l’apprennent pas, si rien ne les y contraint professionnel-
lement – le yiddish reste la langue commune. Beaucoup ne votent pas, 
soit parce qu’ils n’y ont pas encore droit, soit parce qu’ils n’en voient 
pas l’utilité, soit parce qu’ils le récusent, sensibles à la propagande 
anarchiste (Zueblin, 1895 : 94). Ils créent leurs propres congrégations 
(B’nai Jacob, Beth Hamedrash Hagadol, Ohave Emuno pour les Russes 
et Polonais). Le ghetto du Near West Side – entre Halsted à l’est et la 
rivière à l’ouest, Polk Street au nord et la 16e au sud – est un lacis de 
petites rues, bordées de magasins aux enseignes en hébreu, un sas 
d’accueil où les immigrants trouvent des opportunités de logement et 



426

d’emploi. Ils gardent leurs habits traditionnels, continuent de parler 
leur langue maternelle et de manger za kouski, tcholent, knisch et 
borchtch ; ils fréquentent l’une des 40 synagogues ; ils trouvent à 
proximité des biens de consommation courante, dans le bazar à ciel 
ouvert, et des services économiques, sociaux, éducatifs ou religieux. 
Ils bénéficient du développement des organisations juives de la ville, 
financées en partie par des souscriptions locales, et plus encore par la 
communauté allemande : le Jewish Women’s Congress, couplé avec la 
Young Ladies Aid Society de Mrs Adler, fonde en 1895 la Conference of 
Jewish Women, et, dans la foulée, une maternité, la Chicago Maternity 
Center, en 1895, tandis que les hommes créent une école profession-
nelle, la Jewish Training School en 1890, puis, en avril 1900, l’Asso-
ciated Jewish Charities au Sinaï Temple. La question de la charité 
est l’un des moteurs les plus puissants de formation d’organisations 
communautaires. Le Conseil national des femmes juives va ainsi sou-
tenir et sponsoriser à travers le pays une série d’écoles profession-
nelles et de colonies de vacances, de jardins d’enfants et de tribu-
naux pour mineurs, d’associations de travail social et de postes d’ac-
cueil de migrants. Par ailleurs, certaines institutions sont plus spéci-
fiquement contrôlées par et adressées aux juifs orthodoxes, comme 
les Federated Orthodox Charities, créées en 1913. Le Maxwell Street 
Settlement, et a fortiori Hull House, n’étaient ainsi que des initiatives 
institutionnelles parmi beaucoup d’autres.

Cette histoire organisationnelle est indissociable d’une histoire 
sociale : le ghetto est un milieu de rencontres et d’interactions, où un 
travail permanent de reprise et de réinvention des usages, des habi-
tudes et des standards moraux est à l’œuvre. Les transactions avec 
la société américaine introduisent des lignes de tension, de conflit 
et de rupture entre orthodoxes et progressistes, entre nationalités et 
entre générations. Hull House joue sa part dans ce processus d’ac-
culturation, en particulier autour des années 1900, mais de façon 
plutôt marginale (Lissak, 1989 : 80). Elle entretient des relations avec 
les plus radicaux – comme les anarchistes, qui continuent de parler 
russe ou yiddish entre eux (Zimmer, 2015) – et avec les plus assimilés 



427

– qui voient dans les settlements des occasions de rencontre et d’ap-
prentissage hors de leur milieu de vie habituel. Un bon exemple, resté 
dans les mémoires, est celui de Hilda Satt Polacheck : c’était une fille 
du voisinage qui a raconté comment sa venue à Hull House a été 
un événement clef de bifurcation de son parcours existentiel, qui l’a 
conduite à devenir écrivaine et à militer pour la Ligue internationale 
des femmes pour la paix et la liberté (Women’s International League 
for Peace and Freedom)40. D’un point de vue écologique, comme le 
décrit Wirth, les familles qui ont connu une ascension économique, ou 
leurs enfants qui décident de s’éloigner du noyau le plus conservateur 
de la communauté, se déplacent vers de nouveaux quartiers périphé-
riques (North Lawndale, Albany Park, South Shore, Rogers Park…). 
Par ailleurs, les conflits sociaux ont à l’époque une dominante eth-
nique : les syndicats de fabricants de cigares (Cigarmakers’ Union) et 
de manteaux (Cloakmakers’ Union) sont tenus par une large majorité 
de travailleuses et travailleurs juifs qui se battent pour établir un âge 
minimum de travail des enfants et pour réguler les conditions de tra-
vail pour les adultes (Carsel, 1940). Ils contribuent au développement 
d’un syndicat unifié, le United Hebrew Trades (Fareynikte Yidishe 
Geverkschaftn) à partir de 1896. Ils seront à l’origine des premiers 
systèmes de négociation collective, comme celui mis en place après 
la fameuse grève de 1911, qui donnera naissance à l’Amalgamated 
Clothing Workers of America. Mead et Tufts avaient servi d’arbitres 
entre direction et ouvriers, sur la base d’une enquête menée avec 
Sophonisba Breckinridge, résidente de Hull House, et Anna Nicholes, 
responsable de la Northwestern’s Neighborhood House. Par ailleurs, 
les idées du Jewish Labor Bund, créé à Vilna en 1897, celles du mouve-
ment anarchiste, Bakounine et Kropotkine en premier lieu, et celles 
du mouvement sioniste et de Theodor Herzl (qui donne son nom à 
une école de North Lawndale dès 1913), circulent largement, relayées 
par des brochures et des journaux en russe et en yiddish, en particu-
lier à New York et Chicago. Plusieurs organisations sionistes (Hovevei 
Zion 1886, Knights of Zion, B’nai Zion) émergent ainsi et gagnent de 
nombreux adhérents à la fin des années 1890.



428

Enfin, cette histoire sociale et organisationnelle abrite toutes 
sortes d’histoires de vie. On a mentionné les activistes anarchistes 
qui vont être l’une des principales forces d’organisation de la classe 
ouvrière jusque dans les années 1910. On pourrait aller puiser dans les 
enquêtes du jeune Wirth des exemples de dissidence des plus jeunes 
vis-à-vis des anciens, choisissant de s’engouffrer dans la délinquance 
plutôt que dans les affaires, la religion ou le militantisme. On pourrait 
également retracer les success stories de petits entrepreneurs deve-
nus de puissants industriels et financiers – les chaussures Florsheim, 
les meubles Spiegel, la vente par correspondance Aldens, les vête-
ments Kuppenheimer et Hart, Shaffner & Marx, la banque d’inves-
tissement A. G. Becker, la vaisselle puis les hôtels Albert Pick, les bil-
lards et bowlings Brunswick, les aciéries Inland Steel, les montres 
puis les grands magasins Sears & Roebuck (Julius Rosenwald sera 
l’un des principaux philanthropes de la ville – en particulier des 
social settlements). On s’en tiendra ici à une personne clef de cette 
histoire, à New York cette fois-ci, Lee K. Frankel, qui entretenait des 
relations aussi bien avec les charities qu’avec les settlements. C’est 
lui qui, titulaire d’un doctorat en chimie, prend la tête de l’United 
Hebrew Charities de New York de 1899 à 1908, et qui, en 1906, incor-
pore la revue Jewish Charity à Charities, dirigée par Edward T. Devine 
pour la Charity Organization Society de New York, à The Commons 
dirigée par Graham Taylor pour le Settlement Chicago Commons, 
contribuant à la naissance de la revue hebdomadaire Charities & The 
Commons. Cette revue a été une plate-forme cruciale de mutualisation 
des informations, des méthodes et des résultats pour les travailleurs 
sociaux en voie de professionnalisation. En 1903, Frankel insiste sur 
le fait que le problème majeur pour les United Hebrew Charities est 
l’assistance aux juifs pauvres – 98 % des 10 061 familles concernées 
en 1902 étant des familles immigrantes (Frankel, 1903 : 391). Il rejoint 
alors la New York School of Philanthropy, contribue à la mise en place 
d’une école de formation de travail social pour la communauté juive 
et participe à la création de l’Association nationale des travailleurs 
sociaux juifs en 1908. Quand il n’enseigne pas, Frankel accompagne 
Lillian Wald dans son effort de santé communautaire, en particulier 



429

dans la campagne pour l’éradication de la tuberculose de New York41. 
Il met alors au point un dispositif qu’il va roder avec le Henry Street 
Settlement en juin 1909 (Woods & Kennedy, 1911 : 307) : il s’agit de 
vendre à tempérament, moyennant le versement de petites sommes 
hebdomadaires, des polices d’assurance-vie sur le soutien de famille 
(breadwinner). Les infirmières de Henry Street (Wald, 1915 : 62-63), 
qui suivaient ce projet expérimental avec les yeux des « infirmières 
visiteuses », ont pu témoigner des conséquences positives des assu-
rances en termes de réduction de la mortalité, d’accélération de la 
convalescence, de protection des chômeurs et de bien-être des per-
sonnes âgées. En l’espace de six mois, elles vont elles-mêmes pro-
poser ce produit dans tous les arrondissements de Manhattan et du 
Bronx et dans les villes de Baltimore, Washington, Boston, Cleveland, 
Chicago, St Louis et Montréal – tout en distribuant des millions de 
brochures de « guerre contre la tuberculose » (Frankel, in Henderson, 
1910 : 496). Frankel obtient alors une bourse d’étude de deux ans de la 
Russell Sage et devient l’un des meilleurs spécialistes des problèmes 
d’assurance et de social welfare en Europe et aux États-Unis, sur les-
quels il publie deux ouvrages (1910 et 1914). Il se lance à corps perdu 
dans sa campagne d’assurance vie, maladie et accident, accompa-
gné par le statisticien de la Metropolitan Life Insurance Company, 
Louis I. Dublin, et soutenu par les réseaux d’infirmières-visiteuses 
(Wald, 1933 : 72). Il lit à la Conference of Charities and Correction de 
Buffalo en 1910 la proposition « The Industrial Insurance Agent as a 
Social Worker », qui expose cette coopération entre assurance privée et 
santé communautaire. Quelques années plus tard, Frankel est devenu 
le vice-président de la Metropolitan Life, tout en donnant accès à une 
couverture santé et décès à des millions de travailleurs et en contri-
buant à une réduction de l’épidémie de tuberculose. Il ouvre la voie 
à d’autres polices d’assurance, comme celle de la John Hancock ou 
de la Prudential Insurance Company (ibid. : 109). Il préside, en 1919, 
l’Association américaine de santé publique.

Cette tranche de biographie est à l’image de l’effervescence de la 
période qui précède la guerre. Elle laisse entrevoir les entrecroisements 



430

multiples entre trajectoires migratoires, formations professionnelles, 
préférences religieuses, initiatives personnelles et innovations orga-
nisationnelles – qui se matérialisent dans des histoires de vie. L’action 
des settlements de Maxwell Street et de Hull House dans le « ghetto » 
ne se comprend que dans cette écologie spécifique d’associations et 
d’organisations, où les expériences des immigrants sont étroitement 
entretissées les unes avec les autres, quoique divisées selon des lignes 
de couleur, langage, nationalité, ou religion. Différentes « commu-
nautés » se constituent en se donnant leurs organes de gouverne-
ment (conseils de notables, exerçant la justice, collectant des dons et 
gérant les institutions, représentant la communauté auprès des pou-
voirs publics), leurs institutions sociales (écoles, églises, associations 
de commerçants, postes de santé, services sociaux, sociétés funé-
raires, crime organisé…) et leurs médiations expressives (presse en 
anglais et dans les langues maternelles, théâtres, fanfares…). La com-
munauté juive est elle-même fragmentée, ancrée localement dans le 
Near West Side de Chicago ou le Lower East Side de New York, avec ses 
sous-groupes d’Allemands, de Roumains et de Russes, allant des plus 
orthodoxes ou plus assimilés, tout en ayant une véritable amplitude 
nationale et internationale – que ce soit par les liens avec ceux qui 
sont restés au pays ou par la constitution de réseaux internationaux 
de femmes (ethniques, syndicaux, philanthropiques, plus tard paci-
fistes). La communauté juive côtoie différentes populations, avant 
1910, dans le quartier de Hull House, dans un contexte de retrait des 
Irlandais et des Allemands et d’arrivée des Juifs russes, d'Italiens et 
de Grecs, aux niveaux de vie très variables.

« La rue Halsted, longue de trente-deux miles, est l’une des grandes 
artères de Chicago ; la rue Polk la traverse à mi-chemin entre les parcs 
à bestiaux des Stock Yards, au sud, et les chantiers de construction 
navale, sur le bras nord de la rivière Chicago. Sur les six miles qui 
séparent ces deux industries, la rue est bordée de boutiques de bou-
chers et d’épiciers, de saloons miteux et somptueux, et d’établisse-
ments prétentieux de vente de prêt-à-porter. Polk Street, à l’ouest de 
Halsted Street, devient rapidement plus prospère ; en parcourant un 



431

mile vers l’est jusqu’à State Street, elle se dégrade régulièrement, et 
croise une zone de vice aux coins de Clark Street et de la 5e Avenue. 
Hull House se trouvait autrefois en banlieue, mais la ville l’a progres-
sivement englobée et son site donne à présent sur trois ou quatre 
colonies étrangères. Entre Halsted Street et le fleuve vivent environ 
dix mille Italiens – Napolitains, Siciliens et Calabrais, avec ici et là 
quelques Lombards ou Vénitiens. Au sud, sur la 12e rue, on trouve de 
nombreux Allemands, et les rues secondaires sont presque exclusive-
ment habitées par des Juifs polonais et russes. Plus au sud encore, ces 
colonies juives se fondent dans une immense colonie bohémienne, 
si vaste que Chicago est la troisième ville bohémienne du monde. Au 
nord-ouest se trouvent de nombreux Canadiens français, claniques 
malgré leur longue résidence aux États-Unis, et, au nord, des Irlandais 
et des Américains de première génération. Dans les rues situées direc-
tement à l’ouest et plus au nord se trouvent des familles anglophones 
aisées, dont beaucoup sont propriétaires de leur maison et vivent dans 
le quartier depuis des années. » (Addams, 1910a : 97-98).

Il y a une relative compartimentation de ces mondes sociaux, 
qui malgré tout s’observent, se côtoient dans le travail à l’usine ou 
les courses au marché, et parfois dans les fêtes, au Musée du travail 
ou dans la salle à manger de Hull House. Leurs membres échangent 
commercialement tout en ayant des clientèles captives (bouche-
ries kasher). Ils ne se marient pas hors de leur groupe (avec parfois 
des transgressions – Wald, 1915 : 21). Ils cultivent leurs propres fêtes 
et écoles religieuses (yeshivas, Talmud-Torah et Chedorim – ibid. : 
97-100 et 253). Ils entretiennent leurs propres théâtres (en yiddish – 
ibid. : 270-272 ; ou Zueblin, 1895 : 101-102, sur Metropolitan Hall), cer-
taines des pièces étant accueillies par la Neighborhood Playhouse 
de Henry Street ou le Hull-House Players. Ces mondes sociaux s’ac-
commodent malgré tout les uns aux autres. Leurs membres, tout en 
vivant dans des mondes sociaux relativement segmentés, assimilent 
le mode de vie américain à des vitesses et selon des modalités dif-
férenciées et, inversement, le transforment – les plus jeunes étant 
les plus sensibles aux formes de présentation de soi, aux croyances 



432

d’action, aux habitudes de pensée et aux modes de consommation 
de leurs pairs. Quelle est la part des settlements dans cette commu-
nauté juive ? Ils contribuent au développement d’activités sociales, 
éducatives et culturelles pour ces jeunes, à la fois en russe, yiddish ou 
anglais. Certains sont généralistes et s’adressent à des publics sans 
distinction d’ethnicité, de culture ou de religion, comme Hull House 
(800 South Halsted), ou la Henry Booth House, créée par la Société 
éthique de Chicago (701W 14th Place, pas loin de Halsted et Roosevelt) ; 
d’autres ont une sphère d’intervention plus restreinte, comme le 
Maxwell Settlement. À New York, les settlements généralistes, ins-
tallés dans le Lower East Side, à prédominance juive, sont également 
nombreux, comme les célèbres Henry Street (299-301 Henry Street), 
Jacob A. Riis (48-50 Henry Street) et University Settlements (184 
Eldridge Street). On y rencontre aussi des structures plus petites, spé-
cifiquement destinées à la communauté juive, comme le Recreation 
Center and Neighborhood Rooms (316E 5th Street), tenu par la Sororité 
Sisterhood of the Spanish and Portuguese Synagogue. Le Welcome 
House Settlement (223E 13th Street) propose aux immigrantes de par-
ticiper à un club de jeunes filles hongroises ou de suivre des cours en 
yiddish sur l’hygiène des voies publiques. Le Recreation Rooms and 
Settlement, dans le Bowery (186-188 Chrystie Street), créé en 1899 par 
le Council of Jewish Women, dans un quartier où, en 1911, les Juifs 
sont progressivement remplacés par des Italiens, essaie d’organiser 
un groupe de mères en « corps coopératif » et d’améliorer leur « res-
ponsabilité civique ». L’Emanu-El Brotherhood Social House (309-
311E 6th Street) offre un « centre de loisirs pour les jeunes gens de 
confession juive dans un quartier où les influences pernicieuses des 
music-halls et les opérations des missionnaires sont un problème 
trop important pour être ignoré » – la Harlem Federation for Jewish 
Communal Work, 238-240E 105th Street, avait la fonction similaire à 
l’autre bout de Manhattan de « sensibiliser [ses membres] au carac-
tère sacré de la vie et de résister aux tentations d’un environnement 
peu fortuné » (Woods & Kennedy, 1911).



433

Mosaïque de populations dans le quartier de Hull House  
(Hull House Maps and Papers, 1895).



434

Carte des revenus des foyers résidant dans la zone entre les rues Halsted et Jefferson, 
Polk et 12th Street (Hull House Maps and Papers, 1895).



435

Zueblin (1895 : 100) – professeur de sociologie à l’Université de 
Chicago dont l’avis peut être partial, parce qu’il est le fondateur en 1891 
du Northwestern University Settlement – juge positivement l’action 
de ces settlements, en particulier de celui de Maxwell Street, « indé-
pendant de toute religion » (ibid. : 109), mais destiné aux jeunes juifs. 
En 1895, il vient juste d’ouvrir sa douzaine de chambres de résidence, 
de monter trois clubs de garçons et trois de filles (85 enfants), et un 
club pour une dizaine d’adolescentes. Le Maxwell Street Settlement 
lance en 1894 le Self Educational Club qui organise des concerts, 
en concurrence avec les théâtres et les bals du quartier, et qui pro-
pose des conférences et des cours du soir, extrêmement fréquentés. 
L’objectif en était d’enseigner l’anglais et l’histoire américaine sans 
que les jeunes, en s’américanisant, oublient leur judéité. Résultat 
d’une initiative sioniste, le Chicago Hebrew Institute, créé en 1903 
(1258 W Taylor St), ainsi que la Chicago Zionist Society ou le Jewish 
Workingman’s Educational Club, tentent également de répondre 
à ce risque, mais sur un autre mode. Copié sur Hull House, l’Insti-
tut propose des cours et des loisirs, en anglais et en hébreu, met en 
place un Bureau de conseil sur la naturalisation, des écoles primaire 
et secondaire et une école professionnelle ; il développe encore l’école 
du Shabbat, une bibliothèque hébraïque, un théâtre en yiddish et en 
hébreu et créera en 1917 une société musicale, la Hebrew Oratorio 
Society. La finalité était, tout en augmentant les chances de réussite 
aux États-Unis, d’inventer une identité judéo-américaine – un point 
qui, quelques années plus tard, travaillera Horace Kallen quand il 
développera son concept de « pluralisme culturel ». Lissak (1983 : 26) 
a montré qu’après 1907 l’Institut a prospéré tout en récupérant une 
bonne partie des enfants et adolescents juifs russes qui fréquentaient 
le boys’ club, les clubs littéraires, les ateliers de théâtre et les cours de 
l’extension universitaire de Hull House. « Le nombre de visiteurs heb-
domadaires de l’Institut est monté de 11 368 en 1910 à 16 363 en 1912, 
tandis que le total des visiteurs, juifs ou non-juifs, à Hull House attei-
gnait 9 000 par semaine. » (Ibid.). Hull House n’était, par ailleurs, pas 
fréquentée par les adultes juifs, sinon par les plus radicaux, les mili-
tants socialistes ou anarchistes, au cours des décennies 1890 et 1900. 



436

Addams (1910a : 394) nous apprend que la Young People’s Socialist 
League donnait des pièces au théâtre de Hull House en yiddish et en 
anglais. Le poème « Sweatshop » de Morris Rosenfield, invité à Hull 
House en 1901, avait été traduit et mis en musique par Eleanor Smith, 
de Hull House. En 1906-07, Abraham Bisno, fondateur en 1890 du 
syndicat (juif) des fabricants de manteaux (cloakmakers) et inspec-
teur du travail en guerre contre le système des sweatshops, y donne 
une conférence sur le travail des femmes. La communauté juive du 
quartier a particulièrement collaboré avec Hull House à l’époque des 
affaires Averbuch et Radowitz (1908) et du procès Beilis, accusé de 
crime rituel à Kiev (1913), devenu un point de focalisation de la lutte 
contre l’antisémitisme. Mais cette collaboration restait ponctuelle : à 
partir de sa fondation en 1906, l’Institut est progressivement devenu 
le véritable centre communautaire des Juifs d’Europe de l’Est. Sur 
d’autres questions, les coopérations étaient plus étroites. On a vu ail-
leurs le rôle crucial que ces différents settlements ont joué dans la 
réduction de la mortalité infantile, l’accès à la prime éducation des 
enfants, l’interdiction de leur embauche en usine, les progrès du tra-
vail social auprès des jeunes délinquants, l’amélioration de leur trai-
tement judiciaire et pénitentiaire. On pourrait encore raconter com-
ment le Conseil national des femmes juives a servi de modèle à la 
Ligue nationale des syndicats de femmes ou à la Ligue de protection 
des immigrants à Chicago. 

Le Conseil national des femmes juives (NCJW) commande une 
enquête en 1903 au Comité de recherche sur la vie domestique 
(Committee on Household Research) de New York sur les condi-
tions d’arrivée à Ellis Island. L’équipe de l’enquête est supervisée par 
Margaret Dreier, alors même qu’elle vient d’entrer en 1902 à la Ligue 
municipale des femmes et qu’elle est en train de rejoindre la Ligue 
des syndicats de femmes de New York. Suite à cette enquête, le NCJW 
crée un poste d’aide à l’immigration en 1904 à Ellis Island (Rogow, 
1993 : chap. 5), qui vise pour bénéficiaires les néo-arrivantes non- 
accompagnées, particulièrement vulnérables aux escrocs et proxé-
nètes en tous genres. 



437

L’agente du NCJW, Ray Perlman, accueille et oriente les femmes immigrantes qui 
débarquent à Ellis Island (Photo par Underwood Park Place/ NCJW).

L’évitement de la traite des blanches et l’orientation vers un loge-
ment sûr pouvaient être complétés ultérieurement par des soins aux 
enfants, une formation en anglais et la recherche d’emploi. Le NCJW 
aurait aidé 20 000 filles et femmes à passer la frontière et à s’instal-
ler entre 1904 et 1907 (ibid. : 152). Ce modèle d’action sera repris par 
les bureaux d’accueil installés par la Ligue de protection des immi-
grants (IPL) à Chicago à partir de 1908 – une initiative pilotée par 
Grace Abbott, relevant de Hull House et de la Ligue des syndicats de 
femmes, consistant initialement à leur éviter des déboires avec de 
faux porteurs, taxis et logeurs, ou avec des employeurs indélicats. 
Puis l’IPL coopère avec le procureur fédéral et la police (quand elle 
n’est pas elle-même corrompue par le « commerce du vice », comme 
le raconte Addams dans A New Conscience and and Ancient Evil, 1912 : 
45), engageant des poursuites dans 91 cas pour l’année 1909, établis-
sant une jurisprudence en la matière et faisant pression sur les dis-
cussions entamées au Congrès depuis le Howell-Benett Act de 1907 
(ibid. : 21-26). Enfin l’IPL met au point un programme de préven-
tion, de réintégration et de réparation des jeunes filles victimes de la 
« traite des blanches » (Addams, 1910a : 146 ; ou 1912 : chap. 2), qu’elles 
soient « importées » à cette fin, ou jeunes migrantes de la campagne 



438

ou de l’étranger, séduites et détournées : l’objectif est de leur donner 
la chance d’une seconde vie, de tenter d’effacer leurs « stigmates » de 
« parias (outcasts) » (1912 : 3 et 144) et de leur éviter ceux de prison-
nières récidivistes (jailbirds) (ibid. : 149).

Tous ces éléments invitent à s’interdire d’adhérer aux descriptions 
des settlements qui confondent leurs ambitions prométhéennes et la 
réalité de leurs actions, et, à l’opposé, à ne pas porter des jugements à 
l’emporte-pièce sur leur impuissance sociale ou sur leur condescen-
dance culturelle. Un dernier dossier, celui des gangs, témoigne de 
la difficulté à évaluer l’efficacité des settlements. L’enjeu est crucial 
puisqu’une bonne partie de leur activité – organiser des loisirs et des 
sorties, lutter pour la régulation de la vente d’alcool et des dancings, 
rendre l’école obligatoire jusqu’à 14 ans, séparer les prisons d’adultes 
et d’adolescents, prôner la rééducation plutôt que la répression, suivre 
de près les anciens condamnés pour éviter leur récidive, augmenter 
les salaires des jeunes travailleurs… – est de sortir les jeunes de la rue, 
de leur donner le goût de l’étude et de la culture et de les préparer à la 
vie active, dans les bornes de la légalité. Addams écrit un diagnostic 
remarquable, avec son livre pionnier, The Spirit of Youth and the City 
Streets (1909), cité plus haut, sur les attraits de la rue, à une époque où 
la sociologie de la délinquance n’existe pas encore. La clinique diri-
gée par William Healy, l’Institut de psychopathologie pour enfants 
et adolescents (Juvenile Psychopathic Institute), vient à peine d’être 
créée (avec l’argent de Ethel Sturges Dummer), comme une excrois-
sance du tribunal pour mineurs ; des dispositifs d’assistance scolaire 
et sociale sont mis en place tout autour. Sans disqualifier le travail des 
settlements (Platt, 1969), les témoignages révèlent que la réalité de la 
rue restait relativement peu perméable au travail social. Frederic M. 
Thrasher (1927) fournit un certain nombre d’indications dans son 
livre, plus tardif, The Gang. Quelle était par exemple la situation des 
gangs juifs à Chicago dans les années 1920 ? 

On en dénombre une vingtaine (sur 880 gangs recensés, ibid. : 191), 
comme les « Jews from Twelfth Street », la « Black Hand Society » 



439

(ibid. : 310-317), organisation de pickpockets dirigée par Itschkie, les 
WWW, connus pour leurs prouesses pugilistiques (ibid. : 214), ou les 
TTT, spécialisés dans le trafic d’alcool pendant la Prohibition (ibid. : 
12-14, 93). Des gangs de l’extérieur viennent à « Jewtown » parce que 
les opportunités de vol au marché de Maxwell Street y sont plus nom-
breuses (ibid. : 142) ; et les altercations sont violentes entre gangs juifs 
de Lawndale et de Humboldt Park, et gangs polonais, à l’antisémi-
tisme notoire (ibid. : 196-197), ou entre Juifs et Lituaniens qui s’af-
frontent à Stanford Park, considéré comme territoire juif. Quoique 
ces querelles soient nombreuses, les gangs juifs et noirs sont connus 
pour fraterniser (ibid. : 216), de même que les gangs irlandais et juifs, 
qui étaient en conflit jusqu’à la fin de la décennie 1900, jusqu’à ce 
que se mette en place une relation symbiotique : les gangs irlandais 
se battent pour le compte des Juifs de Maxwell Street et, en échange, 
les femmes irlandaises travaillent pour les familles juives le shabbat 
(ibid. : 200).  Contre cette dynamique, Hull House ne peut pas grand-
chose. Pour attirer les jeunes du quartier, elle crée un club athlétique 
– dont Thrasher (ibid. : 67) nous dit qu’ils sont souvent des « gangs 
conventionnalisés », qui peuvent être liés à des settlements, mais qui 
reçoivent pour beaucoup des subsides des propriétaires de saloons et 
des politiciens du cru (ibid. : 457), leur fournissant, en retour, quand 
nécessaire, des hommes de main. Si les jeunes fréquentent les sett-
lements, c’est parce que c’est une des sources de distraction du coin. 
Mais on apprend que les jeux de cartes, dominos, Parcheesi, Loto, 
mis à disposition par Hull House sont souvent détournés (et parfois 
volés) en vue d’organiser des jeux de paris (ibid. : 89) et que les dégra-
dations des équipements des settlements sont monnaie courante – 
un sabotage juvénile, selon Thrasher (ibid. : 95). Les garçons suivent 
les cours de cuisine de Hull House (ibid. : 170), un savoir-faire utile 
quand on traîne à la rue ; et ils recourent aux services du médecin 
du settlement (ibid. : 237) quand, après une tournante (shag), ils par-
tagent la même maladie vénérienne. Mais rien n’indique que l’action 
sociale et culturelle de Hull House parvienne à casser la logique des 
gangs ! La chose est vraie pour les Juifs comme pour les Italiens du 
quartier de Halsted-Maxwell. Le membre du gang 42 interviewé par 



440

John Landesco (1933 : 969) est ainsi enfant de cœur, assidu à l’école, 
habitué de Hull House, avant de rejoindre une bande armée qui vole 
automobiles et dévalise camions. En 1931, Hull House découvrira que 
la moitié des 92 membres du West Side Sportmen’s Club qui occupait 
ses locaux était fichée par la police (Lissak, 1983 : 35). La relation est 
pour le moins compliquée entre gangs et settlements : l’action de ces 
derniers peut convertir quelques jeunes, les amener « dans le droit 
chemin », et leur offrir des voies alternatives dans une société où ils 
partent avec un lourd handicap ; mais elle semble être peu opérante 
avec les enfants de paysans italiens qui privilégient la loyauté à leurs 
pairs – un choix vital –, moins en tout cas qu’avec les Allemands ou 
les Anglais aspirant à une ascension sociale de classe moyenne. Les 
settlements sont surtout instrumentalisés par les jeunes comme l’une 
des ressources disponibles, accueillantes et peu chères alentour (en 
particulier après l’introduction du billard et du bowling pour les plus 
de seize ans). Et ils touchent principalement les femmes et les filles, 
tandis que les hommes restent à distance et que les adolescents, à 
l’approche de l’âge adulte, rejoignent d’autres lieux de sociabilité.

Membres du Purple Jewish Gang, dit « Kosher Nostra »,  
vers 1920 à Detroit (domaine public).



441

Membres du Five Points Gang, Manhattan, New York, menés par Paul Kelly, vers 1900 
(http://www.museumsyndicate.com/item.php?item=73469).

Il faut donc tempérer les discours tenus par Addams, Woods, Wald, 
Simkhovitch ou Taylor, et ne pas tomber dans une espèce de mytho-
logie qui a pu parfois se développer à propos des settlements. Ne pas 
confondre l’idéal civique et la pratique effective – c’est ainsi que la 
dernière partie de cette étude doit être lue. Ne pas sous-estimer les dif-
ficultés rencontrées sur le terrain, que ces auteurs nous décrivent du 
reste en détail. La posture de réalisme sociologique42 n’implique pas 
pour autant de dégrader le projet civique comme illusoire, ou, pire, 
de le traiter exclusivement comme un mode de contrôle, de domesti-
cation et de moralisation des pauvres par les classes supérieures. Les 
ambiguïtés ont existé, les malentendus de classe n’ont pas manqué, 
des discriminations raciales, nationales ou religieuses ont pu se per-
pétuer, et certains settlements ont emboîté le pas aux vieilles missions 
et charities. Mais les settlements ont joué un rôle central dans la nais-
sance de l’urbanisme, du travail social, de l’organisation communau-
taire, de la santé publique. Ils ont mis au point de nouvelles techniques 
d’éducation pour enfants et adultes, ont imposé la nécessité du loisir 



442

et de la recréation, ont participé à la formation d’une législation du tra-
vail, ont inventé la justice pour mineurs et développé des dispositifs 
d’accueil de migrants. Ils ont fonctionné comme des têtes de réseaux 
dans le déploiement de publics, autour de multiples causes, pour la 
configuration desquels ils ont offert des bases de mobilisation, mis à 
disposition des ressources et des compétences, mené des enquêtes 
et tenté des expérimentations. Ils ont contribué à rendre ces causes 
sensibles, audibles et visibles, crédibles et légitimes – façonnant des 
opinions publiques, et plus largement des expériences publiques ; et 
ils ont fait pression sur les pouvoirs publics pour que ceux-ci mettent 
en place de nouvelles politiques et votent de nouvelles législations. Ils 
ont participé à l’organisation d’une société civile et d’un ordre public 
(Dewey & Tufts, 1908 : chap. XX-XXII), accouchant d’un nouveau sens 
des droits, des obligations et des responsabilités, cherchant des solu-
tions dans le paysage émergent d’« organisations impersonnelles » de 
la vie économique, nourrissant une « conscience publique » et pro-
mouvant un « Welfare public » (ibid. : 538 sq.), non sans verser parfois 
dans un projet de démocratie radicale – développant une réflexion 
nouée en pratique et en théorie avec celle du pragmatisme naissant.

DE LA POLITIQUE PRATIQUE AUX RÉSEAUX 
D’ORGANISATIONS CIVIQUES

Mary P. Follett, l’une des égéries des centres sociaux, avait elle-
même travaillé dans un settlement non-résidentiel, situé dans un 
quartier difficile, Roxbury (le Ward 17 de Boston, annexé en 1868). 
Elle y avait embauché Henri Bruere, le futur directeur du Bureau de 
recherche municipale de New York, à l’époque étudiant de dix-neuf 
ans de Harvard, pour créer en 1901 l’équivalent de la Civic Service 
House que Meyer Bloomfield venait d’ouvrir, avec le soutien de 
Pauline Agassiz Shaw, dans le North End de Boston43 (Tonn, 2003 : 
128). Après le départ de Bruere, elle avait monté en 1902 son club de 
discussion, Highland Union, en vue de « promouvoir camaraderie 
et coopération civique et de stimuler un intérêt intelligent pour les 
questions économiques locales » (Tonn, 2003 : 138 sq.). L’enjeu était 



443

de former de jeunes Irlandais à la discussion et de leur enseigner des 
éléments d’histoire de la république américaine et du mouvement 
ouvrier, ainsi que des rudiments d’économie, par exemple sur la poli-
tique tarifaire ou sur la doctrine Monroe (ibid. : 140). Highland Union 
est un bon exemple d’expérimentation en matière d’éducation civique 
et d’éducation des adultes, destiné à former de bons citoyens autant 
que de bons Américains. Puis Follett s’était lancée dans l’aventure 
des centres sociaux qui ont bourgeonné et se sont multipliés de façon 
virale, les années précédant la Première Guerre mondiale, trouvant 
un relais politique dans l’organisation de l’effort de guerre, sous la 
présidence de Woodrow Wilson, à travers les réseaux de centres com-
munautaires (community centers). Selon Follett (1919), le succès de 
cette expérimentation in vivo, à l’échelle nationale, posait le germe 
d’une démocratie de quartier (neighborhood democracy). Les centres 
communautaires opéraient comme des « clubs de quartier » et des 
« forums et capitoles communautaires » (Jackson, 1919). Étendus à 
des conseils de fabriques dans l’industrie et à des conseils de pay-
sans dans l’agriculture, ils fournissaient un maillage serré du terri-
toire pour la gestion des affaires publiques.

Fournir les outils de l’intelligence collective et du gouvernement 
direct (Follett, 1918 : 366), c’est ce que Follett appelle faire de la « poli-
tique pratique » (practical politics) (ibid. : 265), une expression reprise 
à Edward J. Ward (1913 : 123-151), l’un des leaders du mouvement des 
centres sociaux. Theodore Roosevelt, pas encore entré en politique, 
avait lui-même utilisé cette expression dès 1888, pour parler de la 
politique telle qu’elle se fait, et non pas telle qu’elle est imaginée 
par les « chercheurs-réformateurs », ou par les profanes en quête de 
« remèdes universels qui sont des remèdes de charlatan ». Chez Ward 
ou Follett, le sens de l’expression est un peu différent. Quand les habi-
tants d’un quartier sont capables de discuter de leurs problèmes et de 
les prendre à bras-le-corps, moyennant des opérations de « coordina-
tion délibérative » – en mettant en œuvre, comme à Rochester, leur 
« droit à la libre discussion et au contrôle démocratique » (Ward, 1913 : 
175) –, quand ils s’assemblent, s’interrogent, enquêtent, évaluent, 



444

critiquent, proposent tous ensemble et parviennent à prendre des 
décisions, ils jouent le « jeu » de la « politique pratique ». Ils mettent 
les mains dans le cambouis, s’attaquent à leurs problèmes avec les 
soutiens, les armes et les ressources du cru ; ils gagnent en capacité 
collective d’agir et de juger par le contact, la discussion et la coopé-
ration (Tufts, 1919). Ce faisant, ils exercent un « contrôle populaire 
sur le gouvernement » (Follett, 1918 : 175 et 183). Le leadership des 
responsables (head residents) des settlements émerge de même de la 
« politique pratique » de « citoyens créatifs », sensibles aux problèmes 
vécus dans leur quartier et capables de les détecter, de les définir, de 
les évaluer et de les résoudre en mobilisant les moyens et les talents 
du bord. Cette « politique pratique » réussit à intégrer des individus 
en un collectif orienté vers les mêmes objectifs et capable de parta-
ger les mêmes expériences – à en faire les membres d’un groupe, qui 
n’abdiquent pas leurs droits, leurs savoirs et leurs pouvoirs pour les 
remettre entre les mains d’un chef (herd collectivism), qui ne jouent 
pas chacun une carte personnelle en s’accrochant au pré carré de 
ses croyances et de ses intérêts personnels ( false individualism). Ils 
composent et synthétisent une pluralité de points de vue. Le quar-
tier, une fois qu’il devient une communauté intégrée, est pour Follett 
(1919/2018) une « personne collective » avec des émotions, une volonté 
et un intérêt de groupe et il a une « personnalité » qui lui est propre – il 
en a la spontanéité, l’amour-propre et, parfois, la résistance au chan-
gement (Woods, 1929 : 239). De ce point de vue, social settlements et 
social centers opèrent de façon similaire.

« La politique de groupes est faite du matériau même de la vie » 
(Follett, 1918) : faire de la politique ce n’est pas seulement organi-
ser des campagnes électorales autour de bosses pour des machines 
partisanes, ou tenter d’assainir les affaires publiques en créant des 
écoles d’agents du service public. C’est aussi prendre en compte la vie 
quotidienne, dans les milieux de vie des citoyens ordinaires (Woods, 
1923), en se mettant à l’écoute de leurs histoires de vie (Addams, 1916). 
C’est participer à la définition de problèmes sociaux à partir de l’expé-
rience des habitants de quartiers déshérités, avec un regard politique, 



445

écologique et historique, plutôt que de parachuter des solutions toutes 
prêtes au nom d’une raison experte et plutôt que de régler les difficul-
tés privées de tel ou tel administré au gré d’une bienveillance clien-
téliste et paternaliste. C’est aussi mettre en œuvre des pratiques de 
discussion et de réflexion collective, d’enquête sociale avec les prin-
cipaux intéressés et d’expérimentation sociale des propositions qui 
ont pu émerger dans l’enquête et la discussion. Tout en réglant de 
façon coopérative des problèmes de collecte d’ordures et d’entretien 
des rues, de création de crèches et d’aires de jeux pour les enfants, de 
développement de loisirs qui concurrencent les saloons, tout en ten-
tant d’assurer des conditions d’hygiène et de santé publique et d’ai-
der les malades, les chômeurs et les retraités par le secours mutuel 
(Addams 1902 : 267) – autant de tâches recensées par Charles Zueblin, 
par exemple, dans son American Municipal Progress (1916) –, l’objec-
tif est aussi d’amener des communautés à s’auto-organiser et à s’au-
to-administrer sur un modèle de self-government. La force des social 
settlements et des centres communautaires est d’être ancrés dans des 
groupes primaires (Cooley, 1909 : chap. I-VIII), soudés par des rela-
tions d’« association et coopération en face à face », d’« identifica-
tion mutuelle » et de « sympathie naturelle », qui vont se mobiliser 
dans un processus de reconstruction sociale (Woods, 1914/2020). Ils 
misent sur les « contacts sympathiques » entre personnes plus que 
sur des « contacts catégoriels » (Shaler, 1904 : 207 sq.), médiatisés par 
des types sociaux, cette vie partagée dans des « petites communau-
tés » étant promise à devenir le fondement de la vie publique de plus 
« grandes communautés », allant de l’entraide entre voisins jusqu’à la 
coopération entre nations. La vraie réforme du gouvernement urbain 
viendra de la « fédération dans toute la ville des bons citoyens, du type 
bons voisins, devenus tels grâce à l’expérience intense, à une petite 
échelle, de la réalisation (achievement) de leurs quartiers ». Au cœur 
de cet « électorat coopératif », les travailleurs sociaux feront « passer 
à la réforme les dures épreuves de la démocratie locale du coin de la 
rue (local street-corner democracy) » (Woods, 1909 : cité 1929 : 239).



446

Ces « institutions sociales » vont bien au-delà de la production 
de biens et de services destinés à la population et ne pratiquent pas 
seulement une forme d’assistance caritative. Elles soutiennent le 
processus de self-government des communautés dont elles parti-
cipent, elles y insufflent de la discussion publique, de l’enquête et 
de l’expérimentation. Elles travaillent à faire de la communauté un 
micro-public actif, dans les termes de Dewey, capable de définir et 
prendre en charge ses propres problèmes. Comme le souligne Dwight 
Sanderson (1919 : 84), « le mot communauté est sur toutes les lèvres 
[…] la signification partagée aujourd’hui du mot communauté est 
venue en usage pendant la dernière décennie. Elle semble avoir été 
dans un premier temps synonyme du mot quartier (neighborhood) 
et il y a encore beaucoup de confusion entre ces termes. L’invention 
du social center est une excroissance directe du neighborhood center 
qu’est le social settlement »44. Il endosse la plupart des fonctions qui 
étaient celles du social settlement vingt ans plus tôt – galerie d’art, 
salle de concert, théâtre ou cinéma, bureau d’embauche, agence de 
santé, collège de conférences… – sinon qu’il n’est plus une commu-
nauté de résidence de personnes venues d’ailleurs. Une autre diffé-
rence selon Ward (1913 : 253) serait que « le centre social est toujours 
une institution publique » tandis que le « social settlement est toujours 
une institution privée ». Mais s’il est de droit privé, le social settlement 
n’est pas réductible aux limites étroites de la philanthropie privée, 
que dénonce Addams, il est un pivot central de la création de biens 
et de services publics et il tente d’organiser la communauté de voi-
sinage comme une « petite république ». L’un comme l’autre ne sau-
rait donc être confondu avec de simples centres de loisirs (recreation 
centers), la « confusion la plus commune et la plus dommageable » 
selon Ward (1913 : 253). Le centre social, parfois appelé centre civique, 
est de plus en plus qualifié dans les années 1910 de centre commu-
nautaire (community center). Jesse Steiner (1922 : 12) abonde dans 
le même sens : l’histoire de l’organisation communautaire « s’entre-
tisse intimement » avec celle du travail social, de même qu’elle hérite 
de l’histoire du social settlement – sinon que celui-ci était beaucoup 
plus informel, se concevant souvent comme une « famille », usant de 



447

démarches davantage personnalisées, tendant à agir « isolément », 
tandis que le travail communautaire met en œuvre des méthodes qui 
se sont entre-temps professionnalisées et peut d’emblée s’appuyer 
sur un réseau d’organisations (Betten & Austin, 1990).

Et Jesse Steiner (1922 : 13-17) de recenser une série de mouvements 
civiques qui ont pris la relève, mais qui portent encore la trace de l’im-
pulsion initiale donnée par les social settlements : School Community 
Center Movement, Playground and Recreational Movement, 
Community Council of National Defense Movement, Central Council 
of Social Agencies, Cincinnati Social Unit Organization – on pourrait 
rajouter la General Federation of Women’s Clubs (GFWC) (sans comp-
ter la participation de nombreux membres de settlements à la plus 
ancienne Women’s Christian Temperance Union, WCTU, fondée en 
1874). Le point qu’il soulève de l’isolement des settlements est à vrai dire 
contestable (Raymond, 1897 ; Montgomery, 1905 ; Woods & Kennedy, 
1911). Les settlements ont toujours couplé leur travail à l’échelle du 
quartier avec un effort d’information, de coopération, de discussion, 
de conseil et de fédération entre eux. À l’échelle de la ville, d’abord. Dès 
1894 se crée à Chicago la première association – la Chicago Federation 
of Settlements – qui unifie les efforts de Hull House (dirigée par Jane 
Addams), du Chicago Commons (dirigé par Graham Taylor), des sett-
lements des Universités de Chicago (dirigé par Mary McDowell) et de 
Northwestern (dirigé par Charles Zueblin), et de structures comme 
St. Elizabeth, Eli Bates House, Clybourn Avenue, Forward Movement, 
Maxwell Street et Onward Neighborhood. À Boston, le South End 
Social Union est créé en 1899, puis étendu au North End et West 
End, avant que ces regroupements ne fusionnent en 1908 dans la 
Boston Social Union, fédération des vingt-huit social settlements de 
la ville, que préside Robert Woods (Woods & Kennedy, 1922 : chap. IX). 
Celle-ci impose une adhésion des membres à un et un seul settlement 
et engage une coopération entre settlements, spécialisés selon des 
frontières géographiques, raciales ou économiques. L’Association des 
travailleurs de quartier (Association of Neighborhood Workers) est 
enfin fondée en 1900, à New York, et devient l’Union des maisons de 



448

quartier (United Neighborhood Houses) en 1919. Sous la présidence 
de Mary Simkhovitch, cette refondation est actée lors d’un meeting 
à l’Hôtel Pennsylvania. On y compte les représentants de trente et 
une maisons et Franklin H. Giddings y donne une conférence sur 
« The University and the Settlement » (N. Y. Times, 2 mars 1919). Et 
il en va de même à Baltimore, Washington, Brooklyn, Buffalo, San 
Francisco, Philadelphie, Cleveland, Minneapolis et Richmond (Woods 
& Kennedy, 1922 : 376-377).

Le pouvoir des social settlements réside ainsi dans leur capacité à 
se constituer en une force civique en nouant des liens avec les réseaux 
d’associations civiques qui se multiplient à l’époque, en contrepoint 
des services officiels des municipalités, des États fédérés et du gou-
vernement fédéral. La Fédération des Associations unies pour l’au-
togouvernement local (United Societies for Local Self-Government), 
qui semble s’être formée en 1906, rassemble en 1915 plus de 900 orga-
nisations, dont 150 sociétés tenues par des femmes (Zueblin, 1916 : 
147), qui se battent à Chicago pour la moralité publique, en parti-
culier contre l’alcool et la prostitution et contre la complicité des 
officiers de police avec la pègre (Yarros, 1938 : 95). Les coopérations 
entre settlements ont porté sur des enjeux d’éducation, de sports ou 
de loisirs, mais aussi de politiques de l’emploi ou de migration. À 
Chicago, par exemple, elles étaient en pointe dans les revendications 
contre le « mal social » (social evil) qui ont conduit à la création de la 
Commission du Vice à Chicago (1911) et à l’éradication du quartier de 
la Levee, où étaient concentrés les commerces de l’alcool, du jeu et 
de la prostitution (de fait, le « vice » se déplacera un peu plus au sud, 
dans le couloir du Southside, où se caleront les communautés noires, 
et nourrira une vie artistique, qui fleurira une quinzaine d’années plus 
tard dans la Black Renaissance). Ces coopérations ont eu des consé-
quences collatérales sur le fonctionnement de la Conférence natio-
nale du travail social (National Conference of Social Work), dont de 
nombreux présidents étaient directement issus du mouvement des 
settlements, par exemple, Jane Addams, Graham Taylor, Robert A. 
Woods, ou Julia C. Lathrop. 



449

Membres fondateurs de la National Federation of Settlements, 1911  
(https://socialwelfare.library.vcu.edu/).

Réunion en vue de la création de la National Federation of Settlements à White Plains, 
NY, 30 mars 1908. Premier rang : Graham Taylor, Mary McDowell, Robert A. Woods. 

Deuxième rang : Cornelia Bradford, Jane Addams, Lillian Wald (assise), Elizabeth 
Williams, Dr James Hamilton. Troisième rang : Helen Greene, Helena Dudley, John 
Lovejoy Elliott, Meyer Bloomfield, Mary K. Simkhovitch, Ellen W. Coolidge (Union 

Settlement Association Records, Columbia University Rare Book & Manuscript Library).



450

Certains leaders de la profession de travail social en formation, 
à l’échelle locale, ont gagné, par leur action dans les settlements, 
une réputation à l’échelle nationale : ainsi de George A. Bellamy, 
de Cleveland ; Eva  W. White, de Boston ; Mary  E. McDowell ou 
Harriet E. Vittum, de Chicago ; John Lovejoy Elliott, fondateur de la 
Hudson Guild en 1897, à Chelsea, New York ; et, toujours à New York, 
Jane E. Robbins (University Settlement), Gaylord S. White (Union 
Settlement), Lillian  D. Wald (Henry Street Settlement) ou Mary 
Kingsbury Simkhovitch (Greenwich House).

Ce tropisme des settlements qui, tout en maintenant leur auto-
nomie, tendent à se regrouper pour avoir plus de poids, est lié à une 
tendance de fond. L’époque des settlements est aussi le moment de 
naissance de l’ère de l’organisation : c’est le moment de la « bigness », 
décriée par James, du big business des chemins de fer, du pétrole et 
de l’acier qui conduit à une régulation du marché par les lois anti-
trusts Sherman (1890) et Clayton (1914), ainsi que par la Federal 
Trade Commission (1914), et à un contrôle des produits de consom-
mation par la Drug and Food Administration (1906). Les settlements 
étaient directement impliqués dans l’action de la Ligue nationale des 
consommateurs (National Consumers League) dirigée par Florence 
Kelley depuis 1899, qui se bat également pour la réduction de la jour-
née de travail des femmes à dix heures (Muller v. Oregon, 1908) et 
contre le travail des enfants. C’est aussi une période de progrès en 
matière de protection infantile, de travail social, de gouvernement 
municipal, de santé communautaire, d’école publique, d’éducation 
pour adultes et de formation professionnelle – des batailles dans les-
quelles les settlements sont en première ligne. Theodore Roosevelt 
et Woodrow Wilson vont prendre des mesures dites « progressistes », 
puis « populistes », sous la pression de ce qui ne s’appelait pas encore 
« organisations non-gouvernementales ». Roosevelt a favorisé des 
mesures contre la corruption de la police ou pour l’amélioration du 
logement (Tenement Law : Hunter, 1901), en tant que gouverneur de 
New York, puis fait voter des lois contre les trusts (contrôle des compa-
gnies d’assurances), pour le contrôle des aliments et la protection des 



451

consommateurs (Meat Inspection Act de 1906), en faveur d’une poli-
tique de conservation des Parcs et des Monuments nationaux, et d’une 
régulation des tarifs ferroviaires (Hepburn Act de 1906). Wilson, porté 
par la vague populiste, a poursuivi la bataille contre les trusts en fai-
sant voter le Clayton Antitrust Act (1914), qui autorisait piquets, grèves 
et boycotts, et en créant la Federal Trade Commission, agence de 
surveillance des pratiques de compétition. En outre, Wilson, encore 
gouverneur du New Jersey, avait défendu ces « garde-fous de la poli-
tique » que sont les outils de démocratie directe – révocation, initia-
tive et référendum –, que l’on retrouve au cœur du programme du 
Parti progressiste de Roosevelt en 1912. Wilson se rallierait, enfin, en 
1918, au suffrage des femmes, porté par les militantes des settlements, 
et voté en 1920 (Addams, 1910b ou 1914).

Label de la National Consumers’ League.

On peut suivre à travers les minutes de ses réunions annuelles 
(Proceedings, à partir de 1913) l’histoire de la Fédération nationale 
des settlements et des centres de quartier (National Federation of 
Settlements and Neighborhood Centers of America, fondée en 1911). 
Au-delà, la première Conférence internationale des Settlements se 
réunit à Londres en juin 1922. Paradoxalement, après plus de trente 
ans d’existence, la création de cette fédération à l’échelle mondiale 
en est sans doute le chant du cygne. L’après-guerre marque une véri-
table rupture. Politiquement, aux États-Unis, c’est une phase de repli 
conservateur, après le raz-de-marée républicain aux élections de 1920 
(William Harding), la première panique, post-Révolution russe, contre 
les communistes (Red Scare) et une vague de racisme et de nativisme 



452

(allant de pair avec une envolée du Ku Klux Klan). La révolution taylo-
rienne et fordiste se fait sentir avec des changements impressionnants 
dans l’écologie de la fabrication, de la distribution et de la consomma-
tion des marchandises industrielles, moyennant une réduction des 
coûts de production et une amélioration du pouvoir d’achat des tra-
vailleurs. C’est une époque de commercialisation d’un grand nombre 
de services, à commencer par les loisirs – de la Victrola qui introduit 
l’orchestre dans le domicile privé à la boîte de nuit que l’on rejoint 
par automobile dans des quartiers périphériques. La République de la 
consommation et de la culture de masse trouve son élan (Friedman, 
1933 ; Cohen, 1989). Les grands magasins, Marshall Field’s pour les 
plus fortunés, Goldblatt’s pour les plus pauvres, offrent à profusion 
des produits manufacturés, du prêt-à-porter aux boîtes de conserve. 
La radio et le cinéma transforment l’horizon de repères de la vie quo-
tidienne et prennent le relais des théâtres et des magazines – tout en 
continuant à ménager des niches ethniques ou raciales. Le sens du 
« quartier » se transforme. Cette période est aussi un moment d’accé-
lération des dynamiques de professionnalisation et d’institutionnali-
sation (Trolander, 1987) : développement des écoles de travail social 
dans toute l’Amérique, naissance de profils d’experts de la question 
sociale, création de cursus de formation à l’organisation communau-
taire (Rainwater, 1920) et, progressivement, standardisation des légis-
lations, des financements et des fonctionnements des centres sociaux 
à la faveur de la concentration des ressources dans des caisses de bien-
faisance communautaire (community chests) (Carson, 1990 : 182 sq.), 
ou de leur prise en charge par l’administration fédérale (Abbott, 1941).

Ce que la sociologie des organisations appelle aujourd’hui l’iso-
morphisme institutionnel, pour décrire la tendance des organisa-
tions autonomes à s’aligner sur les logiques du marché ou de l’État, 
jouait déjà à plein à la fin de la Grande Guerre. Les réseaux progres-
sistes étaient le premier terreau, la matrice de ce que l’on appellerait 
aujourd’hui « organisations civiques » de la « société civile » (Dewey 
& Tufts, 1908 : chap. XXI)45. Arthur Bentley, le futur co-auteur de 
Knowing and the Known avec Dewey, qui découvre Veblen et les jeunes 



453

pragmatistes alors qu’il enseigne en 1895-96 à l’Université de Chicago, 
a été le premier, dans The Process of Government (1908), à décrire les 
mesures gouvernementales et les choix législatifs comme le résultat 
de « pressions sociales » de « groupes d’intérêt ». Ces groupes d’intérêt 
pouvaient représenter des « intérêts particuliers » (specific interests), 
de la façon la plus égoïste, tout comme ils pouvaient exprimer « de plus 
larges intérêts relevant de ce qu’ils appellent eux-mêmes “le public” » 
(Bentley, 1908 : 431)46 ; rangés sous la bannière des « groupes d’organi-
sation », ils pouvaient être plus ou moins liés à des « groupes de discus-
sion » et à des « groupes d’opinion ». Des années 1890 aux années 1920, 
de nouveaux leaders civiques émergent, qui façonnent une « société 
civile » jusque-là prisonnière des croyances du marché économique 
et de la confession religieuse – une « société civile » encore embryon-
naire, malgré la vie associative qui avait autant fasciné Tocqueville, et 
qui était facilitée par la proximité des activistes, au tournant du siècle, 
des élites économiques, politiques et intellectuelles. Les membres 
des settlements étaient parmi les citoyens les plus engagés, et par-
fois les plus en vue de leurs villes, et ils entretenaient des liens étroits 
avec les groupes dominants les plus éclairés. C’était le cas à Chicago 
où universitaires et leaders communautaires, entrepreneurs, élus et 
experts se rencontraient au sein de la Chicago Civic Federation, du 
City Club, du Chicago Woman’s Club (formé en 1876, très impliqué 
dans la création du tribunal pour mineurs, d’écoles, crèches et aires 
de jeu), du Woman’s City Club (créé en 1910, groupe de pression fémi-
nin très actif dans les affaires municipales), sans compter les ligues 
de femmes pour le droit de vote. Ces liens étroits leur permettaient 
de trouver les financements nécessaires à leurs entreprises, en par-
ticulier auprès de mécènes comme Ethel S. Dummer, Helen Culver 
et Emmons Blaine, Julius Rosenwald, Louise de Koven Bowen (qui 
finançait le camp d’été de Hull House à Waukegan, à mi-chemin entre 
Chicago et Milwaukee). Sans ces fonds, la City Homes Association, la 
Juvenile Protective Association, l’Immigrant’s Protective League et 
la Public School Art Society n’auraient pas vu le jour. L’action muni-
cipale des settlements doit encore être pensée en synergie avec les 
centres communautaires, les écoles nouvelles, les clubs civiques, les 



454

églises progressistes, les commissions de citoyens et de citoyennes, 
les bureaux de recherche municipale ou des organisations cruciales à 
l’époque, en matière de travail communautaire ou d’éducation popu-
laire, comme la Croix Rouge, le YMCA et le YWCA. Les femmes, en par-
ticulier, créent leurs propres syndicats (Delzell, 1919), sont impliquées 
dans de multiples clubs, qui poussent leurs racines jusqu’au milieu du 
xixe siècle et finissent par former une Fédération nationale des clubs 
de femmes (General Federation of Women’s Clubs) (Wood, 1912 ; Wood 
& Pennybacker, 1914), laquelle s’entrecroise avec les fédérations de 
settlements, d’associations de suffragistes (Catt & Shuler, 1926), d’or-
ganisations de lutte pour le droit du travail (American Association 
for Labor Legislation) et contre le travail des enfants (National Child 
Labor Committee) (Gordon, 1977). Ces réseaux ont pris une envergure 
nationale, avec des bastions dans l’Est du Pays – New York, Boston, 
Philadelphie, Baltimore et Washington –, dans des plus petites 
villes des États de New York et du New Jersey, du Massachussetts, 
de la Pennsylvanie, du Maryland, dans le Midwest, avec Chicago et  
St. Louis, Cleveland ou Cincinnati, Detroit ou Des Moines, mais aussi 
en Californie, avec les gros pôles de Los Angeles et San Francisco.

C’est ainsi que les leaders des settlements ont été parmi les pre-
miers à inventer les formes organisationnelles du « lobby du peuple » 
(Clemens, 1997). Elles et ils ont aussi formulé un nouveau langage 
civique et politique, dont les activistes américains sont encore en partie 
redevables (pour un panorama : Annals of the American Academy of 
Political and Social Science, 1914). Ils et elles ont eu une véritable 
puissance de façonnage ou de guidage de politiques publiques et 
d’agences gouvernementales – que ce soit en matière d’éducation et 
de loisir, d’aide sociale et de secours mutuel, d’accueil des migrants, 
de justice des mineurs et de réhabilitation des délinquants, ou de 
développement de services publics de prévention et de soin. Si l’on 
reste à Chicago, Jane Addams ou Raymond Robins se sont battus, on 
l’a vu, pour sauver des anarchistes injustement condamnés. On les 
retrouve au Conseil de l’éducation de la ville et, quelques années plus 
tard, aux premières loges de la campagne du Parti progressiste de 1912. 



455

Graham Taylor, tout en ayant un rôle clef à l’Université de Chicago 
et en étant l’un des ancêtres du travail social, a bâti le domaine des 
Chicago Commons, avec son imposant immeuble de cinq étages. Il a 
été appelé pour enquêter sur le drame de la mine de Cherry en 1909 
et sur les émeutes raciales de 1919, il a siégé dans les commissions des 
parcs publics de la ville ou au conseil d’administration de la biblio-
thèque publique. Mary McDowell a été de tous les combats, dépan-
nant les familles irlandaises, bohémiennes, allemandes ou polonaises 
des Stockyards, militant aux premiers rangs de la Women’s Trade 
Union League et déposant au Congrès sur les droits des femmes. 
Nommée membre de la City Waste Commission, elle a fait fermer 
des décharges d’ordures jusqu’à devenir commissaire du bien-être 
public (public welfare) sous la mandature du maire Denver, dans 
les années 1920. Nombre de ces activistes ont gagné une réputation 
bien au-delà de la ville et ont fini par avoir des carrières nationales. 
Julia Lathrop, par exemple, commence par un emploi au Conseil des 
Charités de l’État d’Illinois (Illinois State Board of Charities) en 1893, 
alors qu’elle vivait à Hull House, plaidant pour la formation des tra-
vailleurs sociaux et la réforme des institutions charitables et hospi-
talières. Elle porte ensuite avec Jane Addams et Lucy L. Flower, de 
Hull House, et avec le soutien du Women’s Club et de la Chicago Bar 
Association, le projet de tribunal des mineurs qui se concrétise en 
1899. Elle est nommée par le président William Taft en 1912 à la tête 
du Bureau fédéral de l’enfance, première femme à ce niveau de pou-
voir, où elle reste jusqu’en 1921, développant les enquêtes et mul-
tipliant les réformes sur la mortalité infantile et maternelle, le tra-
vail des enfants et la délinquance juvénile, les pensions des mères 
monoparentales et les aides pour mineurs en situation de handicap. 
Moins connue, Frances A. Kellor, liée à Hull House et au Henry Street 
Settlement, après avoir publié Out of Work (1904) avec une bourse de 
la College Settlements Association, devient secrétaire et trésorière 
de la Commission à l’immigration de l’État de New York en 1909, et 
enquête pour le Bureau des Industries et de l’Immigration entre 1910 
et 1913. Elle est ensuite chargée de la direction du Comité national 
d’américanisation (National Americanization Committee). Florence 



456

Kelley (Hull House, 1891-99) s’est battue dans les années 1890 contre 
le travail des enfants, pour la journée de travail de huit heures et le 
salaire minimum. Elle a arraché au pouvoir législatif de l’Illinois, 
avec le soutien du gouverneur Altgeld, la première loi jamais votée 
contre les sweatshops. Elle a enquêté pour le Bureau des statistiques 
du travail et occupé un poste d’inspectrice du travail pour l’État d’Il-
linois. Elle a enfin déménagé à Henry Street (1899-1926), dirigé d’une 
main de maître la Ligue nationale des consommateurs et rejoint Mary 
White Ovington, de Greenwich House, à la tête de la NAACP. Addams 
et Kellor faisaient partie du « Female Brain Trust » du Président 
Roosevelt. Enfin, Frances Perkins (Downey, 2009), après avoir tra-
vaillé à Hull House et au Chicago Commons, et s’être occupée de 
femmes migrantes au sein de la Research and Protective Association 
à Philadelphie, rejoint en 1909 la New York School of Philanthropy et 
la Ligue des consommateurs de New York. Elle y réside dans les settle-
ments Hartley House et Greenwich House et c’est là qu’elle deviendra 
commissaire industriel de l’État de New York en 1929, puis Secrétaire 
du Département du travail en 1933. Elle restera au gouvernement 
de Roosevelt jusqu’en 1945, œuvrant aux programmes de protection 
sociale dans des équipes où elle côtoiera Charles Merriam47, Harold 
Ickes (proche pendant longtemps des Chicago Commons à travers 
Raymond Robins), nombre d’anciens étudiants de John Commons48 
et nombre d’anciens proches du Henry Street Settlement, comme 
Sidney Hillman, Adolph A. Berle Jr. ou Henry W. Morgenthau Jr. 
Frances Perkins sera à l’origine d’une bonne part de la législation 
sociale du New Deal, en particulier du Social Security Act. L’idéalisme 
initial avait accouché d’une véritable politique.

SELF-GOVERNMENT, CITOYENNETÉ 
SOCIALE, RESPONSABILITÉ CIVIQUE ET 
INTELLIGENCE COLLECTIVE

Le pragmatisme, dans ses versions éthique et politique, est enra-
ciné dans toutes les expériences du « commun » (Follett, 1918), ou 
du « public » (Dewey, 1927), que nous venons de décrire. J. Graham 



457

Phelps Stokes, le socialiste millionnaire, qui deviendrait plus tard 
l’époux de Rose Pastor Stokes49, avec qui il s’installe à l’University 
Settlement de New York en 1903, est l’un des tout premiers à écrire 
que « l’objectif fondamental du settlement est de contribuer à pré-
parer les enfants et les jeunes à une vie de citoyenneté sociale, utile, 
autonome et respectueuse de soi » (Stokes, 1901). Ce que couvre ce 
qualificatif de « social » n’est pas clairement explicité, encore que l’on 
puisse l’imaginer pour Stokes, partisan de Eugene V. Debs à l’élection 
de 1904 et l’un des cofondateurs de l’Intercollegiate Socialist Society 
en 1905. Il donne une piste : l’accent qui est sans cesse mis sur le 
« succès » ou le « triomphe » personnels tend à favoriser des « propen-
sions égoïstes », sinon des « attitudes non-sociales, des rivalités inami-
cales et toutes sortes de mauvais sentiments (ill-feelings) et de mau-
vaises actions (wrong-doings) ». Les « ambitions égocentrées » l’em-
portent sur le souci de bien-être collectif, par manque de culture de 
la « nature sociale » des individus (Stokes, 1904 : 49 et 50). La société 
tout entière est imprégnée de l’idéologie du marché libéral qui inter-
dit, au-delà de la compétition entre individus pour acquérir toujours 
plus de richesses, indice de réussite sociale, de ressaisir la puissance 
de la vie collective, faite de connexions, d’interdépendances et d’in-
teractions sans lesquelles les individus ne seraient rien.

On peut entendre encore plusieurs choses dans le mot « social ».

D’abord, tout simplement, le capitalisme sauvage du xixe siècle 
ne répond plus du tout à la promesse idéale, au xviiie siècle, d’une 
articulation heureuse entre propriété privée, enrichissement maté-
riel, commerce pacifique et société civile. La situation catastrophique 
dans laquelle est plongée une bonne partie de la population urbaine, 
immigrante et industrielle appelle un nouveau diagnostic. Les causes 
imputées sont souvent la concentration des richesses entre les mains 
de quelques familles qui contrôlent trusts économiques et circuits 
financiers, alors que la propriété devrait être considérée comme 
sociale, au moins en partie : ce serait une juste reconnaissance et 
rétribution du « travail coopératif » qui engendre les richesses que 



458

s’approprient quelques individus (un leitmotiv de la pensée anar-
chiste et socialiste). Mais, plus largement, la représentation de l’indi-
vidu libre de forger son destin, à même de réaliser le rêve américain, 
à la croisée du sujet de droit du libéralisme politique et de l’entrepre-
neur sur le marché du libéralisme économique, paraît bien altérée. 
Le « social » est celui de la question sociale ou de la soziale Frage qui 
s’impose, avec un temps de retard par rapport à l’Europe, aux États-
Unis, au cœur d’une constellation de « problèmes sociaux », le terme 
consacré par les sociologues pour désigner tous les troubles de la 
société urbaine et industrielle en train de naître. Le « mouvement » 
des settlements est un « mouvement social », comme Robert A. Woods 
le désigne dès 1891, à son retour de Toynbee Hall, dans sa revue des 
« mouvements sociaux anglais », aux côtés des mouvements ouvrier 
et socialiste, de l’élan philanthropique et de l’extension universitaire. 
Ce mouvement des settlements est destiné à s’attaquer à la « ques-
tion sociale » (Addams, 1910a : 115). Il se fixe pour tâche de mener 
des enquêtes sociales sur les processus, les forces et les conditions 
de l’environnement social qui émerge, à la faveur de la révolution 
industrielle et urbaine, et, sur la base de cette connaissance, de pro-
mouvoir le « progrès social » (ibid.). Mais il agit aussi directement en 
s’immergeant dans des quartiers déshérités (plus rarement, dans des 
communautés rurales), en œuvrant à la définition de problèmes et 
à l’expérimentation de solutions. Le mouvement des settlements est 
animé par des « croyances sociales (social faiths) » (ibid. : 57) et par une 
« émotion authentique » de fraternité qui, dans l’action, élargissent 
l’horizon des préoccupations sociales (social concerns) (ibid. : 362). 
Il « concerne tous les membres de la société » capables de s’engager 
dans une « coopération intelligente » (ibid. : 327). De ce point de vue, 
il s’oppose à la vision libérale de l’ajustement harmonieux des intérêts 
individuels sur un marché, et il identifie, au cœur des dynamiques col-
lectives, des « intérêts sociaux » qui doivent être transformés et orga-
nisés intelligemment jusqu’à s’élever à un « esprit public organisé » 
(organized public spirit) (ibid. : 266 et 364). Par ailleurs, la plupart des 
leaders des settlements refusent de rabattre la question sociale sur 
la « lutte de classes » (ibid. : 213) et sont plus portés à rechercher des 



459

formes d’intégration de ces « intérêts sociaux » – encore que William 
English Walling, l’un des principaux fondateurs de la NAACP, Ernest 
Poole ou Arthur Bullard adoptent des positions plus radicales, que 
ce soit en organisant un meeting à Carnegie Hall en soutien aux gré-
vistes de Lowell à Lawrence, Mass., ou en couvrant la Révolution russe 
en 1905 et 1917, et quoique nombre de leurs collègues de l’University 
Settlement rejoignent le Parti socialiste d’Amérique (Socialist Party 
of America).

On peut encore entendre derrière le mot d’ordre du « social » un 
certain nombre d’exigences éthiques qui sont inhérentes aux rela-
tions sociales, qu’elles prennent place dans la famille ou dans la rue, 
entre voisins ou entre collègues, et, plus largement, vis-à-vis de toute 
personne – une Sittlichkeit incorporée aux habitudes (Dewey, 1922) 
ou aux mœurs (Park & Burgess, 1921), en vertu de laquelle nous avons 
des droits et des obligations les uns vis-à-vis des autres, y compris 
de personnes de statuts différents. Nous retrouvons la question de 
la « compréhension sympathique », ainsi que de l’éthique du soin 
(care et cure) et de la coopération, qui a déjà affleuré à de nombreuses 
reprises. Dès 1892, Addams mentionne l’éducation des jeunes filles 
à qui leur famille inculque l’« oubli de soi » et le « sacrifice de soi », 
l’« obligation sociale » de « considérer le bien du tout avant le bien de 
l’ego », et qui s’oppose à elles dès qu’elles endossent la « revendication 
sociale » en faveur de ceux que William Booth, le fondateur de l’Ar-
mée du Salut, qualifiait de « dixième submergé » (submerged tenth, 
dans In Darkest England, 1890 – Addams, 1910a : 119). Addams parle 
du « choc de l’inaction » (ibid. : 120) à propos de leur altruisme contra-
rié : alors que l’esprit de la jeunesse est celui de la « divine impatience 
eu égard à l’héritage du mal et à l’injustice dans le monde » (Addams, 
1909 : 143), on leur impose la passivité, au nom des bonnes mœurs. 
Elles sont contraintes au silence alors qu’elles ressentent une impul-
sion au « service social », où se mélangent une aspiration franciscaine 
à « partager la vie des pauvres » et un désir de donner corps aux solida-
rités internes de l’organisme social. Parfois, la moralité sociale semble 
une extension du sens de la responsabilité pour la vie et du bien-être 



460

d’autrui propre au maternage (mothering) – la référence aux « mères » 
revient une bonne centaine de fois dans Twenty Years, un point qui 
deviendra sensible, plus tard, dans l’interrogation féministe (voir la 
reprise par Leffers, 1993 ; et la critique de Seigfried, 1996). Parfois, elle 
est clairement articulée, au-delà des métaphores familiales, comme 
une éthique sociale, fondée dans la reconnaissance des réciprocités et 
des interdépendances, au cœur de l’expérience des relations sociales.

Cette éthique sociale a une dimension de « moralité réflexive » 
qui l’ancre dans « moralité coutumière » et l’en arrache (Dewey & 
Tufts, 1908 : chap. IX). Elle devient consciente des fins qu’elle vise 
et des moyens pour y parvenir en s’affranchissant « des coutumes, 
préjugés, traditions et intérêts de classe incorporés dans des institu-
tions dont les résultats sont principalement fixés par le pouvoir supé-
rieur détenu par ceux qui les administrent » (LW.15.158). Elle remet en 
cause l’autorité et la légitimité des standards des classes sociales et des 
milieux culturels dont proviennent les settlement workers, à l’épreuve 
des standards des pauvres, des migrants ou des délinquants avec les-
quels ils entrent en contact. Addams découvre que l’éthique sociale se 
forme, s’apprend et se transmet par expérience, mais que cette expé-
rience, nous l’avons vu, est ébranlée par la confrontation avec d’autres 
« codes de moralité sociale » qui se révèlent dans des situations de 
perplexité. La perplexité peut naître face à des dépenses jugées irra-
tionnelles, excessives ou indécentes en vêtements (Addams, 1902 : 
34-38), à un souci d’apparence ou de standing qui paraît décalé en 
relation à une condition économique ; elle peut naître encore face 
aux façons d’éduquer des enfants, au manque d’hygiène et de dié-
tétique, au travail imposé dès le plus jeune âge ou au despotisme 
des parents récupérant les salaires de leur progéniture (ibid. : 45). La 
compréhension sympathique n’est pas ici immédiate : elle requiert 
un effort d’interprétation, de dénaturalisation et de contextualisa-
tion, et, si l’enquête se poursuit, de sociologisation (comprendre qui 
sont ces paysans italiens débarqués des Abruzzes, ou ces artisans 
juifs de Galicie, et quelles transplantations de sens ils ont dû opérer 
pour s’adapter à leur nouveau milieu à Chicago) et d’historicisation 



461

(selon la « méthode génétique » qui éclaire la diversité des mœurs, des 
habitudes et des institutions comme résultant de la « croissance » de 
la moralité de ces groupes) (Dewey & Tufts, 1908). L’éthique sociale 
n’est pas une affaire abstraite. Elle est découverte par l’enquête et 
mise en œuvre par l’expérimentation pour reconstruire des milieux 
de vie. La moralité qu’elle vise est une « moralité sociale » et pas seu-
lement une « moralité personnelle » (Seigfried, 1996 : 229). On pour-
rait rajouter qu’il s’agit aussi d’une moralité en action et en contexte 
qui requiert une écologie de l’expérience morale50.

Le langage d’Addams, mais aussi celui de Dewey ou de Mead au 
tournant du siècle, peut sonner curieusement à nos oreilles, mais il 
faut bien prendre la mesure de la rupture en cours. Ce dont il est fait 
épreuve, c’est de nouvelles obligations, assorties de nouveaux droits : 
le test à appliquer aux conduites est un « test social » (Addams, 1902 : 4 
et 176). « Atteindre une moralité personnelle en un temps qui requiert 
une moralité sociale, s’enorgueillir des résultats de son effort person-
nel lorsque l’époque exige une adaptation sociale, revient à échouer à 
appréhender la situation. » (Dewey & Tufts, 1932 : 348). Dans nombre 
de cas, la question « qui est responsable ? », au double sens de « à qui 
incombe la faute de la situation problématique qui a été diagnosti-
quée ? » et de « qui doit prendre en charge la solution du problème, et 
moyennant quelles méthodes ? » (Gusfield, 1981/2009), ne se pose plus 
dans des termes individualistes (Hanagan, 2013). Elle passe par l’exa-
men des conséquences de nos processus d’association et de coopé- 
ration pour bien diagnostiquer un problème et en examiner les causes 
et les raisons. Addams parle ainsi de « responsabilité de la commu-
nauté » dans la prostitution forcée (Addams, 1912c : 10), ou de « respon-
sabilité publique » dans la délinquance juvénile (Addams, 1909 : 25). 
La responsabilité ne repose pas seulement sur la tête de la personne 
qui fait le choix d’une activité immorale et illégale. Elle doit être resi-
tuée dans un milieu, au carrefour des liens interpersonnels et institu-
tionnels qui l’enserrent, dans le jeu des multiples inhibitions et inci-
tations (pushes and pulls) qui lui rendent telle ou telle option d’action 
préférable. Sans que soit annulé le concept de « faute personnelle », il 



462

n’en demeure pas moins que nos actions, bonnes ou mauvaises, sont 
le fruit d’une coopération avec des proches, des agents et des institu-
tions. Prostitution et délinquance sont ainsi des problèmes sociaux 
qui ne peuvent être résolus à coup de déclarations d’intention, de 
vœux pieux et de bons sentiments. On touche là au second sens du 
mot responsabilité, celui de la « responsabilité civique » qu’invoque 
Lea Taylor (1954). La solution du problème ne se donne pas seule-
ment dans la réorientation des motivations, mais dans l’éducation des 
habitudes, elle ne se donne pas dans des mots d’ordre institutionnels, 
mais à travers un réaménagement de l’environnement. Elle engage une 
nouvelle combinaison des transactions entre acteurs et un nouveau 
réagencement des ressources et des compétences vers une fin jugée dési-
rable. Et, au lieu de se limiter à punir des coupables, il faut sans doute 
réformer leurs habitudes, mais ne pas perdre de vue la part de l’envi-
ronnement dans la performance de leurs actes. D’où le projet des sett-
lements, qui ne s’en tiennent pas à racheter des âmes ou à traiter des 
cas, mais développent une vision civique et politique. De même que 
les settlements se démarquent de l’administration de la pauvreté par 
les charities, de même remettent-ils en cause la philanthropie d’en-
treprise et le paternalisme dans l’ordre industriel. Et de même déve-
loppent-ils une lecture politique des problèmes de genre et de race. 
Les settlements sont des communautés qui accueillent des femmes 
en révolte contre le statut d’inférieures ou de mineures qui leur est 
imposé, et qui se battent contre leur domination dans un monde taillé 
par les hommes pour les hommes (man-made) (Gilman, 1911), que ce 
soit en prônant le contrôle des naissances, en revendiquant le droit 
d’étudier, en réclamant des droits au travail, et ainsi de suite. Et si 
leur position vis-à-vis des Noirs est parfois plus problématique, une 
grande partie des fondateurs de l’Association nationale pour le pro-
grès des personnes de couleur (NAACP) sont des leaders du mouve-
ment des settlements (Du Bois, Addams, Wald, Ovington, Moskowitz, 
Brewster, Kelley, Wells-Barnett, Walling). La salle à manger du Henry 
Street Settlement sera le lieu de naissance de la NAACP en 1909.



463

NAACP à New York City : Cortège silencieux de protestation contre les émeutes de East 
St. Louis, 1917 (NAACP Collection, Library of Congress Prints and Photographs. Digital 

ID # cph-3a34294).

Les settlements défendent une démocratie sociale, ils inventent 
une nouvelle citoyenneté sociale – ce qui implique qu’ils se battent 
conjointement pour ce que nous appelons des droits civils, politiques 
et sociaux. L’ordre de coexistence entre les humains n’est pas simple-
ment un ordre marchand (produit de la composition des intérêts des 
individus entrepreneurs ou travailleurs, producteurs ou consomma-
teurs), il n’est pas simplement un ordre naturel (résultat de l’équi-
libre entre les forces des prédateurs et des proies dans le web of life), 
il est quelque chose en plus. Ce quelque chose en plus s’éprouve dans 
l’éthique sociale à l’œuvre dans les activités de travail social, d’édu-
cation ou d’infirmerie des settlements, qui ne sont pas seulement des 
gestes de charité de la philanthropie privée, engageant une empa-
thie ou une compassion personnelles, habitées par l’amour de Dieu : 
ce sont des activités civiques, qui impliquent une reconnaissance de 
droits entre égaux et une exigence de justice et de respect, qui ne se 



464

limitent pas à un coup de main entre membres d’une même famille 
ou d’un même voisinage, mais qui requièrent une solidarité et une 
entraide, à l’écoute des réclamations ou des revendications (claims) 
des opprimés ou des déshérités. Le mouvement des settlements va 
être, en parallèle au mouvement pour l’éducation nouvelle, au mouve-
ment ouvrier ou au mouvement noir, le catalyseur d’une dynamique 
de création de nouveaux droits et d’inclusion de personnes jusque-là 
maintenues à la lisière de la société – migrants, personnes stigmati-
sées pour leur couleur, misérables, personnes en situation de handi-
cap… La posture est très proche de celle de Dewey et de Tufts (1908 : 
390), pour qui le « don » de la philanthropie « paupérise » alors que le 
don qui provient de voisins avec qui des relations sont nouées et des 
intérêts partagés, qui définit en commun la nature des besoins dans 
certaines conditions de vie et qui aide des personnes à retrouver leur 
autonomie et à « s’aider elles-mêmes en toute indépendance », ce 
don-là est bénéfique. Les settlers se sentent personnellement concer-
nés par des difficultés qui touchent des proches. Ils y sont réceptifs, 
sensibles, sont affectés ou ébranlés par d’autres situations sociales, 
se soucient de leurs voisins et prennent soin d’eux, non pas au nom 
de principes transcendants et abstraits, mais en éprouvant et en dis-
cutant avec eux de ce qui serait concrètement bon à faire, en enquê-
tant et en expérimentant conjointement et en rendant accessibles 
des ressources et des compétences qui leur manqueraient, en ayant 
pour seul critère d’évaluation les conséquences de ces actions pour 
ces personnes dans leur milieu de vie et la perception et l’appréciation 
qu’elles peuvent en avoir. Il leur faut prendre en compte les revendica-
tions (claims) concrètes de personnes ou de familles (Addams, 1902 ; 
Seigfried ; 1996), les interpréter dans leur perspective pour diagnosti-
quer quel est le problème et avoir une chance de pouvoir agir sur ses 
causes ; il leur faut ne pas porter de jugements infamants de l’extérieur 
sans compréhension de l’intérieur de formes de vie (comme Addams, 
1909, sur le sens de la délinquance du point de vue des adolescents) 
– et en se remettant soi-même en cause (Addams, 1899a/2021, met 
ainsi en regard l’alcoolisme des pauvres, souvent vilipendé par les 
élites et la fraude fiscale des riches, qui a droit à leur complaisance) ; 



465

il leur faut exercer ce que Mead (1930) appellera une « philanthropie 
intelligente », dont l’enjeu n’est pas de sauver des âmes et de gagner 
le paradis, mais d’enquêter sur des problèmes sociaux et de formuler 
des hypothèses pour les résoudre pour le plus grand bien des béné-
ficiaires immédiats et de la société tout entière – « faire en sorte que 
les relations sociales expriment le sens croissant de l’unité écono-
mique de la société et ajouter la fonction sociale à la démocratie », 
écrira Addams (1910a : 91). Le travail social doit être rapporté à ce que 
Dewey et Tufts (1908 : 451) appellent un « ordre public qui garantit, 
définit et fait respecter les droits et les obligations ».

National Association Women Suffrage Association, Comité du Congrès, 15 janvier 1913 
(George Grantham Bain Collection, Library of Congress Prints and Photographs. LOT 

11052-5 [item] [P&P]).



466

NAWSA Manifestation pour le vote des femmes, Annonce de réunion à Cooper Union, 
New York, 16 septembre 1916 : « Venez écouter cinq gouverneurs qui ont approuvé le 

vote des femmes ! ».

Les transformations du service social ne sont qu’une partie de 
l’histoire. Elles prennent sens dans un cadre politique plus large. 
Addams avait été co-fondatrice de la National Association for the 
Advancement of Colored People (NAACP) et vice-présidente de la 
National American Women Suffrage Association (NAWSA). L’année 
même où les femmes obtiennent de Woodrow Wilson le droit de 
vote, elle participe avec Dewey, Kelley ou Wald, à la fondation de 
l’American Civil Liberties Union en 1920, une riposte aux « raids » du 
Procureur général Michell Palmer qui faisait la chasse aux radicaux, 
en pleine panique antirouges, et qui avait, sous couvert de l’Espio-
nage Act (1917) et du Sedition Act (1918), arrêté et déporté des mil-
liers de personnes, sans aucun égard pour les libertés constitution-
nelles. Addams et la plupart des femmes des settlements se battent 
aussi bien pour le droit de vote des femmes (ainsi que la participation 
politique des migrants ou des Noirs), que pour le respect des libertés 
civiles (liberté de parole ou de religion, accès égalitaire à la justice) 
et des droits sociaux (les droits au welfare en matière de travail ou de 
chômage, d’assurance sociale, de santé ou d’éducation). La bataille 
sur les trois chapitres des droits civils, politiques et sociaux, est déjà 



467

à l’œuvre dans l’action des settlements, alors que Thomas H. Marshall 
(1950), proche de L. T. Hobhouse, ne la théorisera qu’un demi-siècle 
plus tard (en Angleterre, après la reprise du rapport de Beveridge par le 
Labour au gouvernement). Notons que certains lecteurs n’ont retenu 
des lectures d’Addams ou de Kelley, de Follett ou de Dewey, confor-
tées par celles des réalistes juridiques, que la critique du formalisme 
du droit. Mais cette critique du déphasage des rites et des mythes du 
droit par rapport à l’expérience concrète, ou de l’utilisation et de la 
manipulation des règles de droit en vue de maintenir ou de recon-
duire une domination, va de pair avec le recours au droit pour faire 
valoir des droits et les inscrire dans les lois et les institutions : tout 
en se concentrant sur la proximité, et en jouant l’expérience concrète 
contre les faux-semblants du discours juridique, les settlers vont s’avé-
rer des bâtisseurs institutionnels, la meilleure voie pour y parvenir, en 
régime de rule of law, étant le droit. Une dialectique se met en place 
entre la revendication d’une moralité collective et la promulgation 
de lois et de réglementations – la moralité collective se traçant son 
chemin en engendrant de nouvelles normes légales à travers l’activité 
législative et judiciaire, cette dernière ayant des effets en retour sur 
la moralité collective, tant les institutions sociales ont la puissance 
éducative de « former des intérêts et des habitudes », de façonner des 
croyances et des mœurs (Dewey & Tufts, 1908 : 433). L’ordre public 
qui se joue dans la dialectique entre moralité collective et légalité a 
des conséquences sur les choix éthiques et les conduites morales des 
personnes privées. Les leaders des settlements n’ignoraient pas ce 
point, coopéraient étroitement avec des associations de juristes (bar 
associations) et des organisations d’aide juridique (legal clinics) (ou 
bureaus for legal advice : Woods & Kennedy, 1922 : 271), et exerçaient 
un lobbying législatif intense, avec l’aide de juristes comme Florence 
Kelley, Ernst Freund, Clarence Darrow, jusqu’aux futurs juges de la 
Cour suprême Louis Brandeis et Felix Frankfurter.

C’est peut-être tout cela qu’il faut entendre derrière l’idée de 
« socialisation de la démocratie » – la toute dernière phrase de Twenty 
Years at Hull-House de Jane Addams (1910a). Et puis la conception de 



468

la démocratie à laquelle Addams aspire, éthique et sociale, est habitée 
par la croyance en la capacité des citoyens ordinaires au self-govern-
ment. Elle a une connotation de combat politique pour l’autonomie ; 
elle passe par le développement de capacités au self-governement. 
C’est ce qu’entreprennent certains clubs de garçons, abrités par les 
settlements, mais aussi sponsorisés par d’autres organisations ou fon-
dations. Pour prendre un exemple, dès 1893, la Neighborhood Guild, 
qui deviendra l’University Settlement de New York (Woods & Kennedy, 
1911 : 227-232), fournit de l’espace pour les réunions du Young Potomac 
Club, club de garçons dont le nom a été choisi en hommage aux sol-
dats de la Guerre de l’Union, assure le libre accès de ses membres à la 
bibliothèque et à la caisse d’épargne (penny bank) (Buck, 1903 : 67 et 
88), encourage ceux-ci à élire leurs « officiers », à discuter et à voter leur 
« constitution » et leur « législation » (ibid. : chap. V et XII), à punir leurs 
déviants et à décider collectivement. Au Northwestern Settlement à 
Chicago, une « guilde de quartier » se réunit tous les mois, avec un 
délégué de chaque organisation du quartier à caractère social, éduca-
tif ou civique, les directeurs d’écoles publiques et les responsables du 
settlement, pour en coordonner et en piloter les activités. Mais l’une 
des plus militantes, dans cette direction, est la Hudson Guild de New 
York, implantée à Chelsea (cf. note 10 ; et Woods & Kennedy, 1911 : 212-
216), qui affirme se démarquer des fausses prétentions à la démocra-
tie des « organisations philanthropiques qui conservent le réel pou-
voir hors des mains des gens ». Sous l’impulsion de John Elliott, elle 
fonde un Conseil des Clubs et un Comité du district qui seront sou-
vent cités comme modèles de délibération et de décision collective. 
Self-government, self-support, self-improvement, self-education sont 
les mots d’ordre. Le Comité du district est composé par les habitants 
des tenements, « gardiens de la localité », et par toutes les personnes 
qui rendent des services, quels qu’ils soient. Chacun des voisins fait 
remonter les problèmes de certaines familles et les signalements de 
cas de maladie, d’hygiène ou d’insalubrité. Le « système des blocs » 
permet aux membres de la Hudson Guild de connaître personnelle-
ment la population du quartier. Une partie des problèmes sont réso-
lus par l’entraide et la coopération, les autres sont pris en charge par 



469

les organisations charitables (COS) ou par les institutions munici-
pales (The Hudson Guild, 1910). La Hudson Guild sera très active 
pour faire pression au moment du vote de la Loi sur les logements 
collectifs, la Tenement Law de New York en 1901 et dans la mobili-
sation pour la création du Chelsea Park. Ce qui se dessine, c’est une 
nouvelle forme d’organisation communautaire qui forme, informe, 
mobilise, implique, éduque, et agence des opérations de discussion 
collective, de co-enquête et de co-expérimentation.

L’idéal de citoyenneté sociale impose de réenraciner la vie poli-
tique dans les croyances, habitudes et idéaux de la vie sociale : il se 
réalise dans une politique de la vie quotidienne. Il faut faire entrer la 
santé et l’éducation, la sécurité dans les rues, le logement salubre et 
l’alimentation diététique dans l’horizon des problèmes pratiques sur 
lesquels tout le monde a le pouvoir et le droit d’avoir une prise ; et, 
donc, les sortir de la sphère privée, les transformer en enjeux d’en-
quête et de discussion publique, les convertir en enjeux politiques, 
et les inscrire à l’agenda législatif et gouvernemental, en les faisant 
passer dans les plates-formes des partis politiques – ce que les acti-
vistes réformateurs ont remarquablement réussi lors de la campagne 
présidentielle de 1912. Seigfried (1996 et 2002) ou Deegan (1988), 
Whipps (2004), Shields (2006) ou Fischer (2019) ont interprété l’œuvre 
de Jane Addams et des femmes des settlements comme un moment 
d’invention d’un lien entre féminisme et pragmatisme. On assiste par 
exemple chez Mary McDowell ou Charlotte Perkins Gilman, soixante 
ans avant que cet argument ne soit brandi à nouveau par les féministes 
des années 1970, à une reconnaissance de la valeur sociale du travail 
invisible des femmes dans l’« industrie domestique » et de la double 
journée de travail qu’elles doivent accomplir, comme employées ou 
ouvrières et comme mères et épouses. Un autre argument qui est 
utilisé est celui de la socialisation du ménage en « ménage civique » 
(civic housekeeping) : il faut nettoyer et assainir les rues au même 
titre que les intérieurs des maisons et étendre le soin (care) pour les 
proches aux choses de la vie collective (Addams, 1907). Les vertus de 
la tenue de la maisonnée et de l’éducation des enfants échappent à 



470

leur naturalisation dans la sphère privée et sont revendiquées comme 
des vertus civiques dans la vie publique. Mais la transformation de 
ces questions jusque-là personnelles en problèmes publics amène à 
concevoir de surcroît la propriété publique d’un certain nombre de 
ressources vitales (Brown, 1906) – les transports en commun et les 
télécommunications, l’accès à l’eau, au gaz et à l’électricité, les parcs 
et les jardins, les hôpitaux, les crèches et les écoles. L’idée n’est pas 
tant d’étatiser, au nom d’un idéal communiste, que, d’une part, de 
pouvoir en assurer une bonne gestion municipale par le public des 
citoyens, et, d’autre part, d’éviter que ces biens et services publics, 
dégradés en marchandises, ne soient accaparés par les plus fortu-
nés. Tous ces biens et services appartiennent à la communauté, ils 
lui sont vitaux pour que ses membres puissent vivre et bien vivre, ils 
concernent tout un chacun en ce que leur appropriation et leur admi-
nistration ont souvent des conséquences néfastes pour le plus grand 
nombre et qu’ils ne peuvent donc être abandonnés à la main invisible 
du marché. Ce qui ne peut pas être communalisé doit être soumis 
au contrôle d’agences publiques, avec le soutien et le suivi des cita-
dins-citoyens eux-mêmes : le public, ou ses représentants que sont les 
pouvoirs publics, ont un droit de regard, de régulation, de contrôle et 
parfois de censure ou d’interdiction sur des biens et services privés – 
l’alimentation, certains loisirs ou certaines formations.

Cette conception de la citoyenneté sociale va plus loin que ce 
qu’impliquaient les débats contemporains sur le « gouvernement 
populaire »51. Cette notion connaît un regain de faveur au début du 
siècle. En général, les commentateurs reprennent les principes établis 
en Angleterre à partir du xviie siècle : égalité en droit, pénal ou civil, et 
souveraineté émanant du Peuple et non plus de Dieu et du Roi, à quoi 
se rajoutent la pratique directe et collective de la gestion des affaires 
publiques et l’exercice de la législation et de la justice – d’ordinaire 
régulés et limités par un système de checks and balances fondé sur 
la séparation du gouvernement et de la société et sur la séparation 
des pouvoirs (Albert Bushnell Hart, 1907, se rapporte explicitement 
à Locke et à Montesquieu). Les débats dans les années 1900 et 1910 



471

avaient cours sur le « scrutin court » (short ballot) pour les postes exé-
cutifs, et sur la « législation directe » par initiative, rappel ou référen-
dum. Contre l’incompétence et la corruption, le contrôle direct par les 
citoyens paraissait la solution. À vrai dire, le problème de l’efficacité 
et de la transparence commençait à être réglé par d’autres solutions : 
l’une était le gouvernement municipal par une commission (commis-
sion government, selon le modèle expérimenté à Galveston, Texas, à 
partir de 1901, qui a substitué des business men à la tête de la mairie à la 
place des aldermen, une façon de court-circuiter la machine politique 
et de mettre en place une administration supposée efficace), l’autre, 
le gouvernement municipal par un city manager (directeur exécutif 
et administrateur municipal, qui supervise les opérations engagées 
par la commune, au jour le jour, qui a la responsabilité de l’efficacité 
budgétaire et qui met en œuvre les initiatives politiques et les choix 
législatifs du Conseil). Ces débats concernent les leaders des settle-
ments les plus actifs – qu’il s’agisse d’Addams, Woods, Wald, Taylor, 
Scudder, Elliot, Lathrop ou Kelley – tout comme les défenseurs des 
centres sociaux – comme Follett, Perry ou Ward. Ils sont partagés entre 
la formation d’une expertise, orientée par l’enquête et l’expérimenta-
tion et le désir d’un self-government où les citoyens s’efforcent collec-
tivement, à travers de libres discussions, enquêtes et expérimenta-
tions, de donner une définition des biens communs qu’ils désirent, de 
choisir les objectifs concrets qui les réalisent, de décider des moyens 
les plus adéquats pour y parvenir. Ils se constituent ainsi en tant que 
citoyens d’une « politique pratique » qui façonnent de façon auto-
nome leur milieu de vie.

De ce point de vue, leur perspective a des accents pragmatistes. 
Le self-government (Zask, 2010) est le nerf du « libéralisme radical » 
de Dewey comme de la « nouvelle démocratie » de Follett, qui l’un 
et l’autre font référence à Jefferson. Follett revient sur l’échec du 
type de gouvernement que Jefferson avait imaginé et la victoire de 
la version de Hamilton, plus appropriée pour fédérer et unifier les 
anciennes colonies par-delà les forces centripètes du localisme et 
de l’individualisme, et pour engager des politiques publiques à la 



472

hauteur du développement économique de ce grand continent. Et 
elle rappelle comment le système représentatif a donné naissance aux 
partis comme machines électorales, et de là a remis le pouvoir entre 
les mains des bosses politiques et des trusts économiques (Follett, 
1918 : 166). L’alliance des partis et du business ne pouvait que signer 
la fin du self-government – la solution de Follett étant de fonder une 
« citoyenneté réelle » sur une politique de groupes, au-delà de la fic-
tion des « droits individuels ». Et elle croyait apercevoir des éléments 
d’une telle « démocratie réelle » dans différents mouvements sociaux, 
qui combattaient pour la législation sociale (dont elle a une lecture 
originale, ibid. : 184), la démocratie industrielle (le socialisme de la 
guilde britannique est pris comme modèle au contrôle populaire sur 
l’agriculture et l’industrie, ibid. : 326 sq.) et la démocratie urbaine 
(en premier lieu, le réseau des centres communautaires à son acmé 
pendant la Guerre de 1917-18). Follett était une leader, à Boston et 
au niveau national, de ce mouvement des centres sociaux qui, sous 
bien des aspects, comme nous l’avons vu plus haut, rejoignaient les 
fonctions, les objectifs et les idéaux des settlements, avec un accent 
encore plus fort, peut-être, sur la pratique de la discussion publique.

Dewey a quant à lui une vision aussi radicale de la démocratie, qui 
s’exprimera dans sa philosophie de l’enquête et du public et dans ses 
engagements dans un grand nombre de syndicats et d’associations, 
puis, à la recherche d’un tiers parti, en faveur du People’s Lobby (Lee, 
2015). Dewey articulera un ensemble d’arguments dans son introduc-
tion aux textes de Thomas Jefferson, en 1940, à l’aube de la mobili-
sation des États-Unis dans la Seconde Guerre mondiale, au moment 
même où il publiera son petit texte sur la « démocratie créatrice » (1939). 
On peut ici rappeler la cascade d’échelons de pouvoir que Jefferson 
voyait comme républicains, depuis les wards, aux comtés, aux États 
fédérés à l’État fédéral (Dewey, LW.14.217). Le projet était de faire des 
wards des « petites républiques, avec un gardien à la tête de chacune, 
ayant droit de regard sur tous les problèmes (concerns) qui seraient 
ainsi mieux administrés que les plus grandes républiques du comté 
ou de l’État » (ibid.). Les wards devaient prendre soin « des pauvres, 



473

des routes, de la police, des élections, de la nomination des jurés, de 
l’administration de la justice pour les petites affaires, des exercices 
élémentaires de la milice ». En bref, ils devaient exercer directement 
dans leurs propres affaires toutes les fonctions du gouvernement, civil 
et militaire. En outre, pour toute question plus ample et plus impor-
tante à trancher, des meetings seraient convoqués le même jour afin 
de former le jugement collectif de l’ensemble du peuple. Le plan n’a 
pas été adopté. » (Ibid.). L’action des social settlements, et plus tard 
des centres sociaux, avec leurs attachements locaux dans le quartier 
et leurs liens avec d’autres organisations civiques, pouvait revendi-
quer cette dynamique de résolution de problèmes et de contrôle popu-
laire sur le gouvernement.

Cette démocratie organisée autour de commissions et de conseils, 
dédiés à un domaine problématique – du type du Board of Education, 
dont Addams fait partie –, fait émerger une « intelligence collective », 
à la fois créatrice, organisée et cumulative, qui est la source vive des 
institutions, de l’éthique et de la législation. Bien entendu, cette 
intelligence collective, tout en étant le fruit d’un effort coopératif et 
communicatif, tout en générant de la « conscience sociale » et de la 
« conscience de soi », de la confiance et de la communalisation, n’en 
est pas moins entravée par toutes sortes d’obstacles et animée par 
toutes sortes de conflits. Les pragmatistes, tout en montrant parfois 
une tendance irénique à la concorde (Feffer, 1993), ou en valorisant un 
sens de la « réciprocité sociale » (Mead), de l’amitié ( friendship), de la 
camaraderie ou de la convivialité ( fellowship) (Addams), en tout cas 
de la proximité qu’autorise la vicinité (neighborliness) (Woods) dans 
leur conception du commun, n’en sont pas moins conscients du carac-
tère inéluctable du conflit dans une démocratie. Ces conflits prennent 
de nombreuses formes. Il y a, bien sûr, les manifestations d’hostilité 
qui ne cessent de resurgir entre groupes religieux, raciaux et natio-
naux, et qui, malgré les signes d’une communication entre commu-
nautés, en particulier dans des situations de travail, conduisent cer-
tains à se demander s’il n’existe pas quelque chose de primordial dans 
le préjugé ethnocentrique (Park & Burgess, 1921 ; Dewey, 1922). Les 



474

accommodations spontanées entre ces groupes sont accompagnées 
par un effort de régulation de leurs interactions par les settlements et 
des tentatives louables, quoique parfois naïves, d’organiser leur coha-
bitation et leur intercompréhension. Une double dialectique était 
souvent perçue comme étant de bon sens : ne pas aller trop vite en 
matière d’américanisation et promouvoir la richesse des héritages 
culturels de chaque communauté (Hull House célébrait certaines 
fêtes nationales, par exemple), tout en créant des connexions inter-
communautaires lors de certains autres événements (avec souvent 
la limite du racisme contre les Noirs ou les Mexicains). Cette thèse 
que défendra Dewey, et dont on pourrait penser qu’elle lui vient de 
Kallen et Bourne, avait en fait été élaborée auparavant dans les sett-
lements. Graham Taylor (in Commons, 1908 : 766) décrit quant à lui 
comment les lignes de fracture reproduisaient les affiliations reli-
gieuses grecque, grégorienne, romaine ou protestante des vagues de 
migrants plus anciennes, d’origine allemande, irlandaise ou norvé-
gienne, et des vagues plus récentes, italienne, polonaise et grecque et 
arménienne. Et comment un « terrain commun » (common ground) 
était difficile à trouver entre marchands indépendants, camelots 
(street vendors) et ouvriers (day laborers), et entre personnes édu-
quées et non-éduquées lors des discussions libres ( free floor) qui 
avaient cours au Chicago Commons. Le conflit, le malentendu et la 
mésentente sont partie prenante de la vie sociale.

Enfin, au-delà des conflits raciaux, nationaux, religieux et clas-
sistes, et des tensions entre différentes sensibilités et convictions 
idéologiques, les enjeux de dispute sont nombreux, tout simplement, 
autour de la définition des problèmes sociaux, des méthodes pour en 
prouver l’existence et pour en mesurer les caractéristiques, autour 
des outils pour décrire, analyser et évaluer la portée et la nature de 
conséquences, leur attribuer des causes et leur imputer des respon-
sabilités, et dans l’action, autour des stratégies d’alliance et d’oppo-
sition à élaborer, des objectifs à se fixer et des ressources à organiser. 
Les auteurs que l’on dit « pragmatistes » diffèrent, bien entendu, sur 
le statut de ces conflits. Le « conflit constructif » de Mary P. Follett 



475

semble devoir conduire à des formes supérieures de consensus des 
gouvernants et des gouvernés, et fonctionne comme une méthode 
d’intégration de nouvelles vues de l’esprit, sentiments et volontés. À 
l’opposé, Florence Kelley, proche de Engels dans sa jeunesse, parta-
geant sa vision de la lutte de classes, se bat comme une lionne pour 
les Noirs, les enfants, les travailleuses et les consommateurs, et espère 
renverser des rapports de force autant que convaincre. Jane Addams, 
à la fois radicale et réformiste, allergique à tout dogmatisme idéolo-
gique, partisane d’un apprentissage fondé sur l’expérience, rejette de 
tout cœur le « conflit violent » et mènera une campagne sans faille 
contre l’entrée en guerre des États-Unis (Seigfried, 2009), mais elle 
a appris des événements de Haymarket et de la grève Pullman que 
la violence est parfois inévitable, dans une situation de trop grande 
injustice et se lance dans des batailles vigoureuses contre des politi-
ciens corrompus (Addams, 1910a : 315 sq.). Robert E. Park, sans man-
quer de repérer la puissance des instincts sous le vernis de civilisa-
tion, fait du « conflit culturel » un mode de régulation de la compéti-
tion naturelle ; et, au-delà des processus d’accommodation et d’assi-
milation, il érige le « conflit politique », législatif et institutionnel en 
facteur de progrès. Tout comme Dewey et Mead pour qui la sociali-
sation et la publicisation des conflits sont un vecteur d’intégration, 
d’innovation collective et d’engendrement de nouvelles formes d’ex-
périence morale, légale et politique. Ils ne remettent pas en cause la 
légitimité des grèves et des boycotts, dès lors que ceux-ci sont orien-
tés vers une reconstruction, et pas simplement vers une destruction.

Le point de convergence de toutes ces approches est en effet l’idéal 
de « reconstruction sociale »52. Il est au cœur de l’émergence des sett-
lements – qu’ils soient autonomes, liés à des églises ou à des univer-
sités. Ce sont des organisations de transition, encore prises dans des 
attitudes philanthropiques et religieuses dans les années 1890, mais 
qui progressivement inventent un nouveau langage civique. Elles 
vont mener de l’impératif du christianisme pratique de réaliser les 
Évangiles dans chacun de ses actes à l’idéal de « citoyenneté chré-
tienne » qui habitait le projet d’une « démocratie sociale » comme 



476

communauté réconciliée (ce qui était vrai pour une partie des settle-
ments : Henderson, 1899 : 84) ; puis l’idéal religieux s’efface devant la 
quête sécularisée d’une intelligence collective et créatrice, à travers 
l’application de méthodes scientifiques et la transformation des habi-
tants des quartiers en communautés d’enquêteurs et d’expérimen-
tateurs. Tout en développant cette conception de la « ville comme 
laboratoire social », les femmes des settlements vont aussi proposer 
une forme de « ménage civique » (civic housekeeping) des environ-
nements urbains (Addams, 1907 : 182 ; ou « ménage public », 1910b), 
étendant les vertus privées d’entretien de leur intérieur et d’éduca-
tion de leur progéniture en vertus publiques d’administration de la 
cité. En contrepoint de la discussion, de l’enquête et de l’expérimen-
tation pour mieux comprendre les situations sociales, les settlements 
revendiquent également une attitude de sympathie dans la prise en 
charge de son prochain : la caritas va progressivement se transformer 
en care, « soin » et « compréhension » dans le service social. L’éthique 
se sécularise et devient « sociale », sinon « civique ». Les dames visi-
teuses vont laisser la place aux travailleuses sociales et aux organi-
sateurs communautaires, lesquels vont se professionnaliser et s’éloi-
gner de la corporation des sociologues. Il n’est jusqu’aux church sett-
lements qui devront composer avec ces approches et ne pourront plus 
s’en tenir à leur seule mission charitable.

Les settlements vont ainsi, à un moment charnière des proces-
sus d’industrialisation, d’urbanisation et de migration, se porter à 
la pointe de la bataille pour les droits des migrants, des consomma-
teurs et des travailleurs, des enfants et des femmes. Ils vont accom-
pagner la découverte du « social », souvent confondu par eux avec 
le « commun » et le « public », et vont nourrir la connaissance de ce 
« social », en parallèle aux enquêtes sociales (social surveys) financées 
par les fondations, par des investigations de toutes sortes que l’on a 
rassemblées sous l’étiquette de settlement sociology. Cette découverte 
du « social » est indissociable de l’émergence conjointe d’une nou-
velle configuration des relations entre citoyens et pouvoirs publics. 
La société civile ne se réduit pas à un marché de propriétaires : toutes 



477

sortes de nouveaux droits et devoirs émergent, ou doivent être déce-
lés, exprimés et formalisés dans les nouveaux systèmes d’interactions 
et d’interdépendances. La capacité au self-government des commu-
nautés de citoyens ne se réduit pas à l’échelle du quartier, même si 
celui-ci est l’unité d’intervention privilégiée des settlements. Ceux-ci 
vont quadriller les États-Unis de réseaux d’organisations civiques, 
qui s’entrecroiseront avec d’autres réseaux, mobilisés autour d’autres 
causes publiques (le vote des femmes, la régulation des trusts, l’école 
publique, la municipalisation des transports, la protection des immi-
grants, la lutte syndicale, l’amélioration du logement, l’embellisse-
ment des villes, la planification urbaine et le gouvernement munici-
pal). Ils vont ainsi configurer de nouvelles écologies morales, sociales 
ou civiques, contribuer à de nouvelles politiques publiques et partici-
per à de véritables forces politiques – l’acmé du processus se situant 
au moment de l’élection présidentielle de 1912. Ils vont rendre dispo-
nibles toutes sortes de biens et de services, qui n’existaient pas aupara-
vant et vont être à l’origine de nombre de politiques de santé et d’édu-
cation, de migration et d’éducation – le Bureau de l’enfance dirigé par 
Julia Lathrop à partir de 1912 en est l’un des premiers témoins. Les 
settlements ont aussi été l’un des vecteurs de la naissance de nouveaux 
répertoires et langages d’action collective, fixant les intérêts de diffé-
rents secteurs de ce que l’on appellera désormais la « société civile », 
du niveau municipal au niveau métropolitain, étatique et fédéral, 
mixant souvent volontariat, initiative privée et intervention étatique. 
Ils contribuent à faire émerger un nouvel ordre public – qui encadre et 
engendre des droits civils, politiques et sociaux – et ils vont, au bout 
du compte, au-delà de la professionnalisation du travail social et de 
l’organisation communautaire, donner, entre 1890 et 1920, un nou-
veau sens au concept de self-government. C’est dans ce trésor d’expé-
riences que le pragmatisme – celui d’Addams ou de Dewey, de Mead 
ou de Follett, que l’on aurait pu en d’autres temps qualifier d’intel-
lectuels organiques du mouvement progressiste –, puisera pour éla-
borer ses réflexions sur la communauté et sur le public53.



478

BIBLIOGRAPHIE
Abbott Andrew (2010), « Pragmatic Sociology and the Public Sphere : The Case 

of Charles Richmond Henderson », Social Science History, 34 (3), p. 337-371.
Abbott Andrew & Rainer Egloff (2008), « The Polish Peasant in Oberlin 

and Chicago : The Intellectual Trajectory of W. I. Thomas », The American 
Sociologist, 39 (4), p. 217-258.

Abbott Edith (1941), Public Assistance, New York, Russell and Russell.
Abbott Edith, Breckinridge Sophonisba & Associates in the School of 

Social Service Administration of the University of Chicago (1936), 
The Tenements of Chicago 1908-1935, Chicago, The University of Chicago Press

Addams Jane (1892-93), « A New Impulse to an Old Gospel », Forum, 14, p. 342-
356 (republié comme « The Subjective Necessity for Social Settlements », in 
Addams, Woods et al. (1893), Philanthropy and Social Progress, p. 1-26, puis 
comme le chap. VI de J. Addams (1910a), Twenty Years at Hull-House, p. 113-
128).

Addams Jane (1894), « Hull House as a Type of College Settlement », in 
Wisconsin State Conference of Charities and Correction, Proceedings, p. 97-115.

Addams Jane (1895), « The Settlement as a Factor in the Labor Movement », in 
Hull-House Maps and Papers, New York, Crowell, p. 183-204.

Addams Jane (1895/1912a), « A Modern Lear », The Survey, 29, 2 novembre, p. 131-
137 (communication à la Conférence d’économie sociale de Chicago, le 3 
septembre 1895).

Addams Jane (1896), « The Object of Social Settlements », Union Signal, 22, 
5 mars, p. 148-149.

Addams Jane (1897), « Social Settlements », Proceedings of the 24th National 
Conference of Charities, p. 338-346.

Addams Jane (1899/2021), « A Function of the Social Settlement », The Annals of 
the American Academy of Political and Social Science, 13, p. 33-55 (Pragmata, 
4, p. 520-553).

Addams Jane (1902), Democracy and Social Ethics, New York, Macmillan.
Addams Jane (1904), « A Moral Substitute for War », Friends Intelligencer, 51, 

9 janvier, p. 30.
Addams Jane (1907), « Utilization of Women in City Governement », in Id., Newer 

Ideal of Peace, New York, The Macmillan Company, chap. VII.
Addams Jane (1908), « Chicago Settlements and Social Unrest », Charities and 

the Commons, 20, 2 mai, p. 155-166.
Addams Jane (1909), The Spirit of Youth and the City Streets, New York, The 

Macmillan Company.
Addams Jane (1910a), Twenty Years at Hull-House With Autobiographical Notes, 

New York, The Macmillan Company.
Addams Jane (1910b), « Women and Public Housekeeping », New York, National 

Woman Suffrage Pub. Co. Inc. (traduction à paraître dans Pragmata, 5).



479

Addams Jane (1912b), « Pragmatism in Politics », Survey, 1, 5 octobre, p. 267-268.
Addams Jane (1912c), A New Conscience and an Ancient Evil, New York, The 

Macmillan Company.
Addams Jane (1914), « Women’s Clubs and Public Policies », General Federation 

of Women’s Clubs, Biennial Convention Official Report, p. 24-30 (10 juin).
Addams Jane (1916), The Long Road of Woman’s Memory, New York, Macmillan.
Addams Jane (1929a), « The Settlement as a Way of Life », Neighborhood, 2, 

juillet, p. 139-146.
Addams Jane (1929b), « A Toast to John Dewey », Survey, 63, novembre, p. 203-

204.
Addams Jane (1930), The Second Twenty Years at Hull-House : September 1909 to 

September 1929, With a Record of a Growing World Consciousness, New York, 
The Macmillan Company.

Addams Jane (1932), The Excellent Becomes the Permanent, New York, 
Macmillan.

Addams Jane (1935), My Friend, Julia Lathrop, New York, The Macmillan 
Company.

Addams Jane (1983), Jane Addams on Education, E. Condliffe Lagemann (ed.), 
New York, Teachers College Press.

Addams Jane (2003), Jane Addams’ Writings on Peace, M. Fischer, J. Whipps 
(eds), 4 vol., Newton Abbot, Devon, Thoemmes Continuum.

Addams Jane, Balch Emily G. & Alice Hamilton (eds) (1915), Women at The 
Hague : The International Congress of Women and its Results, New York, The 
Macmillan Company.

Addams Jane, Woods Robert A., Huntington J. O. S., Giddings Franklin H. & 
Bernard Bosanquet (1893), Philanthropy and Social Progress : Seven Essays, 
New York et Boston, Thomas Y. Crowell & Company.

Addams Jane & Residents of Hull House (1895), Hull House Maps and Papers, 
Chicago, Thomas Y. Cromwell.

Agnew Elizabeth N. (2004), From Charity to Social Work : Mary E. Richmond and 
the Creation of an American Profession, Urbana and Chicago, University of 
Illinois Press.

Annals of the American Academy of Political and Social Science (1914), 
n° spécial 56, « Women in Public Life ».

Avrich Paul (1984), The Haymarket Tragedy, Princeton, Princeton University 
Press.

Barnett Rev. Samuel A. & Henrietta Barnett (1888), Practicable Socialism : 
Essays on Social Reform, Londres, Longmans, Green, and Co.

Barnett Rev. Samuel A. & Henrietta Barnett (1897/1909), « “Settlements” or 
“Missions” », in Canon Barnett, Samuel Augustus Barnett & Dame Henrietta 
Barnett, Towards Social Reform, Londres et Leipzig, T. Fisher Unwin, p. 271-
288.



480

Beard Charles (1913), An Economic Interpretation of the Constitution of the 
United States, New York, Macmillan.

Beard Charles (1915), Economic Origins of Jeffersonian Democracy, New York, 
Macmillan.

Benedict Leonard (1907), Waifs of the Slum and Their Way Out, New York, 
Fleming H. Revell Company.

Bentley Arthur F. (1908), The Process of Government : A Study of Social Pressures, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Betten Neil & Michael J. Austin (1990), The Roots of Community Organizing 
1917-1939, Philadelphie, Temple University Press.

Bloomfield Meyer (1911), The Vocational Guidance of Youth, Boston, Houghton 
Mifflin Company.

Booth Charles (ed.) (1889), Labour and Life of the People (vol. 1, East London), 
Londres, Williams and Norgate.

Booth Charles (ed.) (1902-03), Life and Labour of the People in London, Londres, 
Macmillan.

Booth Général William (1890), In Darkest England and the Way Out, Chicago, 
Charles H. Sergel & Co.

Bosanquet Bernard & Sidney Webb (1909), The Sociological Review, II, 2, « The 
Majority Report », p. 109-126 et « The End of the Poor Law », p. 127-139.

Boutroux Émile (1911), William James, Paris, Librairie Armand Colin.
Bowen-Spencer Michele Andrea (1994), The Institutional Church and Social 

Settlement, 1900-1904 : Reverdy C. Ransom’s Church for the Black Masses, 
Chapel Hill, University of North Carolina.

Bregstone Philip (1933), Chicago and Its Jews : A Cultural History (privately 
published).

Bremner Robert H. (1956), From the Depths : The Discovery of Poverty in the 
United States, New York, New York University Press.

Brooks James Graham (1925), « Robert Archey Woods, 1865-1924 », The Survey, 
53, mars, p. 732.

Brooks John Graham (1895), Compulsory Insurance in Germany, Including an 
Appendix Relating to Compulsory Insurance in Other Countries in Europe, 
Washington, Government Printing Office (Carroll D. Wright, Commissioner of 
Labor, dir.).

Brown William Horace (1906), « Public Ownership and Popular Government », 
American Journal of Sociology, 12 (3), p. 328-340.

Buck Winifred (1903), Boys’ Self-Governing Clubs, New York, The Macmillan 
Clubs.

Burchard Edward L. (1918), « Community Councils and Community Centers », 
Proceedings of the National Conference of Social Work, p. 470-472.

Burgess Ernest W. (1925), « Can Neighborhood Work Have a Scientific Basis ? », 
in R. E. Park, E. W. Burgess, R. D. McKenzie, The City, Chicago, The University 
of Chicago Press, chap. VIII.



481

Burke Tom (2010), « Empiricism, Pragmatism, and the Settlement Movement », 
The Pluralist, 5 (3), p. 73-88.

Carsel Wilfred (1940), A History of the Chicago Ladies’ Garment Workers’ Union, 
Chicago, Normandie House.

Carson Mina (1990), Settlement Folk : Social Thought and the American 
Settlement Movement, 1885-1930, Chicago, University of Chicago Press.

Catt Carrie Chapman & Nettie Rogers Shuler (1926), Woman Suffrage and 
Politics : The Inner Story of the Suffrage Movement, New York, Charles 
Scribner’s Sons.

Cefaï Daniel (2020a), « La naissance de l’expérimentation démocratique. 
Quelques hypothèses de travail du pragmatisme », Pragmata, 3, p. 270-355.

Cefaï Daniel (2020b), « Robert A. Woods et le projet de “reconstruction sociale” 
des quartiers de Boston », Pragmata, 3, p. 385-409.

Cefaï Daniel & Daniel Huebner (2019), « Pragmatisme et sociologie aux États-
Unis. De Mead, Addams et Du Bois à l’interactionnisme symbolique », 
Pragmata, 2, p. 378-480.

Chambers Clarke A. (1963), Seedtime of Reform : American Social Service and 
Social Action, 1918-1933, Minneapolis, University of Minnesota Press.

Clapp Elsie Ripley (1913-14), « The Colored Social Settlement (Incorporated) », 
Murray Brothers Press/ 16-18 L Street, Southwest, Washington D. C. (13 pages).

Clemens Elizabeth S. (1997), The People’s Lobby : Organizational Innovation 
and the Rise of Interest Group Politics in the United States, 1890-1925, Chicago, 
University of Chicago Press.

Clemens Elizabeth S. (2010), « From City Club to Nation State : Business 
Networks in American Political Development », Theory and Society, 39 (3-4), 
p. 377-396.

Cleveland Frederick A. (1919), « Popular Control of Government », Political 
Science Quarterly, 34 (2), p. 237-261.

Cohen Lizabeth (1989), « Encountering Mass Culture at the Grassroots : The 
Experience of Chicago Workers in the 1920s », American Quarterly, 41 (1), 
p. 6-33.

Coit Stanton (1892), Neighbourhood Guilds : An Instrument of Social Reform, 
Londres, Swan Sonnenschein Co.

Coit Stanton (1894), « Reviewed Work : Philanthropy and Social Progress, by 
Jane Addams, Robert A. Woods, J. O. S. Huntington, Franklin H. Giddings and 
Bernard Bosanquet », International Journal of Ethics, 4 (2), p. 241-246.

Coit Stanton & the Society for the Ethical Propagandists (1900), Ethical 
Democracy : Essays in Social Dynamics, Londres, Grant Richards.

Commons John R.  (1908), « Is Class Conflict in America Growing and Is It 
Inevitable ? », American Journal of Sociology, 13 (6), p. 756- 783 (discussion par 
Graham Taylor, Jane Addams, Alvin S. Johnson, Henry R. Mussey, Robert F. 
Hoxie, Charlotte P. Gilman et réponse de John Commons).

Commons John R. (1934), Myself, New York, The Macmillan Company.



482

Cook Gary A. (1993), George Herbert Mead : The Making of a Social Pragmatist, 
Urbana, University of Illinois Press.

Cooley Charles H. (1909), Social Organization : A Study of the Larger Mind, New 
York, Charles Scribner’s Sons.

Cooley Charles H. (1918), Social Process, New York, Charles Scribner’s Sons.
Creagh Ronald (1981), Histoires de l’anarchisme aux États-Unis d’Amérique. Les 

origines : 1826-1886, Grenoble, La Pensée sauvage.
Creagh Ronald (1983), Laboratoires de l’utopie. Les communautés libertaires aux 

États-Unis, Paris, Payot (édition augmentée : Utopies américaines. Expériences 
libertaires du XIXe siècle à nos jours, Marseille, Agone, 2009).

Croly Mrs. Jane Cunningham, alias Jenny June (1898), The History of the 
Women’s Club Movement in America, New York, Henry G. Allen.

Cronon William (1991/2020), Chicago, métropole de la nature, Paris, Zones 
sensibles.

Curtis Henry S. (1914), Play and Recreation for the Open Country, Boston, Ginn 
and Company.

Cutler Irving (1996), The Jews of Chicago : From Shtetl to Suburb, Urbana, 
University of Illinois Press.

Daniels Harriet McDoual (1914), The Girl and Her Chance : A Study of Conditions 
Surrounding the Young Girl Between Fourteen and Eighteen Years of Age in 
New York City, Londres et Edimbourg, Fleming H. Revell Company.

Daniels John (1920), America via the Neighborhood, New York et Londres, 
Harper & Brothers.

Davenport F. Garvin (1973), « The Sanitation Revolution in Illinois 1870-1900 », 
Journal of the Illinois State Historical Society (1908-1984), 66 (3), p. 306-326.

Davis Allen F. (1959), « Raymond Robins : The Settlement Worker as Municipal 
Reformer », Social Service Review, 33 (2), p. 131-141.

Davis Allen F. (1960), « Jane Addams vs. The Ward Boss », Journal of the Illinois 
State Historical Society (1908-1984), 53 (3), p. 247-265.

Davis Allen F. (1964), « Settlement Workers in Politics 1890-1914 », The Review of 
Politics, 26 (4), p. 505-517.

Davis Allen F. (1967), Spearheads for Reform : The Social Settlement and the 
Progressive Movement 1891-1914, New Brunswick, NJ, Rutgers University 
Press.

Deegan Mary Jo (1988), Jane Addams and the Men of the Chicago School, 1892-
1918, New Brunswick, Transaction Books.

Deegan Mary Jo (1999), « Play from the Perspective of George Herbert Mead », in 
Play, School, and Society, New York, Peter Lang, p. xix-cxii + p. 125-150.

Deegan Mary Jo (2014), Annie Marion MacLean and the Chicago Schools of 
Sociology 1894-1934, New Brunswick, NJ, Transaction Publishers.

Deegan Mary Jo & John S. Burger (1978), « George Herbert Mead and Social 
Reform : His Work and Writings », Journal of the History of the Behavioral 
Sciences, 14, p. 362-372.



483

Delzell Ruth (1919), The Early History of Women Trade Unionists of America, 
Chicago, National Women’s Trade Union League of America (brochure 16 
pages).

Dewey John (1891/1969), Outlines of a Critical Theory of Ethics (Ann Arbor, The 
Inland Press) repris dans Early Works, vol. 3 (EW.3), 1882-1898, Carbondale et 
Edwardsville, Southern Illinois University Press.

Dewey John (1899), The School and Society, G. H. Mead & H. Castle Mead (eds), 
Chicago, University of Chicago Press.

Dewey John (1902), « The School as Social Center », The Elementary School 
Teacher, 3 (2), p. 73-86.

Dewey John (1908), « What Does Pragmatism Mean by Practical ? », The Journal 
of Philosophy, Psychology and Scientific Methods, 5 (4), p. 85-99.

Dewey John (1910), How We Think, Boston, D. C. Heath & Co, Publishers.
Dewey John (1911/1978), « Is Co-Education Injurious to Girls ? », Ladies’ Home 

Journal, 28, p. 22 et 60-61 (in Middle Works, vol. 6, 1910-1911, Carbondale, 
Southern Illinois University Press, MW.6.155-164).

Dewey John (1922), « Racial Prejudice and Friction », Chinese Social and 
Political Science Review, 6, p. 1-17 (MW13.242-254) (traduction à paraître dans 
Pragmata, 5).

Dewey John (1927/2010), Le Public et ses problèmes, Paris, Gallimard.
Dewey John (1930/1984), « In Response », in Later Works, vol. 5, 1925-1953, 

Carbondale, Southern Illinois University Press (LW.5.418-423).
Dewey John, (1939/1977), « Creative Democracy : The Task Before Us », in Later 

Works, vol. 14, 1925-1953, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois 
University Press, p. 224-230.

Dewey John (1940/1977), « Presenting Thomas Jefferson », in Later Works, 
vol. 14, 1925-1953, J. A. Boydston (ed.), Carbondale, Southern Illinois 
University Press, p. 201-223.

Dewey John (2008), The Correspondence of John Dewey, 1871-1952 (I-IV), 
Electronic Edition, Larry Hickman et al. (eds), Charlottesville, VA, InteLex 
Corporation

Dewey John & Evelyn Dewey (1915/2021), Schools of To-Morrow, New York, 
E. P. Dutton & Company (trad. fr. R. Duthil, Les Écoles de demain, Paris, 
Flammarion, 1931) (Pragmata, 4, p. 598-620).

Dewey John & James H. Tufts (1908 et seconde édition, 1932), Ethics, New York, 
Henry Holt & Co.

Dilling Elizabeth (1934), The Red Network : A Who’s Who and Handbook of 
Radicalism for Patriots, Kenilworth & Chicago, à compte d’auteur.

Dorrien Gary (2009), Social Ethics in the Making : Interpreting an American 
Tradition, Malden, Mass., Wiley-Blackwell.

Downey Kirstin (2009), The Woman Behind the New Deal : The Life of Frances 
Perkins, FDR’s Secretary of Labor and His Moral Conscience, New York, 
Doubleday.



484

Dreier Mary E. (1950), Margaret Dreier Robins : Her Life, Letters, and Work, New 
York, Island Press Cooperative

Drinnon Richard (1961), Rebel in Paradise : A Biography of Emma Goldman, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Du Bois William Edward Burghardt & Isabel Eaton (1899/2019), Les Noirs de 
Philadelphie, Paris, La Découverte (avec une introduction de N. Martin-
Breteau).

Duis Perry (1998), The Saloon : Public Drinking in Chicago and Boston, 1880-1920, 
Chicago, University of Illinois Press.

Dykhuizen George (1973), The Life and Mind of John Dewey, Carbondale, 
Southern Illinois University Press.

Eaton Isabel (1895), « Receipts and Expenditures of Cloakmakers in Chicago, 
Compared with Those of that Trade in New York », in Hull-House Maps and 
Papers, New York, Crowell, p. 79-88.

Eliot Thomas D. (1924), « Sociology as a Pre-Vocational Subject : The Verdict of 
Sixty Social Workers », American Journal of Sociology, 29 (6), p. 726-746.

Engels Friedrich/Frederick (1845/1887), The Condition of The Working Class 
in England in 1844, with Appendix written in 1886, and Preface in 1887, 
trad. Florence Kelley Wischnewetzky, New York, John W. Lowell Company.

Faris Ellsworth, Laune Ferris & Arthur J. Todd (eds) (1930), Intelligent 
Philanthropy, Chicago, The University of Chicago Press.

Feffer Andrew (1990), « Sociability and Social Conflict : George Herbert Mead’s 
Interactionism, 1900-1919 », Journal of the History of Ideas, 51 (2), p. 233-254.

Feffer Andrew (1993), The Chicago Pragmatists and American Progressivism, 
Ithaca, Cornell University Press.

Filene Peter G. (1970), « An Obituary for “The Progressive Movement” » 
American Quarterly, 22 (1), p. 20-34.

Fischer Marilyn (2008), « Caring Globally : Jane Addams, World War One, and 
International Hunger », in R. Whisnant & P. DesAutels (eds), Global Feminist 
Ethics, Lanham, MD, Rowman & Littlefield, p. 61-80.

Fischer Marilyn (2011), « Interpretation’s Contrapuntal Pathways : Addams 
and the Averbuch Affair », Transactions of the Charles S. Peirce Society, 47 (4), 
p. 482-506.

Fischer Marilyn (2013a), « Addams’s Democracy and Social Ethics as a Social 
Gospel, Evolutionary Idealist Text », The Pluralist, 8 (3), p. 17-31.

Fischer Marilyn (2013b), « Reading Dewey’s Political Philosophy through 
Addams’s Political Compromises », American Catholic Philosophical 
Quarterly, 87 (2), p. 227-243.

Fischer Marilyn (2014), « Addams on Cultural Pluralism, European Immigrants, 
and African Americans », The Pluralist, 9 (3), p. 38-58.

Fischer Marilyn (2019), Jane Addams’s Evolutionary Theorizing. Constructing 
“Democracy and Social Ethics”, Chicago, University of Chicago Press.



485

Fogarty Robert S. (1990), All Things New : American Communes and Utopian 
Movements 1860-1914, Chicago, The University of Chicago Press.

Follett Mary P. (1913), « Evening Recreation Centers », The Playground, janvier, 
p. 384-400.

Follett Mary P. (1918), The New State : Group Organisation, the Solution of 
Popular Government, New York, Longmans, Green and Co.

Follett Mary P. (1919/2018), « La communauté est un processus », Pragmata, 1, 
p. 302-346.

Follett Mary P. (1924), Creative Experience, New York, Longmans, Green & Co.
Frankel Lee K. (1903), « Jewish Charities », The Annals of the American Academy 

of Political and Social Science, 21, p. 47-64.
Frankel Lee K. (1914), The Principles of Life Insurance : Industrial Insurance and 

Social Welfare, New York, NY, Metropolitan Life Insurance Company.
Frankel Lee K., Dawson Miles L. & Louis I. Dublin (1910), Workingmen’s 

Insurance in Europe, New York, Russell Sage Foundation.
Friedman Laura A. (1933), A Study of One Hundred Unemployed Families in 

Chicago, January, 1927 to June, 1932, M. A. Economics, University of Chicago.
Gans Herbert J. (1964), « Redefining the Settlement’s Function for the War on 

Poverty », Social Work, 9 (4), p. 3-12.
Giddings Franklin H. (1893), « The Ethics of Social Progress », in J. Addams, R. A. 

Woods et al., Philanthropy and Social Progress, New York et Boston, Thomas Y. 
Crowell & Company, p. 203-248.

Giffin Frederick C. (1982), The Rudowitz Extradition Case, Springfield, Ill., 
Illinois State Historical Society.

Gilman Charlotte Perkins (Stetson) (1898), Women and Economics, Boston, 
Small, Maynard & Company.

Gilman Charlotte Perkins (1911), The Man-Made World, or Our Androcentric 
Culture, New York, Charlton Co.

Gilman Charlotte Perkins (1914/2004), Social Ethics, M. R. Hill, M. J. Deegan 
(eds), Westport, Conn., Praeger.

Goldman Emma (1931/2009), Living My Life, New York, A. A. Knopf (réédition 
par The Anarchist Library).

Goldmark Josephine (1953), Impatient Crusader : Florence Kelley’s Life Story, 
Urbana, University of Illinois Press.

Goldstein Robert J. (1974), « The Anarchist Scare of 1908 : A Sign of Tensions in 
the Progressive Era », American Studies, 15, p. 55-78.

Gordon Lynn (1977), « Women and the Anti-Child Labor Movement in Illinois, 
1890-1920 », Social Service Review, 51 (2), p. 228-248.

Gourlet Apolline de (1904), « Colonies sociales. La résidence laïque dans les 
quartiers populaires », L’Action populaire, 2e série, n° 37.

Greenstone David (1979), « Dorothea Dix and Jane Addams : From 
Transcendentalism to Pragmatism in American Social Reform », Social Service 
Review, 53 (4), p. 527-559.



486

Griffin Frederick C. (1982), « The Rudowitz Extradition Case », Journal of the 
Illinois State Historical Society, 75 (1), p. 61-72.

Griggs Edward Howard (1913), The New Humanism, New York, B. W. Huebsch.
Gross Matthias (2009), « Collaborative Experiments : Jane Addams, Hull House 

and Experimental Social Work », Social Science Information, 48 (1), p. 81-95.
Gusfield Joseph (1963), Symbolic Crusade : Status Politics and the American 

Temperance Movement, Urbana, University of Illinois Press.
Gusfield Joseph (1981/2009), La Culture des problèmes publics. L’alcool au 

volant : la production d’un ordre symbolique, Paris, Economica.
Haerle Rudolph K. (1991), « William Isaac Thomas and the Helen Culver Fund 

for Race Psychology », Journal of the History of the Behavioral Sciences, 27 (1), 
p. 21-41.

Hamilton Alice (1943), Exploring the Dangerous Trades : The Autobiography of 
Alice Hamilton M. D., Boston, Little, Brown and Company.

Hamington Maurice (2001), « Jane Addams and a Politics of Embodied Care », 
The Journal of Speculative Philosophy, 15 (2), p. 105-121.

Hamington Maurice (2009), The Social Philosophy of Jane Addams, Urbana, 
University of Illinois Press.

Hanagan Nora (2013), « Democratizing Responsibility : Jane Addams’s 
Pragmatist Ethics », Polity, 45 (3), p. 347-371.

Hart Albert Bushnell (1907), « Growth of American Theories of Popular 
Government », The American Political Science Review, 1 (4), p. 531-560.

Healy William (1915), The Individual Delinquent : A Text-Book of Diagnosis and 
Prognosis for All Concerned in Understanding Offenders, Boston, Little, Brown 
& Co.

Henderson Charles Richmond (1899), Social Settlements, New York, Lentilhon 
& Company.

Henderson Charles Richmond (1901), The Social Spirit in America, Chicago, 
Scott, Foresman and Company.

Henderson Charles Richmond (1909), Industrial Insurance in the United States, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Henderson Charles Richmond (1910), « Improvements in Industrial Life 
Insurance », American Journal of Sociology, 15 (4), p. 478-501.

Henderson Charles Richmond, assisted by Others (1904), Modern Methods 
of Charity : An Account of the Systems of Relief, Public and Private, in the 
Principal Countries Having Modern Methods, New York, The Macmillan 
Company.

Herman Sondra R. (1969), Eleven Against War : Studies in American 
Internationalist Thought 1898-1921, Stanford, Hoover Institution Press, 
chap. V, « Jane Addams : The Community as a Neighborhood ».

Hill Mary A. (1980), Charlotte Perkins Gilman : The Making of a Radical 
Feminist, 1860-1896, Philadelphie, Temple University Press.



487

Hochschild Adam (2020), Rebel Cinderella : From Rags to Riches to Radical, the 
Epic Journey of Rose Pastor Stokes, Boston, Houghton Mifflin Harcourt.

Hofstadter Richard (1955), The Age of Reform : From Bryan to F. D. R., New 
York, Knopf.

Hohoff Tay (1959), Ministry to Man : The Life of John Lovejoy Elliott, New York, 
Harper & Brothers.

Holden Arthur C. (1922), The Settlement Idea : A Vision of Social Justice, New 
York, The Macmillan Company.

Hopkins June (2011), « The Sacred and the Secular in Christodora Settlement 
House, 1897-1939 ». En ligne :  (https://socialwelfare.library.vcu.edu/
settlement-houses/the-sacred-and-the-secular-in-christodora-settlement-
house-1897-1939/).

Hounmenou Charles (2012), « Black Settlement Houses and Oppositional 
Consciousness », Journal of Black Studies, 43 (6), p. 646-666.

Howard Ebenezer (1898/1902), Garden Cities of To-Morrow, Londres, Swan 
Sonnenschein & Co.

Huebner Daniel R. (2014), Becoming Mead : The Social Process of Academic 
Knowledge, Chicago, The University of Chicago Press

Hunter Robert (1901), Tenement Conditions in Chicago : Report of the 
Investigation Committee of the City Homes Association, Chicago, City Homes 
Association.

Hunter Robert (1902), « The Relation Between Social Settlements and Charity 
Organization », Journal of Political Economy, 11 (1), p. 75-88.

Jabour Anya (2019), Sophonisba Breckinridge : Championing Women’s Activism 
in Modern America, Champaign, University of Illinois Press.

Jackson Henry E. (1919), « The Practice of Citizenship », Reconstruction 
Conference of the National Popular Government League, Washington 9, 10 and 
11 janvier 1919.

James William (1899a) « On a Certain Blindness in Human Beings », in Id., Talks 
to Teachers on Psychology : and to Students on Some of Life’s Ideals, New York, 
Henry Holt and Company, p. 229-264.

James William (1899b), « What Makes a Life Significant », in Id., Talks to Teachers 
on Psychology : and to Students on Some of Life’s Ideals, New York, Henry Holt 
and Company, p. 265-301.

James William (1911), « The Moral Equivalent of War », in Memories and Studies, 
New York, Longmans, Green & Co, p. 265-296 (écrit en 1910 pour l’Association 
for International Conciliation).

Jeter Helen Rankin (1922), The Chicago Juvenile Court, Washington, 
Government Printing Office.

Johnston Robert D. (2002), « Re-Democratizing the Progressive Era : The 
Politics of Progressive Era Political Historiography », The Journal of the Gilded 
Age and Progressive Era, 1 (1), p. 68-92.



488

Joslin Katherine (1911/2002), « Introduction to the Illinois Edition », A New 
Conscience and an Ancien Evil, Urbana et Chicago, University of Illinois Press, 
p. ix-xxxii.

Karl Barry D. (1974), Charles E. Merriam and the Study of Politics, Chicago, The 
University of Chicago Press.

Kelley Florence (1916), Women in Industry : The Eight Hours Day and Rest 
at Night, Upheld at the United States Supreme Court, New York, National 
Consumers’ League.

Kellor Frances A. (1904), Out of Work, New York, G. P. Putnam’s Sons.
Kennedy John Curtis et al. (1914), Wages and Family Budgets in the Chicago 

Stockyards District, with Wage Statistics from Other Industries Employing 
Unskilled Labor, Chicago, The University of Chicago Press.

Kirschner Don S. (1986), The Paradox of Professionalism : Reform and Public 
Service in Urban America, 1900-1940, Westport, Conn., Greenwood Press.

Kloppenberg James T. (1986), Uncertain Victory : Social Democracy and 
Progressivism in European and American Thought 1870-1920, New York, 
Oxford University Press.

Knight Louise W. (2005), Citizen : Jane Addams and the Struggle of Democracy, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Knight Louise W. (2006), « Garbage and Democracy : The Chicago Community 
Organizing Campaign of the 1890s », Journal of Community Practice, 14 (3), 
p. 727.

Knight Louise W. (2014), « John Dewey and Jane Addams Debate War », in 
B. Jackson & G. Clark (eds), Trained Capacities : John Dewey, Rhetoric, and 
Democratic Practice, Columbia, University of South Carolina Press, p. 106-124.

Kropotkine Pierre (1906), L’Entr’Aide : Un facteur de l’évolution, Paris, Hachette.
Lagemann Ellen Condliffe (1989), « The Plural Worlds of Educational Research », 

History of Education Quarterly, 29 (2), p. 185-214.
Lake Danielle L. (2014), « Jane Addams and Wicked Problems : Putting the 

Pragmatic Method to Use », The Pluralist, 9 (3), p. 77-94.
Landesco John (1933), « The Life History of a Member of the “42” Gang », 

Journal of Criminal Law and Criminology, 23 (6), p. 964-998.
Lasch Christopher (ed.) (1965a), The Social Thought of Jane Addams, 

Indianapolis, Bobbs-Merrill.
Lasch Christopher (1965b), The New Radicalism in America 1889-1963, New York, 

Knopf.
Lathrop Julia C. (1895), « The Cook County Charities », in Hull House Maps and 

Papers, Chicago, Thomas Y. Cromwell, p. 141-161.
Lathrop Julia C. (1896), « What the Settlement Work Stands For », in Isabel 

C. Barrows (ed.), Proceedings of the National Conference of Charities and 
Correction, 23rd Annual Session held in Grand Rapids, Mich., June 4-10, 
Boston, Geo. H. Ellis, p. 106-110.



489

Lederman Sarah Henry (2009), « Settlements Houses in the United States », 
Jewish Women : A Comprehensive Historical Encyclopedia. 20 mars 2009. 
Jewish Women’s Archive, en ligne : (https://jwa.org/encyclopedia/article/
settlement-houses-in-united-states).

Lee Mordecai (2015), The Philosopher-Lobbyist : John Dewey and the People’s 
Lobby, Albany, The State University of New York Press.

Leffers M. Regina (1993), « Pragmatists Jane Addams and John Dewey Inform 
the Ethics of Care », Hypatia, 8 (2), p. 64-77.

Lengermann Patricia M. & Gillian Niebrugge-Brantley (2002), « Back to the 
Future : Settlement Sociology, 1885-1930 », The American Sociologist, 33 (3), 
p. 5-20.

Levine Neil (2016), The Urbanism of Frank Lloyd Wright, Princeton, Princeton 
University Press.

Lindeman Eduard C. (1921), The Community : An Introduction to the Study of 
Community Leadership and Organization, New York, Association Press.

Lindeman Eduard C. (1924), Social Discovery : An Approach to the Study of 
Functional Groups, with an Introduction by Herbert Croly, New York, Republic 
Publishing Company.

Lissak Rivka S. (1983), « Myth and Reality : The Pattern of Relationship between 
the Hull House Circle and the “New Immigrants” on Chicago’s West Side, 
1890-1919 », Journal of American Ethnic History, 2 (2), p. 21-50.

Lissak Rivka S. (1989), Pluralism & Progressives : Hull House and the New 
Immigrants 1890-1919, Chicago, The University of Chicago Press.

Livingston Alexander (2016), Damn Great Empires ! William James and the 
Politics of Pragmatism, New York, Oxford University Press.

Lowell Josephine S. (1884), Public Relief and Private Charity, New York et 
Londres, G. P. Putnam’s Sons.

Lubove Roy (1965), The Professional Altruist : The Emergence of Social Work as a 
Career, Cambridge, Harvard University Press.

MacDonald James Ramsay (1900), « The People in Power », in Stanton Coit 
(ed.), Ethical Democracy : Essays in Social Dynamics, Londres, Grant Richards, 
p. 60-80.

Marshall Thomas Humphrey (1950), Citizenship and Social Class, Cambridge, 
Cambridge University Press.

Martin Jay (2002), The Education of John Dewey, New York, Columbia 
University Press.

McDowell Mary E. (1901), « The University of Chicago Settlement », Chicago, 
s.n.

McDowell Mary E. (1909), « The Value of a Social Settlement in an Industrial 
Neighborhood », in Worth M. Tippy (ed.), The Socialized Church, New York, 
Eaton & Mains, p. 129-146.



490

McDowell Mary E. (1938), « City Waste », in Caroline Miles Hills (ed.), Mary 
McDowell and Municipal Housekeeping : A Symposium, Chicago, Lithographed 
by Millar Pub. Co., p. 1-10.

McGurty Eileen M. (1998), « Trashy Women : Gender and the Politics of Garbage 
in Chicago, 1890-1917 », Historical Geography, 26, p. 27-43.

McKenna Erin (2001), The Task of Utopia : A Pragmatist and Feminist 
Perspective, Lanham, MD, Rowman and Littlefield Publishers.

McKenna Erin (2013), Pets, People, and Pragmatism, New York, Fordham 
University Press.

McKenzie Roderick D. (1923), The Neighborhood : A Study of Local Life in the City 
of Columbus (Ohio), Chicago, University of Chicago Press, Chap. XIII, « The 
Neighborhood as the Unit of Political and Social Reform ».

Mead George Herbert (1899a/2020), « L’Hypothèse de travail dans la réforme 
sociale », Pragmata, 3, p. 356-363.

Mead George Herbert (1899b), « Reviewed Work : The Psychology of Socialism. by 
Gustave Le Bon », American Journal of Sociology, 5 (3), p. 404-412.

Mead George Herbert (1907), « Reviewed Work : The Newer Ideals of Peace. by 
Jane Addams », American Journal of Sociology, 13 (1), p. 121-128.

Mead George Herbert (1907/2021), « The Social Settlement : Its Basis and 
Function », University of Chicago Record, 1907-1908, p. 108-110 (Pragmata, 4, 
p. 564-571).

Mead George Herbert (1907b), « Our Public Schools », The Public, 10 (481), p. 281-
285.

Mead George Herbert (1908/2021), « Social Settlements and Anarchy », 
(Pragmata, 4, p. 572-578).

Mead George Herbert (env. 1909-10/2021), « On the Role of Social Settlements 
(n.d.) », in Special Collections Research Center, George Herbert Mead Papers, 
Box 15 Folder 14 (12 pages), publié in G. H. Mead : A Reader, Filipe Carreira da 
Silva (ed.), New York et Abingdon, Routledge, 2011, p. 247-253 (Pragmata, 4, 
p. 580-597).

Mead George Herbert (1912), « The Mechanism of Social Consciousness », 
Journal of Philosophy, Psychology and Scientific Methods, 9, p. 401-406.

Mead George Herbert (1917), « Review of Truancy and Non-Attendance in the 
Chicago Schools. by Edith Abbott and Sophinisba P. Breckinridge », The 
Survey, 38, p. 369-370.

Mead George Herbert (1929), « Mary McDowell », Neighborhood : A Settlement 
Quarterly, 2 (2), p. 77-78.

Mead George Herbert (1930), « Philanthropy for the Point of View of Ethics », in 
Ellsworth Faris, Ferris Laune & Arthur J. Todd (eds), Intelligent Philanthropy, 
Chicago, University of Chicago Press, p. 133-148.

Mead George Herbert (1999), Play, School, and Society, M. J. Deegan (ed.), New 
York, Peter Lang.



491

Menand Louis (2001), The Metaphysical Club : A Story of Ideas in America, New 
York, Farrar, Straus & Giroux.

Meyer Daniel Lee (1994), The Chicago Faculty and the University Ideal 1891-1919, 
Ph.D. History, University of Chicago.

Mill John Stuart (1873), Autobiography, New York, P. F. Collier & Son Company.
Mills C. W. (1942/1964), Sociology and Pragmatism, New York, Paine-Whitman 

Publishers (Ph. D. Wisconsin-Madison, 1942, A Sociological Account of 
Pragmatism).

Mills C. W. (1943), « The Professional Ideology of Social Pathologists », American 
Journal of Sociology, 49 (2), p. 165-180.

Montgomery Caroline W. (1905), Bibliography of College, Social, University and 
Church Settlements, Chicago, The College Settlements Association (5e édition).

Montgomery Caroline W. (1908), « Settlements (Social, University, College, and 
Church) », in William D. P. Bliss, Rudolph M. Binder & Edward P. Gaston (with 
the cooperation of many specialists), New Encyclopedia of Social Reform, New 
York et Londres, Funk & Wagnalls Company, p. 1106-1109.

Morley John (1874), On Compromise, Londres, Chapman and Hall.
Nackenoff Carol (2014), « The Private Roots of American Political 

Development : The Immigrants’ Protective League’s “Friendly and 
Sympathetic Touch”, 1908-1924 », Studies in American Political Development, 
28, p. 129-160.

Park Robert E. & Ernest W. Burgess (1921), Introduction to the Science of 
Sociology, Chicago, University of Chicago Press.

Parsons Frank (1909), Choosing a Vocation, Boston et New York, Houghton 
Mifflin Company.

Penty Arthur J. (1906), The Restoration of the Gild System, Londres, Swan 
Sonnenschein and Co.

Pettegrew John (2012), « The Religion of Democracy in Wartime : Jane 
Addams, Pragmatism, and the Appeal of Horizontal Mysticism », American 
Journal of Theology & Philosophy, 33 (3), p. 224-244.

Platt Anthony (1969), The Child Savers, Chicago, University of Chicago Press.
Polacheck Hilda Satt (1989), I Came a Stranger : The Story of a Hull-House Girl, 

D. J. Polaneck Epstein (ed.), Urbana, University of Illinois Press.
Rainwater Clarence E. (1920), Community Organization, Los Angeles, Southern 

California Sociological Society-USC.
Raymond Josephine (1897), The Social Settlement Movement in Chicago, 

Madison, MA Letters Diss., The University of Wisconsin.
Recchiuti John L. (2007), Civic Engagement : Social Science and Progressive-

Era Reform in New York City, Philadelphie, University of Pennsylvania Press 
(chap. 3 : « Social Settlements as Neighborhood Democracy or Benevolent 
Paternalism ? »).

Richmond Mary E. (1907), The Good Neighbor in the Modern City, Philadelphie et 
Londres, J. B. Lippincott Company.



492

Richmond Mary E. (1917), Social Diagnosis, New York, Russell Sage Foundation.
Rigney Ernest G. & Timothy C. Lundy (2015), « George Herbert Mead on 

Terrorism, Immigrants, and Social Settlements : A 1908 Letter to the Chicago 
Record Herald », The Journal of the Gilded Age and Progressive Era, 14 (2), 
p. 160-172.

Riis Jacob A. (1890), How the Other Half Lives : Studies Among the Tenements of 
New York, New York, Charles Scribner’s Sons.

Robins Raymond (1902), « The Tramp Problem and Municipal Correction », 
Commons, 6, septembre, p. 1-9.

Rodgers Daniel T. (1982), « In Search of Progressivism », Reviews in American 
History, 10 (4), p. 113-132.

Rodgers Daniel T. (1998), Atlantic Crossings : Social Politics in a Progressive Age, 
Cambridge, Mass., University of Harvard/ Belknap Press.

Rogow Faith (1993), Gone to Another Meeting : The National Council of Jewish 
Women 1893-1993, Tuscaloosa, AL, The University of Alabama Press.

Roosevelt Theodore (1888), Essays on Practical Politics, New York et Londres, 
G. P. Putnam’s Sons.

Roth Walter & Joe Kraus (1998), An Accidental Anarchist, San Francisco, Rudi 
Publishing.

Rowe Leo Stanton (1905), « The Relation of Municipal Government to American 
Democratic Ideals », American Journal of Sociology, 11 (1), p. 75-84.

Royce Josiah (1892), The Spirit of Modern Philosophy, Boston et New York, 
Houghton, Mifflin, and Company.

Rudin A. James (1972), « From Kishinev to Chicago : The Forgotten Story of Lazar 
Averbuch », Midstream, 18 (7), août-septembre.

Ruskin John (1871), Fors Clavigera, Sunnyside, G. Allen.
Salzman Neil V. (1991), Reform and Revolution : The Life and Time of Raymond 

Robins, Kent, Ohio, The Kent State University Press.
Sanderson Dwight (1919), « Democracy and Community Organization », 

Publications of the American Sociological Society, 14, p. 83-93.
Savickas Mark L. (2009), « Meyer Bloomfield : Organizer of the Vocational 

Guidance Movement (1907-1917) », Career Development Quarterly, 57 (3), 
p. 259-273.

Schneiderhan Erik (2007-08), « Jane Addams and Charity Organization in 
Chicago », Journal of the Illinois State Historical Society, 100 (4), p. 299-327.

Schneiderhan Erik (2009), Help for Help’s Sake : Jane Addams and the Rise and 
Fall of Pragmatist Social Provision at Hull-House, 1889-1908, Ph.D. Sociology, 
University of Wisconsin-Madison.

Schneiderhan Erik (2011), « Pragmatism and Empirical Sociology : The Case of 
Jane Addams and Hull House 1889-1895 », Theory and Society, 40, p. 589-617.

Scudder Vida D. (1890), An Introduction to the Writings of John Ruskin, Boston 
et New York, Leach, Shewell & Sanborn.



493

Scudder Vida D. (1898), Social Ideals in English Letters, Boston, Houghton 
Mifflin Company.

Scudder Vida D. (1903), A Listener in Babel : Being a Series of Imaginary 
Conversations Held at the Close of the Last Century and Reported, Boston et 
New York, Houghton, Mifflin, and Company.

Seigfried Charlene Haddock (ed.) (1993), Hypatia (Special Issue on « Feminism 
and Pragmatism »), 8 (2).

Seigfried Charlene Haddock (1996), Pragmatism and Feminism : Reweaving the 
Social Fabric, Chicago, The University of Chicago Press

Seigfried Charlene Haddock (1999), « Socializing Democracy : Jane Addams 
and John Dewey », Philosophy of the Social Sciences, 29 (2), p. 207-230.

Seigfried Charlene Haddock (2001), Feminist Interpretations of John Dewey, 
University Park, Pennsylvania State University Press.

Seigfried Charlene Haddock (2002), « Introduction to the Illinois Edition », 
in Jane Addams (1902/2002), Democracy and Social Ethics, Champaign, Ill., 
University of Illinois Press, ix-xxxvii.

Seigfried Charlene Haddock (2009), « The Courage of One’s Convictions or the 
Conviction of One’s Courage ? Jane Addams’s Principled Compromises », 
in M. Fischer, C. Nackenoff & W. Chmielewski (eds), Jane Addams and the 
Practice of Democracy, Urbana, University of Illinois Press.

Shaler Nathaniel S. (1904), The Neighbor, Boston, Houghton, Mifflin and Co.
Shapiro Edward S. (1978), « Robert A. Woods and the Settlement House 

Impulse », Social Service Review, 52 (2), p. 215-226.
Shaw George Bernard (ed.) (1889), Fabian Essays in Socialism, Londres, The 

Fabian Society.
Shields Patricia M. (2006), « Democracy and the Social Feminist Ethics of Jane 

Addams : A Vision for Public Administration », Administration Theory & 
Praxis, 28 (3), p. 418-443 (repris comme « Jane Addams’ Theory of Democracy 
and Social Ethics »).

Simkhovitch Mary Kingsbury (1902), « Friendship and Politics », Political 
Science Quarterly, 17 (2), p. 189-205.

Simkhovitch Mary Kingsbury (1906/2021), « Settlement Organization », 
Charities and the Commons, vol. XVI, p. 566-569 (Pragmata, 4, p. 554-563).

Simkhovitch Mary Kingsbury (1938), Neighborhood : My Story of Greenwich 
House, New York, W. W. Norton & Company.

Small Albion W. & George E. Vincent (1894), An Introduction to the Study of 
Society, New York, American Book Company.

Solomon Hannah G. (1946), Fabric of My Life, New York, Bloch Pub. Co.
Stankiewicz Mary Ann (1989), « Art at Hull House, 1889-1901 : Jane Addams and 

Ellen Gates Starr », Woman’s Art Journal, 10 (1), p. 35-39.
Steiner Jesse F. (1922), « Community Organization : A Study of Its Rise and 

Recent Tendencies », The Journal of Social Forces, 1 (1), p. 1-18.



494

Stevens Alzina P., Woodbridge Alice L. & Thomas E. Will (1894), « Child 
Slavery in America : A Symposium », Arena Magazine, 10, p. 117-144.

Stokes J. Graham Phelps (1901), « On the Relation of Settlement Work to the 
Evils of Poverty », International Journal of Ethics, 11 (3), p. 340-345.

Stokes J. Graham Phelps (1904), « Public Schools as Social Centres », The Annals 
of the American Academy of Political and Social Science, 23 (numéro spécial 
« Philanthropy and Penology »), p. 49-55.

Stokes Rose Pastor (2002), I Belong to the Working Class : The Unfinished 
Autobiography of Rose Pastor Stokes, Athens, University of Georgia Press.

Sullivan Shannon (2003), « Reciprocal Relations Between Races : Jane 
Addams’s Ambiguous Legacy », Transactions of the Charles S. Peirce Society, 
39 (1), p. 43-60.

Taft Jessie (1913/1915), The Woman Movement from the Point of View of Social 
Consciousness, Ph. D. Philosophy, University of Chicago / Menasha, Wi., 
Collegiate Press, George Banta Publishing.

Tarver Eric C. & Shannon Sullivan (eds) (2015), Feminist Interpretations of 
William James, University Park, The Pennsylvania State University Press.

Taylor Graham (1899), « The Social Function of the Church », American Journal 
of Sociology, 5 (3), p. 305-321.

Taylor Graham (1904), Chicago Commons : A Social Center for Civic Cooperation, 
Chicago, Grand Avenue and Morgan Street.

Taylor Graham (1911), « The Story of the Chicago Vice Commission », The 
Survey, 6, mai, p. 239-247.

Taylor Graham (1913), Religion in Social Action, New York, Dood, Mead and 
Company (avec une « Introduction » de Jane Addams, p. vii-xxxv).

Taylor Graham Romeyn (1915), Satellite Cities : A Study of Industrial Suburbs, 
New York, D. Appleton and Company.

Taylor Graham (1930), Pioneering on Social Frontiers, Chicago, The University 
of Chicago Press.

Taylor Graham (1936), Chicago Commons Through Forty Years, Chicago, Chicago 
Commons Association.

Taylor Lea D. (1954), « The Social Settlement and Civic Responsibility-The Life 
Work of Mary McDowell and Graham Taylor », Social Service Review, 28 (1), 
p. 31-40.

The Hudson Guild (1910), The Hudson Guild 436-8 West Twenty-Seventh Street, 
New York City (brochure, 92 pages).

Thomas Harriet Park & William James (1910), « Reviewed Work : The Spirit of 
Youth and the City Streets. by Jane Addams », American Journal of Sociology, 
15 (4), p. 550-553.

Thomas William I. (1923), The Unadjusted Girl : With Cases and Standpoint for 
Behavior Analysis, Boston, Little, Brown, and Company.



495

Thomas William I. & Florian Znaniecki (1918-20), The Polish Peasant in Europe 
and America : Monograph of an Immigrant Group, Boston, Richard G. Badger, 
The Gorham Press (5 vol.).

Thrasher Frederic M. (1927), The Gang : A Study of 1.313 Gangs in Chicago, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Throop Robert & Lloyd Gordon Ward (2007), « A Beautiful and Impressive 
Southern Woman of Decidedly Individualistic Outlook : Notes on the Life of 
Harriet Park Thomas », Toronto, The Mead Project. En ligne : (https://brocku.
ca/MeadProject/Scrapbooks/Holding/Harriet_Thomas2.html).

Tolstoï Leo (1885), My Religion, New York, Thomas Y. Crowell & Co.
Tonn Joan C. (2003), Mary P. Follett : Creating Democracy, Transforming 

Management, New Haven, Conn., Yale University Press.
Topalov Christian (2004), « Raconter ou compter ? L’enquête de Charles Booth 

sur l’East End de Londres (1886-1889) », Mil neuf cent, 22 (1), p. 107-132.
Triggs Oscar Lovell (1902), Chapters in the History of the Arts and Crafts 

Movement, Chicago, The Bohemia Guild of the Industrial Art League.
Tröhler Daniel (2006), « The “Kingdom of God on Earth” and Early Chicago 

Pragmatism », Educational Theory, 5 (1), p. 89-105.
Trolander Judith Ann (1987), Professionalism and Social Change : From the 

Settlement House Movement to Neighborhood Centers, 1886 to the Present, New 
York, Columbia University Press

Tufts James H. (1910), « Review of Jane Addams, The Spirit of Youth and the 
City Streets », The School Review, 18 (6), p. 428-429.

Tufts James H. (1911), « Reviewed Work : Twenty Years at Hull House by Jane 
Addams », The School Review, 19 (3), p. 207-208.

Tufts James H. (1918), The Ethics of Cooperation, Boston et New York Houghton 
Mifflin Company.

Tufts James H. (1919), « Reviewed Work(s) : The New State : Group Organization 
the Solution of Popular Government by M. P. Follett », International Journal of 
Ethics, 29 (3), p. 374-377.

Upin Jane S. (1993), « Charlotte Perkins Gilman : Instrumentalism beyond 
Dewey », Hypatia, 8 (2) (numéro spécial « Feminism and Pragmatism »), p. 38-
63.

Vice Commission of Chicago (The) (1911), The Social Evil in Chicago : A Study of 
Existing Conditions with Recommendations By the Vice Commission of Chicago, 
Chicago, Gunthorp-Warren Printing Company.

Wade Louise C. (1964), Graham Taylor : Pioneer for Social Justice, 1851-1938, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Wald Lillian D. (1915), The House on Henry Street, New York, Henry Holt 
Company.

Wald Lillian D. (1933), Windows on Henry Street, Boston, Little, Brown, and 
Company.



496

Ward Edward (1913), The Social Center, New York et Londres, D. Appleton and 
Company.

Waring George E. (1898), Street-Cleaning and the Disposal of a City’s Wastes : 
Methods and Results and the Effect Upon Public Health, Public Morals, and 
Municipal Prosperity, New York, Doubleday & McLure Co.

Watson Frank Dekker (1922), The Charity Organization Movement in the United 
States : A Study in American Philanthropy, New York, Macmillan.

Webb Beatrice Potter (1926), My Apprenticeship, Londres, Longmans.
Westbrook Robert B. (1991), John Dewey and American Democracy, Ithaca, 

Cornell University Press.
Whipps Judy D. (2004), « Jane Addams’s Social Thought as a Model for a 

Pragmatist-Feminist Communitarianism », Hypatia, 19 (2), p. 118-133.
Whipps Judy & Danielle Lake (2020), « Pragmatist Feminism », Standard 

Encyclopedia of Philosophy. En ligne : (https://plato.stanford.edu/entries/
femapproach-pragmatism/#pagetopright).

White Gaylord S. (1911), « The Social Settlement after Twenty-Five Years », The 
Harvard Theological Review, 4 (1), p. 47-70.

Whitman Alden (ed.) (1985), American Reformers : An H. W. Wilson Biographical 
Dictionary, New York, The H. W. Wilson Company.

Whyte William F. (1941), « The Social Role of the Settlement House », Applied 
Anthropology, 1 (1), p. 14-19.

Williams Joyce E. & Vicky M. MacLean (2012), « In Search of the Kingdom : The 
Social Gospel, Settlement Sociology, and the Science of Reform in America’s 
Progressive Era », Journal of the History of the Behavioral Sciences, 48 (4), 
p. 339-362.

Williams Joyce E. & Vicky M. MacLean (2015), Settlement Sociology in 
the Progressive Years : Faith, Science, and Reform, Leyden et Boston, 
Brill (« Boston’s South End House : A Sociological Laboratory », chap. 6 : 
« Greenwich House : The House that Mary Built », chap. 9).

Wilson Howard E. (1927), Mary McDowell and Her Work as Head Resident of the 
University of Chicago Settlement House (Illinois), MA UofC (158 p.).

Wirth Louis (1928/2006), Le Ghetto, Grenoble, Presses de l’Université de 
Grenoble.

Wood Mary I. (1912), The History of the General Federation of Women’s Clubs : For 
the First Twenty-Two Years of Its Organization, New York, General Federation 
of Women’s Clubs.

Wood Mary I. & Percy V. Pennybacker (eds) (1914), « Civic Activities of Women’s 
Clubs », numéro spécial The Annals of the American Academy of Political and 
Social Science.

Woods Eleanor Howard Bush (1929), Robert A. Woods : Champion of Democracy, 
Boston et New York, Houghton Mifflin Company.

Woods Robert Archey (1891), « The University Settlements », in Id., English Social 
Movements, New York, Charles Scribner’s Sons, chap. III.



497

Woods Robert Archey (1893), « The University Settlement Idea », in J. Addams, 
R. A. Woods et al., Philanthropy and Social Progress, New York et Boston, 
Thomas Y. Crowell & Company, p. 57-97.

Woods Robert Archey (1895), « The Social Awakening in London », in 
R. A. Woods et al., The Poor in Great Cities : Their Problems and What Is Doing 
to Solve Them, New York, Charles Scribner’s Sons, p. 1-41.

Woods Robert Archey (1896), « The Andover House », The Advance, 32 (1603), 
30 juillet, p. 144.

Woods Robert Archey (1899), « University Settlements : Their Point and Drift », 
The Quarterly Journal of Economics, 14, p. 67-86.

Woods Robert Archey (1906), « Democracy : A New Unfolding of Human 
Power », in Former Students of Charles Edward Garman (James H. Tufts et 
al.), Studies in Philosophy and Psychology, Boston, Houghton, Mifflin, and 
Company, p. 71-100.

Woods Robert Archey (1912), « The Recovery of the Parish : An Address Before 
the Faculty and Students of Andover Theological Seminary », in Id. (1923), The 
Neighborhood in Nation-Building. The Running Comment of Thirty Years at 
South End House, Boston et New York, Houghton Mifflin Company.

Woods Robert Archey (1914/2020), « Reconstruction sociale : la place du 
quartier », Pragmata, 3, p. 410-427.

Woods Robert Archey (1923), The Neighborhood in Nation-Building. The Running 
Comment of Thirty Years at South End House, Boston et New York, Houghton 
Mifflin Company.

Woods Robert Archey (1923/1970), « University Settlements as Laboratories in 
Social Science », in Id., The Neighborhood in Nation-Building. The Running 
Comment of Thirty Years at South End House, New York, Arno Press, p. 30-46.

Woods Robert Archey & Albert J. Kennedy (1911), Handbook of Settlements, New 
York, Charities Publication Committee pour la Russell Sage Foundation.

Woods Robert Archey & Albert J. Kennedy (1922), The Settlement Horizon : A 
National Estimate, New York, Russell Sage Foundation.

Woods Robert A. & Residents and Associates of the South End House 
(1898), City Wilderness : A Settlement Study (South End Boston), Boston et New 
York, Houghton, Mifflin and Company.

Woods Robert Archey & Residents and Associates of the South End 
House (1903), Americans in Process : A Settlement Study, Boston et New York, 
Houghton Mifflin Company.

Wordsworth William (1807), « Ode : Intimations of Immortality from 
Recollections of Early Childhood », in Poems, Londres, Longman, Hurst, Rees, 
and Orme, Paternoster Row (I : 147-158).

Yarros Victor S. (1938), « The Police and the Settlements », in Caroline Mills 
Hill, Mary McDowell and Municipal Housekeeping, Chicago, Lithographed by 
Millar Pub. Co., chap. X.



498

Zangwill Israel (1892), Children of the Ghetto, Philadelphie, The Jewish 
Publication Society of America.

Zangwill Israel (1908), The Melting-Pot, New York, The Macmillan Company.
Zask Joëlle (2010), « Self-gouvernement et pragmatisme : Jefferson, Thoreau, 

Tocqueville, Dewey », Etica & Politica, 12 (1), p. 113-133.
Zimmer Kenyon (2015), Immigrants Against the State : Yiddish and Italian 

Anarchism in America, Urbana, University of Illinois Press.
Zueblin Charles (orth. Zeublin) (1895), « The Chicago Ghetto », in Hull-House 

Maps and Papers, New York, Crowell, p. 91-111.
Zueblin Charles (1916), American Municipal Progress : Chapters in Municipal 

Sociology, New York, Macmillan.



499

NOTES
1 Merci aux remarques des relecteurs, 
en particulier à Olivier Gaudin et à 
Pierre-Nicolas Oberhauser. Notre 
présentation reste générale, centrée 
sur le rapport au pragmatisme et 
soucieuse de présenter le dossier de 
traductions de ce n° 4 (dans lequel 
il faut inclure le texte de Robert 
A. Woods, 2020, « Reconstruction 
sociale : la place du quartier », 
Pragmata, n° 3, p. 384-427 et une 
série de traductions autour de « Jane 
Addams, organisations civiques 
et Parti progressiste : l’élection 
présidentielle de 1912 », à paraître 
dans Pragmata, n° 5). On traitera 
ailleurs des questions du mouvement 
ouvrier, des relations raciales, du 
travail social et des expérimentations 
éducatives, qui étaient au cœur de 
l’activité des settlements. 

2 Pour prendre un exemple, les 
23 mars et 13 avril 1903, la Women’s 
Education and Industrial Union 
de Boston reçoit deux invités pour 
des « conférences sociologiques », 
Jane Addams venue parler de « The 
Present Day Attitude Toward Social 
Problems » et Edward Howard Griggs, 
l’un des orateurs les plus populaires 
de l’époque, sur « The Ethics of 
Social Reconstruction » (repris dans 
son livre The New Humanism, 1913, 
chap. VIII). La « reconstruction 
sociale » portait aussi bien sur l’ordre 
économique que politique et moral. 
Parmi les membres des settlements, 
on retrouve l’expression sous la plume 
de Graham Taylor, dans un texte 
qui témoigne de l’interpénétration 

du Social Gospel et des Church 
settlements, « The Social Function 
of the Church » (1899 : 310) où les 
settlements sont présentés comme « le 
corps ministériel du Fils de l’Homme, 
incarnant l’esprit du Christ dans 
leur ministère en faveur des besoins 
physiques et sociaux, éducatifs et 
civiques, moraux et spirituels de nos 
centres-villes » en contribuant à des 
« projets de reconstruction sociale 
ou à des agences économiques de 
production ou de distribution ». Ou, 
pour choisir une version un peu plus 
séculière, Addams (1910a : 236), qui se 
réfère à la « reconstruction continue 
de l’expérience » selon John Dewey 
quand elle présente le Musée du 
travail dans ses mémoires de vingt 
ans de Hull House.

3 Arthur Cort Holden, qui deviendra 
un architecte et un urbaniste 
de renom à New York, écrit un 
livre plutôt favorable à « l’idée du 
settlement » (Holden, 1922), dès lors 
qu’il parvient à faire « reconnaître un 
intérêt commun et une vie commune 
entre des gens dont les vies et les 
environnements sont séparés » 
et à faire naître un sentiment de 
vicinité (neighborliness), ou un 
« esprit de quartier » entre voisins qui 
« ouvrent leur esprit et leur cœur ». 
L’un des enjeux des settlements est 
de surmonter les « barrières de la 
méfiance et de l’indifférence », et 
ce même s’ils ne dissolvent pas tout 
à fait la « barrière des avantages et 
des privilèges » et la barrière de la 
culture et de la race. La « méthode 



500

d’approche » des settlements est 
fondée sur l’amitié et la « confiance 
en l’humanité ». La « compréhension 
sociale » qu’ils visent requiert 
observation et enquête sur les grandes 
forces sociales et économiques, 
qui peuvent être maîtrisées par 
« l’application continue d’une 
intelligence directrice ». Mais Holden 
a aussi des remarques cinglantes sur 
l’absence de « conscience sociale » 
d’une élite qui va humer l’air des 
bidonvilles pour satisfaire sa curiosité 
et se donner des émotions (to go 
slumming, ibid. : 84), un peu comme 
les bourgeois allaient s’encanailler 
dans les quartiers populaires en 
Europe. 

4 Beaucoup de progressistes auraient 
souscrit à la phrase de John Stuart 
Mill, dans son Autobiography, 1873, 
p. 149-150 : « The social problem of the 
future we consider to be, how to unite 
the greatest individual liberty of action 
with a common ownership in the raw 
material of the globe, and an equal 
participation of all in the benefits of 
combined labour. »

5 Le livre de Gary Dorrien, Social 
Ethics in the Making (2009), raconte 
la genèse de l’éthique sociale dans 
le Social Gospel, corrélativement à 
une transformation des conceptions 
du « salut social » et de la « justice 
sociale », et passe en revue une série 
de théologiens allant de Walter 
Rauschenbusch à Martin Luther King, 
en passant par Reinhold Niebuhr. 
Dorrien examine plus en profondeur 
les cas de Graham Taylor (du Chicago 
Commons) ; du pasteur méthodiste 

Harry Ward (Northwestern University 
Settlement, 1898-1900), qu’Addams 
appelait « mon petit prêcheur » ; et 
de Reverdy C. Ransom, de l’African 
Methodist Episcopal Church 
(Institutional Church and Social 
Settlement, 1900-1904) (Bowen-
Spencer, 1994). 

6 On parlait encore, jusqu’au 
xviiie siècle, de « voisinance », 
« voisinois » ou « visinance » 
(Godefroy, Dictionnaire de 
l’ancienne langue française et de 
tous les dialectes du IXe au XVe siècle, 
Paris, 1895 : vol. VIII, 289 et 226) 
et l’on découvre que « dans les 
coutumes anglo-normandes, la 
réunion des voisins compris dans 
une certaine circonscription, et 
cette circonscription elle-même » 
pouvaient être qualifiées de 
« voisiné ». On peut retenir, pour 
traduire « neighborliness », le mot 
« vicinité » également en usage 
dans l’ancien français (Godefroy, 
ibid., vol. VIII, 226), dont la racine 
se retrouve aujourd’hui dans la 
« vicinalité » des chemins (et qui 
était employé à côté de « voisineté », 
que l’on traduirait aujourd’hui par 
« proximité »). 

7 Daniel Meyer donne un bon aperçu 
de ce bric-à-brac intellectuel qu’était, 
par exemple, le département de 
sociologie au moment de sa genèse : 
« L’étendue des recherches dans ces 
domaines interdépendants, en pleine 
croissance, est parfaitement illustrée 
par le département de sciences 
sociales et d’anthropologie d’Albion 
Small, un département omnibus qui 



501

s’est développé dès le premier jour 
pour inclure des cours de sociologie, 
d’anthropologie, d’ethnologie, 
d’archéologie, de sciences sanitaires, 
de social welfare, de criminologie, de 
psychologie sociale et de philosophie 
politique. Une sorte de caravansérail 
administratif, provisoire, le 
Département de science sociale et 
anthropologie offrait un refuge à un 
assortiment d’universitaires migrant 
entre divers domaines disciplinaires. 
Ici se rencontraient l’administration 
professionnelle des œuvres de 
charité de Charles R. Henderson, la 
science sanitaire de Marion Talbot, 
l’économie réformiste d’Edward W. 
Bemis, les enquêtes ethnographiques 
de Frederick Starr et bientôt, la 
psychologie sociale de William I. 
Thomas. » (Meyer, 1994 : 118).

8 Nombre de sociologues sont passés 
par les settlements, s’y sont formés, 
ont travaillé pour eux ou y ont acquis 
une sensibilité réformatrice. Pour 
prendre quelques exemples, Emory S. 
Bogardus, avant d’avoir son doctorat 
en 1911 à l’Université de Chicago et 
de diriger la sociologie à l’University 
of Southern California, a séjourné au 
Northwestern University Settlement, 
fondé en 1891 par Charles Zueblin, 
alors professeur à l’Université de 
Chicago, après avoir été résident de 
Hull House ; W. E. B. et Nina Du Bois 
ont été accueilli au College Settlement 
de Philadelphie, dans le 7th Ward, 
en 1896, au moment de l’enquête 
porte-à-porte en vue de la rédaction 
de The Philadelphia Negro ; Mary 
Roberts Smith (Coolidge), première 
professeure titulaire à plein temps de 

sociologie, à Stanford University, qui 
publie Almshouse Women en 1896, est 
licenciée en 1904 et travaille au San 
Francisco Settlement Association’s 
South Park Settlement – avant de 
rejoindre Carnegie à Washington 
en 1907. Mary K. Simkhovitch avait 
réuni, dans le Comité d’enquêtes 
sociales (Committee on Social 
Studies) de Greenwich House, 
les anthropologues F. Boas et 
E. R. A. Seligman, l’économiste 
E. T. Devine, le sociologue 
F. H. Giddings, le psychologue 
L. Farrand, les économistes 
H. R. Seager et V. Simkhovitch, le 
critique R. Bourne et le philosophe 
et pédagogue J. Dewey (responsable 
du comité d’éducation après qu’il fut 
arrivé à Columbia en 1906). 

9 Une citation plus extensive de 
cette lettre de William James à son 
amie Mrs [Sarah Whyman] Whitman, 
artiste des plus en vue, mécène de 
Tuskegee ou Radcliffe, proche du 
mouvement Arts & Crafts, connue 
pour ses couvertures des livres de 
Houghton Mifflin et pour ses vitraux : 
« En ce qui me concerne, ma religion 
est faite (my bed is made) : je suis 
contre le gros (bigness) et le grand 
(greatness) sous toutes leurs formes et 
pour les forces moléculaires invisibles 
qui travaillent d’un individu à l’autre, 
s’infiltrant dans les anfractuosités de 
ce monde comme autant de radicelles 
molles ou comme le suintement 
capillaire de l’eau, et condamnant 
pourtant les monuments les plus 
forts de la fierté de l’homme, si vous 
leur donnez du temps. Plus l’unité à 
laquelle vous avez affaire est grande 



502

(big), plus elle est creuse, plus elle est 
brutale, plus elle est mensongère. Je 
suis donc contre toutes les grosses 
(big) organisations en tant que telles, 
les nationales par-dessus tout, je suis 
contre les grands succès et les grands 
résultats, et en faveur des forces 
éternelles de la vérité, qui travaillent 
toujours de façon individuelle et 
infructueuse dans l’immédiat, et 
pour les outsiders toujours, jusqu’à 
ce que l’histoire advienne, après 
qu’ils sont morts de longue date, et 
les porte au sommet. » (Lettre à Mrs 
[Sarah Whyman] Whitman, 7 juin 
1899, in The Letters of William James, 
H. James, ed., 1920, Boston, The 
Atlantic Monthly Press : II, 90).

10 Sur la variété des perspectives, 
organisations, finalités et publics 
autour des mots d’ordre du 
mouvement progressiste (une 
catégorie qui s’impose autour de 
1910), on pourra lire les comptes 
rendus du débat lancé par la notice 
nécrologique, « Obituary », de 
Peter Filene (1970) dans les revues 
bibliographiques de Daniel Rodgers 
(1982 – plus de 5 ans avant son 
Atlantic Crossings, 1998) et Robert 
Johnston (2002).

11 Sur une semaine, on peut y suivre 
des cours de langues, de botanique ou 
de géographie, lire Spinoza ou Bacon, 
apprendre la menuiserie, la gravure 
ou la poterie, prendre des leçons de 
violon, assister à des concerts, à des 
expositions d’art ou à des pièces de 
théâtre, tandis que s’y rassemblent 
des clubs ou des associations comme 
la Pupil Teachers’ Association. Il y 

aurait 600 membres sur le registre 
des cours et 600 tickets auraient 
été vendus pour les conférences de 
l’extension universitaire – soit plus 
de 1 000 personnes par semaine. Les 
vingt universitaires qui résident à 
Toynbee Hall travaillent à « nouer 
des amitiés avec les gens et répondre 
à leurs besoins en matière de 
gestion scolaire, de coopération, de 
gouvernement local, d’organisation 
caritative et de vacances des enfants à 
la campagne ». S’y réunissent le Club 
Lolesworth (de locataires du quartier), 
le Whittington Club et les United 
Brothers (Booth, 1899 : 124). 

12 La première tentative d’implanter 
un social settlement en France a été 
L’Œuvre sociale de Marie Gahery, qui 
s’installe en 1896, avec le soutien du 
Marquis Albert Costa de Beauregard, 
dans le quartier de Popincourt – une 
histoire que racontera Apolline de 
Gourlet (1904), qui traduit le terme 
en français par « colonies sociales ». 
Le mouvement des Maisons sociales 
est attaqué tant par la frange la 
plus conservatrice de l’Église que 
par les anti-cléricaux, qui y voient 
un déguisement des congrégations 
dissoutes. Il est interdit en 1909, suite 
au procès de Marie-Jeanne Bassot. 
Mais celle-ci recrée aussitôt en 1910 
la Résidence sociale de Levallois-
Perret. Le mouvement essaimera 
suite à la création de la Fédération 
des centres sociaux de France en 
1922 – une histoire qui est relue 
aujourd’hui comme l’une des origines 
de l’invention de l’assistance sociale 
(Fayet-Scribe, 1990 ; Durand, 2006). 
On pourrait encore évoquer le Sillon 



503

de Marc Sangnier, une entreprise qui 
s’inscrivait dans la perspective d’un 
catholicisme social et qui fondera 
un large mouvement d’éducation 
populaire, composant entre Église et 
République. Ce que nous enseigne la 
lecture, à Chicago, de Jane Addams 
ou de George H. Mead, à Harvard, de 
Josiah Royce ou de Mary P. Follett, 
c’est l’émergence aux États-Unis 
d’une nouvelle espèce d’éthique 
sociale, aussi différente, du reste, du 
catholicisme social, dans la version 
d’Albert De Mun ou de l’Abbé Lemire, 
que du christianisme social, mâtiné 
d’hégélianisme, qui avait cours en 
Angleterre.

13 Vida D. Scudder, première 
femme américaine à avoir étudié en 
graduation à Oxford, professeure à 
Wellesley College, co-fondatrice en 
1887 avec Helena Dudley, Katharine 
Coman et Katharine Lee Bates de 
la College Settlements Association, 
membre à partir de 1888 de la 
Society of Christian Socialists et 
administratrice de Denison House 
à Boston de 1893 à 1913, a publié la 
très largement diffusée Introduction 
to the Writings of John Ruskin (1890) 
et mené l’enquête sur la genèse 
d’un certain nombre d’« idéaux 
sociaux » dans « L’Angleterre de 
nos pères » – remontant à William 
Langland, Jonathan Swift, Thomas 
More et Charles Dickens et William 
Trackeray, George Eliot (Mary 
Ann Evans), Thomas Carlyle, John 
Ruskin, Matthew Arnold. Cette 
galerie d’« idéaux sociaux » – les 
œuvres de David Thoreau et Walt 
Whitman sont parmi les américaines 

entretissées avec les britanniques – 
sont reprises dans une réflexion sur 
la « reconstruction sociale » de la 
démocratie (Scudder, 1898 : chap. XI).

14 Un modèle de guilde était l’Art 
Workers’ Guild fondée en 1884 par des 
proches de William Morris et liée au 
mouvement des « Arts et Artisanats » 
(Arts & Crafts) : elle rejetait 
l’opposition entre arts appliqués 
et beaux-arts et se battait contre la 
laideur engendrée par la révolution 
industrielle, donnant naissance en 
1887 à l’Arts and Crafts Exhibition 
Society (et conduisant May Morris à 
fonder en 1907 l’alternative féminine 
Women’s Guild of Arts). Ruskin 
et Morris étaient des références 
fortes dans le milieu des settlements 
américains. Une association Arts & 
Crafts est créée à Hull House en 1898, 
sous l’égide de Jane Addams et Ellen 
Gates Starr, dont faisaient partie 
Frank Lloyd Wright (Stankiewicz, 
1989), ou Oscar Lovell Triggs, qui 
fonde l’Industrial Art League en 1899, 
publie Chapters in the History of the 
Arts and Crafts Movement (1902) et 
édite le Bulletin of the Morris Society 
of Chicago. 

15 Ce mouvement pour une culture 
éthique défendait une morale non 
théologique (plus tard, Coit traduira 
l’Éthique de Hartmann en anglais et 
s’intéressera aux Formes élémentaires 
de la vie religieuse de Durkheim), 
prônait le développement d’une 
philanthropie républicaine, mettait 
l’accent sur l’éducation et la réforme 
de soi, comme complément de la 
réforme sociale. La Société pour 



504

une culture éthique (Society for 
Ethical Culture) de Chicago, dirigée 
par William M. Salter à sa fondation 
en 1882, était très impliquée dans 
l’émergence d’une aide sociale, mais 
aussi médicale et légale (Joseph W. 
Errant au sein du Bureau of Justice) et 
a entretenu des liens étroits avec Hull 
House (Jane Addams, Ellen Starr, 
Charles Zueblin…) dès 1889. Salter 
proposa en 1898 la création d’une 
neighborhood guild (135W 14th Street) 
qui devint la Henry Booth House.

16 Woods Robert A. & Albert 
J. Kennedy, 1911, Handbook of 
Settlements, New York, Charities 
Publication Committee pour la 
Russell Sage Foundation. Il avait 
été précédé par une brochure de 75 
pages, préparée par John Palmer 
Gavit (1897), le premier éditeur de la 
revue The Commons pour le compte 
de la College Settlements Association 
(qui dénombrait également les 
centres britanniques, indiens et 
japonais) et par la bibliographie de 
Caroline Williamson Montgomery, 
1905, Bibliography of College, Social, 
University and Church Settlements, 
Chicago, The College Settlements 
Association. Pour Chicago, plus 
spécifiquement, voir la thèse de 
Master de Josephine Raymond, 1897, 
The Social Settlement Movement in 
Chicago, Madison, MA Letters Diss., 
The University of Wisconsin. Pour 
ceux qui veulent poursuivre l’enquête, 
un certain nombre d’informations 
sont accessibles sur le web dans 
le Social Welfare History Project. 
D’autres sont éparses dans James R. 
Grossman, Ann D. Keating, Janice L. 

Reiff (eds), 2004, The Encyclopedia of 
Chicago, Newberry Library et Chicago 
Historical Society, University of 
Chicago Press, ou Kenneth T. Jackson 
(ed.), 2010, Encyclopedia of New York 
City, New Haven, Yale University 
Press. Voir aussi Domenica M. 
Barbuto, 1999, American Settlement 
Houses and Progressive Social Reform : 
An Encyclopedia of the American 
Settlement Movement, Phoenix, AZ, 
The Oryx Press. 

17 Tonn (2003 : 122-125 et 243) 
raconte que Follett avait réussi à 
garder de bonnes relations avec les 
leaders des settlements, qui auraient 
pu tirer ombrage de la vague des 
centres sociaux qui leur faisaient 
concurrence. Elle participe en mars 
1913 à une « Inter-City Settlement 
Conference ». Elle prend la parole à la 
même table que John Lovejoy Elliott 
de la Hudson Guild à Chelsea Village, 
New York, qui était, lui aussi, un 
fervent défenseur du self-government 
dans les communautés de quartier. 
Elliott avait organisé sur West 25th 
Street les Hurly Burlies, un club de 
divertissement pour jeunes hommes 
et créé différents programmes sociaux 
et culturels dans ce quartier d’ouvriers 
à dominante irlandaise et allemande, 
qui avaient fini par se fédérer dans 
la Hudson Guild Settlement House 
(sur le modèle de la Neighborhood 
Guild). Un immeuble finirait par 
être construit sur 436 W 27th 
Street, avec salles de réunion, bains 
publics, imprimerie et bibliothèque. 
Précurseur de la « culture éthique », 
avec Felix Adler et Stanton Coit, 
Elliott serait l’un des fondateurs de la 



505

NAACP en 1909 et de l’American Civil 
Liberties Union en 1920, chairman de 
la National Federation of Settlements 
(1919-23) et responsable de l’United 
Neighborhood Houses of New York 
(Hohoff, 1959).

18 La création de l’University of 
Chicago Settlement (avec ses terrains, 
son bâtiment, et son gymnase, situé à 
l’origine au 4630 Gross Avenue), dont 
le Conseil est perçu comme le Comité 
philanthropique de la Christian 
Union (composée de membres de 
l’Université, du YMCA et WMCA, de 
l’UoC Settlement et des organisations 
religieuses de l’Université et statuant 
sur la vie religieuse à l’Université), 
va de pair avec la mise en place par 
Mary McDowell d’une « organisation 
volontaire », l’University Settlement 
League of Women. L’institution 
du Settlement Sunday à partir de 
1903 indique l’importance de cette 
organisation pour l’Université, même 
si elle a rechigné parfois à la financer. 
Les premiers orateurs, en 1903, ont 
été Mary McDowell, Jane Addams 
et Charles Zueblin (Annual Register, 
1904). Mead intervient le 27 octobre 
2007 avec « Le social settlement : son 
fondement et sa fonction », puis à 
nouveau le 16 octobre 1910 (Annual 
Register, 1910-1911 : 200), avec « Sur 
le rôle des social settlements ». Ces 
conférences s'inscrivent dans la 
série des prêches hebdomadaires à 
Mandel Hall, en compagnie de Mary 
McDowell et John Curtis Kennedy 
(qui sera l’auteur principal de 
l’enquête Wages and Family Budgets 
in the Chicago Stockyards District, 
menée sous l’égide du Conseil de UoC 

Settlement et publiée par les Presses 
de l’Université en 1914). 

19 Ces liens sont personnels et étroits. 
Dans une lettre, datée probablement 
de fin juin 1894, Alice Chipman 
Dewey écrit à son mari et raconte 
comment leur fils Frederick, alors âgé 
de 7 ans, est tombé en larmes à la vue 
d’un mendiant aveugle à St Cloud, à 
côté de Paris. « Cher Papa […] je veux 
vivre dans le quartier le plus pauvre 
de Chicago où vivent les plus pauvres. 
Je ne savais pas que c’était le quartier 
le plus pauvre où habite Miss Addams 
jusqu’à ce que maman me dise : “Nous 
allons faire la même chose si tu veux 
bien.” Je pense que Miss Addams est 
très gentille de faire cela et je veux 
[faire la même chose]. Je vais être 
très riche et à tous les pauvres de ce 
quartier qui veulent manger et n’ont 
plus d’argent, au lieu de donner de 
l’argent, je vais donner du travail. » 
Dans une lettre du 14 septembre 1894, 
Dewey répond à Frederick et Evelyn 
que Miss Addams serait d’accord 
pour les accueillir à Hull House. En 
novembre 1894, « Johnnie » prospecte 
autour du settlement, repère un bout 
de quartier sympathique dans le Near 
West Side et envisage d’apprendre à 
faire du vélo pour réduire le temps 
de transport jusqu’à l’Université ! 
Les enfants semblent attachés à 
Hull House. Le 16 décembre 1897, 
Dewey remet un cadeau de la part 
des enfants à Jane Addams et laisse 
un couteau, offert par Evelyn, pour 
Mrs Lathrop, avant d’aller aider Mary 
Smith à emballer les cadeaux de 
Noël pour les enfants du quartier – le 
vendredi soir, il dîne avec 25 habitants 



506

du quartier. En 1900 naît Jane Mary 
Dewey, nommée d’après Jane Addams 
et Mary Rozet Smith (compagne 
et mécène d’Addams). Et dans des 
circonstances dramatiques, Addams 
et Mead envoient un télégramme 
le 1er octobre 1904 aux Dewey après 
la disparition de leur fils Gordon 
en Italie, pour cause de diphtérie. 
Ils leur annoncent qu’un service 
funèbre s’est tenu avec 70 personnes 
au théâtre de Hull House – Tufts y lit 
un émouvant éloge (reproduit dans la 
Correspondence, n° 01282, 1904.10.01). 
Addams consacrera un chapitre de 
The Excellent Becomes the Permanent 
(1932, p. 61-73) à Gordon Dewey.

20 Une édition digitale de la 
correspondance et des écrits de Jane 
Addams de 1901 à 1935 est disponible 
à l’adresse suivante : (https://digital.
janeaddams.ramapo.edu), tandis que 
celle de John Dewey a été rassemblée 
en 2008, dans The Correspondence 
of John Dewey, 1871-1952 (I-IV), 
Electronic Edition, Charlottesville, 
VA, InteLex Corporation.

21 Dewey est présent aux côtés de 
Grace Abbott et de Frances Perkins 
à la remise du Carey Thomas Prize 
à Addams par Bryn Mawr College 
(College News, 6 mai 1931) : « Miss 
Addams a été à la tête de tous les 
mouvements de progrès social dans 
ce pays, a déclaré le professeur 
Dewey. Elle a parrainé des forums 
publics à Hull House où chacun 
peut avoir son mot à dire. Ses études 
sociales ont précédé l’introduction 
dans les collèges des départements 
de sociologie. Elle a été active 

dans la formation des travailleurs 
sociaux, dans la lutte pour la santé 
publique, dans la mise en place d’un 
traitement plus intelligent des jeunes 
délinquants par les tribunaux. Elle 
a beaucoup fait pour développer la 
culture des étrangers, et prévenir 
la rupture si commune entre les 
immigrants et leurs enfants, pour 
préserver leur respect de soi. Elle ne 
s’est jamais alliée à un quelconque 
“isme” politique, mais elle a toujours 
conservé sa foi dans la démocratie. 
Enfin, elle a fait de Hull House, avec 
toute son efficacité, un lieu amical. » 

22 Lettre de condoléances de Graham 
Taylor à Henry C. A. Mead, 26 
septembre 1931 : « Plus que lui ou que 
quiconque d’entre nous ne le sait, les 
mouvements des social settlements 
et du city club devaient beaucoup à 
son enrôlement et à son orientation. » 
(Special Collections Research Center, 
George Herbert Mead Papers 1855-
1968, Box 1, Folder 12).

23 Une partie de ces documents est 
accessible aux Special Collections 
Research Center, George Herbert 
Mead Papers 1855-1968, Box 15 
Folder 27. Voir aussi Deegan & Burger 
(1978 : 365-368). Mead est sensibilisé 
au problème de la formation 
professionnelle et continuera de 
contribuer à la question dans un 
rapport à la Commission d’éducation 
publique du City Club de Chicago 
(Box 15 et 16).

24 Harriet Park Thomas était 
devenue une amie proche de Helen 
Castle Mead. C’est chez les Mead 



507

qu’elle récupérera en 1921 après une 
hospitalisation, elle accompagnera 
les Mead à Honolulu en 1913, et, à 
partir de mars 1925, elle y séjournera 
pendant plusieurs mois (chez Harriet 
Castle Coleman, sœur de Helen). Elle 
y rencontrera Robert Ezra et Clara 
Cahill Park, alors qu’ils visitaient 
Hawaii dans le cadre de l’enquête sur 
les Pacific Race Relations. 

25 Dans cette exposition, la section 
« Darker Chicago » est mise en regard 
de la section « Idealistic Housing » où 
sont présentés des plans de Riverside 
et Lake Forest, ainsi que de Forest 
Hills Gardens à New York et Roland 
Park à Philadelphie (Levine, 2016 : 
81-82). 

26 « Be willing to have it so. Acceptance 
of what has happened is the first step 
to overcoming the consequences of any 
misfortune. » (William James). 

27 Mais des leaders éclairés comme 
Addams, Woods, ou McDowell ont 
une vision plus modérée et plus 
réaliste de la fonction sociale du 
saloon. « On compte un saloon pour 
quarante électeurs. Ces saloons sont 
des centres politiques et sociaux, le 
tenancier du saloon et le politicien 
du ward étant les interprètes des 
institutions américaines. Le saloon 
sert souvent d’agence pour l’emploi 
et de banque où les chèques peuvent 
être encaissés. C’est le seul endroit 
proche des Stockyards qui offre 
une place confortable à l’heure du 
déjeuner. » (McDowell, 1901 : 7).

28 On est tenté ici de continuer 
la citation tirée de la brochure de 
présentation de la Friendship House, 
un settlement de Washington D. C., 
en 1909, pour montrer comment la 
foi démocratique se superpose à la 
foi moralisatrice et religieuse dans la 
bataille des « agences de prévention » 
contre les « forces de destruction » 
(Taylor, 1899). « Les forces résidentes 
sont les forces rédemptrices », comme 
le formule Eduard Lindeman (1921 : 
159) ; la démocratie de proximité a 
une tonalité « curative et salvatrice » 
(healing and saving) (Woods, 1893) ! 
L’objectif est « […] de tirer les garçons 
et filles hors des rues et autres lieux de 
récréation malsains ; de promouvoir 
la tempérance, la frugalité et la 
maîtrise de soi et de former la main, 
l’œil et l’esprit par l’enseignement 
des arts et métiers (useful arts) ; de 
cultiver l’esprit de voisinage, éveiller 
l’intérêt pour l’amélioration de la 
vie civique et établir les bases d’une 
citoyenneté honnête et progressive ; 
de développer l’amour du beau et du 
bon, de bannir l’égoïsme par l’esprit 
de bienveillance fraternelle, de 
soulager les accablés et de fraterniser 
avec les affligés ; de saisir l’occasion 
pour les plus fortunés de se mettre 
au service des moins fortunés ; et, 
surtout, d’amener les hommes et les 
femmes à mesurer leur vie à l’aune de 
Jésus-Christ. En bref, d’être le centre 
social et de répandre une influence 
éducative et religieuse positive dans 
la communauté. » Ida A. Green 
avait étudié au Chicago Theological 
Seminary et travaillait pour les 
Associated Charities de Washington, 
la Ligue nationale anti-saloon et la 



508

YWCA, avant de devenir pasteure 
congrégationaliste.

29 La question de la propreté des rues 
est devenue un véritable problème 
public dans les municipalités au cours 
des années 1890. Plusieurs thèses 
sont alors soutenues à l’Université 
d’Illinois sur les méthodes de 
traitement des déchets ménagers et 
industriels. Les rapports de santé 
publique se multiplient, au cours 
des années 1890-1910, municipalité 
après municipalité. George E. Waring, 
commissaire au nettoyage des rues de 
la Ville de New York, rend publiques 
en 1898 les solutions mises au point 
à New York dans Street-Cleaning 
and the Disposal of a City’s Wastes : 
Methods and Results and the Effect 
Upon Public Health, Public Morals, 
and Municipal Prosperity, New York, 
Doubleday & McLure Co. Pour une 
présentation de cette guerre civique 
des ordures à Chicago dans les années 
1890, dans laquelle Jane Addams, 
Florence Kelley ou Mary McDowell se 
sont beaucoup engagées : cf. Addams, 
1910a : 98-100 et 281-289 ; et Louise W. 
Knight, 2006, « Garbage and 
Democracy : The Chicago Community 
Organizing Campaign of the 1890s », 
Journal of Community Practice, 
14 (3), p. 727 ; et Eileen McGurty, 
1998, « Trashy Women: Gender and 
the Politics of Garbage in Chicago, 
1890-1917 », Historical Geography, 26, 
p. 27-43. 

30 Le Plan Burnham-Bennett de 
1909, par exemple, si souvent cité, ne 
sera que très partiellement réalisé. 
Pendant longtemps, n’ont prévalu 

que quelques règles de régulation du 
marché immobilier, de protection 
contre l’incendie et les frontage-
consent ordinances, qui protégeaient 
les quartiers résidentiels contre 
l’installation à proximité d’écuries 
ou de saloons et maintenaient les 
rues à distance des immeubles. Les 
premières ordonnances de zonage 
seront votées à Chicago en 1923, 
mais rien de comparable avec la 
planification urbaine engagée en 
Angleterre ou en France.

31 La lettre originale de Mead à 
Frank B. Noyes, l’éditeur du Chicago 
Record Herald, est reproduite par 
Rigley & Lundy (2015).

32 Le parcours de Raymond Robins, 
l’un des leaders du mouvement des 
settlements dans les années 1900, 
qui gagne ensuite une dimension 
politique à l’échelle nationale, vaut 
la peine d’être racontée. Il avait été 
mineur de charbon et d’argent dans 
le Tennessee et le Colorado, s’enrichit 
en prospectant or au Nouveau 
Mexique et kaolin en Floride, où il 
apprend le droit en 1895, et aurait 
fait fortune dans la ruée vers l’or du 
Klondike en 1897 (ce qui est mis en 
doute par Salzman, 1991), devient 
pasteur congrégationaliste à Nome, 
Alaska où il bataille contre vice et 
corruption de cette boomtown (Davis, 
1959). Il rejoint Chicago en 1900 où 
il devient travailleur social (Taylor, 
1936 : 260). Entre 1901 et 1903, il est 
le modérateur des débats du « free 
floor » du Chicago Commons dont 
il est résident (Taylor, 1930 : 303) 
avant de passer head resident du 



509

Northwestern Settlement de 1903 à 
1907. Il coopère avec Robert Hunter 
à l’inspection de parcs et aires de 
jeux. Il crée avec James Mullenbach 
et dirige le refuge pour sans-abri 
(Municipal Lodging House, 12 South 
Jefferson Street) (Robins, 1902). Il 
contribue à l’élection de William 
Dever comme alderman en 1902 et 
en 1906 sur la 17e circonscription – le 
Club communautaire des Commons 
et le Club civique de Northwestern 
réussissant à contrer le pouvoir des 
machines politiques. Et, en 1905, il 
travaille avec le jeune Harold Ickes à 
la campagne du maire John Harlan et 
les deux rejoignent Charles Merriam 
en 1906 et 1907 pour l’inclusion 
d’une loi municipale sur les pratiques 
de corruption et la publication des 
dépenses de campagne et se bat 
pour la propriété municipale des 
tramways. Robins rejoint le Board of 
Education de Chicago entre 1906 et 
1909, nommé par le maire Edward 
Dunne, où il côtoie Addams, Emmons 
Baine, Louis Post, Cornelia DeBey et 
John Sonesteby. Excellent orateur, 
Robins ne cesse de donner des 
conférences – ainsi le 9 février 1908, 
il parle à la Women’s Trade Union 
League (WTUL) le même après-midi 
que Mead (« Educational Aspects 
of Trade Schools »). Il milite pour la 
single tax de Henry George et pour 
une politique de prohibition. Il est 
aux avant-postes en 1911-13 du Men 
and Religion Forward Movement, 
un mouvement de prosélytisme des 
églises protestantes. Il fait campagne 
pour William Jennings Bryan aux 
présidentielles de 1908, rejoint le 
Parti progressiste dont il est l’un 

des leaders en 1912, se présente 
aux sénatoriales en 1914 et préside 
la Convention nationale du Parti 
progressiste en 1916 et 1917. Par la 
suite, on le retrouve à la tête de la 
Croix Rouge en Russie, il rencontre 
Lénine en 1918 – et deviendra actif 
dans les relations diplomatiques avec 
la Russie. En 1905, il épouse Margaret 
Dreier (Mary Dreier, 1950), membre de 
la Woman’s Municipal League où elle 
intervient contre la prostitution, qui 
fonde avec Frances Kellor la New York 
Association for Household Research 
pour les travailleurs domestiques. 
Elle rejoint la Women’s Trade Union 
League dès 1904, dont elle dirige la 
section de New York en 1905, puis 
celle de Chicago de 1907 à 1914 et 
le syndicat à l’échelle nationale de 
1907 à 1922 – elle finance une partie 
de la première Convention de 1907. 
Les Robins, avec Elizabeth Robins, 
actrice célèbre et militante féministe, 
acquièrent Chinsegut Hill en Floride 
en 1905. 

33 Les remarques d’Emma Goldman, 
juive russe (née à Kaunas en Lituanie), 
sur les settlements sont intéressantes 
en ce qu’elles montrent la perception 
par des militantes plus radicales 
de cette forme d’action. Goldman 
s’était sentie vexée de n’avoir pas été 
invitée à une soirée en hommage 
à Paul Orleneff à Hull House, alors 
qu’Addams et ses proches aimaient, 
écrit-elle, à se déguiser en paysans 
russes et avaient fait toute une 
histoire autour de la venue du Prince 
Kropotkine. Goldman explique à l’un 
de ses amis qui s’en indigne « qu’elle 
n’était pas venue à être connue par 



510

Miss Addams comme une princesse » 
(Goldman, 1931 : 272). Elle connaissait 
bien par ailleurs le Nurses’ Settlement 
sur Henry Street, où vivait sa 
meilleure amie, Emma Lee, et elle 
souligne l’intérêt de Lillian Wald, 
Lavinia Dock et Helene Mac Dowell 
pour « la condition économique 
des masses » (ibid. : 119). Mais, 
écrit-elle, « leur travail me semblait 
palliatif. C’est bien beau d’enseigner 
aux pauvres à manger avec une 
fourchette, mais à quoi ça sert quand 
ils n’ont pas de nourriture ? » Et elle 
décrit son malaise lors du mariage 
d’une jeune couturière, devenue 
« la protégée (pet) du settlement » 
(ibid. : 120), et qui, pour avoir appris 
les bonnes manières, se sentait 
supérieure à son milieu d’origine et à 
son futur époux… 

34 L’Inter Ocean était un autre 
journal publié à Chicago. Un 
article du 21 octobre 1901 raconte 
comment la veille, dans une réunion 
de Hull House sur la « suprématie 
commerciale » des États-Unis, 
Pfuetzner a provoqué une tempête 
en appelant à une révolution par 
insurrection armée plutôt qu’au 
recours au scrutin électoral. Le 
Chicago Daily Tribune titre : « Hull 
House arrête un “Rouge” : Un 
anarchiste diffuse ses vues et il se fait 
siffler par les auditeurs. » 

35 La question de « l’américanisation 
des immigrants par le médium 
du quartier » et de leur travail 
d’interprétation est posée par John 
Daniels, dans son enquête pour la 
série des « Americanization Studies » 

financée par la Carnegie Corporation 
(Daniels, 1920 : 165-169). Il analyse 
l’approche des social settlements dans 
le chapitre VI. Il soulève le problème 
de la mobilité géographique des 
migrants : les settlements doivent soit 
accepter de les suivre, soit se résigner 
à changer de clientèle (ibid. : 171). 
Il remarque que le settlement work 
devient professionnel et rémunéré, 
que les membres qui y habitent 
constituent des petits groupes qui 
restent souvent étrangers au quartier 
(ibid. : 173-175), qu’ils atteignent plus 
facilement les enfants et les mères 
à travers l’organisation de « clubs » 
(ibid. : 181-182), que les « clubs de 
femmes mixtes racialement ne 
sont pas si fréquents, ni les plus 
fructueux » (ibid. : 187), mais que 
parfois de tels clubs (Bohémiennes et 
Polonaises de Chicago) peuvent être 
mobilisés sous la forme d’une Ligue 
civique (ibid. : 190)

36 La Ligue urbaine de Chicago 
(Chicago Urban League) était 
une association interraciale 
(ni organisation de masse, ni 
organisation communautaire, lit-
on dans l’Encyclopedia of Chicago) 
dont les travailleurs sociaux, noirs, 
aidaient les migrants noirs du Sud qui 
débarquaient à Chicago à régler leurs 
problèmes de travail et de logement. 

37 Un certain nombre d’éléments 
sur les rapports de Hull House et du 
département de sociologie de Chicago 
sont accessibles dans le livre de Mary 
Jo Deegan, Jane Addams and the 
Men of the Chicago School (1988). Le 
livre contient une curiosité, un long 



511

poème écrit par Ernest W. Burgess 
en hommage à « Saint Jane », « mère 
des pauvres et des désespérés et de 
toute l’humanité », qui témoigne 
de sa connaissance intime de 
l’œuvre d’Addams et du monde des 
settlements (Deegan, 1988 : 150-151). 
Burgess y fait référence au livre The 
Red Network d’Elizabeth Dilling 
(1934), le « Who’s Who in Radicalism », 
« tableau d’honneur de ceux qui ont 
gardé la foi », où son nom, comme 
sympathisant communiste (Dilling, 
1934 : 269), apparaît aux côtés d’un 
très grand nombre de membres des 
settlements. Dilling réservait une 
place de choix à Addams (ibid. : 51-53 
et 259-261), en recensant toutes ses 
appartenances à des organisations 
qui avaient des liens avec le projet 
pacifiste, socialiste ou communiste. 
Cette ode de Burgess, qu’il aurait 
espéré publier dans The Survey 
Graphic, aux côtés de la notice 
de Graham Taylor, après le décès 
d’Addams en 1935, est d’autant plus 
surprenante que l’homme était connu 
pour sa discrétion. 

38 Pour se faire une idée de l’ampleur 
des flux migratoires avant 1918, 
d’après The American Jewish Year 
Book, publié par le Bureau of 
Jewish Social Research (1922), on 
comptait, en 1918, 3 300 000 juifs 
aux États-Unis, dont 1 500 000 à 
New York (696 000 à Manhattan, 
568 000 à Brooklyn, 211 000 dans le 
Bronx – et une augmentation entre 
1907 et 1918 de 699 000 personnes 
dans l’État de New York), 225 000 à 
Chicago (augmentation de 137 000 
personnes pour l’Illinois), 200 000 

à Philadelphie (augmentation de 
173 000 en Pennsylvanie), 100 000 
à Cleveland (augmentation de 
82 000 personnes dans l’Ohio) et 
77 500 à Boston (augmentation de 
100 000 personnes dans l’État du 
Massachussetts). Par comparaison, 
les trois pays qui comptaient à 
l’époque les communautés juives 
les plus nombreuses étaient 
l’Ukraine 3 300 000 juifs, la Pologne 
3 070 000 et la Roumanie 1 000 000 
(Allemagne : 500 000, Hongrie : 
450 000, Tchécoslovaquie : 349 000, 
Grande Bretagne : 286 000, Lituanie : 
250 000, Autriche : 200 000, Turquie : 
178 000 et 85 000 en Palestine). En 
proportion, la Lituanie arrive en tête 
avec 12,5 % de sa population juive, 
l’Ukraine 11 %, et la Pologne 11 %.

39 Hannah S. Solomon, la fondatrice 
en 1893 du NCJW, se souvient dans 
ses mémoires, Fabric of my Life 
(1946), de ses liens avec Addams, 
Starr et Lathrop, mais aussi Laura 
Dainty Pelham (actrice des circuits 
de Chautauqua et du Lyceum, qui 
devient directrice du théâtre Hull 
House Players), ou Ellen Martin 
Henrotin (la femme d’un des 
fondateurs de la Bourse de Chicago, 
très active dans le Chicago Woman’s 
Club et le Woman’s City Club et 
la fédération de clubs féminins à 
l’échelle nationale) (ibid. : 97 sq.). 
Elle crée un Bureau of Personal 
Service destiné à aider les immigrants 
juifs, en particulier de Russie, aide 
à réformer l’école de formation 
industrielle pour jeunes filles de 
l’Illinois en 1905, s’implique dans la 
fondation du tribunal pour mineurs et 



512

est la première femme juive à entrer 
au Woman’s City Club.

40 Dans I Came a Stranger : The Story 
of a Hull-House Girl (1989), Hilda 
Satt Polacheck raconte comment 
la vie de la petite fille de la Jewish 
Training School a été changée par la 
fréquentation de Hull-House. Elle 
devient la secrétaire de l’Ariadne 
Club, club de lecture et d’écriture, 
donne elle-même des cours d’anglais, 
participe au Musée du travail, suit 
des cours de danse. Et elle assiste 
au Hull-House Players, le théâtre 
du settlement, aux performances 
de Ghosts d’Ibsen ou Mrs Warren 
Profession de George Bernard Shaw, 
elle écoute William Butler Yeats 
réciter ses poèmes ou déclamer le 
poème de Morris Rosenfeld, traduit 
du yiddish, « The Sweat Shop », 
mis en musique par Eleanor Smith, 
responsable de l’école de musique. 
Polacheck elle-même en viendra 
à écrire une pièce, The Walking 
Delegate, jouée le 10 avril 1912.

41 En 1900, 194 Américains sur 
100 000 mouraient de la tuberculose, 
l’une des principales causes de décès, 
derrière la pneumonie et la grippe. Le 
traitement efficace par antibiotiques 
(streptomycine et isoniazide) n’a 
été introduit qu’après la Seconde 
Guerre mondiale, mais un véritable 
mouvement contre la tuberculose 
s’est développé à partir du milieu 
de la décennie 1900. Les efforts de 
prévention (suppression des coupes 
communes aux fontaines publiques, 
lois interdisant de cracher, éducation 
à l’hygiène par des associations), 

de santé communautaire (suivi 
par des infirmières-visiteuses, 
désinfection d’espaces contaminés, 
camps au plein air) et de santé 
publique (dispensaires, sanatoriums, 
hôpitaux) ont permis de réduire le 
taux de mortalité dû à la tuberculose 
à 113/100 000 en 1920 et 71/100 000 
en 1930. Hull House et Henry Street 
Settlement étaient en première ligne 
de ce combat. 

42 Le livre de Rivka Shpak Lissak, 
Pluralism and Progressives : Hull 
House and the New Immigrants 
1890-1919 (1989) est une éclairante 
tentative pour mieux comprendre 
empiriquement, avec des outils 
d’histoire sociale, l’action de Hull 
House vis-à-vis des communautés 
migrantes du Near West Side. 
Mais comme il arrive parfois avec 
l’histoire sociale, elle tend à démettre 
nombre de propositions de femmes 
de Hull House comme des discours 
idéologiques qui recouvrent des faits 
bien plus ambigus et problématiques. 
Son travail n’en est pas moins 
décapant. Elle a parfois quelques 
raccourcis sur le racisme de l’époque, 
mis sur le compte d’une espèce de 
darwinisme social anglo-saxon à 
l’encontre des Européens du Sud et de 
l’Est. Elle a la dent dure contre Woods 
(par exemple Woods & Kennedy, 1922 : 
326) qui, de fait, était membre de la 
Ligue de restriction de l’immigration 
(Immigration Restriction League) 
de Boston, l’organisation la plus en 
pointe du mouvement de rejet des 
migrants non-anglo-saxons et de 
régulation des flux d’immigration. 
Il est difficile, toutefois, de savoir si 



513

ses propositions de sélectionner les 
migrants en fonction de leur niveau 
d’éducation (sans même d’examen 
d’anglais) et de leur compatibilité 
avec les « valeurs américaines » 
(plus problématique), peuvent 
être qualifiées de racistes ou si 
elles découlaient du constat sur le 
terrain de l’incapacité d’intégration 
de nombreux migrants. Woods 
déplorait que certains d’entre eux, 
condamnés à un « mode de vie 
inhumain » aux États-Unis, n’avaient 
pas beaucoup gagné à quitter leur 
pays d’origine. Par ailleurs, Woods 
était assez représentatif d’une élite 
protestante et patriote : il avait un 
agenda de construction nationale et 
de sélection du meilleur « matériau 
humain » à cette fin (Woods, 1929 : 
350) ; et au nom de la « ségrégation 
progressive de la communauté de 
ses types dégénérés et dégradés », 
en vue d’un « meilleur standard 
de moralité sociale », il était très 
actif dans les batailles juridiques 
contre le vagabondage (tramp 
evil) et contre l’alcoolisme (Woods 
& Kennedy, 1911 : 127). Ce profil 
était courant dans le mouvement 
réformateur. Lissak tire du coup un 
peu trop l’agenda des settlements, en 
particulier celui de Hull House, du 
côté des politiques d’assimilation. 
Là encore, il faut être prudent. Une 
partie des settlements fonctionnaient 
encore comme des « missions » et 
endossaient sans recul les visées 
des politiques d’américanisation. 
Mais celles-ci étaient très discutées 
et on ne peut ignorer les efforts 
expérimentaux, et nécessairement 
tâtonnants, d’une organisation 

comme la Ligue de protection des 
immigrants (nom pris en 1910-1911 de 
l’Immigrants’ Protective League), en 
matière de protection, information, 
traduction, assistance sociale, 
éducation pour adultes, soins de 
santé, aide à l’emploi, droit du travail 
(cf. ses Annual Reports. À Chicago, 
en 1909-1910, l'organigramme est 
le suivant : présidence, Julian W. 
Mack ; vice-présidence, G. H. Mead 
et J. Addams ; direction, Grace 
Abbott ; secrétariat, Sophonisba 
Breckinridge ; trésorerie, Charles L. 
Hutchinson – rappport publié par 
les Headquarters, Room 435, 158 
Adams Street, Chicago, Illinois. 
Au cours des années 1909-1912, on 
retrouve parmi les trustees Julia 
Lathrop, Ernst Freund, Raymond 
Robins, Mary McDowell, Joseph T. 
Bowen, Harriet Park Thomas, Julius 
Rosenwald, Alexander A. McCormick, 
Edgar A. Bancroft…). Ces dispositifs 
étaient avant tout conçus comme 
permettant aux immigrants d’accéder 
à une vie décente et, au-delà de 
leur naturalisation, de devenir des 
citoyens à part entière ; et pour 
Addams, comme pour Dewey, Bourne, 
Kallen ou Locke, la valorisation 
et le maintien des cultures et des 
langues d’origine étaient une bonne 
chose, une source d’enrichissement 
de la nation américaine (pluraliste 
ou transnationale). Voir toutes 
les difficultés de cette supposée 
« assimilation » dans Americans 
in Process (Woods et al., 1903), en 
particulier sur les rapports entre 
Noirs, Irlandais, Italiens et Juifs 
(Bushée, chap. III) et sur le concept 
d’assimilation comme « arme à 



514

double tranchant (two-edged sword) » 
(Woods, chap. XII). 

43 Meyer Bloomfield, né en 
Roumanie en 1878, avait fait ses 
classes dans le Lower East Side de 
New York, auprès du Henry Street et 
de l’University Settlement. Encore 
étudiant à Harvard, il crée la Maison 
de service civique (Civic Service 
House, avec des fonds fournis par 
Pauline Agassiz Shaw), un settlement, 
au 110-112 Salem Street, Boston, 
où il va expérimenter le projet de 
Vocation Bureau – agence d’emploi 
et d’orientation professionnelle – 
conçu avec Frank Parsons. Parsons 
est professeur à l’École de droit 
de Boston University. C’est un 
réformateur, proche de Bellamy et 
du christianisme social, qui se bat 
contre les monopoles (The Telegraph 
Monopoly, 1899) et qui se prononce 
pour la propriété municipale (The 
City for the People, 1899) et pour la 
législation directe (Direct Legislation, 
1900). La Civic Service House abrite 
rapidement la Women’s Trade Union 
League de Boston, organisée par 
Mary O’Sullivan, dès novembre 
1903. Parsons crée avec Bloomfield 
le Breadwinners’ College en 1904 
et, le 13 janvier 1908, le Vocation 
Guidance Bureau. Mais Parsons meurt 
prématurément. Bloomfield édite son 
livre posthume, Choosing a Vocation 
(Parsons, 1909) (qui propose une 
classification des secteurs d’activités 
professionnelles, tente de déterminer 
les qualités personnelles et habiletés 
requises par tel ou tel emploi et qui 
contient une intéressante section sur 
les « Industries Open to Women »), 

bientôt suivi par son propre The 
Vocation Guidance of Youth (1911). 
David Stone Wheeler, recommandé 
par Charles Zueblin, désormais 
bostonien, prend la tête de l’agence et 
reçoit bientôt une demande de service 
d’orientation de la part du directeur 
des écoles publiques de Boston. C’est 
ainsi qu’une expérimentation dans 
un settlement est à l’origine d’une 
nouvelle discipline, enseignée à 
l’Université (premier cours à Harvard 
en 1911) et d’une nouvelle institution 
de régulation du marché du travail 
(Savickas, 2009). Follett sera très 
impliquée dans la généralisation du 
dispositif et sa connexion avec les 
centres sociaux de la ville (Tonn, 
2003). 

44 Dwight Sanderson (1919 : 84) 
précise en note qu’« une chercheuse 
aussi affûtée que Mrs Follett dans 
The New State (1918), les utilise de 
manière interchangeable ». Tufts 
(1919 : 376-377) s’inquiète également 
de « la faisabilité du groupe de 
quartier, pour la tâche qui lui est 
confiée. Une difficulté ressentie par le 
citadin (city dweller) – pour reprendre 
le mode d’expression de Miss Follett – 
est qu’il n’y a pas de quartier, du 
moins dans certaines régions. Là où 
les gens sont presque tous locataires, 
et se déplacent année après année, 
sinon de mois en mois, il est presque 
impossible d’obtenir une conscience 
de groupe. Et lorsque les conditions 
industrielles ou foncières classent les 
gens et déterminent leurs résidences, 
les voisins sont trop semblables pour 
que cela engendre des contacts de 
groupe fructueux. Nos églises sont 



515

pour beaucoup paralysées par cette 
condition. Elles ont tendance à 
devenir des organisations de classe 
– et peut-être sans que ce soit de leur 
faute. » Ce diagnostic vaut pour les 
« communautés locales » qu’invoque 
Dewey dans Le Public et ses problèmes 
(1927/2010), quand il affirme que 
« la démocratie doit commencer à la 
maison (at home) et sa maison est la 
communauté de quartier » (LW.2.368) 
– une proposition où l’on entend 
encore l’aspiration à la vicinité des 
settlements. 

45 Dewey & Tufts (1908 : 451) : « Cet 
ordre public a un double rapport 
avec les droits et les devoirs : (1) En 
tant que contrepartie sociale de leur 
exercice par les individus, il constitue 
la Société Civile. Il représente ces 
formes de vie associée qui sont 
ordonnées et autorisées, parce 
que constituées par des individus 
dans l’exercice de leurs droits, 
ainsi que les formes spéciales qui 
les protègent et les assurent. Les 
familles, les clubs, les guildes, les 
syndicats, les entreprises relèvent 
du premier chef ; les tribunaux et 
les organes administratifs civils, 
comme les commissions publiques 
des chemins de fer et des assurances, 
etc., relèvent du second. (2) L’ordre 
public fixe également les conditions 
et les modalités fondamentales 
d’exercice des droits et de garantie 
des recours à un moment donné ; il 
est organisé dans le but de définir les 
méthodes élémentaires d’exercice des 
activités de ses éléments constitutifs, 
individuels et collectifs. Sous cet 
aspect, il s’agit de l’État. »

46 La perspective de Bentley, dont 
la science politique ne retiendra que 
la notion d’interest group, était donc 
plus nuancée, de même qu’il était 
moins guidé par une perspective 
économique que Charles Beard, 
quand celui-ci écrira An Economic 
Interpretation of the Constitution of 
the United States (1913), qui tend à 
faire de la Constitution des États-
Unis une projection des intérêts 
financiers des Founding Fathers, 
rassemblés dans le groupe de pression 
des Federalist Papers (il poursuivra 
son analyse des conflits de classe 
aux États-Unis et de la Constitution 
comme contre-révolution dans 
Economic Origins of Jeffersonian 
Democracy (1915). À noter que les 
« organisations de réforme des 
services publics » (civil-service-
reform organization) (Bentley, 1908 : 
431) doivent justifier par des « tests 
pratiques » la « réalité » de leurs griefs, 
afin de valider leurs revendications. 
« Sa liste de membres peut être 
courte et sa force financière limitée, 
mais elle représente un groupement 
d’intérêts au sein de la population qui 
est lésée par les “abus” particuliers 
du gouvernement qui lui ont donné 
naissance. Son combat est celui de 
la force qui l’anime, dans la mesure 
où cette force peut être mise à 
contribution contre la puissance 
qui lui est opposée, son succès 
dépendant de la puissance qu’elle 
peut elle-même développer dans les 
moments et les lieux où elle exerce sa 
pression et où elle prouve la réalité 
de ses allégations (contention) par 
des tests pratiques (practical test). » 
Bentley avait déjà une perspective 



516

pragmatiste sur les groupes d’intérêt, 
à la différence des lectures réductrices 
qui en ont été faites. 

47 Charles Merriam avait donné un 
cours d’économie à la Hudson Guild 
de John Elliott dans les années 1890 
et fréquenté l’University Settlement 
de New York (Karl, 1974 : 31), puis 
à Chicago, il avait côtoyé Addams, 
Ickes, Mead, Flagg, au City Club et à 
Hull House (ibid. : 53). Il gravitait dans 
les milieux progressistes qui l’avaient 
soutenu aux élections d’alderman en 
1909 et 1913, et de maire en 1911, 1915 
et 1919. Lors d’un dîner d’hommage 
à Addams à Chicago, en 1927, il la 
présentait comme « un homme d’État 
sans portefeuille, un professeur 
d’université sans chaire, une femme 
dirigeante dans un monde fait par 
l’homme ».

48 Richard T. Ely avait fait venir 
John Commons à l’Université du 
Wisconsin-Madison, où il a eu des 
rapports étroits avec l’administration 
de Robert M. La Follette. John R. 
Commons (1934 : 56 et 68) descendait 
à l’University Settlement à New 
York et fréquentait Hull House 
quand il venait à Chicago. Il parle 
aussi dans ses mémoires (ibid. : 75-
76) du « settlement communiste/
communautaire », Blithedale (du nom 
du roman de Nathaniel Hawthorne), 
que sa femme et lui ont partagé 
avec un groupe d’économistes à 
Washington. Ely avait de même des 
rapports réguliers avec Addams 
autour de 1901 – dans des lettres de 
janvier, il l’encourage à continuer son 
Democracy and Social Ethics et l’invite 

à le tenir au courant de l’avancement 
du manuscrit, qu’il publiera dans sa 
collection « The Citizen’s Library ». 
Plus tard, en février, Addams lui 
demande s’il inviterait Kropotkine 
à Madison, ce qu’il accepte de faire 
à domicile. Ni Ely ni Commons 
n’ont cependant pu fréquenter 
les settlements de Madison : 
Neighborhood House n’y sera créée 
qu’en 1916 dans le quartier italien. 

49 Pour mieux comprendre le petit 
milieu des settlers et des réseaux 
socialisants de New York, James 
Graham Phelps Stokes était né dans 
l’une des familles les plus riches de la 
ville, épiscopalienne, connue pour ses 
actions philanthropiques. Rose Pastor 
Stokes (2002 ; Hochschild, 2020) avait 
travaillé de l’âge de 12 ans jusqu’à ses 
23 ans dans une fabrique de cigares à 
Cleveland. Elle est alors embauchée 
par le Yidishes Tageblatt à New York. 
Elle côtoie à l’University Settlement 
Leonard T. Abbott, Algernon H. Lee, 
William English Walling, Ernest 
Poole, Leroy Scott, Maud Younger, 
qui auront tous de brillantes carrières 
d’auteurs et de politiciens. Rose et 
James rejoignent en 1905 et 1906 
le Parti socialiste (Socialist Party 
of America) après que James a été 
second sur la liste de la Ligue pour la 
propriété municipale de W. R. Hearst 
– contre l’avis de son épouse. Rose 
est proche de Eugen Debs et Max 
Eastman, mais aussi de Margaret 
Sanger et Emma Goldman, avec qui 
elle milite pour la contraception 
(birth control). La sœur de Stokes, 
Caroline Phelps, épouse en 1903 
Robert Hunter (qui vient de piloter 



517

l’enquête sur les Tenement Conditions 
in Chicago, 1901). En 1905, ils créent 
avec Florence Kelley, Jack London, 
Clarence Darrow et Upton Sinclair, 
l’Intercollegiate Socialist Society – 
Stokes en est vice-président alors que 
Sinclair et London la président, puis 
Stokes en devient président à son tour 
en 1907. Rose deviendra une leader 
du mouvement ouvrier, impliquée 
dans de nombreuses grèves avec 
Stokes, dont celle des couturières de 
chemisiers (shirtwaist-makers’ strike) 
de 1909, se battant contre la guerre 
(alors que Stokes rejoignait la Garde 
nationale de l’Armée de New York). 
Elle est une des co-fondatrices du 
Parti communiste d’Amérique (1919).

50 Tous ces efforts ne vont pas sans 
difficultés : si Hull House parvenait à 
communiquer avec la frange la plus 
éduquée de la communauté italienne, 
à travers, notamment, Alessandro 
Mastro-Valerio, journaliste et 
résident du settlement, et, à travers 
lui, à organiser des événements à la 
mémoire de Mazzini et Garibaldi, 
et si Addams, comme personne, 
s’exerçait à interpréter le plaisir du 
vagabondage des apprentis gangsters 
ou le travail de la mémoire des mères 
italiennes, le trop petit nombre 
d’animateurs italiens rendait difficile 
de faire venir des gamins. Hull House 
se trouvait dans une situation de 
concurrence avec le Madonna Center, 
créé en 1898, financé par la famille 
Amberg, propriétaire de carrières 
de granit, centre paroissial attaché à 
l’église du Saint Ange Gardien. Les 
Italiens avaient leur propre réseau 
de sociétés de secours mutuels et de 

lieux de divertissement. Ils étaient 
étroitement attachés à leurs paroisses, 
dont les prêtres condamnaient les 
settlements pour leur anticléricalisme 
(Hull House avait accueilli le Club 
Giordano Bruno et s’opposait au 
boss John Powers, favorable à la 
construction d’une nouvelle église 
catholique dans le quartier). Ils 
avaient leur propre système de 
patronage par des protecteurs-
médiateurs et, à partir des années 
1910, se développera le crime organisé 
de l’Outfit. Et tandis que les filles 
restaient à la maison aider leur mère, 
les garçons faisaient partie des street 
corner gangs. 

51 On retrouve l’expression de 
« gouvernement populaire » dès les 
Oceana et autres écrits de James 
Harrington (1658). Les textes lus par 
les activistes réformateurs étaient, 
après les quatre essais de Henry 
Sumner Maine (Popular Government, 
1885), toutes sortes de brochures sur 
l’institution de la propriété publique 
et la réforme des services publics 
puis, au moment du succès du Parti 
progressiste, le livre de William H. 
Taft (Popular Governement : Its 
Essence, Its Permanence and Its Perils, 
1913) ou le traité de A. Lawrence 
Lowell (Public Opinion and Popular 
Government, 1913). 

52 Certains commentateurs ont 
souligné l’étrange mélange de 
radicalisme et de conservatisme qui 
transparaît chez ces auteurs. Voir le 
jugement un peu sévère d’Edward 
S. Shapiro (1978) sur Woods, dont le 
rêve semblait être avant tout celui 



518

de la restauration de la communauté 
locale, de la paroisse des petites villes 
de Nouvelle Angleterre contre leur 
désintégration par le conflit social, 
ethnique et religieux. Il y voit une 
« nostalgie fin de siècle » de l’élite 
bostonienne – à quoi on ne peut 
complètement réduire le projet de 
« reconstruction sociale » de Woods, 
quel que fût, et il était fort, son désir 
d’intégration organique de la vie 
collective. Un tel désir n’était pas non 
plus absent de chez Addams, chez 
qui Marilyn Fischer (2013b) piste des 
traces du livre de John Morley (1874, 
On Compromise). Elle se fonde sur 
une citation de son « Pragmatism in 
Politics » (1912b : 12) : « Les mesures 
appropriées pour le progrès social 
ne peuvent être mises en œuvre 
qu’avec le consentement de tout le 
peuple et la sagesse de tels plans est 
mieux discutée en relation avec la 
réalisation de l’opinion, pour utiliser 
la belle expression de John Morley. » 
De là, elle repère une relation avec 
Edmund Burke – ce qui là encore 
paraît excessif (lire en contrepoint 
l’interprétation de Seigfried, 2009). 

53 La dernière phrase des Second 
Twenty Years at Hull-House (1930 : 
413), où Addams évoque l’ouverture 
de la recherche et de la discussion à 
l’échelle nationale et internationale, 
à travers l’implication du Social 
Science Research Council dans 
la recherche sur les migrations 
et la création de la Commission 
internationale de coopération 
intellectuelle de la Société des 
nations (ancêtre de l’Unesco) est la 
suivante : « Dewey nous a dit que 

l’intelligence générale est endormie, 
avec ses communications faibles et 
brisées, jusqu’à ce qu’elle dispose du 
public comme médium. Il semble 
par moments que nous soyons sur 
le point d’étendre indéfiniment ce 
que nous appelons notre public, 
et qu’à moins de l’étirer jusqu’aux 
dimensions du monde, les messages 
les plus significatifs de notre époque 
puissent facilement nous échapper. » 
Elle rejoint directement la discussion 
du Public et ses problèmes (1927/2010) 
sur la « grande communauté ». On 
pourrait relire le débat à distance 
entre Dewey et Addams autour du 
pacifisme comme celui de la création 
d’un public international, porteur 
d’une « conscience mondiale » (le 
thème du sous-titre des Second 
Twenty Years), qui met l’émotion, la 
moralité et l’intelligence collectives 
au service de la fondation d’agences 
et de dispositifs destinés à prévenir 
et à endiguer le risque de conflit 
international violent (Dykhuizen, 
1973 : 162-165). 


