
TULLIO VIOLA
PEIRCE ON THE 
USES OF HISTORY : 
THE LEGACY OF A 
REALIST

BERLIN ET NEW-YORK,  
DE GRUYTER, 2020

RECENSION PAR  
MATHIAS GIREL



455

S i l’importance de Peirce pour la philosophie des sciences ne fait 
aucun doute, ses contributions à la philosophie de l’histoire,  
y compris la philosophie de l’histoire des sciences et la philo- 

sophie de l’histoire comprise comme science, sont encore un terrain  
largement inexploré. Beaucoup auront pourtant en tête l’avertis- 
sement, porté dans « Comment se fixe la croyance », sur le fait que les 
grands moments des sciences – que nous connaissons à travers l’his-
toire des sciences – sont aussi des « leçons de logique »1. On sait en 
outre que Peirce a écrit plus de trois cents recensions pour The Nation 
et que, dans ces recensions, les allusions à l’histoire des sciences sont 
fréquentes. Or, si, dans « Le mariage de la religion et de la science » 
(1893), il fait de la méthode le cœur de la science, bien davantage 
que ce qui se sédimente dans les grandes synthèses et les manuels, il 
ajoute immédiatement cette précision importante : « Mais la méthode 
scientifique est elle-même un résultat scientifique. Elle n’est pas sortie 
du cerveau d’un débutant : c’est un acquis historique et un accomplis- 
sement scientifique2. » La méthode scientifique est un résultat de la 
science, et non pas quelque chose que nous pourrions convoquer 
avant d’entamer toute enquête, elle apparaît dans et par la science, 
prise dans son historicité. Bien entendu, si l’on a en tête le réalisme 
tricatégorial tout à fait affirmé de Peirce, cela ne peut signifier une 
« historicisation » totale de la science, ou une plus improbable encore 
conversion au scepticisme, mais une tension s’ouvre ici, dans laquelle, 
si nous ne nous trompons pas, le livre tout entier de Tullio Viola est 
installé.

L’auteur fournit, dans cette remarquable monographie3, un apport 
tout à fait conséquent aux recherches peirciennes. Il s’agit d’étudier 
« la relation entre la philosophie et l’histoire dans l’œuvre de Charles 
Sanders Peirce » (PUH : 1), et en particulier l’importance que peut 
revêtir l’histoire pour la philosophie. L’enquête proposée par Viola 
se fonde aussi bien sur les arguments philosophiques qui traitent 
du rôle de l’histoire que sur le travail de Peirce comme historien. Le 
livre s’articule autour de trois grands moments. La première partie 
(chapitres 1 et 2) suit l’évolution de la pensée de Peirce sur la relation 

PRAGMATA, 2022-5 : 454-468



456

philosophie-histoire et fait l’hypothèse d’une inflexion, autour de 
1890, date après laquelle cette relation ferait l’objet d’examens expli-
cites et non plus implicites. La seconde partie (3 à 5) est le cœur de 
l’ouvrage : elle articule les différents sens et usages de l’histoire mobi-
lisés par Peirce dans son analyse philosophique. La troisième partie 
(6 et 7) s’attache au travail de Peirce comme historien et notamment, 
au chapitre 7, à l’analyse d’un important texte méthodologique posté-
rieur à 1900, On the Logic of Drawing History from Ancient Documents.

Même si l’on dispose d’une édition, perfectible et il est vrai diffi-
cile à trouver, des textes principaux consacrés par Peirce à l’histoire 
des sciences4, et si d’autres auteurs s’étaient intéressés, de manière 
plus limitée (Miller, 1971 ; Esposito, 1983), à la philosophie de l’histoire 
de Peirce, le livre de Tullio Viola est le premier à traiter de ce thème 
de manière systématique. Il reprend dans son titre celui d’un article 
ancien de Miller (1971), mais pour d’emblée le pluraliser : ce sont bien 
ici des usages de l’histoire qui sont convoqués, et Viola ne se contente 
pas de s’inscrire dans la tension repérée avant lui par Esposito (1983) 
entre une vision « réaliste » et une vision plus « constructiviste » de 
l’histoire chez Peirce. Viola défend de manière nuancée mais opi-
niâtre une lecture réaliste, la conclusion du livre, « L’héritage d’un 
réaliste », reprenant explicitement cette interprétation. Suivant de 
manière fort claire une problématique clairement aiguisée, ce livre 
est aussi un livre « total » : les grandes idées et les grands textes de 
Peirce, et non seulement la série du Monist, sont relus à l’aune de la 
relation à l’histoire.

Le premier chapitre réussit l’exploit de suivre Peirce de ses tout pre-
miers écrits aux années 1890. Viola décrit avec brio l’articulation des 
réflexions peirciennes sur la science et sur la métaphysique, dès cette 
période, et éclaire des textes peu commentés, par exemple l’essai de 
1863, « The Place of Our Age in the History of Civilization » (W.1.101-114), 
dans lequel sont reprises les thématiques schellingiennes des « âges 
du monde », et où le Christianisme fournit « l’intrigue de l’Histoire ». 
De même, l’analyse de conférences, données à Harvard et à l’institut 



457

Lowell dans les années 1860, souligne l’intérêt philosophique de 
l’histoire aux yeux de Peirce : « On a vraiment dit, rappelle ce dernier, 
que l’histoire était la métropole ou la capitale de la philosophie ; 
lorsque nous l’avons maîtrisée, il nous est facile d’étendre nos 
conquêtes partout. » (W.1.4565). Il reste qu’à cette époque, c’est à la 
philosophie qu’il appartient de juger, une fois que cette base a été 
établie. On ne s’étonnera pas de retrouver en bonne place William 
Whewell6, auteur d’une philosophie des sciences inductives « fondée 
sur leur histoire » et sous-tendue par un net réalisme. Si Whewell allait 
jusqu’à envisager que les « conceptions » fondamentales des sciences 
soient fournies directement par l’esprit de Dieu, il a également insisté 
de la manière la plus nette sur l’émergence progressive des « idées 
appropriées » au cours de l’histoire, et soutenu que nous voyons les 
« faits » à travers des théories ce qui, paradoxalement, implique une 
historicité des faits7. La même attention est accordée à la dimension 
historique dans la relecture peircienne de la scolastique, aussi bien 
dans les Essais de 1868-69 que dans la Recension de l’édition Fraser 
des œuvres de Berkeley en 1871, Viola ayant l’œil pour des remarques 
qui pourraient passer inaperçues, comme celle-ci : « L’histoire méta- 
physique est l’une des principales branches de l’histoire et doit être 
exposée parallèlement à l’histoire de la société, du gouvernement 
et de la guerre, car c’est dans ses relations avec ces dernières que 
l’on trouve la signification des événements pour l’esprit humain. » 
(W.2.463). L’auteur a ici de belles pages sur le rapport de Peirce à 
la pensée scolastique, lue selon ce point de vue8. Devant une telle 
richesse, il ne s’agit pas ici de critiquer tel ou tel manque, ou de regretter  
que certaines pistes ne soient pas prolongées plus avant, car cela 
aurait assurément fourni la substance d’une autre monographie. Tout 
au plus s’étonnera-t-on de la quasi-absence dans ce premier chapitre 
de « Comment rendre nos idées claires », de 18789. Après tout, si l’on 
s’intéresse à l’historicité, ce qui « nous » paraît obscur, et donc devoir 
être éclairci, n’est sans doute pas intemporel, et il semble difficile 
de découpler totalement ce qui mérite un éclaircissement pragma-
tiste des fronts de la science, et notamment des questions ouvertes 



458

dans une configuration historique particulière, nous y reviendrons 
en conclusion.

Le second chapitre est centré sur la période qui s’ouvre à partir du 
milieu des années 1880, lorsque Peirce sera en pleine possession de 
son réalisme tricatégorial. Viola y étudie ce qui justifie l’intérêt crois-
sant de Peirce pour l’histoire des sciences, et analyse les théorisations 
par Peirce de la « classification des sciences », à laquelle concourent 
aussi bien l’histoire que la philosophie. Un « massif » important est 
fourni par les Lowell Lectures de 1892, qui portent sur l’histoire des 
sciences. Viola distingue plusieurs usages de l’histoire, qui seront 
complétés dans la suite des chapitres. Il y a un premier usage qui en 
fait une forme de « généalogie » des idées maîtresses de la science 
actuelle (comme c’est le cas par exemple pour l’idée de « régularité 
absolue de la causalité ») et qui restitue toute la fragilité d’une hypo-
thèse à ses débuts. L’histoire peut également nous permettre de 
mieux mesurer l’influence d’autres peuples, d’autres époques, sur 
notre propre pensée. Il y a également, et ce serait un second usage, 
des « leçons pratiques » de l’histoire, pour guider la recherche actuelle 
en sciences10. Enfin, pour rendre compte du raisonnement, la dissec- 
tion logique ne suffit pas et il convient de mobiliser une « histoire 
du raisonnement », en dessinant les lois générales de son évolution 
(W.9.98). L’histoire, en ce dernier sens, étudie la « croissance » (growth) 
des idées, ce serait là un troisième usage. Ce chapitre, on l’a men-
tionné, est également l’occasion d’une analyse des idées peirciennes 
sur la « classification des sciences » : Viola montre bien comment s’arti- 
culent le souci architectonique – classer les sciences selon un ordre 
dans lequel les sciences placées « plus bas » dans la classification tirent 
leurs principes des sciences placées « plus haut »11 – et une forme tem-
pérée d’historicisme. En effet, si la philosophie et l’histoire sont natu-
rellement placées dans cette classification, la classification est elle-
même sujette à révision au cours de l’histoire. Bien que ses bornes, 
les mathématiques et les sciences les plus descriptives, soient inva-
riantes, les relations de voisinage peuvent évoluer au cours du temps, 
et les sciences descriptives, plus bas dans la classification, peuvent 



459

elle-même fournir des formes plus générales et influer sur les sciences 
plus fondamentales. Par ailleurs, Peirce a bien conscience du fait que 
les classifications se fondent sur l’état présent de la science (PUH : 59). 
Viola résout la tension entre historicisme et réalisme en soulignant 
que, pour Peirce, l’idéal des classifications est de rejoindre les clas-
sifications naturelles, et indique à juste titre que « la classification 
de Peirce est ainsi fondée sur un type spécifique d’histoire, à savoir 
la généalogie, qui a précisément pour but de réconcilier une sensi-
bilité au changement historique avec une enquête sur les éléments 
idéaux. Ces derniers sont, à leur tour, définis en termes de causes 
finales. » (PUH : 63). Il s’agit là aussi bien d’une esquisse de solution 
que de l’énoncé d’un problème : si l’on peut sans problème réinscrire 
ces causes finales dans le domaine de la philosophie de l’esprit comme 
dans celui des idées, qui seraient alors caractérisées par une finalité 
vague au départ mais qui ne cesse de se préciser au cours de l’histoire, 
qu’en est-il de leur application au vivant et aux formes biologiques ? 
C’est dans ces passages que l’on souhaiterait, peut-être, au-delà de la 
reconstruction, une évaluation critique de ces thèses par l’auteur de 
la monographie : on peut avoir des réserves à suivre Peirce, et Agassiz 
avant lui, lorsqu’ils vont jusqu’à faire dépendre la généalogie, dont 
Darwin par exemple avait vu qu’elle était la véritable matrice de la 
classification, d’une théorie téléologique.

On traitera la deuxième partie de manière plus synthétique. Le 
chapitre 3, « Historicity as Process », développe les linéaments d’une 
métaphysique des processus, ou encore « temporaliste », comme on le 
disait il y a quelques décennies. Viola restitue de manière limpide le 
fil qui va de la continuité de la pensée-signe, dans les années 1860, à 
la métaphysique évolutionniste de Peirce des années 1890, en passant 
par la cristallisation de la philosophie de l’habitude. De ce point de 
vue, la perspective finaliste réapparaît dans les trois métaphysiques 
de l’évolution que distingue Peirce : elle se distingue du « tychasme » 
(où l’apparition et l’évolution des formes se font selon un hasard 
aveugle) et de l’« anancasme », où la nécessité et la prédétermination 
dominent, et porte le nom d’« agapisme ». Cette dernière forme semble 



460

préserver l’« existence possible d’une téléologie dans la nature qui 
n’écarte pas le hasard et la contingence » (PUH : 72), ou encore de 
l’évolution comme chemin vers un telos, « qui n’est pas nécessaire-
ment prédéterminé » (ibid.). On suit sans problème l’auteur lorsqu’il 
esquisse un parallèle avec la croissance des idées, qui peut sans doute 
obéir à ces trois logiques. L’application de l’agapisme à l’évolution des 
espèces naturelles – qui semble nécessaire cependant, d’un point de 
vue interne à la doctrine, pour que l’on puisse tenir la classification 
comme naturelle au sens précisé plus haut – peut à nouveau inspirer 
une hésitation, en particulier s’il s’agit de dire que « l’espèce n’évolue 
pas à cause de la variation et de la sélection naturelle, mais plutôt 
à cause d’un effort téléologique visant à atteindre un certain but, 
dont le résultat est transmis par l’intermédiaire d’un processus de 
prise d’habitudes » (PUH : 84). Il ne s’agit pas ici, on le voit, d’une 
critique de l’interprétation de Viola, mais, disons d’une question que 
l’on peut avoir à l’égard d’un moment de la philosophie réaliste de 
Peirce, et cela n’enlève rien à la pertinence des développements sur 
l’évolution des idées ni de l’approche des sciences en termes d’espèces 
naturelles (natural kinds). Les autres chapitres, que nous évoquerons  
ici plus succinctement, sont tout aussi fondamentaux. Le chapitre 4,  
« Autonomy and the Value of Experience », montre de manière ingé- 
nieuse comment, aux yeux de Peirce, l’histoire des sciences « fournit 
une justification inductive de la validité du raisonnement ampliatif » 
(PUH : 162), c’est-à-dire une justification inductive de notre capacité à 
faire des abductions. Du point de vue de l’opposition entre les facteurs 
internes et externes dans l’évolution d’une théorie, Viola souligne en 
outre le rôle de l’expérience non seulement pour infirmer une théorie, 
mais aussi pour affiner l’observation philosophique, lorsqu’il s’agit 
d’une exception récalcitrante à une théorie, qui nous conduit à la 
formulation de nouvelles théories. Il cite à cet égard ce beau passage 
tiré d’un manuscrit (MS 498), qui montre comment une observation, 
éventuellement d’un fait historique, peut jeter une nouvelle lumière 
sur des notions théoriques :



461

On peut énoncer les meilleures définitions, aller au cœur des 

choses, et pourtant il y aura, pour ainsi dire, une petite souris 

bien vivante prenant la forme d’une quasi-exception qui se trou-

vera, ou fera, un trou pour entrer alors que tout semblait hermé-

tiquement fermé. Cette souris ne sera pas un simple parasite 

dont on se débarrasse et qu’on oublie. Ce sera un compagnon 

dont il faudra se souvenir et qu’il faudra évaluer. (Cité en PUH : 
112 ; voir l’important commentaire final, 221-222)

Le chapitre 5, « Sociality, Dialogue, Disagreement », revient sur les 
thèmes conjoints de la convergence des enquêteurs et du désaccord, 
fournit un regard neuf sur ce que l’on appelait le « socialisme 
logique » de Peirce et approfondit, entre autres choses, la vision de 
la communauté scientifique comme entité en croissance esquissée 
plus haut, aussi bien à travers la notion de désaccord que du point 
de vue de la dialectique entre critique et « sentimentalisme ». Les 
lecteurs de Peirce seront intéressés sans doute par la discussion de 
Gallie, commentateur de Peirce et théoricien des « concepts essentiel-
lement contestés »12, qui pourrait conduire à nuancer l’espoir envers 
un « accord sur le long terme » des enquêteurs sur certaines ques-
tions (PUH : 150).

La dernière partie est extrêmement instructive, car elle nous 
montre Peirce, qui est indéniablement un philosophe, en historien 
et épistémologue de l’histoire. Ceux qui ont une fibre historienne, 
justement, auront peut-être un regret tout à fait marginal : que les 
textes explicitement consacrés à l’histoire des sciences, le manuscrit 
préparé pour Putnam et les Lowell Lectures, ne soient pas davantage 
présentés, du point de vue de leur format, de leur volume, de leur 
contenu, car ils ne sont pour l’instant pas accessibles, hormis pour 
qui a la chance de pouvoir consulter le double volume édité par Eisele, 
dans une des rares bibliothèques qui le possède. On notera également 
– ce qui suscitera d’amicales jalousies ! – que l’auteur a eu accès en 
avance au volume 9 des Writings ; une partie des sources évoquées 
sera, espérons-le, plus largement disponible bientôt.



462

Le chapitre 6 éclaire les Lowell Lectures sur l’histoire des sciences 
de 1892-93 et traite de plusieurs sujets connexes, aussi bien l’origine et 
l’évolution des sciences que le travail plus précis de Peirce sur un texte 
médiéval ou que le rôle comparé, enfin, des individus et des collectifs  
plus larges dans la marche des sciences. L’origine des sciences est 
reliée à des instincts, dont la liste peut varier (instinct de nutrition 
et de reproduction, à l’origine des sciences physiques et psychiques, 
parfois instinct conduisant à produire des images rationnelles de la 
nature et impulsion sociale). Plus prometteuses peut-être sont les 
interrogations de Peirce sur ce qui peut constituer le livre de science 
le plus ancien : le plus ancien à contenir des vérités, ou le plus ancien 
à manifester un véritable esprit scientifique ? L’histoire des sciences 
telle que la voit Peirce n’est pas « gradualiste », il reconnaît tout à fait 
des moments « cataclysmiques », des révolutions scientifiques, « qui 
dépendent de violentes ruptures de certaines habitudes » (PUH : 171, 
citant W.9.256-257). Comme souvent dans le livre, on appréciera le 
fait que l’auteur ne tranche pas entre deux tendances dans la pensée 
de Peirce, qui mène des études des « vies » des savants et de l’apport 
comparé des individus et des collectifs, pour trouver des régularités, 
qui envisage qu’il y ait peut-être un esprit de l’époque (voir les pages 
de Viola sur le style gothique, 178-179), tout en affirmant qu’il y a des 
« héros » dans l’histoire des sciences, Kepler notamment. La contribu-
tion la plus originale de Peirce, ici, est sans doute l’ensemble d’études 
qu’il a consacrées à Pierre de Maricourt et à sa « Lettre », datant de 1269, 
sur le magnétisme13. Peirce, qui avait effectué un travail de première 
main sur un manuscrit de la BNF lors d’un de ses séjours en Europe 
en 1883, y voit une manifestation très nette de l’esprit expérimenta-
liste, qui passe par la construction d’instruments pour interroger la 
nature. Pierre de Maricourt affirmait en effet au début de la Lettre :

Tu dois savoir, très cher [ami] que l’artisan [décrit] dans ce traité 

doit connaître la nature des choses et qu’il ne doit pas non plus 

ignorer les mouvements célestes. Mais il doit également être 

habile dans le travail des mains, afin qu’il puisse par son travail,  

rendre visibles les effets merveilleux. Car, par son habileté, il 



463

pourra à peu de frais corriger une erreur alors qu’il n’y arriverait  

jamais par la science naturelle et la mathématique seules, s’il 

manquait d’habileté manuelle. (Radelet de Grave & Speiser, 

1975 : 203)

On se souvient que dans les Illustrations de la logique de la science, 
Peirce avait caractérisé le génie de Lavoisier en disant qu’il avait trans-
formé ses alambics et cornues en « instruments de pensée » (W.3.243). 
Cela semble être déjà vrai de Pierre de Maricourt. Par ailleurs, anti-
cipant sans doute sur ce point Duhem, cela confirmait aux yeux de 
Peirce que la Renaissance et la Révolution scientifique s’appuyaient 
sur plusieurs siècles de découvertes, de communautés savantes, que 
les découvertes majeures n’apparaissaient pas comme des « champi-
gnons » (voir PUH : 183). On a donc ici clairement un épisode où une 
enquête – sur Pierre de Maricourt, sur l’histoire du magnétisme avant 
Gilbert – conduit à préciser et réviser l’histoire reçue.

Le dernier chapitre, centré autour du texte de 1901, On the Logic of 
Drawing History from Ancient Documents, défend l’argument selon 
lequel Peirce « était tout d’abord intéressé par la formulation d’une 
approche réaliste de l’enquête historique » (PUH : 193). Ce texte a une 
origine empirique : Peirce avait eu l’occasion, l’année précédente, 
d’écrire pour Langley des analyses de la théorie humienne du témoi-
gnage et des miracles. Viola parvient très bien à résumer « l’angle » 
de Peirce, qui oppose dans les premières lignes du texte les « monu-
ments » aux « documents » et livre une critique incisive aussi bien de 
la méthode « subjective », prêtée aux historiens allemands, que de 
la « critique de documents ». Selon Peirce, cette dernière méthode 
est dominée par deux injonctions contradictoires : la première est de 
ranger les témoignages selon leur probabilité, et d’agréger ces proba-
bilités (mais sans qu’il s’agisse ici véritablement de probabilités objec-
tives), la seconde est de privilégier toujours la lecture la plus difficile, 
au motif que ce récit est moins susceptible d’être inventé, eu égard à 
son improbabilité. Selon lui, une telle approche permettait, selon l’hu-
meur, soit de rejeter un récit (qui paraît « improbable » au lecteur), soit 



464

de l’accepter (précisément parce qu’il est improbable). Peirce répond 
en estimant que sa méthode, fondée sur la déduction, l’induction 
et l’abduction, rend mieux justice à la réalité historique, l’histoire 
n’étant qu’un type de connaissance scientifique. D’où l’importance 
des « monuments », qui désignent ici tant les objets physiques que les 
manuscrits pris dans leur matérialité : l’histoire « consiste à formu-
ler des hypothèses – ou des abductions – au sujet du passé ; à en déri-
ver un certain nombre de conséquences ; et à soumettre ces consé-
quences à l’épreuve de l’expérience » (PUH : 197). Nous laissons lec-
trices et lecteurs découvrir l’application de cette méthode à l’œuvre 
d’Aristote, à la chronologie de la vie de Platon et enfin à Pythagore.

Au total, le beau livre de Tullio Viola, remarquablement informé 
et argumenté, est très complet, il fourmille de pistes neuves et devrait 
s’imposer comme lecture nécessaire pour quiconque s’intéresse au 
rapport général entre pragmatisme et histoire, comme au rapport 
singulier de Peirce à l’histoire. Je n’évoquerais ici pour finir qu’une 
question qui m’est venue plusieurs fois en lisant Viola, et qui pourrait  
être un prolongement de la présente monographie. On est facile-
ment convaincu par la relecture que l’auteur propose de « Comment 
se fixe la croyance », en montrant que les méthodes de variation histo-
riques et anthropologiques permettent de « desserrer » l’emprise de la 
méthode a priori de fixation des croyances, qui nous conduit à croire à 
ce qui « plaît à la raison » ou, pour le dire de manière moins hédoniste, 
ce que nous ne pouvons pas penser ou nous imaginer autrement. 
Il reste à soumettre à la même lecture « Comment rendre nos idées 
claires », le texte jumeau du premier, et on peut s’en rendre compte en 
se demandant ce qui mérite d’être éclairci selon cette méthode, celle 
de la « maxime pragmatiste » (« Considérer quels sont les effets pra-
tiques, que nous pensons pouvoir être produits par l’objet de notre 
conception. La conception de tous ces effets est la conception com-
plète de l’objet14. »). Il nous semble qu’une lecture attentive des textes 
contemporains et plus tardifs devrait conduire à réévaluer la dimen-
sion historique, aussi bien en ce qui concerne les obscurités qu’il s’agit 
de dissiper, que les clarifications qui sont proposées.



465

Sur le premier point, les obscurités, il serait bien peu pragmatiste  
d’estimer que ce qui nous semble obscur est invariant au fil du temps, 
et il ne s’agit pas pour Peirce de donner une lecture en termes d’« inci-
dences pratiques » de toutes les notions. Ainsi, dans le manuscrit 
Pragmatisme (1907), Peirce évoque une lecture pragmatiste de la 
notion de force, qui l’éclaircirait à partir de la manière dont le physi-
cien compose des accélérations partielles, et ajoute aussitôt : « Pour les 
besoins ordinaires, cependant, il n’y a rien à gagner à pousser l’ana-
lyse aussi loin ; car ces concepts ordinaires de la vie quotidienne, qui 
ont guidé la conduite des hommes depuis que la race s’est développée, 
sont de loin plus fiables que les concepts précis de la science ; de sorte 
que lorsqu’une grande exactitude n’est pas requise, ils constituent 
les meilleurs termes de définition. » (Peirce & Peirce Edition Project, 
1998 : 433). Nous éclaircissons des notions dans des contextes précis, 
et ce passage suggère qu’il s’agit en priorité des cas où la science, 
prise dans l’histoire, déborde le périmètre du sens commun. Si tel 
était le cas, les éclaircissements pragmatistes devraient être relus à 
la lumière des questions que nous nous posons, des enquêtes que 
nous menons et qui ont une histoire. On peut le comprendre d’une 
autre manière en convoquant Whewell, que Peirce a lu de près sur 
ce point, et que Viola relit à juste titre à plusieurs endroits straté-
giques du livre. Whewell accorde une importance primordiale aux 
controverses : il estime qu’elles révèlent des incertitudes stratégiques 
dans le développement d’une discipline, et qu’à travers les contro-
verses, les notions, d’abord confuses, ressortent clarifiées. C’est à ses 
yeux le cas de la notion de « force vive » en mécanique, ou encore 
d’« espèce » et de « plan d’organisation » en biologie. La pensée de 
Whewell est précieuse, en ce qu’elle permet de penser qu’il y a une 
historicité des questions et des obscurités et que, partant de là, ce 
qui est à éclaircir à une époque n’est pas de la même nature qu’à une 
autre époque. Il est crucial au xviie siècle d’éclaircir de ce que l’on 
entend par « force vive », ou encore par « énergie cinétique », pour faire 
avancer la mécanique, pour en savoir plus sur le monde physique ; 
nous pouvons avoir, aujourd’hui encore, besoin de ce type d’éclaircis- 
sement, dans l’enseignement secondaire, mais ces éclaircissements 



466

scolaires sont périphériques par rapport au front de la science. Ils 
n’ont pas le même sens. Le soupçon qu’un lecteur un peu attentif de 
Whewell et de Peirce pourrait nourrir, et qui nous semble susceptible 
d’un examen plus approfondi, est que l’obscurité et la confusion que 
chaque époque affronte la définissent en propre, de manière plus 
profonde peut-être que ses articles de foi explicites ou ses certitudes 
bruyamment affichées.

De l’autre côté, celui des incidences pratiques (practical bearings), 
il serait tentant d’en avoir une lecture anhistorique, et le texte même 
de « Comment rendre nos idées claires », qui évoque des sensations et 
des faits sensibles, pourrait nous y inciter. Les précisions ultérieures 
de Peirce sur son propre pragmatisme incitent cependant à élargir la 
focale : « Je comprends le pragmatisme, affirme-t-il en 1907, comme 
une méthode permettant de déterminer la signification, non pas de 
toutes les idées, mais seulement de ce que j’appelle des “concepts 
intellectuels”, c’est-à-dire de ceux sur la structure desquels peuvent 
reposer les arguments concernant les faits objectifs. » (Ibid. : 401). 
Comprendre le sens d’un « concept intellectuel », c’est convoquer l’en-
semble des « arguments » auxquels il va fournir une structure. Une 
compréhension de la pratique qui ne couvrirait pas l’usage théorique 
d’un terme ou d’une conception, qui peut nous permettre de résoudre 
un problème, d’étendre une théorie, d’unifier des champs théoriques, 
ni son rôle inférentiel, ne répondrait assurément pas à l’usage que 
Peirce envisage ici. De ce point de vue là, les « incidences pratiques » 
devraient alors être relues à la lumière de l’histoire des sciences : elles 
ne seront sans doute pas les mêmes d’une théorie à l’autre. Ces deux 
points devraient être poursuivis dans un cadre plus vaste, mais le fait 
que ces questions aient un sens semble d’un coup moins exotique, 
une fois que l’on a refermé ce passionnant ouvrage sur Peirce et les 
usages de l’histoire.



467

BIBLIOGRAPHIE
Ambrosio Chiara (2016), « The Historicity of Peirce’s Classification of the 

Sciences », European Journal of Pragmatism and American Philosophy, VIII 
(2), p. 9-43. En ligne : (https://doi.org/10.4000/ejpap.625).

Eisele Carolyn (dir.) (1985), Historical Perspectives on Peirce’s Logic of Science : A 
History of Science, Berlin, Mouton.

Esposito Joseph L. (1983), « Peirce and the Philosophy of History », Transactions 
of the Charles S. Peirce Society, 19, p. 155-166.

Gallie Walter Bryce (1956/2014), « Les concepts essentiellement contestés », 
Philosophie, 122 (3), p. 9-33.

Girel Mathias (2017), « “Éclaircir les conceptions” : Peirce et Whewell, 1869 », 
Cahiers philosophiques, 3, p. 35-44.

Miller Willard M. (1971), « Peirce on the Use of History », Transactions of the 
Charles S. Peirce Society, 7, p. 105-126.

Peirce Charles Sanders (1893/1960), « The Marriage of Religion and Science »,  
in Collected Papers, C. Hartshorne, A. W. Burks & P. Weiss (dir.), Cambridge, 
Belknap Press of Harvard University Press, volume 6, §§ 428-434.

Peirce Charles Sanders (1960), Collected Papers, C. Hartshorne, A. W. Burks & 
P. Weiss (dir.), Cambridge, Belknap Press of Harvard University Press.

Peirce Charles Sanders & Peirce Edition Project (1998), The Essential 
Peirce : Selected Philosophical Writings, Bloomington, Ind., Londres, Indiana 
University Press.

Radelet de Grave Pierre & David Speiser (1975), « Le “De magnete” de Pierre 
de Maricourt : Traduction et commentaire », Revue d’histoire des sciences, 28 
(3), p. 193-234.

Short Thomas L. (2007), Peirce’s Theory of Signs, Cambridge, Cambridge 
University Press.

Viola Tullio (2012), « Peirce and Iconology. Habitus, Embodiment, and the 
Analogy between Philosophy and Architecture », European Journal of 
Pragmatism and American Philosophy, IV (1), p. 6-31. En ligne : (https://doi.
org/10.4000/ejpap.764).

Viola Tullio (2020), Peirce on the Uses of History, Peirceana, Berlin, De Gruyter. 



NOTES
1 Peirce (W.3.243). Dans ce qui suit, 
j’utilise l’abréviation standard – W + 
numéro de volume + page – pour 
l’édition scientifique, Writings of 
Charles S. Peirce : A Chronological 
Edition, Peirce Edition Project (ed.), 
Bloomington, Indianapolis, Indiana 
University Press, 1982-. Et CP, pour les 
Collected Papers (Peirce, 1960).

2 Peirce (1893/1960, CP.6.428). Pour un 
commentaire, voir Short (2007 : 328-
329). Ici, voir Viola (2020 : 138).

3 Viola (2020). Par la suite : PUH. 

4 Eisele (1985). Ces deux volumes, 
rassemblant plus de mille pages, 
ne sont présents que dans trois 
bibliothèques universitaires en 
France, en plus de la BNF. 

5 Viola attribue l’origine de cette 
image à Diodore de Sicile. 

6 Sur Whewell, voir Snyder (2006).

7 Je me permets de renvoyer à Girel 
(2017).

8 Pour une anticipation de certains 
arguments, voir Viola (2012).

9 Article qui fait l’objet d’une lecture 
plus loin dans l’ouvrage, voir p. 112-
118.

10 Voir le lien avec la notion 
kantienne d’histoire pragmatique, 
(PUH : 48-51).

11 Sur la classification des sciences 
selon Peirce et son historicité, voir 
le très beau texte, par ailleurs cité 
et commenté par Viola : Ambrosio 
(2016).

12 Voir la traduction française de ce 
célèbre essai dans Gallie (1956/2014).

13 Pour une traduction de cette lettre 
en français, voir Radelet-de Grave & 
Speiser (1975).

14 W.3.365. Je donne ici la version 
« française », la version « anglaise » 
insiste davantage sur l’idée de 
conception : « Consider what effects, 
which might conceivably have 
practical bearings, we conceive the 
object of our conception to have. 
Then, our conception of these effects 
is the whole of our conception of the 
object. » (W.3.266). 


