TULLIO VIOLA

PEIRCE ON THE
USES OF HISTORY :
THE LEGACY OF A
REALIST

BERLIN ET NEW-YORK,
DE GRUYTER, 2020

RECENSION PAR
MATHIAS GIREL



il'importance de Peirce pour la philosophie des sciences ne fait

aucun doute, ses contributions a la philosophie de I’histoire,

y compris la philosophie de I’histoire des sciences et la philo-
sophie de I’histoire comprise comme science, sont encore un terrain
largement inexploré. Beaucoup auront pourtant en téte l’avertis-
sement, porté dans « Comment se fixe la croyance », sur le fait que les
grands moments des sciences — que nous connaissons a travers I’ his-
toire des sciences — sont aussi des «lecons de logique»'. On sait en
outre que Peirce a écrit plus de trois cents recensions pour The Nation
etque, dans cesrecensions, les allusions al’histoire des sciences sont
fréquentes. Or, si, dans «Le mariage de la religion et de la science »
(1893), il fait de la méthode le cceur de la science, bien davantage
que ce qui se sédimente dans les grandes syntheses et les manuels, il
ajouteimmeédiatement cette précision importante: « Maislaméthode
scientifique est elle-méme un résultat scientifique. Elle n’est pas sortie
ducerveaud’undébutant: c’est un acquis historique et un accomplis-
sement scientifique?. » La méthode scientifique est un résultat de la
science, et non pas quelque chose que nous pourrions convoquer
avant d’entamer toute enquéte, elle apparait dans et par la science,
prise dans son historicité. Bien entendu, si 'on a en téte le réalisme
tricatégorial tout a fait affirmé de Peirce, cela ne peut signifier une
«historicisation » totale de la science, ou une plusimprobable encore
conversion au scepticisme, mais une tension s’'ouvreici, danslaquelle,
si nous ne nous trompons pas, le livre tout entier de Tullio Viola est
installé.

Lauteur fournit, dans cette remarquable monographie?, un apport
tout a fait conséquent aux recherches peirciennes. Il s’agit d’étudier
«larelation entre la philosophie et I’histoire dans ’ceuvre de Charles
Sanders Peirce» (PUH: 1), et en particulier 'importance que peut
revétir I’histoire pour la philosophie. Lenquéte proposée par Viola
se fonde aussi bien sur les arguments philosophiques qui traitent
du réle de I'histoire que sur le travail de Peirce comme historien. Le
livre s’articule autour de trois grands moments. La premiére partie
(chapitres1et2) suit I'’évolution de la pensée de Peirce sur la relation

PRAGMATA, 2022-5: 454-468

455



456

philosophie-histoire et fait I’hypothese d’une inflexion, autour de
1890, date apres laquelle cette relation ferait I'objet d’examens expli-
cites et non plus implicites. La seconde partie (3 a 5) est le coeur de
I'ouvrage:elle articule les différents sens et usages de I’histoire mobi-
lisés par Peirce dans son analyse philosophique. La troisiéme partie
(6 et 7) s’attache au travail de Peirce comme historien et notamment,
auchapitre 7, al’analyse d’'un important texte méthodologique posté-
rieur 21900, On the Logic of Drawing History from Ancient Documents.

Méme si I'on dispose d’une édition, perfectible et il est vrai diffi-
cile a trouver, des textes principaux consacrés par Peirce a I’histoire
des sciences?, et si d’autres auteurs s’étaient intéressés, de maniere
pluslimitée (Miller, 1971; Esposito, 1983), ala philosophie de I’histoire
de Peirce, le livre de Tullio Viola est le premier a traiter de ce theme
de maniére systématique. Il reprend dans son titre celui d’un article
ancien de Miller (1971), mais pour d’emblée le pluraliser: ce sont bien
icidesusages de’histoire qui sont convoqués, et Viola ne se contente
pasde s’inscrire dans la tension repérée avant lui par Esposito (1983)
entre une vision «réaliste» et une vision plus «constructiviste» de
I’histoire chez Peirce. Viola défend de maniére nuancée mais opi-
niatre une lecture réaliste, la conclusion du livre, «L’héritage d’'un
réaliste », reprenant explicitement cette interprétation. Suivant de
maniére fort claire une problématique clairement aiguisée, ce livre
est aussi un livre «total»: les grandes idées et les grands textes de
Peirce, et non seulement la série du Monist, sont relus a 'aune de la
relation a I’histoire.

Le premier chapitre réussit’'exploit de suivre Peirce de ses tout pre-
miers écrits aux années 1890. Viola décrit avec brio I’articulation des
réflexions peirciennes surlascience et surla métaphysique, des cette
période, et éclaire des textes peu commentés, par exemple ’'essai de
1863, « The Place of Our Agein the History of Civilization » (W.1.101-114),
dans lequel sont reprises les thématiques schellingiennes des «ages
dumondev, et ot le Christianisme fournit «'intrigue de I'Histoire ».
De méme, 'analyse de conférences, données a Harvard et a I'institut



Lowell dans les années 1860, souligne I'intérét philosophique de
I’histoire aux yeux de Peirce: « On avraiment dit, rappelle ce dernier,
que I’histoire était la métropole ou la capitale de la philosophie;
lorsque nous I'avons maitrisée, il nous est facile d’étendre nos
conquétes partout.» (W.1.456°). Il reste qu’a cette époque, c’est a la
philosophie qu’il appartient de juger, une fois que cette base a été
établie. On ne s’étonnera pas de retrouver en bonne place William
Whewell®, auteur d’'une philosophie des sciences inductives «fondée
sur leur histoire » et sous-tendue par un net réalisme. Si Whewell allait
jusqu’aenvisager que les «conceptions» fondamentales des sciences
soient fournies directement par ’esprit de Dieu, il a également insisté
de la maniere la plus nette sur 'émergence progressive des «idées
appropriées» au cours de I’histoire, et soutenu que nous voyons les
«faits» a travers des théories ce qui, paradoxalement, implique une
historicité des faits’. La méme attention est accordée a la dimension
historique dans la relecture peircienne de la scolastique, aussi bien
dans les Essais de 1868-69 que dans la Recension de l'édition Fraser
des ceuvres de Berkeley en 1871, Viola ayant I’ceil pour des remarques
qui pourraient passer inapercues, comme celle-ci: « Lhistoire méta-
physique est I'une des principales branches de I’histoire et doit étre
exposée parallélement a I’histoire de la société, du gouvernement
et de la guerre, car c’est dans ses relations avec ces derniéres que
I’'on trouve la signification des événements pour I'esprit humain. »
(W.2.463). L’auteur a ici de belles pages sur le rapport de Peirce a
la pensée scolastique, lue selon ce point de vues. Devant une telle
richesse, ilnes’agit pasici decritiquer tel outel manque, ouderegretter
que certaines pistes ne soient pas prolongées plus avant, car cela
aurait assurément fournila substance d’'une autre monographie. Tout
aupluss’étonnera-t-on de la quasi-absence dans ce premier chapitre
de «Comment rendre nos idées claires », de 1878°. Aprés tout, si 'on
s’intéresse a I’historicité, ce qui «nous» parait obscur, et donc devoir
étre éclairci, n’est sans doute pas intemporel, et il semble difficile
de découpler totalement ce qui mérite un éclaircissement pragma-
tiste des fronts de la science, et notamment des questions ouvertes

457



458

dans une configuration historique particuliére, nous y reviendrons
en conclusion.

Le second chapitre est centré sur la période qui s’ouvre a partir du
milieu des années 1880, lorsque Peirce sera en pleine possession de
sonréalisme tricatégorial. Violay étudie ce qui justifie 'intérét crois-
sant de Peirce pour I’histoire des sciences, et analyse les théorisations
par Peirce de la «classification des sciences», a laquelle concourent
aussi bien I'histoire que la philosophie. Un «massif» important est
fourni par les Lowell Lectures de 1892, qui portent sur ’histoire des
sciences. Viola distingue plusieurs usages de I’histoire, qui seront
complétés dans la suite des chapitres. Il y a un premier usage qui en
fait une forme de «généalogie » des idées maitresses de la science
actuelle (comme c’est le cas par exemple pour I'idée de «régularité
absolue de la causalité ») et qui restitue toute la fragilité d’une hypo-
thése a ses débuts. L’histoire peut également nous permettre de
mieux mesurer 'influence d’autres peuples, d’autres époques, sur
notre propre pensée. Il y a également, et ce serait un second usage,
des «lecons pratiques» de I’histoire, pour guider larecherche actuelle
ensciences'. Enfin, pour rendre compte du raisonnement, la dissec-
tion logique ne suffit pas et il convient de mobiliser une «histoire
du raisonnement», en dessinant les lois générales de son évolution
(W.9.98). L'histoire, en ce dernier sens, étudie la « croissance » (growth)
des idées, ce serait 1a un troisieme usage. Ce chapitre, on I’a men-
tionné, est également 'occasion d’une analyse des idées peirciennes
surla«classification des sciences»: Violamontre bien comment s’arti-
culent le souci architectonique - classer les sciences selon un ordre
danslequellessciences placées « plus bas» dansla classification tirent
leurs principes des sciences placées « plus haut »" - et une forme tem-
pérée d’historicisme. En effet, sila philosophie et ’histoire sont natu-
rellement placées dans cette classification, la classification est elle-
méme sujette a révision au cours de I’histoire. Bien que ses bornes,
les mathématiques et les sciences les plus descriptives, soient inva-
riantes, les relations de voisinage peuvent évoluer au cours du temps,
et les sciences descriptives, plus bas dans la classification, peuvent



elle-méme fournir des formes plus générales etinfluer sur les sciences
plus fondamentales. Par ailleurs, Peirce a bien conscience du fait que
lesclassifications se fondent sur1’état présent delascience (PUH: 59).
Viola résout la tension entre historicisme et réalisme en soulignant
que, pour Peirce, I’'idéal des classifications est de rejoindre les clas-
sifications naturelles, et indique a juste titre que «la classification
de Peirce est ainsi fondée sur un type spécifique d’histoire, a savoir
la généalogie, qui a précisément pour but de réconcilier une sensi-
bilité au changement historique avec une enquéte sur les éléments
idéaux. Ces derniers sont, a leur tour, définis en termes de causes
finales.» (PUH: 63). Il s’agit 1a aussi bien d’une esquisse de solution
que del’dnoncé d’un probléme: sil’on peut sans probléme réinscrire
ces causes finales dans le domaine de la philosophie de ’'esprit comme
dans celui des idées, qui seraient alors caractérisées par une finalité
vague au départ mais qui ne cesse de se préciser au cours de I'histoire,
qu’en est-il de leur application au vivant et aux formes biologiques?
C’estdans ces passages que I'on souhaiterait, peut-étre, au-delade la
reconstruction, une évaluation critique de ces theses par 'auteur de
lamonographie: on peut avoir des réserves a suivre Peirce, et Agassiz
avant lui, lorsqu’ils vont jusqu’a faire dépendre la généalogie, dont
Darwin par exemple avait vu qu’elle était la véritable matrice de la
classification, d’'une théorie téléologique.

On traitera la deuxieme partie de maniere plus synthétique. Le
chapitre 3, « Historicity as Process », développe les linéaments d’'une
métaphysique des processus, ou encore « temporaliste», comme on le
disait il y a quelques décennies. Viola restitue de maniere limpide le
fil qui va de la continuité de la pensée-signe, dans les années 1860, a
lamétaphysique évolutionniste de Peirce des années 1890, en passant
par la cristallisation de la philosophie de I’habitude. De ce point de
vue, la perspective finaliste réapparait dans les trois métaphysiques
del’évolution que distingue Peirce: elle se distingue du «tychasme »
(ou l'apparition et I’évolution des formes se font selon un hasard
aveugle) et de ’«anancasme », ol 1a nécessité et la prédétermination
dominent, et porte le nom d’«agapisme ». Cette derniére forme semble

459



460

préserver ’«existence possible d’une téléologie dans la nature qui
n’écarte pas le hasard et la contingence» (PUH: 72), ou encore de
I’évolution comme chemin vers un telos, «qui n’est pas nécessaire-
ment prédéterminé » (ibid.). On suit sans probléme l'auteur lorsqu’il
esquisse un paralléle avecla croissance desidées, qui peut sans doute
obéiracestroislogiques. Lapplication de 'agapisme al’évolution des
especes naturelles — qui semble nécessaire cependant, d’un point de
vue interne a la doctrine, pour que I'on puisse tenir la classification
comme naturelle au sens précisé plus haut — peut a nouveau inspirer
une hésitation, en particulier s’il s’agit de dire que «1’'espece n’évolue
pas a cause de la variation et de la sélection naturelle, mais plutot
a cause d’un effort téléologique visant a atteindre un certain but,
dont le résultat est transmis par I'intermédiaire d’un processus de
prise d’habitudes» (PUH: 84). Il ne s’agit pas ici, on le voit, d’'une
critique del'interprétation de Viola, mais, disons d'une question que
I’on peut avoir a I'’égard d’'un moment de la philosophie réaliste de
Peirce, et cela n’enléve rien a la pertinence des développements sur
I’évolution desidées nidel’approche des sciences en termes d’especes
naturelles (natural kinds). Les autres chapitres, que nous évoquerons
ici plus succinctement, sont tout aussi fondamentaux. Le chapitre 4,
« Autonomy and the Value of Experience », montre de maniére ingé-
nieuse comment, aux yeux de Peirce, I’histoire des sciences « fournit
unejustification inductive de lavalidité du raisonnement ampliatif»
(PUH:162), c’est-a-dire unejustification inductive de notre capacité a
faire desabductions. Du point de vue del’'opposition entre les facteurs
internes et externes dans1’évolution d’'une théorie, Viola souligne en
outrelerdle del’expérience non seulement pour infirmer une théorie,
mais aussi pour affiner I’observation philosophique, lorsqu’il s’agit
d’une exception récalcitrante a une théorie, qui nous conduit a la
formulation de nouvelles théories. Il cite a cet égard ce beau passage
tiré d’un manuscrit (MS 498), qui montre comment une observation,
éventuellement d’un fait historique, peut jeter une nouvelle lumiere
sur des notions théoriques:



On peut énoncer les meilleures définitions, aller au cceur des
choses, et pourtant il y aura, pour ainsi dire, une petite souris
bien vivante prenant la forme d’une quasi-exception qui se trou-
vera, ou fera, un trou pour entrer alors que tout semblait hermé-
tiquement fermé. Cette souris ne sera pas un simple parasite
dont on se débarrasse et qu'on oublie. Ce sera un compagnon
dont il faudra se souvenir et qu’il faudra évaluer. (Cité en PUH :
112; voir I'important commentaire final, 221-222)

Le chapitre 5, «Sociality, Dialogue, Disagreement », revient sur les
themes conjoints de la convergence des enquéteurs et du désaccord,
fournit un regard neuf sur ce que I'on appelait le «socialisme
logique» de Peirce et approfondit, entre autres choses, la vision de
la communauté scientifique comme entité en croissance esquissée
plus haut, aussi bien a travers la notion de désaccord que du point
de vue de la dialectique entre critique et «sentimentalisme ». Les
lecteurs de Peirce seront intéressés sans doute par la discussion de
Gallie, commentateur de Peirce et théoricien des «concepts essentiel-
lement contestés»2, qui pourrait conduire & nuancer I’espoir envers
un «accord sur le long terme» des enquéteurs sur certaines ques-
tions (PUH: 150).

La derniere partie est extrémement instructive, car elle nous
montre Peirce, qui est indéniablement un philosophe, en historien
et épistémologue de I’histoire. Ceux qui ont une fibre historienne,
justement, auront peut-étre un regret tout a fait marginal : que les
textes explicitement consacrés alI’histoire des sciences, le manuscrit
préparé pour Putnam et les Lowell Lectures, ne soient pas davantage
présentés, du point de vue de leur format, de leur volume, de leur
contenu, car ils ne sont pour I'instant pas accessibles, hormis pour
quialachancede pouvoir consulter le double volume édité par Eisele,
dansunedesraresbibliothéques quile possede. On notera également
- ce qui suscitera d’amicales jalousies! — que ’'auteur a eu accés en
avance au volume 9 des Writings; une partie des sources évoquées
sera, espérons-le, plus largement disponible bientot.

461



462

Le chapitre 6 éclaire les Lowell Lectures sur I’histoire des sciences
de1892-93 et traite de plusieurs sujets connexes, aussi bien 'origine et
I’évolution des sciences que le travail plus précis de Peirce sur un texte
médiéval ou queleréle comparé, enfin, desindividus et des collectifs
plus larges dans la marche des sciences. L'origine des sciences est
reliée a des instincts, dont la liste peut varier (instinct de nutrition
etde reproduction, a l'origine des sciences physiques et psychiques,
parfois instinct conduisant a produire des images rationnelles de la
nature et impulsion sociale). Plus prometteuses peut-étre sont les
interrogations de Peirce sur ce qui peut constituer le livre de science
le plus ancien: le plus ancien a contenir des vérités, ou le plus ancien
amanifester un véritable esprit scientifique ? L’histoire des sciences
telle que la voit Peirce n’est pas « gradualiste », il reconnait tout a fait
des moments « cataclysmiques », des révolutions scientifiques, «qui
dépendent de violentes ruptures de certaines habitudes» (PUH: 171,
citant W.9.256-257). Comme souvent dans le livre, on appréciera le
fait que 'auteur ne tranche pas entre deux tendances dans la pensée
de Peirce, qui mene des études des «vies» des savants et de ’'apport
comparé des individus et des collectifs, pour trouver des régularités,
qui envisage qu’il y ait peut-étre un esprit de I'’époque (voir les pages
de Viola sur le style gothique, 178-179), tout en affirmant qu’il y a des
«héros»dans!’histoire dessciences, Kepler notamment. La contribu-
tion laplusoriginale de Peirce, ici, est sans doute 'ensemble d’études
qu’ilaconsacrées a Pierre de Maricourtet asa « Lettre», datant de 1269,
sur le magnétisme®. Peirce, qui avait effectué un travail de premiere
main sur un manuscrit de la BNF lors d’un de ses séjours en Europe
en 1883, y voit une manifestation tres nette de I’'esprit expérimenta-
liste, qui passe par la construction d’instruments pour interroger la
nature. Pierre de Maricourt affirmait en effet au début de la Lettre

Tudois savoir, treés cher [ami] que I’artisan [décrit] dans ce traité
doit connaitre la nature des choses et qu’il ne doit pas non plus
ignorer les mouvements célestes. Mais il doit également étre
habile dansle travail des mains, afin qu’il puisse par son travail,
rendre visibles les effets merveilleux. Car, par son habileté, il



pourraapeude frais corriger une erreur alors qu’il n’y arriverait
jamais par la science naturelle et la mathématique seules, s’il
manquait d’habileté manuelle. (Radelet de Grave & Speiser,
1975:203)

Onsesouvientque dansles Illustrationsdelalogiquedelascience,
Peirce avait caractérisé le génie de Lavoisier en disant qu’il avait trans-
formé ses alambics et cornues en «instruments de pensée » (W.3.243).
Cela semble étre déja vrai de Pierre de Maricourt. Par ailleurs, anti-
cipant sans doute sur ce point Duhem, cela confirmait aux yeux de
Peirce que la Renaissance et la Révolution scientifique s’appuyaient
sur plusieurs siécles de découvertes, de communautés savantes, que
les découvertes majeures n‘apparaissaient pas comme des « champi-
gnons» (voir PUH: 183). On a donc ici clairement un épisode o1 une
enquéte —sur Pierre de Maricourt, sur I’histoire du magnétisme avant
Gilbert - conduit a préciser et réviser I’histoire recue.

Le dernier chapitre, centré autour du texte de 1901, On the Logic of
Drawing History from Ancient Documents, défend 'argument selon
lequel Peirce «était tout d’abord intéressé par la formulation d’'une
approche réaliste de I'’enquéte historique » (PUH:193). Ce texte aune
origine empirique: Peirce avait eu ’occasion, I'année précédente,
d’écrire pour Langley des analyses de la théorie humienne du témoi-
gnage et des miracles. Viola parvient trés bien a résumer «I’angle »
de Peirce, qui oppose dans les premiéres lignes du texte les « monu-
ments» aux «documents » et livre une critique incisive aussi bien de
la méthode «subjective », prétée aux historiens allemands, que de
la «critique de documents». Selon Peirce, cette derniere méthode
est dominée par deux injonctions contradictoires:la premiere est de
ranger les témoignages selon leur probabilité, et d’agréger ces proba-
bilités (mais sans qu’il s’agisse ici véritablement de probabilités objec-
tives), laseconde est de privilégier toujourslalecture la plus difficile,
au motif que ce récit est moins susceptible d’étre inventé, eu égard a
sonimprobabilité. Selon lui, une telle approche permettait, selon I’hu-
meur, soit de rejeter un récit (qui parait «improbable » au lecteur), soit

463



464

del’accepter (précisément parce qu’il estimprobable). Peirce répond
en estimant que sa méthode, fondée sur la déduction, I'induction
et I'abduction, rend mieux justice a la réalité historique, I’histoire
n’étant qu'un type de connaissance scientifique. D’ou I'importance
des «monuments», qui désignenticitant les objets physiques queles
manuscrits pris dans leur matérialité: I’histoire «consiste a formu-
ler des hypotheses - ou des abductions — au sujet du passé;; a en déri-
ver un certain nombre de conséquences; et a soumettre ces consé-
quences a I’épreuve de I'expérience» (PUH: 197). Nous laissons lec-
trices et lecteurs découvrir 'application de cette méthode a I’ccuvre
d’Aristote, a la chronologie de la vie de Platon et enfin a Pythagore.

Autotal, le beau livre de Tullio Viola, remarquablement informé
etargumenté, est trés complet, il fourmille de pistes neuves et devrait
s’'imposer comme lecture nécessaire pour quiconque s’intéresse au
rapport général entre pragmatisme et histoire, comme au rapport
singulier de Peirce a I’histoire. Je n’évoquerais ici pour finir qu'une
question qui m’est venue plusieurs fois en lisant Viola, et qui pourrait
étre un prolongement de la présente monographie. On est facile-
ment convaincu par la relecture que 'auteur propose de « Comment
se fixela croyance », en montrant que les méthodes de variation histo-
riques etanthropologiques permettent de «desserrer» 'emprise dela
méthode a priori de fixation des croyances, qui nous conduit a croire a
cequi«plaitalaraison»ou, pourledire de maniere moins hédoniste,
Ce ue nous ne pouvons pas penser ou nous imaginer autrement.
Il reste a soumettre a la méme lecture « Comment rendre nos idées
claires», letexte jumeau du premier, et on peut s’en rendre compte en
sedemandant ce qui mérite d’étre éclairci selon cette méthode, celle
de la «maxime pragmatiste » (« Considérer quels sont les effets pra-
tiques, que nous pensons pouvoir étre produits par I’objet de notre
conception. La conception de tous ces effets est la conception com-
pletedel’objet™. »). Il nous semble qu'une lecture attentive des textes
contemporains et plus tardifs devrait conduire a réévaluer la dimen-
sion historique, aussi bien en ce qui concerne les obscurités qu’il s’agit
de dissiper, que les clarifications qui sont proposées.



Sur le premier point, les obscurités, il serait bien peu pragmatiste
d’estimer que ce qui nous semble obscur est invariant au fil du temps,
etilnes’agit pas pour Peirce de donner unelecture en termes d’«inci-
dences pratiques» de toutes les notions. Ainsi, dans le manuscrit
Pragmatisme (1907), Peirce évoque une lecture pragmatiste de la
notion de force, qui I’éclaircirait a partir de la maniére dont le physi-
cien compose desaccélérations partielles, et ajoute aussitot : « Pour les
besoins ordinaires, cependant, il n’y a rien a gagner a pousser ’'ana-
lyse aussiloin; car ces concepts ordinaires de la vie quotidienne, qui
ontguidélaconduite deshommesdepuis quelarace s’est développée,
sont deloin plus fiables que les concepts précis de lascience ; de sorte
que lorsqu’une grande exactitude n’est pas requise, ils constituent
les meilleurs termes de définition. » (Peirce & Peirce Edition Project,
1998:433). Nous éclaircissons des notions dans des contextes précis,
et ce passage suggere qu’il s’agit en priorité des cas ou la science,
prise dans I’histoire, déborde le périmétre du sens commun. Si tel
était le cas, les éclaircissements pragmatistes devraient étre relus a
la lumiére des questions que nous nous posons, des enquétes que
nous menons et qui ont une histoire. On peut le comprendre d’une
autre maniere en convoquant Whewell, que Peirce a lu de prés sur
ce point, et que Viola relit a juste titre a plusieurs endroits straté-
giques du livre. Whewell accorde une importance primordiale aux
controverses:il estime qu’elles révelent des incertitudes stratégiques
dans le développement d’une discipline, et qu’a travers les contro-
verses, les notions, d’abord confuses, ressortent clarifiées. C’est a ses
yeux le cas de la notion de «force vive» en mécanique, ou encore
d’«espéce» et de «plan d’organisation» en biologie. La pensée de
Whewell est précieuse, en ce qu’elle permet de penser qu’il y a une
historicité des questions et des obscurités et que, partant de 13, ce
qui est a éclaircir a une époque n’est pas de la méme nature qu'a une
autre époque. Il est crucial au XVII® siecle d’éclaircir de ce que I'on
entend par «force vive », ou encore par «énergie cinétique », pour faire
avancer la mécanique, pour en savoir plus sur le monde physique;
nous pouvons avoir, aujourd’hui encore, besoin de ce type d’éclaircis-
sement, dans I’enseignement secondaire, mais ces éclaircissements

465



466

scolaires sont périphériques par rapport au front de la science. Ils
n’ont pas le méme sens. Le soupcon qu’'un lecteur un peu attentif de
Whewell et de Peirce pourrait nourrir, et qui nous semble susceptible
d’un examen plus approfondi, est que I'obscurité et la confusion que
chaque époque affronte la définissent en propre, de maniere plus
profonde peut-étre que ses articles de foi explicites ou ses certitudes
bruyamment affichées.

Del'autre c6té, celui desincidences pratiques (practical bearings),
il serait tentant d’en avoir une lecture anhistorique, et le texte méme
de «Comment rendre nosidées claires», qui évoque des sensations et
des faits sensibles, pourrait nous y inciter. Les précisions ultérieures
de Peirce sur son propre pragmatisme incitent cependant a élargir la
focale: «Je comprends le pragmatisme, affirme-t-il en 1907, comme
une méthode permettant de déterminer la signification, non pas de
toutes les idées, mais seulement de ce que j'appelle des “concepts
intellectuels”, c’est-a-dire de ceux sur la structure desquels peuvent
reposer les arguments concernant les faits objectifs. » (Ibid.: 401).
Comprendrele sens d’un «concept intellectuel », c’est convoquer I’en-
semble des «arguments » auxquels il va fournir une structure. Une
compréhension de la pratique qui ne couvrirait pas'usage théorique
d’unterme oud’une conception, qui peut nous permettre de résoudre
un probléme, d’étendre une théorie, d’'unifier des champs théoriques,
ni son role inférentiel, ne répondrait assurément pas a I'usage que
Peirce envisage ici. De ce point de vue 13, les «incidences pratiques »
devraient alors étre relues alalumiére deI’histoire des sciences: elles
ne seront sans doute pas les mémes d’une théorie a I'autre. Ces deux
points devraient étre poursuivis dans un cadre plus vaste, mais le fait
que ces questions aient un sens semble d’un coup moins exotique,
une fois que I'on a refermé ce passionnant ouvrage sur Peirce et les
usages de I’histoire.



BIBLIOGRAPHIE

AMBROSIO Chiara (2016), « The Historicity of Peirce’s Classification of the
Sciences», European Journal of Pragmatism and American Philosophy, VIII
(2), p.9-43. En ligne: (https://doi.org/10.4000/ejpap.625).

EISELE Carolyn (dir.) (1985), Historical Perspectives on Peirce’s Logic of Science: A
History of Science, Berlin, Mouton.

ESPOSITO Joseph L. (1983), « Peirce and the Philosophy of History», Transactions
of the Charles S. Peirce Society, 19, p.155-166.

GALLIE Walter Bryce (1956/2014), «Les concepts essentiellement contestés »,
Philosophie, 122 (3), p.9-33.

GIREL Mathias (2017), « “Eclaircir les conceptions”: Peirce et Whewell, 1869 »,
Cahiers philosophiques, 3, p.35-44.

MILLER Willard M. (1971), « Peirce on the Use of History», Transactions of the
Charles S. Peirce Society, 7, p.105-126.

PEIRCE Charles Sanders (1893/1960), « The Marriage of Religion and Science»,
in Collected Papers, C.Hartshorne, A.W.Burks & P. Weiss (dir.), Cambridge,
Belknap Press of Harvard University Press, volume 6, §§428-434.

PEIRCE Charles Sanders (1960), Collected Papers, C. Hartshorne, A. W.Burks &
P.Weiss (dir.), Cambridge, Belknap Press of Harvard University Press.

PEIRCE Charles Sanders & PEIRCE EDITION PROJECT (1998), The Essential
Peirce: Selected Philosophical Writings, Bloomington, Ind., Londres, Indiana
University Press.

RADELET DE GRAVE Pierre & David SPEISER (1975), «Le “De magnete” de Pierre
de Maricourt: Traduction et commentaire », Revue d’histoire des sciences, 28
(3), p.193-234.

SHORT Thomas L. (2007), Peirce’s Theory of Signs, Cambridge, Cambridge
University Press.

VIOLA Tullio (2012), « Peirce and Iconology. Habitus, Embodiment, and the
Analogy between Philosophy and Architecture », European Journal of
Pragmatism and American Philosophy, IV (1), p.6-31. En ligne: (https://doi.
0rg/10.4000/ejpap.764).

VIOLA Tullio (2020), Peirce on the Uses of History, Peirceana, Berlin, De Gruyter.

467



NOTES

1Peirce (W.3.243). Dans ce qui suit,
j'utilise I'abréviation standard - W+
numeéro de volume + page — pour
I’édition scientifique, Writings of
Charles S. Peirce: A Chronological
Edition, Peirce Edition Project (ed.),
Bloomington, Indianapolis, Indiana
University Press, 1982-. Et CP, pour les
Collected Papers (Peirce, 1960).

2 Peirce (1893/1960, CP.6.428). Pour un
commentaire, voir Short (2007 : 328-
329). Ici, voir Viola (2020: 138).

3 Viola (2020). Par la suite: PUH.

4 Eisele (1985). Ces deux volumes,
rassemblant plus de mille pages,
ne sont présents que dans trois
bibliothéques universitaires en
France, en plus de la BNF.

5 Viola attribue 'origine de cette
image a Diodore de Sicile.

6 Sur Whewell, voir Snyder (2006).

7 Je me permets de renvoyer a Girel
(2017).

8 Pour une anticipation de certains
arguments, voir Viola (2012).

9 Article qui fait I'objet d’une lecture
plus loin dans I'ouvrage, voir p.112-
118.

10 Voir le lien avec la notion
kantienne d’histoire pragmatique,
(PUH: 48-51).

11 Sur la classification des sciences
selon Peirce et son historicité, voir
le treés beau texte, par ailleurs cité
et commenté par Viola: Ambrosio
(2016).

12 Voir la traduction francaise de ce
célebre essai dans Gallie (1956/2014).

13 Pour une traduction de cette lettre
en francais, voir Radelet-de Grave &
Speiser (1975).

14 W.3.365. Je donne ici la version
«francaise», 1a version «anglaise »
insiste davantage sur I'idée de
conception: «Consider what effects,
which might conceivably have
practical bearings, we conceive the
object of our conception to have.
Then, our conception of these effects
is the whole of our conception of the
object.» (W.3.266).



