
ROBERTA DREON
SORTIR DE LA 
TOUR D’IVOIRE : 
L’ESTHÉTIQUE 
INCLUSIVE DE 
JOHN DEWEY 
AUJOURD'HUI

PARIS, QUESTIONS 
THÉORIQUES, 2017

RECENSION PAR  
OLIVIER GAUDIN



471

RECONSTRUCTION EN ESTHÉTIQUE

Si l’instauration d’une « esthétique pragmatiste », selon les termes 
de Richard Shusterman (1991/2018), semble imputable à John Dewey, 
le contenu théorique de cette formulation reste à préciser et clarifier.  
Comment tracer les limites spécifiques, internes et externes, d’une 
réflexion pragmatiste sur l’expérience esthétique, mais aussi sur les 
pratiques artistiques elles-mêmes ? En quoi se distingue-t-elle de la 
tradition intellectuelle européenne de la philosophie esthétique, 
inaugurée au cours du xviiie siècle ? Comment, enfin, la situer avec 
précision dans l’histoire et l’actualité des idées sur le sujet ? L’ouvrage 
de Roberta Dreon, paru en France en 2017 dans une traduction fluide 
et élégante (cinq ans après sa publication originale en 2012, en Italie), 
apporte une contribution précieuse à la discussion de ces questions. 
Réunissant quatre essais initialement parus de manière autonome, 
le livre convainc par la cohérence, la clarté et la richesse de son 
propos. Plutôt que d’entreprendre une présentation commentée de 
L’Art comme expérience, il reconstruit pas à pas la logique interne et 
la portée critique de l’approche inédite de l’esthétique par Dewey, 
qui s’inscrit, on le verra, dans la constellation bien plus large de ses 
positions théoriques sur l’expérience, les émotions, la culture, le lan-
gage, mais aussi la morale et la philosophie de l’esprit. Dreon s’appuie  
sur une explicitation du contexte intellectuel et académique de 
l’époque de ces publications, soit l’entre-deux-guerres aux États-Unis, 
ainsi que sur une éclairante confrontation à des auteurs ultérieurs et 
contemporains – en particulier les anthropologues Clifford Geertz et 
Alfred Gell, la philosophe Martha Nussbaum et la théoricienne de l’art 
Ellen Dissanayake. Cet effort de contextualisation et de reconstruc-
tion décadre les attentes que l’on pourrait avoir vis-à-vis d’un traité 
d’esthétique. Comme l’indique son titre, l’ouvrage de Dreon repère 
dans la démarche intellectuelle de Dewey un double mouvement de 
décentrement et d’élargissement de ce domaine de réflexion. Son 
argumentation retrace les contours d’une pensée aussi originale pour 
l’Amérique de l’entre-deux-guerres que pertinente pour notre actua-
lité, et que l’on pourrait qualifier, par souci de synthèse, d’approche 

PRAGMATA, 2022-5 : 470-486



472

écologique et pragmatiste de l’expérience esthétique. La suite de ce 
compte rendu expose en détail le contenu d’une telle approche, justi- 
fiant cette double désignation. On verra notamment que cet effort 
permet à Dreon d’inclure dans son analyse les enjeux épistémolo-
giques, éthiques et politiques inhérents à l’approche singulièrement 
extensive de l’expérience esthétique que défendit Dewey.

OUVRIR L’ESTHÉTIQUE : UNE APPROCHE 
DÉMULTIPLIÉE DE L’EXPÉRIENCE HUMAINE

Roberta Dreon commence par mettre en évidence l’ancrage des 
positions du philosophe américain dans le cadre élargi d’une psycho- 
logie pragmatiste de la perception et des émotions, mais aussi de 
son approche originale de l’expression, du langage et de la culture. 
Ces différents domaines de recherche trouvent leur articulation dans 
une anthropologie située de l’expérience humaine : on pourrait parler 
d’anthropologie philosophique si ce terme ne renvoyait pas à une autre 
tradition intellectuelle, propre à l’Allemagne de l’entre-deux-guerres. 
Cette orientation anthropologique, qui ouvre un dialogue avec les 
théoriciens allemands et leurs héritiers américains (au premier rang 
desquels Franz Boas, dont on reparlera), reste en partie implicite dans 
les textes publiés par Dewey. Dreon déploie de ce point de vue une 
contextualisation théorique serrée, qui rattache les positions esthé-
tiques du philosophe au fil conducteur du naturalisme « continuiste » 
qu’il a mis au point et affiné durant la période de maturité – désignée 
par les éditeurs de son œuvre comme celle des Middle Works –, mais 
aussi de ses positions « interactionnistes », mettant en avant, contre 
tout dualisme statique, la permanence des relations réciproques 
entre organismes et environnements. C’est donc à la lumière d’une 
patiente reconstruction que la chercheuse italienne élabore une série 
de liens, particulièrement éclairants, avec les deux livres que Dewey 
consacre à ces questions dans la décennie 1920 : Human Nature and 
Conduct (1922) et Experience and Nature (1925/2012). Dans le cha-
pitre VIII de ce dernier ouvrage (réédité en 1929) paraît une première 
série de réflexions sur l’art et l’esthétique, où s’esquisse l’orientation 



473

intellectuelle de Art as Experience (paru en 1934, à partir d’une série 
de conférences prononcées en 1931 à la Fondation Barnes).

La reconstitution de l’itinéraire argumentatif suivi par Dewey dans 
les années 1920 met en lumière un élargissement progressif de la 
notion d’expérience. Le point de départ qui décide de cette extension 
est l’élaboration, en coopération étroite avec George Herbert Mead 
durant la période de son enseignement à l’université de Chicago, d’une 
perspective que l’on peut dire écologique, voire environnementale,  
selon laquelle il n’est pas d’expérience hors d’un contexte d’inter- 
actions, d’une situation. Cette idée s’affirme dès les travaux de jeunesse 
(Early Works) que Dewey consacre, au milieu des années 1890, à la psy-
chologie de la perception. Ce dernier concept est au cœur de la refor-
mulation de la notion d’expérience, au moins depuis l’avènement de la 
tradition empiriste de la philosophie anglo-saxonne. Chez les auteurs 
que l’on appellera les pragmatistes, c’est-à-dire Peirce, James, Dewey 
et Mead, il est mis en discussion depuis la perspective des sciences 
expérimentales – et en particulier de la biologie évolutionniste, dans 
le sillage de Darwin. Dewey détaille l’« attitude » méthodologique ainsi 
adoptée dans un écrit important de 1910 (Dewey, 1910/2016 ; recensé 
par Barbara Stiegler dans Pragmata, 1, 2018 : 438-453). Il y conteste 
de manière frontale l’idéalisme des catégories conceptuelles tradi-
tionnelles de la philosophie, sans céder pour autant à un réduction-
nisme de type mécaniste. Esquissant l’approche unitaire et intégrée 
de l’expérience qui distinguera ses textes de maturité, Dewey critique 
aussi bien la réduction de la perception à un ensemble de sensations 
(ou sense data) privées de tout esprit ou capacité de réflexion qu’à 
une représentation simplement passive de la réalité « extérieure ».  
Il réfute également la réduction des expériences perceptives à un pro-
cessus de connaissance, du type d’un jugement inférentiel, c’est-à-
dire d’une sorte de déduction implicite, proche d’un raisonnement. 
La perception selon Dewey tend à dépasser en les intégrant ces dif-
férents points de vue, non pas au nom d’une métaphysique totali-
sante de l’expérience sensible, mais en raison de son caractère tou-
jours situé et en partie indéterminé. Puisqu’une perception s’inscrit 



474

dans une série ouverte d’interactions entre un organisme et un envi-
ronnement, les éléments qui la composent ne sont pas identifiés ni 
définis a priori ; ils ne cessent d’évoluer en fonction d’une séquence 
pratique donnée. Le déroulement des interactions avec le milieu et 
les autres agents oriente le contenu et les fonctions des perceptions. 
Selon les exigences des situations, la conscience, l’habitude ou la 
mémoire jouent un rôle variable, tout comme les émotions, la gamme 
des propriétés physiques de l’environnement, sans oublier la gram-
maire complexe des habitudes culturelles et des rapports sociaux. 
C’est sur le fond de cette approche ouverte, démultipliée et interac-
tionnelle de l’expérience sensorielle, tenant compte de sa complexité 
et de ses fonctions d’intégration rejouées dans chaque situation, qu’il 
convient d’aborder l’originalité des propos de Dewey sur l’esthétique.

UNE ESTHÉTIQUE « NATURALISTE »  
ET « INCLUSIVE » EST-ELLE UNE  
CONTRADICTION DANS LES TERMES ?

« Sortir de la tour d’ivoire » : l’image désigne donc avant tout l’exi-
gence de dépasser le cloisonnement intellectuel entre les catégories 
figées qui dominent à la fois la tradition philosophique occidentale 
et la psychologie scientifique du début du siècle dernier. L’esthétique 
de Dewey met en relation des notions et des méthodes que l’on avait 
pris l’habitude d’opposer : organisme vivant et signification, sensa-
tions ordinaires et sensibilité artistique, appréciation esthétique et 
impulsion ou élan du corps percevant. Il récuse l’idée d’une spécifi-
cité radicale de l’activité artistique comme de l’expérience esthétique, 
de même que celle d’une différence de nature, infranchissable, entre 
ces deux pôles de la réflexion philosophique sur l’art. Dewey prend 
le contrepied de l’idéalisme esthétique en se fondant sur ses propres 
orientations conceptuelles et méthodologiques, que l’on peut quali-
fier de naturalistes. Le premier chapitre de Sortir de la tour d’ivoire 
expose de manière synthétique les principales options qui caracté-
risent cette attitude. Le naturalisme deweyen serait plus « émergen-
tiste » que réductionniste (p. 55) : pour le philosophe américain, il est 



475

impossible de réduire la créativité des interactions vivantes à de purs 
enchaînements mécaniques, de type physico-chimique. À l’instar de 
Shusterman, mais avec quelques inflexions et nuances qui étendent 
sa lecture « inclusive » à un arrière-plan anthropologique et écolo-
gique plus complet, Dreon rappelle à cet égard l’importance décisive 
de l’article « The Reflex Arc Concept in Psychology » (Dewey, 1896) et 
de la « Theory of Emotions » (un ensemble de deux articles parus en 
1894 et 1895 : voir Quéré, 2018).

Le sens majeur de ce caractère inclusif est donc de souligner l’in-
dissociabilité de principe entre organisme et environnement dans 
la psychologie deweyenne : la distinction de ces deux pôles d’inter- 
action est fonctionnelle et momentanée, et non pas ontologique ou 
métaphysique. Le naturalisme défendu par Dewey est aussi, en ce 
sens, continuiste : une perception humaine n’est pas un événement 
causal isolé, mais une activité à part entière où le corps s’engage avec 
sa sensibilité, sa mémoire biographique et culturelle, ses habitudes 
acquises et ses savoir-faire partagés. Elle « implique une vivacité, une 
conscience qui dérive de la participation de l’organisme tout entier, 
incluant ses composantes synesthésiques et motrices, à ce qui est 
perçu, qui permet l’extension de tout l’organisme vers l’environ- 
nement, plutôt que de se contenir en lui-même en se limitant à 
enregistrer ce qui vient de l’extérieur » (p. 44). En d’autres termes, 
elle emploie des dispositions, à leur tour enrichies ou modifiées par 
les perceptions qui affectent l’organisme au cours de son activité.  
Percevoir s’apprend, tout au long de la vie. Une telle définition fait 
voler en éclats le tableau classique d’un spectateur placé face au 
monde et comme en dehors de celui-ci. Elle insiste sur la dimension  
corporelle, active et impliquée de la perception humaine, son ancrage 
dans des contextes mouvants et sa dépendance persistante à l’égard 
d’intérêts vitaux. Elle met aussi au jour le besoin de ressaisir une 
situation de continuité radicale, de « connexion structurelle de l’orga- 
nisme avec l’environnement » (p. 43) – non sans analogie avec la phé-
noménologie de la perception que Merleau-Ponty, par exemple, déve-
loppera quelques années plus tard de l’autre côté de l’Atlantique.



476

On peut donc affirmer que ce qui rend l’esthétique de Dewey 
« inclusive » est avant tout son enracinement naturaliste : l’expé-
rience esthétique appartient elle-même, sans solution de continuité, 
au flux des expériences ordinaires, avec la gamme complète et foison- 
nante de leurs émotions et de leurs significations. Toute expérience 
est en ce sens esthétique, de manière constitutive et irréductible. 
« “Esthétique” désignerait en fait une qualité de nos expériences perçues  
immédiatement en fonction de ce que certaines choses, personnes 
ou situations font sur nous, pour nous, avec ou contre nous. C’est seu-
lement ensuite, à la faveur d’une attitude réflexive de nos relations  
immédiates avec l’environnement, que nous ne jouissons ou ne souf-
frons plus simplement des choses en raison de l’impact qu’elles ont 
sur nous, et que nous les comprenons par rapport à d’autres, que nous 
les référons à d’autres choses, à d’autres situations, des expériences 
ultérieures. » (p. 153).

Immédiateté, primat des relations écologiques sur la conscience : 
le contraste ne saurait être plus vif avec l’image romantique d’un sujet 
abstrait et contemplatif, à distance du monde. Qu’ils soient perçus ou 
pratiqués, les arts participent aux interactions quotidiennes entre un 
certain type d’être vivant, les humains, et les environnements, culturel- 
lement marqués, dont ils sont eux-mêmes des composants en mouve-
ment. Le refus de tout exceptionnalisme en la matière rejoint le rejet 
des dualismes métaphysiques et permet à Dewey, en miroir, de sou-
ligner « la qualité esthétique de toute expérience » (p. 59). C’est une 
telle conception « inclusive » et « continuiste », sans céder pour autant 
à un « réductionnisme » qui dissoudrait le psychique ou le mental 
dans le physique (Dreon, 2015a : 54-55), que développe le fameux cha-
pitre III de Art as Experience (« Avoir une expérience »). Elle se trou-
vait déjà en germe dans les textes que le philosophe avait consacrés à 
l’éducation, vingt ans plus tôt, et qui l’avaient fait connaître. C’est en 
raison des propriétés constitutives de l’expérience sensorielle et de 
la psychologie humaine que l’esthétique n’est pas un régime spéci- 
fique de l’expérience, mais un registre d’interactions où se croisent 
les mêmes enjeux, affectifs, moraux, culturels et sociaux, que dans 



477

tout le reste de nos existences. Une approche aussi intégrée et « inclu-
sive », que l’on peut aussi dire « pluraliste » (ibid. : 55), conduit, en 
toute logique, à entrer en dialogue avec les savoirs et les méthodes 
des anthropologues.

AU-DELÀ DE L’ART : DE LA CRITIQUE  
À L’ANTHROPOLOGIE CULTURELLE

Il convient ici de s’arrêter plus en détail sur le contenu des cha-
pitres IV et V de l’ouvrage, dont la centaine de pages concentre les 
arguments et l’originalité du propos de Dreon. La discussion prend 
la forme d’un éclairage mutuel entre les positions de Dewey et dif-
férentes théories anthropologiques de l’expérience esthétique. Ces 
deux chapitres, intitulés « Anthropologica I » et « II » permettent aussi 
de préciser la portée critique de la métaphore qui orne le titre de l’ou-
vrage. Il s’agit à la fois de rompre l’isolement où l’on cantonne encore 
trop souvent la théorie esthétique et de mettre en question la sacra-
lité produite voire revendiquée par un tel cloisonnement. Symbole 
de pureté dans la tradition judéo-chrétienne, la tour d’ivoire signait  
l’enfermement de la Vierge, sa mise à l’écart de toute communication 
avec la vie extérieure. Passée dans le langage courant dans la plupart 
des langues occidentales, cette image désigne désormais une atti-
tude de désengagement cognitif et moral vis-à-vis du monde, une 
ignorance dommageable : ce n’est pas un hasard si le vocable vise 
souvent les experts, universitaires ou politiciens trop éloignés des 
enjeux du « terrain », dans les débats polémiques d’aujourd’hui. Les 
concepts et savoirs esthétiques échappent d’autant moins à ce risque 
de déconnexion que leur histoire, occidentale, en a fait une préoc- 
cupation des élites sociales, en particulier sur le plan de la réception. 
Musées, opéras ou galeries d’art s’adressent-ils vraiment au plus grand 
nombre ? Le xixe siècle a formalisé l’existence de ces institutions et 
leur place au sein de la société capitaliste bourgeoise, alors même 
que l’accès à l’éducation et à la connaissance inaugurait, en paral-
lèle, un lent processus de « démocratisation » avec la mise au point 
de systèmes d’enseignement et bibliothèques publics. Les études 



478

sociologiques ont montré à quel point ce prétendu élargissement de 
l’accès à « l’art » n’en rendait pas pour autant les institutions sociale-
ment inclusives (Bourdieu, 1979, 1992). Dans le même temps, la tra-
dition romantique et ses différents héritiers consacraient une vision 
à la fois idéalisée et subversive de l’artiste, volontiers contestataire 
de l’ordre social et politique. Les écoles d’art devenaient la scène de 
tensions entre le conformisme des académies et le renouveau cri-
tique des avant-gardes, tandis que la philosophie elle-même, dans 
le sillage de Hegel, a pu envisager la « mort de l’art » – une idée dont 
Roberta Dreon a récemment discuté en détail la postérité critique 
dans la réflexion de Dewey (Dreon, 2020).

La conscience de ces contradictions est l’un des foyers du posi-
tionnement de Dewey en matière d’esthétique. Mais loin de se satis-
faire des descriptions qui dominaient, à son époque, ce domaine de 
pensée, il en reformule les enjeux de manière radicale et critique1. 
Radicale, parce qu’il commence par interroger les implications maté-
rielles, psychologiques et écologiques des expériences esthétiques 
– déracinant au passage les conceptions idéalistes –, selon le mouve-
ment d’inclusion naturaliste analysé par Dreon. Cette radicalité n’est 
d’ailleurs pas étrangère à celle des approches phénoménologiques 
que Husserl, Heidegger ou Merleau-Ponty entreprennent à la même 
période. Et, en dehors et en amont du champ philosophique, on peut 
aussi rappeler que la radicalité en matière d’art et d’esthétique fut 
notamment, durant toute la période d’activité de Dewey, revendi-
quée par les mouvements d’avant-garde artistique eux-mêmes, des 
peintres cubistes aux auteurs situationnistes, en passant par Dada, 
les surréalistes, les lettristes, et tant d’autres.

Critique, Dewey l’est en ce qu’il réexamine les termes du question-
nement esthétique à la lumière de leurs conditions de possibilité et 
d’émergence (notamment sociales, culturelles et historiques) ; des 
limites, logiques et empiriques, de leur application ; et, enfin, parce 
qu’« une forme de critique sociale et politique, mais aussi plus spéci- 
fiquement culturelle, est à l’œuvre » chez Dewey (p. 155), avec une visée 



479

de réforme des habitudes et pratiques existantes. C’est pour ces rai-
sons conjuguées que le philosophe consacre de longs chapitres à un 
travail de redéfinition et de reconstruction contextuelle du vocabu-
laire de l’esthétique, formulant des questions en partie inédites, et 
d’une grande diversité : qu’appelle-t-on « art » dans un groupe social 
donné ? À quoi reconnaît-on concrètement une activité artistique, et 
à quoi sert-elle ? Que suscite une œuvre chez un spectateur (ou audi-
teur, ou lecteur) et comment le contexte historique et culturel de cette 
réception encadre-t-il cette expérience ? Quels sont les rapports entre 
arts et techniques ? Qu’est-ce au juste qu’une expérience sensorielle et 
quels facteurs assurent son unité ? Comment, enfin, intervenir dans 
les pratiques sociales qui encadrent les activités de production et de 
réception des œuvres d’art ?

Cette double posture radicale et critique engage, concrètement, 
une ouverture sans précédent de la philosophie esthétique vers les 
sciences sociales. Non sans rapport avec sa réflexion sur les « publics » 
en politique (Dewey, 1927/2010), c’est donc sous un angle anthropo- 
logique que Dewey interroge le fonctionnement des institutions 
culturelles susceptibles de « cadrer ( frame) » aussi bien les expé-
riences esthétiques que les conceptions, plus ou moins idéalisées, 
de l’art au sein de l’ensemble des « activités humaines » (Dewey, 
1934/2010 : 25-26). Il faut donc, pour le dire avec une formulation pro-
posée par Dreon dans une autre publication, il s’agit de demander si 
l’art « concerne des attitudes anthropologiques profondes, enraci-
nées dans notre participation à un environnement naturel et natu-
rellement social » (Dreon, 2015a : 56).

Comme pour les autres domaines de la pensée, le propos du philo- 
sophe américain à ce sujet se singularise par sa volonté de décloi-
sonnement : telle est la seconde signification majeure du caractère 
« inclusif » de son esthétique. Le croisement de perspectives qu’intro-
duit la référence anthropologique vise moins une discipline acadé-
mique particulière (encore peu consolidée à l’époque sur le plan épis-
témologique) qu’une attitude de curiosité intellectuelle, un regard 



480

transversal sur les expériences humaines situées. Il est ainsi remar-
quable que Dewey consacre de longs passages du célèbre chapitre III 
de L’Art comme expérience à interroger les qualités d’expériences à 
partir d’exemples pris dans toutes sortes de domaines, des pratiques 
rituelles aux interactions sociales ordinaires : de la vie quotidienne 
aux émotions esthétiques, il ne voit aucune solution de continuité.  
Il déploie un même intérêt pour l’artisanat, le sport ou pour des 
situations en apparence triviales, a priori déconnectées du champ 
esthétique, que pour les toiles de Renoir et Van Gogh, ou la poésie 
de Keats. L’intérêt de chacune de ces formes d’expériences est d’in-
carner des manières de percevoir et d’expérimenter qui participent 
à un degré d’accomplissement, d’intégration et d’unification plus ou 
moins avancé des expériences humaines, quel que soit son domaine  
d’application. Avec la qualité des expériences pour fil conducteur, 
l’approche naturaliste, « continuiste » et inclusive du philosophe 
pragmatiste peut se prêter à une lecture anthropologique, comme le  
propose Dreon.

Les chapitres IV et V de Sortir de la tour d’ivoire détaillent aussi 
bien le contexte historique de la référence anthropologique chez 
Dewey que la portée et l’héritage de son esthétique pour les études 
récentes et contemporaines en anthropologie de l’art. En premier 
lieu, les rapports de Dewey avec les travaux anthropologiques de son 
temps (avant tout Boas et Malinowski, mais aussi Goldenweiser ou 
Benedict) font l’objet de pages éclairantes, où apparaît une fois encore 
« l’idée d’une dépendance des individus à l’égard des interactions 
réciproques qui se réalisent entre eux et leur environnement naturel  
et naturellement social » (p. 150). Ce type de remarque, proche des 
explorations de l’écologie humaine en sciences sociales que déve-
loppèrent les sociologues de Chicago durant l’entre-deux-guerres, 
conduit Dreon à mettre l’accent sur l’importance de Human Nature 
and Conduct (1922) dans l’œuvre de Dewey. Elle montre aussi à quel 
point la convergence entre les conceptions du philosophe pragmatiste 
et les sciences sociales de son temps fonctionne sans doute à double 
sens : de l’anthropologie culturelle vers sa philosophie esthétique, et 



481

de sa propre psychologie sociale vers les sociologues et les anthro-
pologues. De nombreuses proximités apparaissent ainsi avec les 
positions de Franz Boas sur les rapports entre les différents sens de 
la culture (culture matérielle, culture sociale et culture spirituelle)  
distingués par l’anthropologue et l’organisation des expériences par 
la vie sociale, telle que Dewey, qui fut longtemps son collègue à l’uni-
versité de Columbia, la décrit dans ses textes de l’entre-deux-guerres. 
L’esthétique est donc moins que jamais un domaine séparé du reste 
des expériences humaines.

C’est ce que le chapitre V, « Anthopologica II. Dewey dans le débat 
contemporain », approfondit à la lumière d’études plus récentes en 
anthropologie culturelle des pratiques artistiques. Dreon confronte 
successivement l’héritage de l’esthétique deweyenne aux travaux de 
Clifford Geertz, Alfred Gell et Ellen Dissanayake. Ces rapprochements 
sont loin de se réduire à l’analyse contextuelle de l’expérience esthé-
tique. Ils mettent à nouveau en évidence l’apport critique des posi-
tions pragmatistes pour les théories et enquêtes anthropologiques 
elles-mêmes, dès lors que l’épistémologie de Dewey, qui culmine avec 
la notion d’enquête, se caractérise par son attention aux spécificités  
de chaque contexte pratique et par son exigence expérimentale.  
Ils soulignent aussi la pertinence durable des conceptions pragma-
tistes de l’expérience, de l’art et de la culture, et plus spécifiquement 
des pratiques artistiques, que le philosophe avait élaborées durant 
l’entre-deux-guerres.

Relire son esthétique à partir des questions de ces études anthro-
pologiques contemporaines, qui renouvellent le regard occidental sur 
l’art en élargissant et décloisonnant ce concept, montre la robustesse 
des positions de Dewey. Le philosophe avait par exemple su élargir le 
concept d’art bien au-delà des beaux-arts, y inclure les pratiques et les 
objets de cultures et civilisations autres qu’occidentales, et adopter  
un regard décentré sur nos propres perceptions esthétiques. Cette 
approche apparaît compatible, voire analogue, avec les tentatives 
d’élargissement des notions d’art et d’esthétique par Dissanayake  



482

– à quelque distance des notions et méthodes de l’anthropologie. 
Inspirée par une forme de naturalisme évolutionniste qui peut rap-
peler celle de Dewey, la théoricienne a proposé la notion d’« artifica-
tion » pour rendre compte des conduites humaines spécifiques – des 
« artifying behaviours » – qui, de l’artisanat aux beaux-arts, « rendent 
spécial un certain contexte » sans l’extraire ni le dissocier des situa-
tions ordinaires de la vie quotidienne (p. 238 ; voir aussi Dreon 2015a : 
58-60). La signification esthétique d’un geste ou d’une pratique s’ac-
corde dans chaque cas à des modes d’association et de participation 
entre les membres d’un groupe social. Ces idées sont d’une surpre-
nante proximité avec certaines des réflexions centrales de L’Art comme 
expérience sur les conditions et les interactions qui placent l’expé-
rience esthétique en « continuité » avec les qualités contextuelles (ou 
écologiques) de toute expérience (voir aussi Dreon, 2017b). Ce qui rend 
l’art « spécial » n’est pas de quitter les rivages de l’expérience com-
mune, mais de les arpenter, les explorer et les enrichir, bien plus en 
détail que nous le permet l’ordinaire de l’organisation sociale de la 
vie quotidienne. Ne pourrait-on rapprocher, en fin de compte, l’idée 
que l’art, parfois, « pose problème », de la place centrale des « situa-
tions problématiques » dans l’épistémologie deweyenne de l’enquête ?

CONCLUSION

Avec Sortir de la tour d’ivoire, Roberta Dreon propose une recons-
truction partielle mais transversale, et par conséquent très éclairante, 
des positions de Dewey en esthétique. Placer l’accent sur l’orienta-
tion « inclusive », c’est-à-dire l’élargissement et le décloisonnement 
résolus que Dewey applique à l’esthétique, met en évidence l’an-
crage psychologique et la dimension anthropologique de son propos. 
La confrontation des idées du philosophe aux études d’anthropo- 
logie culturelle permet à Dreon d’ouvrir une discussion féconde, qui 
reconstitue les rapports de Dewey aux travaux anthropologiques de 
son temps, et examine de possibles analogies avec des recherches 
plus contemporaines sur les pratiques artistiques et leurs relations 
à des contextes anthropologiques définis, que l’on entende ceux-ci 



483

en un sens très large – la culture d’une période historique ou d’une 
aire géographique – ou plus restreint – les institutions de tel groupe 
humain. Ainsi, Dreon a pu interroger, par exemple, la portée effective 
de Art as Experience en observant la manière dont les idées défen-
dues dans l’ouvrage ont pu inspirer, aux États-Unis, la politique gou-
vernementale du Federal Art Project (Dreon, 2013). En détaillant ce 
que le philosophe américain apporte à ces discussions, la philosophe 
italienne démontre, avec nuance, que l’exigence pluraliste de Dewey 
n’a rien perdu de sa capacité d’avertissement et d’invitation au recul 
critique. Nous n’avons pas fini de sortir de la tour d’ivoire.



484

BIBLIOGRAPHIE
Bourdieu Pierre (1979), La Distinction. Critique sociale du jugement, Paris, 

Minuit.
Bourdieu Pierre (1992), Les Règles de l’art. Genèse et structure du champ 

littéraire, Paris, Seuil.
Dewey John (1896), « The Reflex Arc Concept in Psychology », Psychological 

Review, III (4), p. 357-370 (rééd. The Early Works, 1882-1898, vol. 5, ed. by 
Jo Ann Boydston, Carbondale, Southern Illinois University Press, EW.5).

Dewey John (1910/2016), L’Influence de Darwin sur la philosophie et autres essais 
de philosophie contemporaine, trad. fr. Lucie Chataigné Pouteyo, Claude 
Gautier, Stéphane Madelrieux et Emmanuel Renault, Paris, Gallimard.

Dewey John (1922), Human Nature and Conduct, New York, Henry Holt and 
Co (rééd. The Middle Works, 1899-1924, vol. 14, ed. by Jo Ann Boydston, 
Carbondale, Southern Illinois University Press, MW.14).

Dewey John (1925/2012), Experience and Nature, Londres, George Allen & 
Unwin ; trad. fr. Joëlle Zask, Expérience et nature, Paris, Gallimard.

Dewey John (1927/2010), Le Public et ses problèmes, Paris, Gallimard.
Dewey John (1934/1980/2010), Art as Experience, New York, Perigee Books ; trad. 

fr. Jean-Pierre Cometti et al. : L’Art comme expérience, Paris, Gallimard.
Dreon Roberta (2007), Il sentire e la parola. Linguaggio e sensibilità tra filosofie 

ed estetiche del novecento, Milan, Mimesis.
Dreon Roberta (2013), « Was Art as Experience Socially Effective ? Dewey, 

the Federal Art Project and Abstract Expressionism », European Journal 
of Pragmatism and American Philosophy, V (1). En ligne : (https://doi.
org/10.4000/ejpap.606).

Dreon Roberta (2015a), « Shared Aesthetic Starting Points ? Evolutionary 
Aesthetics from a Cultural-Naturalistic Perspective », Aisthesis, 8, p. 53-69.

Dreon Roberta (2015b), « Aesthetic Issues in Human Emancipation. Between 
Dewey and Marcuse », Pragmatism Today, 6, p. 74-85.

Dreon Roberta (2017a), Sortir de la tour d’ivoire. L’esthétique inclusive de John 
Dewey aujourd’hui, Paris, Questions théoriques.

Dreon Roberta (2017b), « L’esthétique, l’artistique et l’humain : continuité et 
différence entre art et expérience chez Dewey », in Jean-Pierre Cometti & 
Giovanni Matteucci (dir.), Après l’art comme expérience. Esthétique et politique 
aujourd’hui à la lumière de John Dewey, Paris, Questions théoriques, p. 57-91.

Dreon Roberta (2020), « Dewey After the End of Art. Evaluating the ‘Hegelian 
Permanent Deposit’ in Dewey’s Aesthetics », Contemporary Pragmatism, 17, 
p. 146-169.

Floren Charles (1918/2018), L’Esthétique radicale de John Dewey, Rennes, 
Presses universitaires de Rennes (« Aesthetica »).



485

Quéré Louis (2018), « L’émotion comme facteur de complétude et d’unité 
dans l’expérience : la théorie de l’émotion de John Dewey », Pragmata, 
1, p. 10-59. En ligne : (https://revuepragmata.wordpress.com/2018/09/26/
lemotioncomme-facteur-de-completude-et-dunite-dans-lexperience-la-
theorie-delemotion-de-john-dewey/).

Shusterman Richard (1991/2018), L’Art à l’état vif : la pensée pragmatiste et 
l’esthétique populaire, trad. fr. Christine Noille, Paris, Minuit. Rééd. en poche : 
Paris, L’Éclat.



NOTES
1 Sur le caractère radical de la pensée 
esthétique de Dewey, voir aussi Floren 
(2018) ; le chapitre V de ce même 
ouvrage, intitulé « La fonction critique 
de l’art après Dewey », en éclaire 
également la portée critique, en un 
sens plus large que ne l’analyse ici 
Dreon. 


