ROBERTO FREGA
& STEVEN LEVINE
(eds)

JOHN DEWEY'’S
ETHICAL THEORY :
THE 1932 ETHICS

NEW YORK ET LONDRES,
ROUTLEDGE, 2021

RECENSION PAR
BAPTISTE CORNARDEAU



LETHIQUE A L’GEUVRE : DE LA REFLEXION
MORALE A LA TRANSFORMATION
DEMOCRATIQUE DE L’EXPERIENCE

Ainsi que I'expliquent Roberto Frega et Steven Levine en ouver-
ture de John Dewey’s Ethical Theory : The 1932 Ethics (2021), 'un des
principaux motifs ayant animé le projet d’une étude collective appro-
fondie de la version révisée de I’Ethique de John Dewey et de James
H. Tufts, parue en 1932 et traduite récemment en francais (Dewey
& Tufts, 1932/2021; LW.7), consistait a mettre en ceuvre «une forme
d’exégése plus rigoureuse et plus analytique que celle actuellement
envigueur » (p.ix)% Force est de constater en effet que malgré de nom-
breuses publications portant sur I’éthique de Dewey?, aucun ouvrage
n’avaitjusqu’ici proposé un commentaire suivi des huit chapitres de
I’Ethique rédigés par le philosophe pragmatiste. La plupart des tra-
vaux antérieurs visaient a donner une interprétation générale de la
question éthique chez Dewey, tel John Dewey’s Ethics : Democracy
as Experience de Gregory Fernando Pappas (2008)%, ou bien s’atta-
chaient, ainsi que le note ce méme auteur (Pappas, 2008:309), aen
étudier des aspects plus délimités, comme John Dewey and Moral
Imagination. Pragmatismin Ethics de Steven Fesmire (2003), ou des
moments plus restreints, comme Dewey’s Ethical Thought de Jennifer
Welchman (1995), qui faisait porter son examenjusqu'a Human Nature
and Conduct (Dewey, 1922 ; MW.14). Néanmoins, contrairement a ce
que laissent entendre les éditeurs, certaines publications ont offert
uneexégese détaillée et méthodique des textes de Dewey. De ce point
de vue, parmi ses principales ceuvres, c’est sans doute Démocratie et
éducation (Dewey, 1916a/2018b; MW.9), livre dont Dewey lui-méme
déclaraitdanssa courte autobiographie intellectuelle publiée en 1930,
«Del’absolutisme a I'expérimentalisme », qu’il «[avait] été longtemps
celuidanslequel était le plus pleinement exprimée [s]a philosophie »
(Dewey, 1930b/2018a: 18 ; LW.5.156), qui a fait I'objet des analyses les
plus serrées. Dés 1932, Herman H. Horne publiait un commentaire
suivi de 'ouvrage ou chaque section était méticuleusement com-
mentée (Horne, 1932). Plus récemment, Denis C. Phillips a également

PRAGMATA, 2022-5: 488-533

489



490

proposé un commentaire continu organisé par chapitres (Phillips,
2016), et le volume collectif dirigé par Leonard J. Waks et Andrea R.
English est tout entier consacré a Démocratie et éducation, une pre-
miére partie analysant successivement chacun des chapitres qu'une
seconde partie explore dans leur ensemble et de maniere plus contex-
tuelle (Waks & English, 2017). A bien des égards, le volume dirigé
par Frega et Levine suit d’ailleurs le modele de ce dernier ouvrage,
puisqu'apres un premier moment introductif visant principalement
amettre en rapport I’Ethique de 1932 avec des textes antérieurs, une
deuxieme partie analyse tour a tour chacun des chapitres rédigés
par Dewey, avant une derniére partie composée d’études plus thé-
matiques et transversales.

LE DEVELOPPEMENT DE L’ETHIQUE DEWEYENNE

Le premier chapitre, « Contextualizing Dewey’s 1932 Ethics », vise
a mettre en relation la nouvelle version de I’Ethique parue en 1932
avec d’autres textes de philosophie morale publiés antérieurement
par Dewey, ainsi qu’avec I’évolution plus générale de sa philosophie.
Parmi plusieurs changements significatifs, Gregory Fernando Pappas
reléve tout d’abord qu'en 1932, une certaine vision totalisante de ’his-
toire a été abandonnée au profit d’analyses plus circonscrites et sen-
sibles au contexte. Par suite, disparait également I'idée selon laquelle
la moralité évoluerait de facon linéaire pour passer d’un état « primi-
tif» aun état «moderne », ou encore que la moralité de groupe fondée
sur la coutume serait appelée a céder la place a une moralité indivi-
duelle et réflexive. A la lumiére d’un examen plus approfondi de la
notion d’«habitude», I'un des concepts centraux de Human Nature
and Conduct (Dewey, 1922; MW.14), la conception deweyenne de la
«coutume » s’est en effet significativement modifiée, carles habitudes
étant elles-mémes fagconnées par la réflexion et I'exercice de I'intel-
ligence, la distinction entre coutume et réflexion ne doit étre concue
que comme fonctionnelle. Ainsi que le note Pappas, se manifeste en
outre une évolution épistémologique conduisant Dewey a remettre en
question la place de choix longtemps réservée en éthique a la raison



etalarationalité:l’intelligence prend la place delaraison et se trouve
redéfinie comme un ensemble complexe d’habitudes; la créativité,
I'imagination, les sentiments font désormais de la moralité davantage
qu’un exercice purement cognitif. Parallelement, la distinction entre
I'individuel et le social s’efface: plutot que d’insister sur un conflit
qui n’est le fruit que de distinctions abstraites, Dewey souligne la
nécessité de saisir 'opposition entre les dimensions psychologique
et sociale de la moralité sous un angle fonctionnel et d’envisager la
vie morale en rapport avec les «situations morales problématiques»
(p. 6) qui constituent son lieu propre. La notion de soi, plus trans-
actionnelle, est du méme coup modifiée, un rapport organique s’ins-
taure entre les actes et le caractere, I'expérience présente et les habi-
tudes, dansle contexte d’une situation déterminée qui appelle al’en-
quéte en vue d’une possible amélioration. Deslors, I'idée d'une fin ou
d’un bien ultimes doit étre abandonnée, de méme que la thése, anté-
rieurement présente chez Dewey, selon laquelle la vie morale devrait
principalement viser a la réalisation de soi. Lexpérience morale est
désormais envisagée sous un angle «pluraliste» reconnaissant a ce
qui estbon, a ce qui est bien et a ce qui est vertueux une égale impor-
tance, sansl’exclusivisme dont I’histoire de la philosophie a pu témoi-
gner atravers la fausse opposition entre théories conséquentialistes,
théories déontologiques et éthique des vertus.

Plus fondamentalement, la philosophie morale, congue comme
une pratique située, ne saurait se surimposer a la vie morale, mais
doit étre considérée comme une continuation et une élaboration ins-
trumentale de la délibération a I'ceuvre dans la conduite de tous les
jours. Le plan de ’Ethique en est d’ailleurs le reflet, puisqu’aprés une
premiere partie historique visant a faire saisir en quoi la morale est
une réponse a des situations sociales déterminées et s’inscrit dans
des pratiques habituelles, la deuxiéme partie cherche précisément a
mettre en relation les diverses théories éthiques avec les problémes
qu’elles cherchent a résoudre, ainsi que I'illustre la troisieme partie,
consacrée a I’examen de problémes économiques et sociaux déter-
minés. Non sans quelque paradoxe eu égard au projet général du

491



492

volume, Pappas insiste sur «le caractére holistique de 1’éthique de
Dewey et de sa philosophie en général» (p.11) et reléve a plusieurs
reprises la difficulté de lire I'Ethique pour elle-méme dés lors que,
selon Dewey, la pratique philosophique doit étre con¢ue comme une
enquéte appelant a une reconstruction continue. La derniere partie
du chapitre dresse néanmoins un portrait d’ensemble de la philo-
sophie morale deweyenne en 1932, en adoptant la distinction, par ail-
leurs étrangere a Dewey, entre éthique descriptive, éthique normative
et méta-éthique, catégories entrelacées et subordonnées, ainsi que
le souligne Pappas, a un projet plus vaste d’amélioration de 1’expé-
rience. Sans faire absolument double emploi, la derniere partie du
chapitre conduit néanmoins a reprendre et a développer davantage
certains points abordés antérieurement, tels la critique de I’absolu-
tisme moral et des effets appauvrissants et déresponsabilisants du
dualisme entre théorie et expérience, la défense d’une conception
de la moralité comme «effort social, créatif, imaginatif-émotionnel,
hypothétique et expérimental d’amélioration des situations» (p.13),
ou encore la question du rapport entre soi, habitudes, caractére et
situations. Il apparait alors que I’éthique des situations de Dewey est
également une éthique des vertus, ou le développement de certains
traits de caractere permet le développement del'intelligence et d’'une
vie morale meilleure.

L’HETEROGENEITE DE LEXPERIENCE MORALE

Dans le deuxiéme chapitre, « Dewey’s Independent Factors in
Moral Action », Steven Fesmire cherche a rendre compte de la «clé
théorique» (p.19) a l'origine des chapitres centraux de la version
révisée de I’Ethique, & savoir la conférence donnée par Dewey en
Sorbonne en 1930 et publiée sous le titre « Trois facteurs indépen-
dants en matiére de morale» (Dewey, 1930c: LW.5.279-288). Dans
ce texte, dont l'origine remonte aux années 1920 et tout particulie-
rement a un cours donné a Columbia en 1926 (Dewey, 1926/2016:
2.2230-2.2284), Dewey s’oppose a tout fondamentalisme comme a tout
monisme moral. Les trois grandes traditions éthiques représentées



parles Grecs, les Romains etles Allemands, et enfin les Britanniques,
auraienten effet versé dans une forme d’exclusivisme consistant ane
retenir que I'une des trois dimensions irréductibles de I’'expérience
morale, asavoir les phénomeénes d’aspiration, d’obligation oud’appro-
bation, formalisés eux-mémes sous la forme de trois concepts moraux
centraux:ce quiestbon, ce quireleve du devoir et ce qui est vertueux.
Orlerefus d’un tel exclusivisme constitue une inflexion significative
del’éthique deweyenne, car de 'aveu méme de son auteur, I’Ethique
publiée en 1908 souscrivait a une forme d’«utilitarisme socialisé »
(p.20) subordonné a un téléologisme orienté vers ce qui est bon ou
se trouve jugé tel. Avant d’examiner successivement chacun de ces
trois facteurs, Fesmire montre bien comment, pour Dewey, I’expé-
rience morale est fondamentalement hétérogene et faitjouer des phé-
nomenes qui, tout en étant également 1égitimes, peuvent se révéler
divergents. Une situation morale ne donne donc pas seulement
Iapparence d’étre problématique, en raison de nos hésitations, de
notre incertitude, de notre ignorance, ou encore de notre incapacité
aembrasser ce qui est moralement bon, puisqu’en réalité «1’essence
de la situation morale est un conflit interne et intrinseque » (Dewey,
1930c:120; souligné par nous-méme).

Les aspirations, les désirs, sont al'origine de la catégorie de ce qui
est bon. Mais tout ce qui procure une satisfaction n’étant pas tou-
joursjugé satisfaisant alaréflexion, la plupart des conceptions téléo-
logiquesinsistent surlanécessité d’éclairer le désir par une « prévision
intelligente » (p.25) consistant a délibérer, a peser les conséquences, a
comparer etjuger les différents choix possibles, ce que Dewey désigne
pour sa part comme une forme de «répétition dramatique » (drama-
tic rehearsal). Si le concept de devoir se distingue de cette premiere
source de la vie morale, c’est qu’il découle du contrdle exercé par les
autresindividus surles désirs du sujet. Il n’est pasinconcevable toute-
fois qu'un devoir soit jugé bon, mais cela n’implique pas que les deux
phénomeénes aient une méme origine, comme le voudrait la déonto-
logie kantienne lorsqu’elle subordonne ce qui est bon a ce qui est
bien. C’est le fait de vivre «en constante association et interaction»

493



494

(LW.7.218), C’est 'existence méme de relations, qui confere aux devoirs
leur autorité morale. En somme «le bien [...] reléve d’une délibéra-
tion sur les désirs et les intentions; le droit, I'obligation, releve d’exi-
gences qui ont une autorité et une force sociales; les vertus relevent
del’approbation» (Dewey, 1930c: 125), une approbation spontanée qui
enfaitunetroisiemesource desphénoménes moraux. Ainsique Dewey
I’écrivait a Horace S. Fries en 1933 (Dewey, 2007: Vol. 2, 26 décembre
1933, n°07682), c’est la relecture des moralistes britanniques du
XVIII® et du XIxe© siecles qui I’a particulierement conduit a donner
toute sa place a ce dernier facteur. La volonté deweyenne d’intro-
duire la méthode expérimentale au sujet des questions de valeur, ce
qui suppose de ne se réfugier ni dans des rationalisations ad hoc, ni
dans des abstractions éloignées des situations de conflit moral qui
appartiennent a 'expérience pratique, s’inscrit du reste, comme le
souligne Fesmire, dansle prolongement de Hume (Hume, 1740/1993).

UNE VISION HOLISTIQUE DU CARACTERE
ET DE LA CONDUITE

Apres ces deux chapitres introductifs suit une analyse des huit
chapitres de I'’Ethique rédigés par Dewey. Stéphane Madelrieux
analyse tout d’abord le chapitre 10 sous I’'angle du «holisme moral
et [du] caractere pragmatiste» (« Moral Holism and the Pragmatist
Character»). Il apparait en effet qu’entre I’édition de 1908 et de 1932,
la critique deweyenne se déplace et ne vise plus tant le dualisme
moral, & savoir la tendance a «diviser I’action humaine en deux
parties distinctes: 'intérieur et I’extérieur, les motifs et les consé-
quences, et le caractére et la conduite manifeste » (p.45), que ce que
Madelrieux désigne comme un «atomisme moral », a savoir I'idée
qu’il serait possible de «juger la valeur morale d’'un acte donné en
considérant seulement cet acte particulier» (p.46). Le «holisme
moral» de’Ethique de 1932, selon lequel lejugement moral ne devrait
s’exercer que relativement a une ligne de conduite générale, remplit
donc une double fonction critique et doit étre pris en deux sens. Il
traduit d’abord la continuité entre I'esprit et le corps, entre les motifs



internes et les conséquences d’un acte, et prend a rebours la ten-
dance, manifeste dansle kantisme et dans’utilitarisme, a privilégier
I'unoulautre destermes de I'alternative pour en faire le lieu privilégié
de la moralité. Il vise ensuite, d'un point de vue temporel, a replacer
chaque acte particulier dans la série au sein de laquelle il s’inscrit,
c’est-a-dire a en faire le reflet d’'une conduite ou d’un caractére ayant
une valeur générale. La conduite doit donc étre évaluée du point de
vue del’'unité du caractére auquel elle se rapporte et le caractere sup-
pose la continuité d’une conduite par laquelle il puisse étre déter-
miné. Aussi, d’un point de vue moral, sinon d'un point de vue psycho-
logique, la conduite et le caractére peuvent-ils étre considérés comme
équivalents, et le holisme moral temporel vaut-il également comme
critique du dualisme moral.

Selon Madelrieux, ce déplacement de la perspective deweyenne
s’explique aumoins par trois raisons : danslamesure ou Dewey déploie
désormais sa critique sur trois fronts, que sont les « trois facteursindé-
pendants»dontil adéjaété question, et ne vise plus seulement le kan-
tisme et 'utilitarisme, la question du dualisme moral passe au second
plan;ensuite, la publication de Human Nature and Conduct a repré-
senté un tournant, et ’habitude est devenue un concept deweyen cen-
tral permettant notamment de ressaisir I'unité de la conduite et du
caractere; enfin, la relecture des écrits de Charles S. Peirce (Dewey,
1916b: MW.10.71-78,;1932: LW.6.273-277), et notamment I'insistance de
cedernier surlaréalité du «général » (Peirce, 1878a/1879,1878b,1902,
1905/1969), a pu conforter Dewey dans I'idée que la conduite, plutot
que des actes isolés, était I'angle d’analyse privilégié de la moralité.
Conformément al’idée deweyenneselonlaquellelathéorie morale est
lalogique deladélibération morale, Madelrieux formule, de maniere
originale, cinq régles méthodologiques en accord avec une approche
holistique de la morale. Il s’agit de veiller a pouvoir reconstituer la
continuité de sa propre conduite ; d’envisager les conséquencesd’ un
acte au point de vue de leur développement temporel sous la forme
d’une possible tendance; de considérer les actes, de maniére authen-
tiquement pragmatiste et mélioriste, eu égard aux conséquences

495



496

bénéfiques futures qu’il serait possible de faire advenir; de ne pas
rechercherlacertitude morale mais de s’en tenir a une forme de proba-
bilisme laissant ouverte la voie d’un progres moral; enfin de ne pas
dénier aux actes ordinaires, au seul profit des dilemmes tragiques,
leur caractére moral — ce en quoi le holisme moral est aussi un refus
del’exceptionnalisme moral. Avant de conclure, Madelrieux souleve
un possible paradoxe : puisque la moralité réflexive vise a rompre les
habitudesinhérentes a une moralité coutumiere, lanotion d’habitude
alaquelle Dewey semble pourtant accorder une place centrale n’est-
elle pas du méme coup rendue caduque? S’il n’en est rien, c’est qu’il
convient de ne pas opposer la réflexion a ’habitude, mais plutot de
distinguer deux types d’habitudes. En effet, I'intelligence expérimen-
tale que Dewey appelle de ses voeux pour une société démocratique
ouverte a I’enquéte sur les valeurs est elle-méme une forme d’habi-
tude, mais une habitude non routiniere, qui fait jouer de concert le
développement moral du soi et la transformation deI’environnement
social et politique.

LA FORMATION REFLEXIVE DE FINS CREATIVES

Lanalyse du chapitre 11 de I’Ethique, portant sur la question
des fins, conduit précisément Federico Lijoi, dans « Forming New
Ends Creatively», a poursuivre cet examen a travers ce qu’il désigne
comme la «plasticité de la vie morale» (p.61). Dewey notait en effet
dans Human Nature and Conduct qu’il existe une «plasticité de I'im-
pulsion» (Dewey, 1922: MW.14.69), qui se préte a étre faconnée par
la coutume, mais peut aussi, de maniére dialectique, transformer
cette derniére. Sans toutefois y faire référence, Lijoi est donc conduit
a envisager sous un autre point de vue le holisme moral analysé par
Madelrieux, puisquelaplasticité delavie morale implique qu’il n’y ait
pas de distinction franche entre le mécanisme et la vie, entre I’habi-
tude etlaréflexion concue comme habitude intelligente. Le dualisme
entre la théorie et la pratique ne visant selon Dewey qu’a troquer la
fausse sécurité d’'un mondeidéal contrelesincertitudes del’existence,
il convient a rebours de faire droit au doute, a 'expérimentation et a



la réflexion. Dans la transformation d’une situation problématique,
dans I’élaboration créative de fins nouvelles, le sujet poursuit, selon
I’expression deweyenne, «une fin sans fin » (Dewey, 1922: MW.14.162),
qui lui permet de transformer un état de crise en possibilité de réadap-
tationindividuelleetdetransformation delaréalité. L'opposition tradi-
tionnelle entre raison et désir n’est d’ailleurs pas plus légitime. En
effet, la raison ne peut ni ne doit se défaire du désir, car, d’une part,
elle ne pourrait mouvoir a elle seule vers une fin, et d’autre part, 'im-
pulsion et le désir n’ont en eux-mémes rien de répréhensible, seule
pouvant étre dangereuse leur tendance a confiner la pensée aux objets
les plusimmédiats. Or c’estjustement le role de la pensée que d’élargir
la perspective sur les désirs et d’en faire des «désirs réfléchis», c’est-
a-dire de nous rendre attentifs a ce que nous désirons et d’élaborer
des «fins-en-vue» qui, sans réprimer les désirs, les organise afin de
conférer «unité et continuité a la conduite » (p. 76).

Une partsignificative du chapitre 11 étant consacrée a une discus-
sion critique desthéories morales ayant posé comme fin dela conduite
ce qui est moralementbon, Lijoi examine ensuite les différents argu-
ments de Dewey contre I’hédonisme, I'’épicurisme, le capitalisme et
I’'ascétisme. Dans le premier cas, c’est principalement John S. Mill
(Mill, 1861/2012) qui se trouve visé, et notamment 'identification de
ce quiest désirable a ce qui est désiré. Pour Dewey, en effet, tout ce qui
est désiré n’est pas désirable, et tout ce qui est désirable, n’étant pas
nécessairement source de plaisir, n’est pas toujours désiré. Puisque
le plaisir n’est souventlié que de facon accidentelle alaréalisation de
certains actes, vouloir en faire le seul guide de la conduite, en négli-
geant du méme coup le pouvoir transformateur de la réflexion sur
lesfins et les désirs, semble particulierement mal avisé. Ordonner les
désirsselon leur qualité (et non d’aprés leur seule intensité) comme le
fait Mill semble également conduire a figer un certain nombre de fins
déterminées. Pour Dewey, ladifférence entre bonheur et simple satis-
faction ne tient donc pas principalement a la qualité des désirs, mais
plutétaleur degré respectif d’intégration ou d’isolement, a leur capa-
cité asatisfaire de facon plus ou moins durable et unifiante une partie

497



498

plus ou moins large du soi. C’est d’ailleurs pour cette raison que «le
bonheur, en tant qu’il se distingue du plaisir, est une condition du soi»
(Dewey & Tufts,1932/2021:234; LW.7.199). Quant aI'épicurisme, tout
en s’érigeant contre I'idéalisme abstrait afin de redonner sa valeur a
l’activité présente, il concoit pourtant cette méme activité de maniére
égoiste etinvite a se retirer passivement des troubles du monde, dans
une forme d’élitisme enclin a un « perfectionnisme esthétisant et apo-
litique » (p.73). Enfin, de méme que I’éthique du capitalisme induit a
privilégier des fins superficielles et témoigne donc d’'un manque de
réflexion, ’'ascétisme fait primer la discipline des désirs et remplace
la réflexion par la pratique et 'exercice. Si I'idée de forger des habi-
tudes, inhérente a I’ascétisme, est tout a fait deweyenne, poser des
fins négatives, comme la répression des désirs, se révéle bien plus
problématique, car il importe davantage de transformer et de déve-
lopperlesinclinations al’aune de ce que laréflexion approuve que de
tenter de les faire disparaitre. Ainsi que le résume Lijoi, il n’y a donc
pas de dualisme entre ce qui est bon moralement et ce qui I’est natu-
rellement, et «les biens moraux ne sont pas fixés, mais sont le résul-
tat créatif d’'une réflexion “sans fin” sur ces biens naturels capables de
développer le désir de maniere harmonieuse et coordonnée » (p. 88).

LES LIMITES DE LA MORALE KANTIENNE

Dans «Dewey, Kant, and the Problem of Moral Change », Connor
Morris fait le choix de restreindre son analyse du chapitre 12 de
I’Ethique 4 1a question du lien établi par Kant entre ce qui est bon et
ce qui est bien, un lien que Dewey juge erroné car il rendrait notam-
ment impossible toute appréhension du changement moral. D’'un
point de vue kantien, la satisfaction des désirs peut étre bonne mais
n‘arien de moral, et peut méme étre «anti-morale». Lafonctiondela
raison, en tant que conscience morale, serait alors d’émettre des com-
mandements visant a restreindre le désir, afin que le bien se trouve
tout a fait séparé de la satisfaction naturelle des inclinations. Ainsi
quele souligne Morris, tout I'enjeu de la position deweyenne consiste
a rejeter fermement cette opposition entre ce qui est bon et ce qui



bien, tout en maintenant une distinction qui ne réinstaurerait pasun
dualisme. Orla morale kantienne peche par une psychologie erronée
car, en envisageant le plaisir sous un angle seulement privé, elle ignore
le caractére profondément social des individus et ses implications
pour I’éthique, et en bannissant les affections du champ moral, elle
sape toute possibilité de les transformer et de les améliorer. Pour
Dewey, et 'on retrouve ici I'idée de «holisme moral » proposée par
Madelrieux, la moralité ne doit donc pas étre réduite a un champ
étroit, car elle est intimement liée a la conduite ordinaire. En effet,
la distinction entre moralité coutumiere et réflexive est «plus rela-
tive qu'absolue » (Dewey & Tufts, 1932/2021:191; LW.7.162), et puisque
«chaque acte a une portée morale potentielle, dans la mesure ou il
fait partie, en raison de ses conséquences, d’'un ensemble comporte-
mental pluslarge » (ibid. : 200, modif. ; LW.7.169), une continuité s’ins-
taure entre ce qui, dansla conduite, releve ou non du domaine moral.
En outre, I'universalisme manifeste dans 'impératif catégorique et
le caractere totalisant du niveau théorique de la morale kantienne,
ferment la voie, selon Dewey, a la possibilité du changement moral
et a la transformation de la pratique quappelle la «continuité entre
nos dispositions psychologico-émotionnelles et la réflexion intel-
ligente surlesréglesetles principes» (p.103). Sans qu’il soit nécessaire
de rejeter absolument tout principe moral, a bien distinguer toute-
fois d’une régle morale préétablie et rigide, de tels principes doivent
néanmoins évoluer en lien «avec le cours de I'expérience » (Dewey &
Tufts, 1932/2021: 324 ; LW.7.276) et ne sauraient justifier a eux seuls
la moralité d’une action, puisque cette tache revient a la réflexion, a
I’égard de laquelle ils ne jouent qu'un réle instrumental. La question
delajustification morale est donc entierement remodelée, et les prin-
cipes, perdant leur auto-suffisance, se trouvent réengagés dans des
situations problématiques ou les conséquences de I’action mettent
en jeu un tissu de relations sociales. Or c’est justement en raison de
cette participation aun monde social que peut s’opérer, al’auned’un
controle réflexif, une connexion, bien différente de celle supposée par
Kant, entre ce qui est bien et ce qui est moralement bon.

499



500

VERTUS ET ONTOLOGIE SOCIALE

Le chapitre 6 du volume, « What Exactly Is the Place of Virtue in
Dewey’s Ethics?», ne se limite pas a une analyse du chapitre 13 de
I’Ethique, mais vise plutot a une reconstruction générale de 1’évo-
lution de la notion de vertu dans le corpus deweyen. Ainsi que s’en
explique Roberto Frega, quoique cette interprétation ne réponde
peut-étre pas entierement alacompréhension qu’avait Dewey de ses
propres positions, ce choix méthodologique est néanmoins suscep-
tible de rendre la lecture des textes deweyens « philosophiquement
plus productive» (p.102). Selon Frega, Dewey développe dans un pre-
mier temps un modeéle «connexionniste » des vertus. Dansles Outlines
of a Critical Theory of Ethics (Dewey, 1891: EW.3.237-388), les vertus
ne sont pas en elles-mémes des sources de I’action morale, elles ne
sont pas des valeurs élémentaires, mais sont «I’incarnation pratique
de cesvaleurs dans un caractére individuel » (p.102). De méme, dans
la version initiale de I'Ethique parue en 1908 (MW.5), tandis que ce
qui est bon trouve son origine dans l'affirmation individuelle, et ce
qui est bien dans des exigences sociales, la fonction des vertus est de
réconcilier ces deux dimensions, de désir et d’obligation, et derendre
compte du lien entre 'individu et la société. A ce stade, les vertus ne
sauraient donc étre un troisiéme «facteur indépendant» en matiere
de morale, puisqu’elles occupent une place subordonnée aux deux
autres. Pour Frega, la raison en est théorique et méme ontologique,
et ne tient pas principalement a une insuffisante familiarité avec les
moralistes britanniques a la lecture desquels Dewey déclarera ulté-
rieurement devoir I’évolution de ses conceptions delavertu. En effet,
dans ce premier modele, la tension entre ce qui est bon et ce qui est
bien s’explique par 'opposition entre les deux instances de I'onto-
logie sociale deweyenne que sont'individu etlasociété, entrelesquels
lavertu (et plus tard, ’habitude) joue le role de lien. C’est également
pour cette raison qu’il est possible de définir les vertus tant du point
de vue des impulsions individuelles que des institutions sociales.



Dans un deuxieme temps, Dewey développe un modele distinct
que Frega qualifie d’«irréductibiliste » et dont témoigne «Trois fac-
teursindépendants en matiere de morale» (Dewey, 1930c). Selon cette
nouvelle approche, la vertu n’est plus définie par sa fonction média-
trice mais devient un facteur moral a parts égales avec ce qui est bon
etce quiestbien. Pour Frega, ce modéle est néanmoins insatisfaisant,
et 'argumentation qui le soutient insuffisante, aussi n’est-il qu'une
position instable qui sera ensuite amendée. De fait, la vertu ne s’y
distingue de ce qui est bien moralement que par la spontanéité des
manifestations d’éloge et de blame al’égard dela conduite des autres,
une différence qui n’est «ni tres significative, ni trés bien formulée »
(p.106) selon Frega. Un changement d’ontologie sociale se manifeste
pourtantici, qui conduira Dewey a ajouter, comme en témoigne éga-
lement « The Inclusive Philosophic Idea» (Dewey, 1928 : LW.3.41-54),
un niveau d’interaction sociale intermédiaire entre les individus et
lasociété. Maissiles obligations morales résultent désormais d’inter-
actions entre individus, les vertus et la notion de devoir moral
semblent alors devoir partager une source commune, en contradic-
tion avecleurindépendance déclarée. Dureste, laspontanéité méme
des vertus apparait problématique eu égard a la fonction d’intériori-
sation individuelle des normes sociales qui leur avait été précédem-
ment conférée, tandis que leur caractéreimmeédiat et naturel semble
s‘opposer al’idée deweyenne selonlaquelle «dansla conduite, I'acquis
est premier» (Dewey, 1922 : MW.14.65).

Aussi, dans la seconde version de I’Ethique, Dewey adopte-t-il
un dernier modele des vertus, «interactionniste », selon lequel «les
vertus fournissent une sorte de synthese dialectique de ce qui est
bon et de ce qui est bien» (p.111). SiI'abandon du modele «irréducti-
biliste » ne conduit pas a revenir au modele « connexionniste », c’est
que, dans la nouvelle ontologie sociale deweyenne, ni I'individu ni
la société ne peuvent étre considérés comme des réalités ultimes et
préétablies qu’il s’agirait de mettre en «connexion», car'un etl'autre
découlent constitutivement des processus interactionnels que font
notamment jouer les vertus a travers 1’éloge et le blame. Dans ce

501



502

dernier modele, qui, comme le souligne Frega, rappelle a plus d’'un
égard G.H. Mead, moralités individuelle et sociale se trouvent donc
réconciliées au niveau des interactions sociales, si bien que la mora-
lité, en tant qu’elle se fait réflexive, peut permettre la réforme des
valeurs au niveau individuel et leur institutionnalisation au niveau
social. La catégorie ontologique fondamentale devient deés lors le
«principe d’association », et les concepts de ce qui est bon et de ce qui
est bien se trouvent absorbés dialectiquement dans le concept plus
originaire de vertu, des vertus qui ne sont plus a entendre comme le
reflet de meceurs conventionnelles, mais comme le coeur de la réflexi-
vité a 'ceuvre dans la moralité moderne.

LA FONCTION ETHIQUE DE LA SYMPATHIE

Le chapitre suivant, « The Interplay between Emotion and Reason.
The Role of Sympathy in Moral Judgment», se veut une analyse du
rble de la sympathie dans la possible opposition entre un fonde-
ment émotionnel et rationnel des jugements moraux. La discussion
de la délibération et des principes moraux qui occupe la fin du cha-
pitre14 reste donc au second plan, au profitd’un travail d’élucidation
définitionnelle de la notion de sympathie - tenue pour équivalente
delanotion contemporaine d’«empathie» —, que prolonge un exposé
de la généalogie du concept chez les moralistes britanniques. Il
apparait ainsi que la notion de sympathie peut étre entendue, selon
Céline Henne, en deux sens principaux — a savoir comme un partage
émotionnel (par contagion et imitation immédiates, ou par suite
d’un effort d’imagination) ou bien comme une prise de perspective -
dont peuvent découler, en deux sens dérives, un accord ou un souci
empathique. Tandis que les premiers sentimentalistes britanniques
avaient recours a un sens moral inné pour expliquer la formation
desjugements moraux, c’est la sympathie qui prend cette place chez
David Hume (Hume, 1739/2015, 1740/1993, 1751/1991, 1757/2015) et
Adam Smith (Smith, 1759/2014), non sans risquer pourtant de com-
promettre, par la partialité naturelle qui pousse a préférer ce qui
est proche, I'objectivité des évaluations morales. La sympathie est



comprise par Hume comme une contagion émotionnelle spontanée
conduisant a approuver ou désapprouver les actions d’autrui selon
qu’elles provoquent, chezles autres, plaisir ou peine. Quant a la partia-
lité éventuelle de ces jugements, c’est 'adoption d’un point de vue
commun détaché de nos intéréts propres qui doit la contrecarrer.
Chez Smith, la fonction de la sympathie se fait plus complexe, en
ce quelle est d’abord comprise comme I’'adoption imaginative de la
perspective d’autrui ouvrant a un partage émotionnel, désormais
indirect, donnant lieu a des jugements moraux. En outre, ces éva-
luations ne sont plus déterminées, comme chez Hume, par les réac-
tions de ceux qui sont affectés par ’acte en question, mais plutbt par
le plaisir ou la peine naissant de la possibilité méme de sympathiser
ou non avec l'auteur de I’acte, auxquels correspondent respective-
ment les sentiments de ce qui est convenant ou inconvenant. Pour
remédier a la possible partialité de ces jugements, Smith élabore
I'idée d’'un «spectateur impartial » neutre et détaché, permettant de
juger de notre propre conduite, et plus généralement de toute situa-
tion, comme d’un point de vue extérieur. Chez John Stuart Mill (Mill,
1861/2012) enfin, quoique le jugement moral reléve davantage de la
raison que du sentiment, une sympathie élargie al’ensemble des étres
humains a néanmoins I'importante fonction de susciter un intérét
pour le bien commun et de donner ainsi au principe d’utilité sa force
motivationnelle.

Tandis que la premiére version de I’Ethique adopte, selon Henne,
une position tres proche de celle de Mill, dans la seconde édition en
revanche le bonheur général - notion vague dont nous pourrions étre
conduits a imposer notre propre vision aux autres —, tout en restant
un critere d’approbation morale, n’est plus considéré comme une fin
morale directement visée. En outre, alors méme que I'adoption du
point de vue commun et neutre proné par Hume et Smith ne semble
étre envisageable que dans les situations morales relativement
simples, Dewey accorde au contraire a la sympathie un role central
dans la résolution des «situations complexes» (Dewey & Tufts,
1932/2021: 317; LW.7.270), une fonction qui ne peut étre remplie qu'a

503



504

condition de soumettre les réactions sympathiques et émotionnelles
spontanées, y compris celles du spectateur impartial, a la réflexion
etaladélibération morales. Plus fondamentalement, chez Dewey, la
sympathie n’est plus au premier chef un partage émotionnel, mais
plutdt une prise de perspective imaginative et intentionnelle, bien
distincte d’'une inclination naturelle spontanée. De I'aveu méme de
Henne, «la conception de la sympathie préférée par Dewey est proba-
blement moins influencée par les sentimentalistes britanniques que
par des sources (relativement) plus contemporaines» (p.128), aussi
pourra-t-on regretter qu'apres plusieurs pages consacrées aux pre-
miers, seuls deux paragraphes s’attachent a rendre compte des posi-
tionsde Leslie Stephen et de George H. Mead. Il en ressort néanmoins
que la sympathie est appelée a remplir un double role. Elle est d’'une
part un instrument de connaissance (et non de jugement, comme
chez les sentimentalistes) permettant d’appréhender les données,
et notamment les «intéréts, sentiments et motifs» (p.129), néces-
saires a I’évaluation compléte d’une situation morale. Elle permet
d’autre part une pluralisation des perspectives qui, contrairement a
un point de vue universel, autorise une évaluation plus adaptée des
situations morales complexes car elle accorde une égale considération
auxdiversesrevendications enjeu. Sila sympathie est uninstrument
intellectuel, elle n’exclut pourtant pas les états affectifs, essentiels a
la motivation et au jugement moraux, de sorte que les émotions et la
raison sont appelées a fonctionner de concert et non en opposition.

Onnoteraenfin que certaines desinterprétations proposées pour-
raient faire ’'objet de réserves, et notamment I’idée selon laquelle
la sympathie ne produirait pas «un point de vue universel» (p.129)
mais seulement pluriel. En effet, selon Dewey, « c’estlasympathie qui
transporte la pensée au-dela du soi et qui étend sa portée jusqu’a la
faire s’approcher de 'universel comme de sa limite » (Dewey & Tufts,
1932/2021: 317, modif.; LW.7.270). De méme, il semble discutable de
considérer que «la différence majeure entre les deux éditions» de
I’Ethiquetient a ce que danslaseconde, «les réactions émotionnelles,
dont la sympathie, ne [fournissent] plus directement le contenu du



jugement moral final» (p.131), mais que celui-ci est atteint par une
délibération rationnelle s’appuyant sur des réactions émotionnelles,
car cette idée semble déja bel et bien présente dés 1908. Comme s’en
expliquait Dewey, «la sympathie, en somme, est le principe général
dusavoir moral, non parce que ses commandements’emportent sur
les autres (ce qu’ils ne font pas nécessairement), mais parce qu’elle
fournit le point de vue intellectuel le plus fiable et le plus efficace[...]
le point d’appui [nod ot@®] d"'un examen réel, large et objectif des désirs,
des projets, des décisions et des actes» (1908: MW.5.303; souligné
par Dewey).

ACTES ET INTERETS D’UN SOI EN CROISSANCE

Dans «The Identity of Self and Act. Pluralism, Growth, and Our
Social Interest», Steven Levine commence par rappeler qu'en 1932,
Dewey avait abandonné I’éthique de la réalisation de soi formulée
dans ses premiers écrits. S’était opéré en effet un double rejet. Un
rejet d’'une part de la séparation, héritée de Thomas H. Green, entre
un soi empirique et fini et un soi absolu, infini, idéal, unifié, tou-
jours aréaliser maisjamais atteint, au profit de la réalisation, imma-
nente a ses pratiques, du soi. Un rejet d’autre part du primat de ce
qui est moralement bon, au profit d’un «pluralisme pragmatique »
(p.135) ol ce qui est bon, ce qui est bien et ce qui est vertueux jouent
ler6le d’outils danslarésolution de problemes moraux. Eu égard aux
écrits antérieurs de Dewey, le chapitre 15 de I'Ethique de 1932, consa-
cré ala question du «soi moral », pose toutefois, aux yeux de Levine,
deux questions principales. Tout d’abord, Axel Honneth a souligné
quau prixd’unetension irrésolue, et en désaccord apparent avec son
pluralisme pragmatiste, Dewey semble poser «la liberté comprise
comme croissance » (p.148) (Honneth, 1998) comme ce qui est ultime-
mentbon pour le soi. Ensuite, bien que la réalisation de soi soit liée a
I’'avancement du bien des individus avec lesquels le soi est pris dans
un ensemble de relations sociales et dont il dépend pour I’épanouis-
sement de ses potentialités, cela n’implique pourtant pas que le bien
d’autrui ne puisse étre pris comme un simple moyen et non comme

505



506

une fin, si bien que I’éthique de la réalisation de soi serait une forme
d’égoisme, au méme titre que ’'hédonisme.

Avantderépondreacesdeuxquestions, Levinerevient toutd’abord
sur la these de I'identité, qu’il qualifie de «spéculative » (ou de «pra-
tique») entre le soi et ses actes et qui représente, d’apres Dewey lui-
méme, «le point central en théorie morale» (Dewey & Tufts, 1932/2021:
347, modif. ; LW.7.296), constamment réaffirmé depuis au moins les
Outlines of a Critical Theory of Ethics (Dewey, 1891: EW.3.237-388).
Spéculative, cette identité I'est parce que les concepts de soi et d’acte
ne peuvent étre pensés I'un sans l'autre, et parce que leur constitu-
tion réciproque dépend d’un processus mettant en jeu une «boucle
rétroactive» (p.139) telle que si le soi et le caractere ne se révelent
qu’a travers des choix, des actes, une conduite, réciproquement, on
ne peut réellement juger d’un acte qu’en fonction du caractére, du
soi, de I'agent. Une action ne relevera donc du champ de la mora-
lité que dans la mesure o1 son auteur se trouvera transformé par ses
conséquences. Mais I'identité entre conduite et caractére s’appuie
égalementsurlathéorie deweyenne des habitudes et de I'intérét, sur
laquelle s’arréte ensuite Levine. En effet, siles actes sont constitutifs,
etnon seulement révélateurs, du caractére, c’est parce qu’ils tendent
arenforcer ou affaiblirles habitudes qui sontla matiére méme du soi.
Pour comprendre en quoile soi peut étre, réciproquement, constitutif
desactions, il convient d’examiner la question de la motivation. Pour
Dewey, tant les positions physiologisantes, ol ’action est motivée
par des stimuli environnementaux externes, que psychologisantes,
ol ce roOle est assigné a des états internes de croyance ou de désir,
sont erronées car, dans le premier cas, c’est oublier que I'impulsion
et les habitudes rendent déja les individus intrinséquement actifs,
et dansle second, c’est instaurer une dichotomie, que Dewey réfute,
entre intériorité et extériorité. En réalité, un motif peut étre envisagé
tantdu pointde vue desintéréts dusoi qu’il metenjeu, que des objets
induisant une transformation du cours de I’action, ou par intérét il
faut entendre «la direction dominante de I’activité » (Dewey & Tufts,
1932/2021: 341; LW.7.290) d’un individu telle que le désir s'unit a un



objet résolument poursuivi. L'intérét n’est donc pas une simple vel-
1éité, maisune manifestation active, a la fois objective, en tant qu’elle
fait s’actualiser des tendances, et subjective, en tant qu’elle dépend
d’impulsions et de désirs, qui ne doivent eux-mémes pas étre compris
comme des états psychologiques détachés mais comme inscrits dans
des habitudes corporelles. Dans la mesure ou1 la motivation est étroi-
tement liée a des intéréts qui sont des dispositions habituelles mani-
festées dans ’action et associées a des objets, elle doit étre comprise
elle-méme comme un mouvement impliquant le soi dans son
ensemble, un état associant un désir et un objet par I'intermédiaire
d’habitudes, et non comme une réalité extérieure al’action. Les objets
peuventdonc motiverdirectementaagir parce quele sois’est constitué
a travers des intéréts antérieurs pour ces objets, et les actes sont
constitutifs dusoi parce quelesactions sont déterminées et réalisées
en rapport avec un soi constitué.

Si la controverse entre égoisme et altruisme est mal posée, c’est
donc qu’en érigeant ces deux «dispositions acquises» (ibid.: 344;
LW.7.293) au rang de constituants psychologiques originaires, elle
entretient une conception erronée dela motivation morale. Du reste,
le caractére égoiste ou altruiste d’une action ne dépend pas de l’exis-
tence ou non d’intéréts — car méme l’action altruiste est «intéres-
sée», puisqu’elle met en jeu un «soi» défini par des intéréts —, mais
dela qualité des intéréts en jeu et du type de soi qu’ils contribuent a
former. Si ces intéréts sont «larges, inclusifs et durables» et contri-
buentaubien des groupes dont nous faisons partie, ils sont altruistes,
s’ils sont «étroits, exclusifs et éphémeres» (p.145) et ne visent que
soi-méme, ils sont alors égoistes. En opposant un soi isol€, considéré
comme naturel et premier, & des arrangements sociaux envisagés
comme artificiels et dérivés, I'individualisme moderne a largement
contribué a ériger une opposition radicale entre égoisme et altruisme.
Pour Dewey au contraire, en accord sur ce point avec Mead, le soi
dépend en réalité de phénomenes associatifs et de I'appartenance a
des groupes qui fournissent au soi ses intéréts les plus élémentaires,
en-deca de 'opposition, qui n’est que dérivée, entre soi et autrui.

507



508

Le souci dubien d’autrui, de méme que le souci de notre propre bien,
dépendent doncd’unintérét plus fondamental pour celui du groupe,
desorte que s’établit, selon Levine, une «identité spéculative » entre le
bien-étre du groupe et celuideI'individu. Il ne s’agit donc pas tant de
prouver que chacun aeffectivement un intérét pour le bien du groupe
que de faire apparaitre, par une « méthode dénotative » (souligné par
Levine, p.148), qu’il en est bien ainsi et que les individus acceptent
déja un idéal démocratique visant a la réalisation de chacun et au
bien de tous. Quant a la premiére question posée par Levine, relative
a la liberté comme fin, il convient de considérer que, d’un point de
vue deweyen, la responsabilité est prospective et non rétrospective,
puisque tenir quelqu'un pour responsable n’ade sens qu’ala condition
qu'une modification ultérieure du soi et du comportement soit pos-
sible. Il s’ensuit que la liberté n’est plus comprise, en un sens rétros-
pectif, comme la capacité d’agir autrement, mais plutot, en un sens
prospectif, comme capacité d’apprentissage, de transformation et de
croissance favorisant, non un soi statique et figé, mais un soi «dyna-
mique» (p.151). Or, pour répondre a l'objection de Honneth, puisque
la croissance n’est pas externe a lI’action et ne peut étre visée directe-
ment comme une «fin-en-vue», car elle suppose de poursuivre des
fins répondant a ce qui est bon, bien, ou vertueux — dont elle ne fait
que découlerindirectement -, sa place, quoique centrale, ne menace
pourtant pas le pluralisme de I’éthique deweyenne.

UNE DEMOCRATIE EMANCIPATRICE

«Democracy and the Problem of Domination. A Deweyan
Perspective » clotla partie du volume consacrée au commentaire suivi
des chapitres de I’Ethique rédigés par Dewey. Parmi les nombreux
problémes d’ordre social et politique soulevés par les deux premiers
chapitres delatroisiéme partie, Justo Serrano Zamora fait le choix de
retenir celui deladomination et des privileges économiques, culturels
et politiques dans leurs rapports avec la démocratie. De fait, si cer-
taines critiques contemporaines deladémocratie selon lesquelleselle
tendrait a favoriser les intéréts d’une classe moyenne mobilisée au



détriment de groupes défavorisés et moins bien organisés sont justi-
fiées,lespositions pro-démocratiquesde Deweysetrouveraientbattues
enbréche. Ilimporte toutefois de distinguer ladémocratie individua-
liste, héritée de’'ancien libéralisme, de la démocratie «socialisatrice »
(socializing) — selon le qualificatif qu’emploie Serrano Zamora pour
signifier la possibilité d’approfondissement constant de son carac-
tere social —, que Dewey appelle de ses voeux et qui permettrait quant
aellederépondre aux problemes de domination. Les conflits sociaux
dans les sociétés modernes sont pris en trois sens différents dans
I’Ethique: comme problémes sociaux implicites ou explicites mettant
enjeudesinstancessociales en opposition; comme conflits de second
ordre, opposant principalement des approchesindividualistes et col-
lectivistes, quant a la meilleure maniere de résoudre les problemes
sociaux; enfin comme conflits émancipateurs ouverts oll un groupe
opprimé vise a la reconnaissance de ses intéréts. Apres avoir rappelé
que Dewey rejette tout autant I'opposition entre'individu et le social
que le faux débat entre individualistes et collectivistes, Serrano
Zamorainsiste surlelien établi dans’Ethique entre conflitssociauxet,
souvent, privileges de groupes. L'existence de relations de domination
dans une société, concue comme un ensemble d’unités sociales «en
concurrence vigoureuse les unes contre les autres» (Dewey & Tufts,
1932/2021: 379, modif. ; LW.7.324), implique en effet qu'un «groupe
(dominant) est capable de faire jouer [...] ses intéréts et ses pouvoirs
ou capacités au détriment des autres groupes (dominés) » (p.160), le
groupe dominant s’exposant d’ailleurs lui-méme a une «croissance
unilatérale» (Dewey & Tufts, 1932/2021: 405, modif. ; LW.7.347) engen-
drée par le manque de communication sociale. Toute entreprise
d’émancipation doit donc étre envisagée sous I’angle des pouvoirs -
ou capacités — collectifs, étroitement liés aux intéréts qui en sont le
stadeinitial et qui s’articulent dans1’échange social. Du reste, I'iden-
tité posée entre les intéréts particuliers du groupe dominant et les
intéréts de la société en général ne se joue pas seulement au niveau
social structurel, mais également au niveau symbolique et culturel, et
rend toute revendication d’un groupe dominé contraire par principe
alintérét général. Pour qu'un conflit social ouvert éclate, il est donc

509



510

nécessaire que le groupe dominé développe un «sens de ses pou-
voirs» (Dewey, 1919/2015: 23) lui permettant d’articuler ses reven-
dications - formulées en des termes qui, pour étre jugés recevables,
doivent se faire généraux — et des pratiques d’enquéte susceptibles
de faire éclore des visions du monde social mettant en évidence son
caractere inacceptable.

OrdansI’Ethique, selon Serrano Zamora, ladémocratie est envisa-
gée sous plusieurs points de vue. Elle y est caractérisée comme «une
méthode collective, expérimentale et habituelle d’identification, de
définition et de résolution des problémes sociaux» (p.165), méthode
qui peut du reste dépasser laseule sphére politique ; comme un mode
d’organisation favorisant la croissance individuelle et sociale grace
ala coopération sociale et a I’abolition des relations de domination;;
enfin comme une forme d’institutionnalisation des conflits sociaux,
conflitsnon seulement inévitables mais méme souhaitables en démo-
cratie dans la mesure ou ils engendrent des processus intelligents
d’apprentissage et d’enquéte collectifs. Il est bien clair toutefois queles
démocraties existantes ne répondent pasacetidéal dont Dewey sou-
haitelaréalisation, carelles sont tributaires de conceptions individua-
listes propres au libéralisme ancien. La regle du vote majoritaire par
exemple, en ce qu'elle suppose des préférences qui préexisteraient a
I’échange social et n’auraient qu’a étre mécaniquement agrégées, sape
defait tout processus de décision réellement collectif et intelligent; la
limitation delavie politique aux citoyens éduqués favorise un régime
d’experts et des phénomeénes d’«injustice épistémique» (Fricker,
2007) limitant 'enquéte collective; plus généralement, la régle majo-
ritaire décourage I'expression individuelle et singuliére - tous phé-
nomenes qui, combinés, renforcent plus qu’ils n’effacent les phéno-
menesde domination. Si Dewey, bien conscient de ceslimites, appelle
pourtant a plus de démocratie, c’est qu’il s’agit d’'une démocratie
«socialisatrice», bien différente de I’ancienne, qui vise a favoriser
desenquétes coopératives ot l’expertise se trouve réinsérée dans une
entreprise collective et ol une diversité accrue de faits et de points
de vue évite toute fixation idéologique. Il ne s’agit d’ailleurs pas de



dissoudre les conflits dans une communauté d’enquéte faussement
harmonieuse, mais de rendre ces tensionsintelligentes et favorables a
I’émancipation, parla participation, lacommunication et 'attention
portée aux vues non-dominantes.

LENTREMELEMENT DE LETHIQUE
ET DE LESTHETIQUE

Avecle chapitre intitulé « Dewey’s Fully Embedded Ethics» s‘ouvre
latroisiéme partie du volume, consacrée a des perspectives plus « his-
toriques et systématiques» (p.179). Il s’agit tout d’abord pour Roberta
Dreon d’insister sur'importance des facteurs affectifs dans’éthique
deweyenne. Déja, William James considérait que «la sphére esthé-
tique de l'esprit, ses désirs, ses plaisirs et ses douleurs, et ses émo-
tions» (James, 1884 : 188)° avait été négligée par les psychologues et
les philosophes. Plus quaux sentimentalistes britanniques, c’est donc
sans doute a une source pragmatiste remontant a Charles S. Peirce
(Dewey, 1935; Peirce, CP1.422-426,1.530-544, 5.41-44,5.129-136, 8.255-
257)° et peut-étre méme a Alexander Bain (Bain, 1855, 1859) qu’il faut
attribuer le role joué chez Dewey par les sentiments et la sensibilité
dans la compréhension de la morale et plus généralement de I’expé-
rience ordinaire. Ce faisant, il ne s’agit de défendre une forme d’irra-
tionalisme mais de proposer une vision plus complexe de la rationa-
lité. En effet, entre les deux éditions de I'’éthique, Dewey a «renversé
la place du cognitif et de I'affectif» (Edel & Flower, 1985 : LW.7.xxx) et,
danslamesure ou1’éloge et le blame valent comme proto-évaluations
du comportement d’autrui et servent de fondement a I’exercice du
jugement réflexif, la revalorisation de 1’'idée de vertu s’est accompa-
gnée d’'unereconnaissance desréactions affectives comme premieres
etindépendantes. La réflexivité morale integre doncles facteurs qua-
litatifs dela conduite, sans coupure entre des comportements émotifs
et une rationalité froide, entre la valuation (valuing) comme «acte
direct, émotionnel et pratique » (Dewey & Tufts, 1932/2021: 310,
modif.; LW.7.264) et ’évaluation (valuation) comme jugement sup-
posant de mettre en relation une chose avec ce a quoi elle est liée.

51



512

La réflexion ne nie donc pas I'appréciation qualitative, mais étend
le domaine de la sensibilité au-dela du rapport exclusif avec l'objet,
la personne ou I’acte dans lesquels la valuation s’absorbe, afin d’in-
clure 'ensemble des rapports en jeu, et donc «les autres personnes,
les autres groupes et idéalement la totalité de I’'humanité» (p.185)
ainsi que I'environnement dans lequel elle prend place.

Dans Expérience et nature (Dewey, 1925/2012 ; LW.1) déja, Dewey
insistait surla dimension directement qualitative, et déja évaluative,
de I’expérience que les étres humains — pris comme des organismes
vivants existentiellement et structurellement engagés dans des rap-
ports de dépendance - ont de leur environnement. Dans I’Ethique
cependant, selon Dreon, I'attention se déplace des choses et des évé-
nements vers les autres personnes avec lesquelles nous sommes en
relation et qui ont une influence directe sur’'individu, comme I’avait
déja bien noté James lorsqu’il affirmait que «la partie la plus impor-
tante de mon environnement, c’est mon semblable» (James, 1884:
195). Le modele développé antérieurement pour expliquer le lien
entre I'expérience primaire et le savoir réflexif est alors appliqué au
rapport entre valuation et évaluation, entre moralité coutumiere et
réflexive, un rapport que Dewey ne congoit plus désormais, peut-étre
sous I'influence de I'anthropologie culturelle de Franz Boas, comme
I’enchainement de deux étapes d’un processus linéaire. S’instaure
des lors un processus circulaire, un «effet de boucle», une «rétro-
action» (p.188) tels que les significations et les valeurs produites par
la réflexivité morale a partir de la conduite et de I’expérience ordi-
nairesyretournent ets’y trouvent absorbées de maniere dialectique.
Avant Hans-Georg Gadamer (1960/1996), Dewey refuse donc déja la
«compartimentation» (Dewey, 1934/2010b: 42 ; LW.10.17)’ et I’'auto-
nomisation modernesdel’éthique et de’'esthétique, dontles musées
sont pour l’art le symbole le plus patent, en ce qu’ils semblent ériger
un royaume éthéré répondant a ses propres principes internes, et
dont le pendant pour I’éthique n’est autre qu’'une raison pure pra-
tique appuyée sur des valeurs transcendantes et détachée des senti-
ments et des réactions affectives. L'éthique et I'esthétique ayant une



source commune, manifeste dans la correspondance établie par les
Anciens entre bien et beauté, mal et laideur, il convient de rétablir
leur non-différenciation et de faire valoir leur enracinement dans
«une expérience humaine primaire, non-réflexive et qualitative, qui
a ses racines dans la structure bio-culturelle particuliere des étres
humains» (p.189) et qui n’attend pas une phase intellectuelle ulté-
rieure pour s'imprégner de valeurs et de significations.

Dewey défend donc une forme de naturalisme moral et culturel
non-réductionniste, impliquant une continuité entre nature et
culture, qu’il convient de ne pas ranger trop hativement dans tel ou
tel courant éthique, qu’il s’agisse du non-cognitivisme, de I'’émoti-
visme, de I'expressionnisme ou encore du sentimentalisme. En effet,
son opposition a toute conception subjectiviste des émotions et des
sentiments et son refus d’un point de vue individualiste et menta-
listele conduit a rejeter certains problémesjugés artificiels et stériles,
telle lacommunication publique d’un état psychique privé, ou encore
la question de la connaissance des autres esprits. Dewey élabore
une conception ol la conduite individuelle, appuyée sur des dispo-
sitions et un environnement matériel, social et culturel partagé, sont
pensés de maniere interactionnelle et intégrent un processus d’en-
quéte réflexive qui part d’une expérience qualitative primaire pour
mieuxy revenir. Dreon souligne qu’en mettant I’accent sur ladimen-
sion qualitative, affective, pré-personnelle et habituelle de I’éthique
deweyenne, il ne s’agit pourtant pas de nier I'importance de la
réflexion et delaresponsabilité individuelles dansla transformation
delasensibilité éthique et esthétique. En effet, le naturalisme culturel
deweyen, non-fondationnel et anti-dogmatique, exige de penser
I’expérience qualitative et sensible non comme un donné immuable
mais selon un processus dynamique faconné par la réflexion ainsi
que par un ensemble de pratiques sociales, linguistiques et cultu-
relles dont le caractére fructueux ou appauvrissant nous incombe.

513



514

UNE THEORIE UNIFIEE DE L'INTERET

Quoiquelaquestion del’intérét soit omniprésente dans le corpus
deweyen, Matteo Santarelli constate I'absence d’études portant spéci-
fiquement sur le sujet. « Psychology, Moral Theory, and Politics.
Dewey’s Mature Theory of Interest in the 1932 Ethics » s’attelle donc
alatache de montrer que, malgré sa pluralité apparente, la théorie de
I'intérét proposée par Dewey est une des rares a pouvoir s’appliquer
de maniere unitaire en psychologie, en morale et en politique. Ce
faisant, le chapitre reprend un certain nombre de questions abordées
ailleurs dans le volume mais en les replacant dans une vision d’en-
semble de la notion. Plusieurs textes antérieurs a I'Ethique sont ana-
lysés afin de retracer la critique de ’'assimilation, que Dewey juge
erronée, entre intérét et intérét personnel (self-interest). Il en ressort
que I'intérét doit étre congu en étroite relation avec le soi, lui-méme
compris de maniere active et dynamique, et que la pluralité des acti-
vitésdu soivade pairaveclapluralité desintéréts. En effet, siI'intérét
reste d’abord pensé dans un cadre subjectiviste, son versant objectif
est bientdt mis en avant pour lui donner une nature que Santarelli,
s’inspirant a la fois de Donald Winnicott (Winnicott, 1971/1975) et du
concept de «transaction» développé par Dewey dans ses derniers
écrits, qualifie de «transitionnelle » (p.199). Puisque le sujet, s’absor-
bant dans ’'objet, contribue a le transformer par son activité intéres-
sée, I'intérétinstaure une dimension intermédiaire danslaquelle sujet
etobjet s’identifient. Tout intérét n’est donc pas nécessairement per-
sonnel, puisque I'objet visé par I'intérét, tout en étant poursuivi par
un soi, peut tout a fait dépasser le soi, comme le prouve 'exemple
d’un savant dévoué a la science.

Santarelli envisage ensuite successivement, du point de vue de
I’Ethique de 1932, les trois grands domaines ol se pose la question de
I'intérét:en psychologie,en morale,en politique. Faisant fond surl’idée
d’un circuit organique organisé en phases ou les processus psycho-
logiques sont liés, ainsi que sur un refus de I'introspection, Dewey
soutient, contre les visions kantienne et utilitariste, qu’il existe entre



le soi et ses actes une «unité essentielle» (Dewey & Tufts, 1932/2021:
338; LW.7.288 - souligné par Dewey). Il est donc inexact de poser des
motifs extérieurs déclenchant 'action, car le soi comme organisme
est constamment agissant et la motivation prend place au sein de la
conduite qu’il redirige et réorganise. Il est également inutile de vouloir
chercher arendre compte dulien entre le soi et ses actes, entrel’orga-
nisme et 'environnement, car il s’agit 1a d’'une «dimension constitu-
tivedela conduite et de 'expérience humaines» (p.202). Vouloir puri-
fier I'intérét de tout désir et de toute impulsion, c’est en supprimer
par conséquent les conditions nécessaires, des conditions qui, pour
devenir suffisantes, doivent en outre s’adjoindre une dimension
objective, la présence d’un objet, sans lequel I'intérét resterait vell€i-
taire. Au point de vue moral ensuite, Santarelli revient sur le refus
deweyen de I'argument selon lequel, puisqu’il implique un soi, tout
intérét devrait étre congcu comme personnel et égoiste. Si ce raison-
nement est erroné, c’est que le fait d’agir comme un soi n’implique
pasnécessairement d’agir pour soi, et qu’il ne s’agit donc pas de faire
ensorte quel’action soit désintéressée, sans quoi bonté rimerait avec
ennui, mais plutot de veiller ala qualité del’intérét enjeu. Orles vertus
supposent précisément un type d’intérét authentique et complet et
mettentenjeu, a trois niveaux, une intégration particuliére des inté-
réts: I'intégration du soi et de l'objet implique un critére d’engage-
ment, par opposition a de simples velléités; 'intégration de I'intérét
a une habitude exige continuité et persistance, par opposition a un
enthousiasme éphémere; 'intégration de la perspective d’autrui a
notre propre perspective commande enfin I'impartialité, qui n’est
pas synonyme d’une absence d’intérét mais suppose de reconnaitre
la valeur des intéréts de chacun.

Au point de vue politique, tirant les conséquences de la critique
formulée notamment dans Individualism Old and New (Dewey, 1930a:
LW.5.41-123), Dewey rejette 'opposition entre I'individu et le social en
montrant que ces termes ont une signification contextuelle et font
I'objet d’'un usage stratégique en fonction du moment historique et du
typedesociété danslesquelsilss’inscrivent. Aussile caracterenuisible,

515



516

pour I'immense majorité des individus, de I'individualisme égoiste
propre al’age industriel et financier, etla critiquelégitime, aunom de
I'intérét collectif, d’'un régime social pronant 'individualisme, n’im-
pliquent-ils pourtant pas nécessairement et en toutes circonstances
la primauté des intéréts collectifs. Lorsque des intéréts et des besoins
nouveauxsefontjoureneffet, lesgroupesdominants peuventchercher
aleur tour a s’ériger en défenseurs de la société, de ses intéréts et de
sesvaleurs, pour mieux empécher’¢mergence de groupes dénoncant
desinstitutions oppressives. Plus que sous’angle de 'opposition, qui
n‘adeéslorsrien d’immuable, entrel’individu etle social, il s’agit donc
de saisir les conflits sociaux du point de vue des entités réelles qu’ils
mettent aux prises. Dureste, ainsi que Dewey en rendait compte dans
LePublicet ses problemes (Dewey, 1927/2010a: LW.2.235-372), les inté-
rétsenjeu nesont pas toujours bien circonscrits, de sorte que la ques-
tion méme du public, en tant qu’elle implique une situation qui doit
étre définie et articulée comme un probleme, peut étre considérée
comme équivalente a celle de «1’organisation d’une préoccupation
partagée en un intérét commun » (p.209) - les deux principaux obs-
taclesaunetelle organisation tenant, d’une part ala nécessité de dis-
poser de I’énergie et des ressources symboliques qui, précisément,
font le plus souvent défaut a des groupes qui ne sont qu'émergents,
d’autre part au caractere antisocial que leur prétent les groupes pri-
vilégiés. Avant de conclure, Santarelli souligne enfin que ’engage-
ment de Dewey dans I’arene politique au début des années 1930 et
ses appels répétés a faire valoir I'intérét du peuple contre celui d'un
petit nombre n’entrent pas en contradiction avec le refus du philo-
sophe de dissocier intéréts individuels et sociaux, car cette oppo-
sition ne vaut que contextuellement, en vue de I'articulation, dans
un cadre démocratique, d’'un intérét commun plus large répondant
au sens profond de I'entreprise politique. Pour Santarelli, le refus de
faire de toutintérét un intérét personnel, comme d’opposer le sujet et
I’'objet, ainsi que I'insistance sur le caractére contextuel des intéréts,
permettent donc de considérer que, malgré ses multiples domaines
d’application, la théorie de I'intérét formulée dans I’Ethique et



complétée par la Théorie de la valuation (Dewey, 1939/2011: 67-172;
LW.13.189-251), posséde un caractere véritablement unitaire.

LE CONFLIT DES REVENDICATIONS
ET LE PARTAGE SOCIAL DES DEVOIRS

Dans «Duties and the Ethical Space of Claims in Dewey’s 1932
Ethics», Mathias Girel aborde trois questions soulevées par le cha-
pitre 12 de 'Ethiques. La premiére difficulté touche au rapport entre
les conceptions deweyenne et jamesienne de ’obligation. En effet,
tandis qu’il affirmait dans une lettre envoyée & William James que
le traitement de I'obligation proposé dans « The Moral Philosopher
and the Moral Life» (James, 1891) lui semblait «le meilleur et le plus
simple qu’il ait jamais vu» (Dewey, 2007: Vol. 1, 3juin 1891, n° 00460)
et que «deux choses, plus que toute autre» I’avaient particuliére-
ment «réjoui» — a savoir d’une part I'«affirmation que tout désir, en
tant que tel, constitue une revendication [claim] et toute revendi-
cation une obligation», et d’autre part la «discussion des regles» —,
Dewey n’a pourtant jamais fait explicitement référence a la concep-
tion jamesienne de 'obligation dans ses propres travaux. Or comme
le souligne Dewey, James reformule en effet 1a question de I'obliga-
tionsousl’angle desrevendications enjeu—au pointde tenirles deux
notions pour «coextensives» (James, 1891: 338) — et considere que
I’enjeu éthique principal est de se rendre attentif et de faire droit aux
voix les plus faibles et aux revendications morales qui les accom-
pagnent - le seul motif de rejet d’une exigence morale ne pouvant
jamais étre qu'une exigence contraire formulée par «une autre créa-
ture» (ibid.: 339). Au sujet des régles morales ensuite, James insiste
sur la nécessité de les réviser et de les reconstruire constamment a
mesure qu’elles se font trop étroites, afin d’articuler des revendications
morales concurrentes et de produire «1’'univers le plus riche», «le
bien [...] le plus organisable, le plus propre a entrer dans des com-
binaisons complexes» (ibid.: 350)° sans s’appuyer sur une solution
apriorietinfaillible fournie parlaraison. Plus qu'une théorie éthique
formelle, se trouve donc formulée ici, selon Girel, la «grammaire »

517



518

morale minimale (p.217), perfectionniste et expérimentale, permet-
tant de délimiter et de décrire une situation morale con¢ue, non
comme une structure rationnelle ou comme I’expression d’un intérét
social général, mais comme un espace de revendications morales
concretes et contradictoires, portées par des individus déterminés,
qu’il s’agit d’articuler sans prétendre a I'infaillibilité.

Or, non sans paradoxe, les textes de Dewey antérieurs a 'Ethique
de 1932 révelent une vision de I'obligation bien différente de celle de
James. Les Outlines of a Critical Theory of Ethics, publiés peu avant
I'article de James, témoignent d’une conception que Girel qualifie
de «standard » (p.219) a 'aune des théories alors en vigueur, d’apres
laquelle une autorité externe se trouve progressivement internalisée
sous l'effet de la résistance qu’elle oppose aux impulsions. Dans la
mesure ol les relations sociales sont pensées comme des instruments
de réalisation de soi, le soi prime donc le social et le devoir est concu
comme un moyen de développement de I'individualité subordonné
adesfins moralement bonnes. Plus tard, dansla premiére version de
I'Ethique, la notion d’habitude prend une importance nouvelle dans
I’'existence méme des devoirs, mais, surtout, la conception deweyenne
de I'obligation, quoique «standard », se fait plus précise et clarifie la
doubledialectique al’'ceuvre, d’une part entre le soi existant, constitué
par ses habitudes, et un soi projeté quiles excéde, d’autre part entrela
réflexion individuelle et les obligations sociales qu'implique la cou-
tume, — une dialectique qui se résout dynamiquement dans’identifi-
cationdusoiaveclesrelationssociales susceptiblesalafoisdestimuler
et de controOler son développement. Néanmoins, pour Girel, cette
approche reste «centrée sur le soi» (self-centered) (p.221), car bien
que le modele se fasse plus dynamique, la communauté et le social
sont pensés comme de simples fonctions abstraites susceptibles
d’influencer favorablement le développement complet d’un soi dont
la reconstruction reste le cceur de la réflexion éthique.

Dans la version révisée de I’Ethique en revanche, c’est désormais
le «discours de la revendication» (claim-talk) (p.223) qui permet



d’expliquer de facon nouvelle I’autorité de lamorale. L’attention pour
les revendications des individus les uns a I'’égard des autres, et non
pas seulement de la société a I'’égard des individus, témoigne d’'une
attention accrue aux voix concretes et opposées, dont ’articulation
reste incertaine et ouverte arévision, des « créatures revendicatives »
(claim-making creatures)(ibid.) que nous sommes naturellement. Plus
fondamentalement, au-dela de ce naturalisme porté vers le concret,
de cette conception «anthropologico-naturaliste» (p.225) du soi, la
conception deweyenne du social quitte également le plan du collec-
tif et de I'intersubjectivité pour devenir «entiérement perspective »
(p.224) et se rapprocher de I'espace de revendications conflictuelles
décrit par James. Aussi le non-conformiste en matiere de morale,
exemple paradigmatique, s’inscrit-il dans un champ de revendica-
tions et de fins opposées, a I’égard desquelles il adopte une position
dont le caractére radicalement critique se justifie par la recherche
du bien-étre plus large de tous et révele une attitude expérimentale
al’égard des valeurs. S'appliquent néanmoins a toute revendication
dissidente al’égard de I'ordre moral dominant des devoirs, que Girel
qualifie de « méthodologiques» ou « procéduraux», qui exigent de
convaincre les autres du bien-fondé des revendications formulées et
dejouerlejeu consistant a «donner et demander des raisons » (p. 226).
Ilestentendu cependant que pour Dewey la discussion seule ne sau-
rait suffire, car la restriction de I'expérience peut entraver d’autant
la capacité a formuler des revendications, en créant notamment des
situations d’«injustice épistémique». Il ne s’agit pas davantage de
parvenir a un consensus illusoire, difficilement compatible avec un
réel pluralisme des perspectives éthiques et le plus souvent imposé
politiquement.

Apreés avoir clarifié le rapport entre Dewey et James et rendu
compte des principales nouveautés théoriques apportées par la
version révisée de I’Ethique au sujet du concept d’obligation, Girel
en vient enfin a une troisieme et derniere difficulté suscitée par la
conclusion assez sombre du chapitre 12. Sila capacité a formuler des
revendications joue un role éthique central, il s’agit aussi de pouvoir

519



520

évaluer lalégitimité de cesrevendications afin de pouvoir les articuler
et les hiérarchiser. Or Dewey propose d’évaluer les devoirs a 'aune
non seulement dela stabilité, du caractere «intime » (Dewey & Tufts,
1932/2021: 257, modif.; LW.7.219) des relations qui les sous-tendent,
mais aussi dela capacité de ces relations a contribuer a ce qui est bon
pourl’individu auquel s’applique ’obligation, — car la stabilité d'une
relation empreinte de domination ou de violence ne saurait justifier
I’'existence de devoirs. En outre, pour qu'une revendication puisse
valoir comme obligation, il est également nécessaire que certaines
conditions d’arriere-plan soient remplies, et notamment qu’il existe -
comme chez Stanley Cavell, ainsi que le note Girel - une compréhen-
sion commune, en un sens perfectionniste, du bien et des valeurs.
Or I’évolution des sociétés a justement rendu problématique I’exis-
tence de relations stables, de valuations ordinaires et partagées, et
adonné lieu a ce qui pourrait étre qualifié, a I'image de «1’éclipse du
public» (Dewey, 1927/2010a: 129-151; LW.2.304-324), d’« “éclipse” du
devoir» (p.230). Dans Le Public et ses problemes, en effet, Dewey souli-
gnait déja combien les attachements permis par l’existence de rela-
tions constantes influencaient notre capacité a former des publics et
plusgénéralement a nous rendre sensible aux revendications d’autrui,
sans préjuger du reste et avant méme toute évaluation de leur vali-
dité. Or si I'accélération de la mobilité sociale et le changement des
modes devie rendent désormaisles attachements impossibles, I'indi-
vidu se trouve «perdu», selon la formule d’Individualism, Old and
New (Dewey, 1930a: LW.5.66-76), dans des publics «fantdmes», et la
notiond’obligation, repensée en un sens perfectionniste comme I’arti-
culation de revendications contradictoires, devient, comme le révele
le caracteére aporétique et particulierement sombre de la fin du cha-
pitre 12, d’autant plus incertaine.

LE ROLE AMBIGU DE LA THEORIE
DANS LA VIE MORALE

Les deux derniers chapitres du volume abordent I'un et I'autre la
questiondelaplaceetdurole delathéorisation morale dansl’éthique



deweyenne. « Moral Theory and Anti-Theory in Dewey’s 1932 Ethics »
s’attache a relire I’Ethique sous ’angle du débat lancé par la publi-
cation de I'ouvrage de Bernard Williams, L’Ethique et les limites de
la philosophie (Williams, 1985/1990). Opposant théoriciens et anti-
théoriciens en matiére de morale, cette controverse pose en effet plus
radicalementla question de I'utilité méme de la philosophie morale.
Or Sarin Marchetti discerne chez Dewey une possible tension entre,
d’une part - tout particulierement dans les chapitres 10 et 15 —, une
conception maieutique (midwifery) et thérapeutique de I’éthique,
concue comme une critique interne de la conduite visant, par une
attention accrue a ce que nous savons mais négligeons de nous-méme,
aune auto-transformation et, d’autre part - notamment dansles cha-
pitres11a14 -, une conception directive et substantielle ou1’éthique,
pensée comme un ensemble de ressources extrinseques alasituation
morale problématique, devient un outil d’é¢ducation morale et de
direction de soi s’appliquant a la conduite de maniére extérieure.
Avant d’en venir plus proprement a1’Ethique, Marchetti rappelle tout
d’abord la nature de I'opposition entre partisans et détracteurs de la
théorie, ainsi que les positions, parfois contradictoires, des auteurs
pragmatistes dans ce débat. Pour le courant anti-théoricien, la vie
morale apparait étroitement li€e a la réflexion critique et thérapeu-
tique qui s’y applique et qu’elle vise a améliorer en clarifiant notre
position morale ainsi qu’en défaisant les conceptions erronées qui
pourraient nous entraver. Pour le courant théoricien en revanche,
il importe de bien distinguer la réflexion éthique de la vie morale,
en développant des outils théoriques directifs, une fondation et des
structures, susceptibles de résoudre les conflits qui s’y présentent. Or
la «métaphilosophie pragmatiste » (p.238) pourrait sembler incliner
ses partisans vers des positions anti-théoriciennes puisque, sil’on en
croit James, d’un point de vue pragmatiste, «les théories deviennent
[...] des instruments au lieu d’apporter aux énigmes des solutions
sur lesquelles nous pouvons nous reposer » (James, 1907/2007: 119).
La théorisation morale apparaitrait ainsi comme un mouvement
allant «de bas en haut» (bottom-up) et non «de haut en bas» (top-
down). Pourtant les théories, méme ainsi concues, peuvent rester

521



522

partiellement directives en ce qu’elles font intervenir des éléments
endéfinitive extérieurs alasituation problématique. Un pragmatisme
authentiquement anti-théoricien et refusant tout point de vue direc-
tif devrait par conséquent s’en remettre aux instruments élaborés par
les sujets eux-mémes pour que, s’en étant saisis, ils puissent accroitre
lacompréhension qu’ils ont d’eux-mémes comme de leur environne-
ment moral. On pourrait ainsi opposer une tendance maieutique qui
remonte, depuis Richard Rorty, jusqu’a James, a une tendance direc-
tive dont Cheryl Misak serait, dansla continuité de ClarenceI. Lewis,
la représentante contemporaine. Or les vertus faisant porter ’atten-
tion surles pratiques du sujet moral, par opposition al’abstraction des
normesetdes principes, lesdébats surlerdle delathéorie en éthique
ont également suscité un intérét renouvelé a leur sujet. Néanmoins,
la encore, deux lectures s'opposent: I'une, théoricienne, inspirée de
Platon et de Kant, voit dans les vertus un guide vers nos devoirs et
s’appuie sur I'idée d’'une nature humaine surplombante et régula-
trice; l'autre, anti-théoricienne, inspirée de Hume et de Nietzsche,
insiste sur la capacité réflexive et pratique des individus et sur le réle
des vertus dans I'appréhension de notre situation morale. Entre ces
deuxlectures possibles de’éthique dela vertu, la philosophie morale
deweyenne semble pourtant ne pas trancher.

Avant d’en venir plus spécifiquement a cette question, Marchetti
s’attache adocumenter par plusieurs extraitsl’existence concomitante
chez Dewey de tendances théoriciennes ainsi qu’anti-théoriciennes,
de ses premiers écrits jusqua I’Ethique. Il en ressort que la pratique
morale, tantot éclairée, dirigée, rendue intelligente et réflexive par
la théorie, est également appelée a s'émanciper d’une théorie qui,
au détriment de I’attention portée a la situation, a notre caractére et
a nos habitudes, risquerait de lui faire perdre son caractére réflexif.
En souhaitant que I’éthique, sans étre prescriptive, soit efficace et
affecte notre conduite, Dewey s’astreint ainsi a la tiche délicate de
fairejouer simultanément une conception thérapeutique et une mise
envaleur du r6le de la théorie dans’accomplissement de cette fonc-
tion, une analyse des problemes moraux ordinaires et une analyse



des problémes de la théorie morale. Quoiqu’elles ne soient pas expli-
citement reconnues par Dewey, Marchetti distingue ainsi de nettes
inflexions de perspective selon les différents chapitres de I'Ethique.
Le chapitre 10, méthodologique et métaphilosophique, est nettement
anti-théoricien, dansla mesure o1 la moralité réflexive, en tant qu’elle
s’oppose a la moralité coutumiere, est comprise comme ’abandon
deregles et de préceptes préétablis au profit, non de I’élaboration de
nouveaux principes théoriques ayant pour réle de remplir la place
laissée vacante par les régles coutumieres, mais de la clarification
personnelle et réflexive consistant a replacer un probléme dans son
contexte plus large. Dans les chapitres 11 a 14 en revanche, ou il est
question delarésolution des conflits moraux, le rdle deI’éthique appa-
rait beaucoup plus directif, tandis que dans le chapitre 15 enfin, les
deux points de vue cohabitent. Lambition affichée par I'Ethique, de
ne pas proposer de solutions toutes faites mais plutdt d’appeler a faire
jouer de facon critique le lien entre réflexion et pratique morales,
est ainsi susceptible de deux lectures. Il peut s’agir, d’'une part, de
mettre en valeur le travail du soi sur lui-méme, 1a mobilisation de soi
quexige le dépassement des attitudes morales habituelles et acquises,
au profit de I'attention aux réponses personnelles que nous pour-
rions apporter a une situation donnée. Mais d’autre part - méme si
Dewey met en garde contre tout dogmatisme et toute substitution de
la théorie a 'expérience - les principes moraux théoriques et I’his-
toire des théories éthiques passées sont appelés a éclairer et a guider
pratiquement la vie morale. En outre, la conduite elle-méme, qui
est 'objet propre de ’éthique deweyenne, peut étre entendue a son
tour en deux sens, que Marchetti désigne respectivement comme
«conduite du soi» et «action ouverte». Tandis que dans le premier
casl’accent est mis sur le soi comme lieu principal d'une maieutique
morale visant a parer a tout découragement dans la tiche de nous
ressaisir de nous-mémes et de nous transformer pour faire face aune
situation morale, dans le second, la morale est envisagée au point
de vue de sa fonction directive et la situation, dont le contenu moral
est posé comme antécédent a toute intervention du soi, prime. Or
si certains conflits moraux, suscités par exemple par des situations

523



524

de faiblesse de la volonté, n’appellent pas a la théorisation morale,
et que d’autres en revanche opposent des valeurs correspondant a
des habitudes contradictoires et suscitent la réflexion critique, c’est
néanmoins un troisieme type de difficulté, a savoir notre capacité de
nous donner des fins morales, qui retient particuliéerement I'attention
de Marchetti, car ce probléme suppose pour sa résolution un travail
du soi sur lui-méme posant la question du rdle des vertus.

Les vertus font 'objet de deux traitements bien différenciés dans
I’Ethique. Tandis que, dans le chapitre 13, elles apparaissent comme
I'une des composantes du jugement moral liée aux phénomeénes
d’approbation et de désapprobation, elles sont envisagées au contraire
danslechapitre 10 comme un élément central de I’évaluation condui-
sant al’engagementou au retrait, comme ce qui permet non pas seu-
lement de mettre en relation les différents éléments internes a une
situation problématique, mais plus radicalement de saisir en quoi
une situation morale peut étre problématique. Aussi ne s’agirait-il
pas tant d’arbitrer entre le caractere intuitif ou réflexif des vertus,
que de saisir le role distinct qu’elles peuvent jouer pour une subjec-
tivité, dans un cas en exercice, dans I’autre demandant encore a étre
dirigée. Le modele interactionniste des vertus, dont Frega fait 'abou-
tissement d’'un développement passant par un stade connexionniste
puis irréductibiliste, devrait donc étre complété et méme opposé a
un modeéle anti-théorique développé par Dewey dans le chapitre 10
de I'Ethique et que Marchetti qualifie d’«expressiviste » ou de «sen-
sibiliste» (p.247). Les vertus fournissent en effet une sensibilité aux
valeurs permettant de déterminer si la situation en jeu entre dans
le domaine moral et appelle une intervention de notre part, et cette
capacité méme est, plus fondamentalement, 'expression d’un carac-
tére, d’'une conduite, d’un soi que la valeur prospective de nos choix
contribue a affermir ou a remettre en question. Dans le chapitre 13 en
revanche, les vertus permettent de distribuer spontanément’éloge et
le blame et, une fois réfléchies et systématisées, jouent le rdle de cri-
teres de jugement en méme temps qu’elles font le lien entre 'appré-
ciation de nos devoirs et les conséquences des actions considérées,



entre les exigences sociales et les désirs individuels. Sans trancher
absolument la question, Marchetti souligne que poser une tension
irréconciliable entre ces deux conceptions — maieutique et directive -
des vertus et de I’éthique conduirait a introduire chez Dewey une
opposition entre «la discrimination et I’action morales » (p. 250) trés
rarement remarquée par les commentateurs. Considérer quela trans-
formation de soiet’'orientation dela conduite correspondent adeux
taches complémentaires de clarification et de choix qui contribuent
I'une et I’'autre a la constitution du soi permettrait en revanche de ne
pas réintroduire de dichotomie anti-deweyenne et semble davan-
tage en accord avec la lecture généralement proposée de 'Ethique.

LARTICULATION DU GENERAL ET DU
PARTICULIER DANS LA RATIONALITE ETHIQUE

Ledernier chapitre del'ouvrage, « Rationality asa Moral Problem.
Dewey and Williams on the Role of Theory in Moral Reflection » aborde
également la question de la position de Dewey dans le débat entre
partisans et détracteurs de la théorie en éthique. L'approche retenue
par Jorg Volbers est néanmoins différente puisqu’il s’agit principa-
lement d’interroger la conception deweyenne de la rationalité pour
montrer en quoi elle excede les délimitations par trop restrictives et
positivistes des anti-théoriciens. Nietzsche (1887/1994) déja, faisant
del’'usage méme delaraison un probleme éthique, avait suggéré que
remettre alaraisonlacharge denousguiderversunevie bonne pouvait
aussi bien conduire a faire disparaitre de I’existence tout ce qui en
fait la valeur. Plus récemment, des auteurs tels que Charles Taylor
(2007), Elizabeth Anscombe (1958), Martha Nussbaum (1990/2010), ou
encore Bernard Williams (1985/1990), se sont également érigés contre
une compréhension de I’éthique fondée sur une rationalité scienti-
fique. Mais c’est la critique formulée par Williams qui retient toute
I'attention de Volbers et lui sert a poser les termes du débat danslequel
il situera ensuite Dewey. Or toute éthique étant liée pour Williams a
une culture donnée, lesjugements et les concepts « €pais » correspon-
dants ne prennent sens qu’en rapport a un ensemble de pratiques

525



526

partagées. Vouloir chercher une justification ou une définition trop
générale de ces concepts expose ainsi, comme le démontre la tenta-
tive infructueuse entreprise dansle Lachés au sujet du courage, aune
destruction pure et simple du savoir moral. Si, selon la formule provo-
catrice de Williams, «en éthique, la réflexion peut détruire le savoir»
1985/1990: 161; soul. par Williams), c’est donc que I'exigence initiale
d’«amincir» nos concepts moraux pour leur donner une forme géné-
raleetindépendante de tout contexte estinfondée et s’appuie surune
«conception absolue» et non perspective du monde. De fait, cette
vision, héritée de la science moderne, est inadaptée et impuissante
en éthique, car un sujet universel et sans qualités n’est qu'un point
de vue formel, sans position définie, détaché du contexte social réel
ol émergent les questions morales. Non sans paradoxe, tout en vou-
lant rétablir le lien entre I’éthique et 1a pratique, les anti-théoriciens,
et Williams lui-méme, réaffirment ainsi une image idéalisée et posi-
tiviste de la rationalité scientifique moderne et s’€garent quant a la
nature véritable delathéorie. En effet, ainsi que le montrent les épisté-
mologues contemporains, lathéorie, entendue comme présentation
systématique de découvertes scientifiques, n’est qu'un des aspects
d’une pratique scientifique qui s’enracine dans un contexte socio-
historique plus large, et peut donc étre comprise elle-méme comme
une forme de pratique.

Laposition deweyenne dans ce débat semble a premiere vue ambi-
gué. Anti-théoricien par son refus du scientisme, d’une théorie venant
étoufferle choixindividuel, ainsi que par son rejet d’une philosophie
réduisantle spectre delasignification alaseule vérité, Dewey définit
pourtant I’éthique comme «la science qui traite de la conduite »
(Dewey & Tufts, 1932/2021:17; LW.7.9) et se révele plus généralement
un ardent partisan de la théorie et de la science moderne. Mais c’est
que la science doit étre comprise comme une pratique expérimen-
tale ot lathéorie n’est qu'une partie d’'un ensemble fonctionnel plus
large. Elle ne consiste donc pas seulement a enregistrer des faits mais
a s’engager de maniere créative dans une situation problématique,
en interagissant avec un environnement appelé a étre modifié. Plus



fondamentalement, la méthode scientifique expérimentale reflete
I'incertitude inhérente ala vie elle-méme car, plutdt que de rejeter le
changement, elle I'embrasse et parvient du méme coup au savoir le
plusstable. Le sujet lui-méme est d’ailleurs constamment transformé
par les problémes et conflits qu’il doit affronter et auxquels il lui est
possible de répondre soit par 'application de schémas intellectuels
routiniers, soit en faisant appel a I'intelligence, équivalent deweyen,
comme le souligne Volbers, de laraison. Se pose néanmoins la ques-
tion de savoir si la théorie ainsi repensée ne subsume pas encore les
situations particulieres sous des catégories générales qui effaceraient
leur singularité. Or, méme si pour Dewey la théorie possede en effet
unesystématicité et une généralité plus grandes que la pratique, cela
nerend pourtant paslathéorie plus « fruste », pour reprendre I’adjectif
employé par M. Nussbaum a I’encontre de la théorie (Nussbaum,
1990:37;1990/2010: 64)°. En effet, non seulement la théorie est elle-
méme une forme de pratique, mais surtout, c’estla pratique ordinaire
etnon-théorique, routiniere et peu réfléchie, qui est en réalité la plus
fruste, tandis que la pratique théorique, plus fine et précise, permet
de replacer chaque élément dans un contexte plus large. En aucun
cas la théorie n’est donc concue comme I'application indiscriminée
et mécanique d’'un schéma général et abstrait, car ce serait précisé-
ment renoncer a la pensée: il s’agit plutdt de faire ressortir, grace a
la théorie, des perspectives nouvelles, différentes, de faire sentir les
suites de tel ou tel choix, et non de fournir des réponses déja prétes.
Nulle rupture par conséquent ne doit étre instaurée entre la théorie
d’une partetleraisonnement moral plus ordinaire, le jugement indi-
viduel, 'action et 1a pensée appliqués a une situation particuliére de
l'autre. L'anti-théoricien au contraire, en postulant quun soi abstrait,
parce que général, est nécessairement séparé de toute individualité
concrete, ne faitqu'entretenirla dichotomie entre le général et le parti-
culier en cherchant a la renverser en faveur du second terme. Pour
Dewey, le soi moral est aussi général et particulier que I’est la théorie
pourlaméthode expérimentale. La généralité du soi procéde en effet
deson pouvoirde transformation et de changement, ainsi que deI'en-
semble de tendances, de dispositions, d’habitudes qui le constituent

527



528

et qui sont elles-mémes générales. Mais ce soi général ne s’oppose
pas al'individu particulier et agissant, car, seul, il en permet I'intel-
ligibilité en mettant en relation et en cohérence un acte avec ses
conséquences ou avec d’autres actes formant une série. Le soi, géné-
ral, est donc constitutif de toute action particuliere, et la généralité
ne s’impose pas a I'individu singulier mais se révéle déterminante
pour en faire un sujet intelligent agissant de maniere intentionnelle.
Aussilatache propre de la réflexion éthique consiste-t-elle a prendre
conscience du soi a I'ceuvre dans la pratique et des tendances géné-
rales, des conséquences plus larges, qu'impliquent tel ou tel acte.
Puisqu’en agissant, I'individu est confronté a 1a nécessité de s’auto-
déterminer, etderévéler parlatant ce qu’il veut étre quelacompréhen-
sionqu’iladelui-méme, la réflexion rationnelle estindispensable ala
vie morale en ce qu’elle répond au besoin d’éclairer, par des perspec-
tives nouvelles, les tensions opposant des compréhensions distinctes
du soi. En défaisant, par une approche expérimentale, I'opposition
rigide entre général et particulier, I'’éthique deweyenne permet ainsi
de couper court aux arguments avancés contre toute perspective
générale ou théorique sur la vie morale.

On pourraregretter que les chapitres de ’Ethique rédigés par Tufts,
auxquels Dewey devait pour le moins souscrire, ne fassent pas1l’objet
d’une analyse spécifique ni ne soient convoqués dans’'interprétation
desthésesdeweyennes. On aurait pu également souhaiter que le dia-
logue entre les différents auteurs fiit parfois plus manifeste et reflétat
davantage les discussions et les rencontres ayant conduit a la publi-
cation de John Dewey’s Ethical Theory : The 1932 Ethics. On ne peut
cependant que saluer la publication d’'un ouvrage qui, touten répon-
dant al’absence d’étude d’'ampleur consacrée a ce texte décisif permet,
par la richesse et la pluralité des perspectives proposées, une intel-
ligence remarquable, tant dans son détail que dans son ensemble, de
I’éthique deweyenne.



BIBLIOGRAPHIE

ANSCOMBE Gertrude Elizabeth Margaret (1958), « Modern Moral Philosophy »,
Philosophy, 33 (124), p.1-19.

BAIN Alexander (1855), The Senses and the Intellect, Londres, J. W. Parker & Son.

BAIN Alexander (1859), The Emotions and the Will, Londres, J. W. Parker & Son.

DEWEY John (1891/1969), Outlines of a Critical Theory of Ethics, in The Early
Works, 1882-1898 : Volume 3: 1889-1892, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale,
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p.237-388.

DEWEY John (1916a/1980a), Democracy and Education, in The Middle Works,
1899-1924 : Volume 9: 1916, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville,
Southern Illinois University Press, p.1-370.

DEWEY John (1916a/2018b), Démocratie et éducation ; suivi de Expérience et
éducation, traduit par Gérard Deledalle et Marie-Anne Carroi, Malakoff,
Armand Colin.

DEWEY John (1916b/1980Db), « The Pragmatism of Peirce», in The Middle Works,
1899-1924 : Volume 10 : 1916-1917, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale,
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p.71-78.

DEWEY John (1919/2015), « Lectures in Social and Political Philosophy», European
Journal of Pragmatism and American Philosophy, VII (2). En ligne: (https://doi.
0rg/10.4000/ejpap.404).

DEWEY John (1922/1983), Human Nature and Conduct, in The Middle
Works, 1899-1924 : Volume 14 : 1922, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale,
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p.1-230.

DEWEY John (1925/1981), Experience and Nature, in The Later Works, 1925-1953 :
Volume 1: 1925, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, Southern
Illinois University Press, p.1-326.

DEWEY John (1925/2012), Expérience et nature, traduit par Joélle Zask, Paris,
Gallimard.

DEWEY John (1926/2016), Ethical Theory (1926): Class Lecture Notes by
Sydney Hook, in Donald F. Koch et The Center for Dewey Studies (eds),
Dewey: Lectures (2nd Release) : Electronic Edition, Charlottesville, InteLex
Corporation, vol. 2, p.2.2230-2.2284.

DEWEY John (1927/1984a), The Public and Its Problems, in The Later Works, 1925-
1953: Volume 2 : 1925-1927, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville,
Southern Illinois University Press, p.235-372.

DEWEY John (1927/2010a), Le Public et ses problémes, traduit par Joélle Zask,
Paris, Gallimard.

DEWEY John (1928/1931/1984b), «Social as a Category» / « The Inclusive
Philosophic Idea», in The Later Works, 1925-1953 : Volume 3: 1927-1928, ed.
by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, Southern Illinois University
Press, p.41-54.

529



530

DEWEY John (1930a/1984c), Individualism, Old and New, in The Later Works,
1925-1953: Volume 5: 1929-1930, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale,
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p.41-123.

DEWEY John (1930b/1984c), « From Absolutism to Experimentalism», in The
Later Works, 1925-1953 : Volume 5: 1929-1930, ed. by Jo Ann Boydston,
Carbondale, Edwardsville, Southern Illinois University Press, p.147-160.

DEWEY John (1930b/2018a), « De I'absolutisme a I'expérimentalisme », traduit par
Guillaume Lejeune, Philosophie, 138 (3), p.10-21.

DEWEY John (1930¢/1984c), « Three Independent Factors in Morals», in The Later
Works, 1925-1953: Volume 5: 1929-1930, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale,
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p.279-288.

DEWEY John (1930c), « Trois facteurs indépendants en matiere de morale»,
traduit par Charles Cestre, Bulletin de la société francaise de philosophie, 30
(4), p.118-127.

DEWEY John (1932/1985), « Charles Sanders Peirce», in The Later Works, 1925-
1953: Volume 6 : 1931-1932, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville,
Southern Illinois University Press, p.273-277.

DEWEY John (1934/1987a), Art as Experience, in The Later Works, 1925-1953 :
Volume10:1934, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, Southern
Illinois University Press, p.1-352.

DEWEY John (1934/2010b), L’Art comme expérience, traduit par Jean-Pierre
Cometti, Christophe Domino, Fabienne Gaspari, Catherine Mari, Nancy
Murzilli, Claude Pichevin, Jean Piwnica et Gilles Tiberghien, Paris, Gallimard.

DEWEY John (1935/1987b), «Peirce’s Theory of Quality », in The Later Works, 1925-
1953:1925-1953: Volume 11: 1935-1937, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale,
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p.86-94.

DEWEY John (1939/1988), Theory of Valuation, in The Later Works, 1925-1953 :
Volume 13:1938-1939, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville,
Southern Illinois University Press, p.189-251.

DEWEY John (1939/2011), « Théorie de la valuation», in La Formation des
valeurs, traduit par Alexandra Bidet, Louis Quéré et Gérdme Truc, Paris, Les
Empécheurs de penser en rond - La Découverte, p. 67-172.

DEWEY John (2007), The Correspondence of John Dewey, 1871-2007 (I-1V).
Electronic edition, Charlottesville, InteLex Corporation.

DEWEY John & James Hayden TUFTS (1908/1978), Ethics, in The Middle
Works, 1899-1924 : Volume 5: 1908, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale,
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p.1-540.

DEWEY John & James Hayden TUFTS (1932/1985), Ethics, in The Later Works,
1925-1953: Volume 7: 1932, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville,
Southern Illinois University Press, p.1-352.

DEWEY John & James Hayden TUFTS (1932/2021), Ethique, traduit par Patrick Di
Mascio, Paris, Gallimard.



EDEL Abraham & Elizabeth FLOWER (1985), «Introduction», in John Dewey, The
Later Works, 1925-1953 : Volume 7: 1932, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale,
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. vii-Xxxv.

FESMIRE Steven (2003), John Dewey and Moral Imagination : Pragmatism in
Ethics, Bloomington, Indiana University Press.

FREGA Roberto & Steven LEVINE (dir.) (2021), John Dewey’s Ethical Theory: The
1932 Ethics, New York, Routledge.

FRICKER Miranda (2007), Epistemic Injustice : Power and the Ethics of Knowing,
Oxford, Oxford University Press.

GADAMER Hans-Georg (1960/1996), Vérité et méthode. Les grandes lignes d'une
herméneutique philosophique, Paris, Seuil.

GIREL Mathias (2020), «’Ethique de 1932 de John Dewey. Revendications,
conflits et apathie morale», Pragmata, 3, p.88-132. En ligne: (https://
revuepragmata.files.wordpress.com/2021/04/pragmata-2020-3-3-girel.pdf).

HONNETH Axel (1998), « Between Proceduralism and Teleology: An Unresolved
Conflict in Dewey’s Moral Theory », Transactions of the Charles S. Peirce
Society, 34 (3), p.689-711.

HORNE Herman Harrell (1932), The Democratic Philosophy of Education :
Companion to Dewey’s Democracy and Education : Exposition and Comment,
New York, The Macmillan Company.

HUME David (1739/2015), Des passions. Traité de la nature humaine, livre II,
in Dissertation sur les passions ; Des passions. Traité de la nature humaine,
livreIl, traduit par Jean-Pierre Cléro, Paris, GF-Flammarion, p.101-314.

HUME David (1740/1993), La Morale. Traité de la nature humaine, livre I1I, traduit
par Philippe Saltel, Paris, GF-Flammarion.

HUME David (1751/1991), Enquéte sur les principes de la morale, traduit par
Philippe Baranger et Philippe Saltel, Paris, GF-Flammarion.

HUME David (1757/2015), Dissertation sur les passions, in Dissertation sur les
passions; Des passions. Traité de la nature humaine, livre II, traduit par Jean-
Pierre Cléro, Paris, GF-Flammarion, p.59-99.

JAMES William (1884), « What is an Emotion ?», Mind, 9 (34), p.188-205.

JAMES William (1891), « The Moral Philosopher and the Moral Life », The
International Journal of Ethics, 1 (3), p.330-354.

JAMES William (1907/2007), Le Pragmatisme. Un nouveau nom pour d'anciennes
manieéres de penser, traduit par Nathalie Ferron, Paris, Flammarion.

LEVINE Barbara (2013), Works about John Dewey, 1886-2012, seconde édition
[Enligne], Carbondale, Southern Illinois University Press.

MILL John Stuart (1861/2012), L’Utilitarisme, traduit par Catherine Audard, in
L’Utilitarisme; Essai sur Bentham, Paris, Presses universitaires de France,
p.19-144.

NIETZSCHE Friedrich (1887/1994), La Généalogie de la morale, traduit par Isabelle
Hildenbrand et Jean Gratien, Paris, Gallimard.

531



532

NUssBAUM Martha C. (1990), Love’s Knowledge : Essays on Philosophy and
Literature, New York, Oxford University Press.

NUSSBAUM Martha C. (1990/2010), La Connaissance de lamour. Essai sur la
philosophie et la littérature, traduit par Solange Chavel, Paris, Les Editions du
Cerf.

PAPPAS Gregory Fernando (2008), John Dewey’s Ethics : Democracy as Experience,
Bloomington, Indiana University Press.

PAPPAS Gregory Fernando (2020), «La démocratie comme communauté
morale idéale », Pragmata, 3, p.20-86. En ligne: (https://revuepragmata.files.
wordpress.com/2021/04/pragmata-2020-3-2-pappas.pdf).

PEIRCE Charles S. (1878a/1879/1986), «La logique de la science. Deuxieme partie.
Comment rendre nos idées claires», Revue Philosophique de la France et de
UEtranger, 7, p.39-57, in Writings of Charles S. Peirce: A Chronological Edition :
Volume 3: 1872-1878, Bloomington, Indiana University Press, p.355-374.

PEIRCE Charles S. (1878b/1986), « Deduction, Induction, and Hypothesis »,
Popular Science Monthly, 13, p.470-482, in Writings of Charles S. Peirce: A
Chronological Edition : Volume 3:1872-1878, Bloomington, Indiana University
Press, p.323-338.

PEIRCE Charles S. (1902), « Pragmatism», in James Mark Baldwin (dir.),
Dictionary of Philosophy and Psychology, vol. 2, New York, The Macmillan
Company, p.321-322.

PEIRCE Charles S. (1905/1969), «C.S. Peirce. La nature du pragmatisme», Revue
Philosophique de la France et de I’Etranger, 159, traduit par Gérard Deledalle,
p.37-60.

PEIRCE Charles S. (1931-1958), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, 1-8,
Cambridge, Harvard University Press.

PHILLIPS Denis C. (2016), A Companion to John Dewey’s Democracy and
Education, Chicago, The University of Chicago Press.

SMITH Adam (1759/2014), Théorie des sentiments moraux, traduit par Michaél
Biziou, Claude Gautier et Jean-Francois Pradeau, Paris, Presses universitaires
de France.

TAYLOR Charles (2007), « Modern Moral Rationalism», in Santiago Zabala (dir.),
Weakening Philosophy : Essays in Honour of Gianni Vattimo, Montréal, McGill-
Queen’s University Press, p.57-76.

WAKS Leonard J. & Andrea R. ENGLISH (2017), John Dewey’s Democracy and
Education: A Centennial Handbook, New York, Cambridge University Press.

WELCHMAN Jennifer (1995), Dewey’s Ethical Thought, Ithaca, Cornell University
Press.

WILLIAMS Bernard (1985/1990), L’Ethique et les limites de la philosophie, traduit
par Marie-Anne Lescourret, Paris, Gallimard.

WINNICOTT Donald W. (1971/1975), Jeu et réalité. L'espace potentiel, traduit par
Claude Monod et Jean-Bertrand Pontalis, Paris, Gallimard.



NOTES

1 Conformément aux abréviations

en usage, EW, MW et LW renvoient
respectivement aux Early Works,
Middle Works et Later Works de John
Dewey publiés par les Presses de la
Southern Illinois University.

2 Les numéros de page sans mention
d’ouvrage renvoient a Frega & Levine
(dir.), (2021). Ici, comme pour les
autres passages cités ultérieurement,
nous sommes responsable de la
traduction de I'anglais au francais.

3 On pourra se reporter notamment
a Levine (2013), qui recense tous les
travaux publiés sur I'ceuvre de John
Dewey jusqu’en 2012.

4 Le chapitre 12 de I'ouvrage de
Pappas a fait I'objet d’une traduction
récente dans le troisieme numéro de
la revue Pragmata (Pappas, 2020).

5 Nous traduisons tous les passages
tirés de James (1884).

6 CP renvoie aux Collected Papers of
Charles Sanders Peirce. Le numéro
du volume est suivi du numéro des
paragraphes visés.

7 Dans la traduction francaise, «des
catégories prédéterminées [a ready-
made compartmentalization] ».

8 On pourra trouver un prolongement
de ces analyses dans Girel (2020).

9 Nous traduisons tous les passages
tirés de Dewey (2007) ainsi que de
James (1891).

10 Dans la traduction francaise,
«combien sont insatisfaisantes [the
ethical crudeness] les morales fondées
seulement sur les regles générales ».

533



