
ROBERTO FREGA 
& STEVEN LEVINE 
(eds)
JOHN DEWEY’S 
ETHICAL THEORY : 
THE 1932 ETHICS

NEW YORK ET LONDRES,  
ROUTLEDGE, 2021

RECENSION PAR  
BAPTISTE CORNARDEAU



489

L’ÉTHIQUE À L’ŒUVRE : DE LA RÉFLEXION 
MORALE À LA TRANSFORMATION 
DÉMOCRATIQUE DE L’EXPÉRIENCE

Ainsi que l’expliquent Roberto Frega et Steven Levine en ouver-
ture de John Dewey’s Ethical Theory : The 1932 Ethics (2021), l’un des 
principaux motifs ayant animé le projet d’une étude collective appro-
fondie de la version révisée de l’Éthique de John Dewey et de James 
H. Tufts, parue en 1932 et traduite récemment en français (Dewey 
& Tufts, 1932/2021 ; LW.71), consistait à mettre en œuvre « une forme 
d’exégèse plus rigoureuse et plus analytique que celle actuellement 
en vigueur » (p. ix)2. Force est de constater en effet que malgré de nom-
breuses publications portant sur l’éthique de Dewey3, aucun ouvrage 
n’avait jusqu’ici proposé un commentaire suivi des huit chapitres de 
l’Éthique rédigés par le philosophe pragmatiste. La plupart des tra-
vaux antérieurs visaient à donner une interprétation générale de la 
question éthique chez Dewey, tel John Dewey’s Ethics : Democracy 
as Experience de Gregory Fernando Pappas (2008)4, ou bien s’atta-
chaient, ainsi que le note ce même auteur (Pappas, 2008 : 309), à en 
étudier des aspects plus délimités, comme John Dewey and Moral 
Imagination. Pragmatism in Ethics de Steven Fesmire (2003), ou des 
moments plus restreints, comme Dewey’s Ethical Thought de Jennifer 
Welchman (1995), qui faisait porter son examen jusqu’à Human Nature 
and Conduct (Dewey, 1922 ; MW.14). Néanmoins, contrairement à ce 
que laissent entendre les éditeurs, certaines publications ont offert 
une exégèse détaillée et méthodique des textes de Dewey. De ce point 
de vue, parmi ses principales œuvres, c’est sans doute Démocratie et 
éducation (Dewey, 1916a/2018b ; MW.9), livre dont Dewey lui-même 
déclarait dans sa courte autobiographie intellectuelle publiée en 1930, 
« De l’absolutisme à l’expérimentalisme », qu’il « [avait] été longtemps 
celui dans lequel était le plus pleinement exprimée [s]a philosophie » 
(Dewey, 1930b/2018a : 18 ; LW.5.156), qui a fait l’objet des analyses les 
plus serrées. Dès 1932, Herman H. Horne publiait un commentaire 
suivi de l’ouvrage où chaque section était méticuleusement com-
mentée (Horne, 1932). Plus récemment, Denis C. Phillips a également 

PRAGMATA, 2022-5 : 488-533



490

proposé un commentaire continu organisé par chapitres (Phillips, 
2016), et le volume collectif dirigé par Leonard J. Waks et Andrea R. 
English est tout entier consacré à Démocratie et éducation, une pre-
mière partie analysant successivement chacun des chapitres qu’une 
seconde partie explore dans leur ensemble et de manière plus contex-
tuelle (Waks & English, 2017). À bien des égards, le volume dirigé 
par Frega et Levine suit d’ailleurs le modèle de ce dernier ouvrage, 
puisqu’après un premier moment introductif visant principalement 
à mettre en rapport l’Éthique de 1932 avec des textes antérieurs, une 
deuxième partie analyse tour à tour chacun des chapitres rédigés 
par Dewey, avant une dernière partie composée d’études plus thé-
matiques et transversales.

LE DÉVELOPPEMENT DE L’ÉTHIQUE DEWEYENNE

Le premier chapitre, « Contextualizing Dewey’s 1932 Ethics », vise 
à mettre en relation la nouvelle version de l’Éthique parue en 1932 
avec d’autres textes de philosophie morale publiés antérieurement 
par Dewey, ainsi qu’avec l’évolution plus générale de sa philosophie. 
Parmi plusieurs changements significatifs, Gregory Fernando Pappas 
relève tout d’abord qu’en 1932, une certaine vision totalisante de l’his-
toire a été abandonnée au profit d’analyses plus circonscrites et sen-
sibles au contexte. Par suite, disparaît également l’idée selon laquelle 
la moralité évoluerait de façon linéaire pour passer d’un état « primi-
tif » à un état « moderne », ou encore que la moralité de groupe fondée 
sur la coutume serait appelée à céder la place à une moralité indivi-
duelle et réflexive. À la lumière d’un examen plus approfondi de la 
notion d’« habitude », l’un des concepts centraux de Human Nature 
and Conduct (Dewey, 1922 ; MW.14), la conception deweyenne de la 
« coutume » s’est en effet significativement modifiée, car les habitudes 
étant elles-mêmes façonnées par la réflexion et l’exercice de l’intel- 
ligence, la distinction entre coutume et réflexion ne doit être conçue 
que comme fonctionnelle. Ainsi que le note Pappas, se manifeste en 
outre une évolution épistémologique conduisant Dewey à remettre en 
question la place de choix longtemps réservée en éthique à la raison 



491

et à la rationalité : l’intelligence prend la place de la raison et se trouve 
redéfinie comme un ensemble complexe d’habitudes ; la créativité, 
l’imagination, les sentiments font désormais de la moralité davantage 
qu’un exercice purement cognitif. Parallèlement, la distinction entre 
l’individuel et le social s’efface : plutôt que d’insister sur un conflit 
qui n’est le fruit que de distinctions abstraites, Dewey souligne la 
nécessité de saisir l’opposition entre les dimensions psychologique 
et sociale de la moralité sous un angle fonctionnel et d’envisager la 
vie morale en rapport avec les « situations morales problématiques » 
(p. 6) qui constituent son lieu propre. La notion de soi, plus trans- 
actionnelle, est du même coup modifiée, un rapport organique s’ins-
taure entre les actes et le caractère, l’expérience présente et les habi-
tudes, dans le contexte d’une situation déterminée qui appelle à l’en-
quête en vue d’une possible amélioration. Dès lors, l’idée d’une fin ou 
d’un bien ultimes doit être abandonnée, de même que la thèse, anté-
rieurement présente chez Dewey, selon laquelle la vie morale devrait 
principalement viser à la réalisation de soi. L’expérience morale est 
désormais envisagée sous un angle « pluraliste » reconnaissant à ce 
qui est bon, à ce qui est bien et à ce qui est vertueux une égale impor-
tance, sans l’exclusivisme dont l’histoire de la philosophie a pu témoi-
gner à travers la fausse opposition entre théories conséquentialistes, 
théories déontologiques et éthique des vertus.

Plus fondamentalement, la philosophie morale, conçue comme 
une pratique située, ne saurait se surimposer à la vie morale, mais 
doit être considérée comme une continuation et une élaboration ins-
trumentale de la délibération à l’œuvre dans la conduite de tous les 
jours. Le plan de l’Éthique en est d’ailleurs le reflet, puisqu’après une 
première partie historique visant à faire saisir en quoi la morale est 
une réponse à des situations sociales déterminées et s’inscrit dans 
des pratiques habituelles, la deuxième partie cherche précisément à 
mettre en relation les diverses théories éthiques avec les problèmes 
qu’elles cherchent à résoudre, ainsi que l’illustre la troisième partie, 
consacrée à l’examen de problèmes économiques et sociaux déter-
minés. Non sans quelque paradoxe eu égard au projet général du 



492

volume, Pappas insiste sur « le caractère holistique de l’éthique de 
Dewey et de sa philosophie en général » (p. 11) et relève à plusieurs 
reprises la difficulté de lire l’Éthique pour elle-même dès lors que, 
selon Dewey, la pratique philosophique doit être conçue comme une 
enquête appelant à une reconstruction continue. La dernière partie 
du chapitre dresse néanmoins un portrait d’ensemble de la philo- 
sophie morale deweyenne en 1932, en adoptant la distinction, par ail-
leurs étrangère à Dewey, entre éthique descriptive, éthique normative 
et méta-éthique, catégories entrelacées et subordonnées, ainsi que 
le souligne Pappas, à un projet plus vaste d’amélioration de l’expé- 
rience. Sans faire absolument double emploi, la dernière partie du 
chapitre conduit néanmoins à reprendre et à développer davantage 
certains points abordés antérieurement, tels la critique de l’absolu-
tisme moral et des effets appauvrissants et déresponsabilisants du 
dualisme entre théorie et expérience, la défense d’une conception 
de la moralité comme « effort social, créatif, imaginatif-émotionnel, 
hypothétique et expérimental d’amélioration des situations » (p. 13), 
ou encore la question du rapport entre soi, habitudes, caractère et 
situations. Il apparaît alors que l’éthique des situations de Dewey est 
également une éthique des vertus, où le développement de certains 
traits de caractère permet le développement de l’intelligence et d’une 
vie morale meilleure.

L’HÉTÉROGÉNÉITÉ DE L’EXPÉRIENCE MORALE

Dans le deuxième chapitre, « Dewey’s Independent Factors in 
Moral Action », Steven Fesmire cherche à rendre compte de la « clé 
théorique » (p. 19) à l’origine des chapitres centraux de la version  
révisée de l’Éthique, à savoir la conférence donnée par Dewey en 
Sorbonne en 1930 et publiée sous le titre « Trois facteurs indépen-
dants en matière de morale » (Dewey, 1930c : LW.5.279-288). Dans 
ce texte, dont l’origine remonte aux années 1920 et tout particuliè-
rement à un cours donné à Columbia en 1926 (Dewey, 1926/2016 : 
2.2230-2.2284), Dewey s’oppose à tout fondamentalisme comme à tout 
monisme moral. Les trois grandes traditions éthiques représentées 



493

par les Grecs, les Romains et les Allemands, et enfin les Britanniques, 
auraient en effet versé dans une forme d’exclusivisme consistant à ne 
retenir que l’une des trois dimensions irréductibles de l’expérience 
morale, à savoir les phénomènes d’aspiration, d’obligation ou d’appro-
bation, formalisés eux-mêmes sous la forme de trois concepts moraux 
centraux : ce qui est bon, ce qui relève du devoir et ce qui est vertueux. 
Or le refus d’un tel exclusivisme constitue une inflexion significative 
de l’éthique deweyenne, car de l’aveu même de son auteur, l’Éthique 
publiée en 1908 souscrivait à une forme d’« utilitarisme socialisé » 
(p. 20) subordonné à un téléologisme orienté vers ce qui est bon ou 
se trouve jugé tel. Avant d’examiner successivement chacun de ces 
trois facteurs, Fesmire montre bien comment, pour Dewey, l’expé-
rience morale est fondamentalement hétérogène et fait jouer des phé-
nomènes qui, tout en étant également légitimes, peuvent se révéler  
divergents. Une situation morale ne donne donc pas seulement 
l’apparence d’être problématique, en raison de nos hésitations, de 
notre incertitude, de notre ignorance, ou encore de notre incapacité 
à embrasser ce qui est moralement bon, puisqu’en réalité « l’essence 
de la situation morale est un conflit interne et intrinsèque » (Dewey, 
1930c : 120 ; souligné par nous-même).

Les aspirations, les désirs, sont à l’origine de la catégorie de ce qui 
est bon. Mais tout ce qui procure une satisfaction n’étant pas tou-
jours jugé satisfaisant à la réflexion, la plupart des conceptions téléo- 
logiques insistent sur la nécessité d’éclairer le désir par une « prévision 
intelligente » (p. 25) consistant à délibérer, à peser les conséquences, à 
comparer et juger les différents choix possibles, ce que Dewey désigne 
pour sa part comme une forme de « répétition dramatique » (drama-
tic rehearsal). Si le concept de devoir se distingue de cette première 
source de la vie morale, c’est qu’il découle du contrôle exercé par les 
autres individus sur les désirs du sujet. Il n’est pas inconcevable toute-
fois qu’un devoir soit jugé bon, mais cela n’implique pas que les deux 
phénomènes aient une même origine, comme le voudrait la déonto- 
logie kantienne lorsqu’elle subordonne ce qui est bon à ce qui est 
bien. C’est le fait de vivre « en constante association et interaction » 



494

(LW.7.218), c’est l’existence même de relations, qui confère aux devoirs 
leur autorité morale. En somme « le bien […] relève d’une délibéra-
tion sur les désirs et les intentions ; le droit, l’obligation, relève d’exi-
gences qui ont une autorité et une force sociales ; les vertus relèvent  
de l’approbation » (Dewey, 1930c : 125), une approbation spontanée qui 
en fait une troisième source des phénomènes moraux. Ainsi que Dewey 
l’écrivait à Horace S. Fries en 1933 (Dewey, 2007 : Vol. 2, 26 décembre 
1933, n° 07682), c’est la relecture des moralistes britanniques du 
xviiie et du xixe siècles qui l’a particulièrement conduit à donner 
toute sa place à ce dernier facteur. La volonté deweyenne d’intro- 
duire la méthode expérimentale au sujet des questions de valeur, ce 
qui suppose de ne se réfugier ni dans des rationalisations ad hoc, ni 
dans des abstractions éloignées des situations de conflit moral qui 
appartiennent à l’expérience pratique, s’inscrit du reste, comme le 
souligne Fesmire, dans le prolongement de Hume (Hume, 1740/1993).

UNE VISION HOLISTIQUE DU CARACTÈRE  
ET DE LA CONDUITE

Après ces deux chapitres introductifs suit une analyse des huit 
chapitres de l’Éthique rédigés par Dewey. Stéphane Madelrieux 
analyse tout d’abord le chapitre 10 sous l’angle du « holisme moral 
et [du] caractère pragmatiste » (« Moral Holism and the Pragmatist 
Character »). Il apparaît en effet qu’entre l’édition de 1908 et de 1932, 
la critique deweyenne se déplace et ne vise plus tant le dualisme 
moral, à savoir la tendance à « diviser l’action humaine en deux 
parties distinctes : l’intérieur et l’extérieur, les motifs et les consé-
quences, et le caractère et la conduite manifeste » (p. 45), que ce que 
Madelrieux désigne comme un « atomisme moral », à savoir l’idée 
qu’il serait possible de « juger la valeur morale d’un acte donné en 
considérant seulement cet acte particulier » (p. 46). Le « holisme 
moral » de l’Éthique de 1932, selon lequel le jugement moral ne devrait 
s’exercer que relativement à une ligne de conduite générale, remplit 
donc une double fonction critique et doit être pris en deux sens. Il 
traduit d’abord la continuité entre l’esprit et le corps, entre les motifs 



495

internes et les conséquences d’un acte, et prend à rebours la ten-
dance, manifeste dans le kantisme et dans l’utilitarisme, à privilégier  
l’un ou l’autre des termes de l’alternative pour en faire le lieu privilégié  
de la moralité. Il vise ensuite, d’un point de vue temporel, à replacer 
chaque acte particulier dans la série au sein de laquelle il s’inscrit, 
c’est-à-dire à en faire le reflet d’une conduite ou d’un caractère ayant 
une valeur générale. La conduite doit donc être évaluée du point de 
vue de l’unité du caractère auquel elle se rapporte et le caractère sup-
pose la continuité d’une conduite par laquelle il puisse être déter-
miné. Aussi, d’un point de vue moral, sinon d’un point de vue psycho- 
logique, la conduite et le caractère peuvent-ils être considérés comme 
équivalents, et le holisme moral temporel vaut-il également comme 
critique du dualisme moral.

Selon Madelrieux, ce déplacement de la perspective deweyenne 
s’explique au moins par trois raisons : dans la mesure où Dewey déploie 
désormais sa critique sur trois fronts, que sont les « trois facteurs indé-
pendants » dont il a déjà été question, et ne vise plus seulement le kan-
tisme et l’utilitarisme, la question du dualisme moral passe au second 
plan ; ensuite, la publication de Human Nature and Conduct a repré-
senté un tournant, et l’habitude est devenue un concept deweyen cen-
tral permettant notamment de ressaisir l’unité de la conduite et du 
caractère ; enfin, la relecture des écrits de Charles S. Peirce (Dewey, 
1916b : MW.10.71-78 ; 1932 : LW.6.273-277), et notamment l’insistance de 
ce dernier sur la réalité du « général » (Peirce, 1878a/1879, 1878b, 1902, 
1905/1969), a pu conforter Dewey dans l’idée que la conduite, plutôt 
que des actes isolés, était l’angle d’analyse privilégié de la moralité. 
Conformément à l’idée deweyenne selon laquelle la théorie morale est 
la logique de la délibération morale, Madelrieux formule, de manière 
originale, cinq règles méthodologiques en accord avec une approche 
holistique de la morale. Il s’agit de veiller à pouvoir reconstituer la 
continuité de sa propre conduite ; d’envisager les conséquences d’un 
acte au point de vue de leur développement temporel sous la forme 
d’une possible tendance ; de considérer les actes, de manière authen-
tiquement pragmatiste et mélioriste, eu égard aux conséquences 



496

bénéfiques futures qu’il serait possible de faire advenir ; de ne pas 
rechercher la certitude morale mais de s’en tenir à une forme de proba- 
bilisme laissant ouverte la voie d’un progrès moral ; enfin de ne pas 
dénier aux actes ordinaires, au seul profit des dilemmes tragiques, 
leur caractère moral – ce en quoi le holisme moral est aussi un refus 
de l’exceptionnalisme moral. Avant de conclure, Madelrieux soulève 
un possible paradoxe : puisque la moralité réflexive vise à rompre les 
habitudes inhérentes à une moralité coutumière, la notion d’habitude 
à laquelle Dewey semble pourtant accorder une place centrale n’est-
elle pas du même coup rendue caduque ? S’il n’en est rien, c’est qu’il 
convient de ne pas opposer la réflexion à l’habitude, mais plutôt de 
distinguer deux types d’habitudes. En effet, l’intelligence expérimen-
tale que Dewey appelle de ses vœux pour une société démocratique 
ouverte à l’enquête sur les valeurs est elle-même une forme d’habi- 
tude, mais une habitude non routinière, qui fait jouer de concert le 
développement moral du soi et la transformation de l’environnement 
social et politique.

LA FORMATION RÉFLEXIVE DE FINS CRÉATIVES

L’analyse du chapitre 11 de l’Éthique, portant sur la question 
des fins, conduit précisément Federico Lijoi, dans « Forming New 
Ends Creatively », à poursuivre cet examen à travers ce qu’il désigne 
comme la « plasticité de la vie morale » (p. 61). Dewey notait en effet 
dans Human Nature and Conduct qu’il existe une « plasticité de l’im-
pulsion » (Dewey, 1922 : MW.14.69), qui se prête à être façonnée par 
la coutume, mais peut aussi, de manière dialectique, transformer 
cette dernière. Sans toutefois y faire référence, Lijoi est donc conduit 
à envisager sous un autre point de vue le holisme moral analysé par 
Madelrieux, puisque la plasticité de la vie morale implique qu’il n’y ait 
pas de distinction franche entre le mécanisme et la vie, entre l’habi-
tude et la réflexion conçue comme habitude intelligente. Le dualisme 
entre la théorie et la pratique ne visant selon Dewey qu’à troquer la 
fausse sécurité d’un monde idéal contre les incertitudes de l’existence, 
il convient à rebours de faire droit au doute, à l’expérimentation et à 



497

la réflexion. Dans la transformation d’une situation problématique, 
dans l’élaboration créative de fins nouvelles, le sujet poursuit, selon 
l’expression deweyenne, « une fin sans fin » (Dewey, 1922 : MW.14.162), 
qui lui permet de transformer un état de crise en possibilité de réadap- 
tation individuelle et de transformation de la réalité. L’opposition tradi- 
tionnelle entre raison et désir n’est d’ailleurs pas plus légitime. En 
effet, la raison ne peut ni ne doit se défaire du désir, car, d’une part, 
elle ne pourrait mouvoir à elle seule vers une fin, et d’autre part, l’im-
pulsion et le désir n’ont en eux-mêmes rien de répréhensible, seule 
pouvant être dangereuse leur tendance à confiner la pensée aux objets 
les plus immédiats. Or c’est justement le rôle de la pensée que d’élargir 
la perspective sur les désirs et d’en faire des « désirs réfléchis », c’est-
à-dire de nous rendre attentifs à ce que nous désirons et d’élaborer 
des « fins-en-vue » qui, sans réprimer les désirs, les organise afin de 
conférer « unité et continuité à la conduite » (p. 76).

Une part significative du chapitre 11 étant consacrée à une discus- 
sion critique des théories morales ayant posé comme fin de la conduite 
ce qui est moralement bon, Lijoi examine ensuite les différents argu-
ments de Dewey contre l’hédonisme, l’épicurisme, le capitalisme et 
l’ascétisme. Dans le premier cas, c’est principalement John S. Mill 
(Mill, 1861/2012) qui se trouve visé, et notamment l’identification de 
ce qui est désirable à ce qui est désiré. Pour Dewey, en effet, tout ce qui 
est désiré n’est pas désirable, et tout ce qui est désirable, n’étant pas 
nécessairement source de plaisir, n’est pas toujours désiré. Puisque 
le plaisir n’est souvent lié que de façon accidentelle à la réalisation de 
certains actes, vouloir en faire le seul guide de la conduite, en négli-
geant du même coup le pouvoir transformateur de la réflexion sur 
les fins et les désirs, semble particulièrement mal avisé. Ordonner les 
désirs selon leur qualité (et non d’après leur seule intensité) comme le 
fait Mill semble également conduire à figer un certain nombre de fins 
déterminées. Pour Dewey, la différence entre bonheur et simple satis-
faction ne tient donc pas principalement à la qualité des désirs, mais 
plutôt à leur degré respectif d’intégration ou d’isolement, à leur capa-
cité à satisfaire de façon plus ou moins durable et unifiante une partie 



498

plus ou moins large du soi. C’est d’ailleurs pour cette raison que « le 
bonheur, en tant qu’il se distingue du plaisir, est une condition du soi » 
(Dewey & Tufts, 1932/2021 : 234 ; LW.7.199). Quant à l’épicurisme, tout 
en s’érigeant contre l’idéalisme abstrait afin de redonner sa valeur à 
l’activité présente, il conçoit pourtant cette même activité de manière 
égoïste et invite à se retirer passivement des troubles du monde, dans 
une forme d’élitisme enclin à un « perfectionnisme esthétisant et apo-
litique » (p. 73). Enfin, de même que l’éthique du capitalisme induit à 
privilégier des fins superficielles et témoigne donc d’un manque de 
réflexion, l’ascétisme fait primer la discipline des désirs et remplace 
la réflexion par la pratique et l’exercice. Si l’idée de forger des habi- 
tudes, inhérente à l’ascétisme, est tout à fait deweyenne, poser des 
fins négatives, comme la répression des désirs, se révèle bien plus 
problématique, car il importe davantage de transformer et de déve-
lopper les inclinations à l’aune de ce que la réflexion approuve que de 
tenter de les faire disparaître. Ainsi que le résume Lijoi, il n’y a donc 
pas de dualisme entre ce qui est bon moralement et ce qui l’est natu-
rellement, et « les biens moraux ne sont pas fixés, mais sont le résul-
tat créatif d’une réflexion “sans fin” sur ces biens naturels capables de 
développer le désir de manière harmonieuse et coordonnée » (p. 88).

LES LIMITES DE LA MORALE KANTIENNE

Dans « Dewey, Kant, and the Problem of Moral Change », Connor 
Morris fait le choix de restreindre son analyse du chapitre 12 de 
l’Éthique à la question du lien établi par Kant entre ce qui est bon et 
ce qui est bien, un lien que Dewey juge erroné car il rendrait notam-
ment impossible toute appréhension du changement moral. D’un 
point de vue kantien, la satisfaction des désirs peut être bonne mais 
n’a rien de moral, et peut même être « anti-morale ». La fonction de la 
raison, en tant que conscience morale, serait alors d’émettre des com-
mandements visant à restreindre le désir, afin que le bien se trouve 
tout à fait séparé de la satisfaction naturelle des inclinations. Ainsi 
que le souligne Morris, tout l’enjeu de la position deweyenne consiste 
à rejeter fermement cette opposition entre ce qui est bon et ce qui 



499

bien, tout en maintenant une distinction qui ne réinstaurerait pas un 
dualisme. Or la morale kantienne pèche par une psychologie erronée  
car, en envisageant le plaisir sous un angle seulement privé, elle ignore 
le caractère profondément social des individus et ses implications 
pour l’éthique, et en bannissant les affections du champ moral, elle 
sape toute possibilité de les transformer et de les améliorer. Pour 
Dewey, et l’on retrouve ici l’idée de « holisme moral » proposée par 
Madelrieux, la moralité ne doit donc pas être réduite à un champ 
étroit, car elle est intimement liée à la conduite ordinaire. En effet, 
la distinction entre moralité coutumière et réflexive est « plus rela-
tive qu’absolue » (Dewey & Tufts, 1932/2021 : 191 ; LW.7.162), et puisque 
« chaque acte a une portée morale potentielle, dans la mesure où il 
fait partie, en raison de ses conséquences, d’un ensemble comporte-
mental plus large » (ibid. : 200, modif. ; LW.7.169), une continuité s’ins-
taure entre ce qui, dans la conduite, relève ou non du domaine moral. 
En outre, l’universalisme manifeste dans l’impératif catégorique et 
le caractère totalisant du niveau théorique de la morale kantienne, 
ferment la voie, selon Dewey, à la possibilité du changement moral 
et à la transformation de la pratique qu’appelle la « continuité entre 
nos dispositions psychologico-émotionnelles et la réflexion intel- 
ligente sur les règles et les principes » (p. 103). Sans qu’il soit nécessaire 
de rejeter absolument tout principe moral, à bien distinguer toute-
fois d’une règle morale préétablie et rigide, de tels principes doivent 
néanmoins évoluer en lien « avec le cours de l’expérience » (Dewey & 
Tufts, 1932/2021 : 324 ; LW.7.276) et ne sauraient justifier à eux seuls 
la moralité d’une action, puisque cette tâche revient à la réflexion, à 
l’égard de laquelle ils ne jouent qu’un rôle instrumental. La question 
de la justification morale est donc entièrement remodelée, et les prin-
cipes, perdant leur auto-suffisance, se trouvent réengagés dans des 
situations problématiques où les conséquences de l’action mettent 
en jeu un tissu de relations sociales. Or c’est justement en raison de 
cette participation à un monde social que peut s’opérer, à l’aune d’un 
contrôle réflexif, une connexion, bien différente de celle supposée par 
Kant, entre ce qui est bien et ce qui est moralement bon.



500

VERTUS ET ONTOLOGIE SOCIALE

Le chapitre 6 du volume, « What Exactly Is the Place of Virtue in 
Dewey’s Ethics ? », ne se limite pas à une analyse du chapitre 13 de 
l’Éthique, mais vise plutôt à une reconstruction générale de l’évo-
lution de la notion de vertu dans le corpus deweyen. Ainsi que s’en 
explique Roberto Frega, quoique cette interprétation ne réponde 
peut-être pas entièrement à la compréhension qu’avait Dewey de ses 
propres positions, ce choix méthodologique est néanmoins suscep-
tible de rendre la lecture des textes deweyens « philosophiquement 
plus productive » (p. 102). Selon Frega, Dewey développe dans un pre-
mier temps un modèle « connexionniste » des vertus. Dans les Outlines 
of a Critical Theory of Ethics (Dewey, 1891 : EW.3.237-388), les vertus 
ne sont pas en elles-mêmes des sources de l’action morale, elles ne 
sont pas des valeurs élémentaires, mais sont « l’incarnation pratique 
de ces valeurs dans un caractère individuel » (p. 102). De même, dans 
la version initiale de l’Éthique parue en 1908 (MW.5), tandis que ce 
qui est bon trouve son origine dans l’affirmation individuelle, et ce 
qui est bien dans des exigences sociales, la fonction des vertus est de 
réconcilier ces deux dimensions, de désir et d’obligation, et de rendre 
compte du lien entre l’individu et la société. À ce stade, les vertus ne 
sauraient donc être un troisième « facteur indépendant » en matière 
de morale, puisqu’elles occupent une place subordonnée aux deux 
autres. Pour Frega, la raison en est théorique et même ontologique, 
et ne tient pas principalement à une insuffisante familiarité avec les 
moralistes britanniques à la lecture desquels Dewey déclarera ulté-
rieurement devoir l’évolution de ses conceptions de la vertu. En effet, 
dans ce premier modèle, la tension entre ce qui est bon et ce qui est 
bien s’explique par l’opposition entre les deux instances de l’onto- 
logie sociale deweyenne que sont l’individu et la société, entre lesquels  
la vertu (et plus tard, l’habitude) joue le rôle de lien. C’est également 
pour cette raison qu’il est possible de définir les vertus tant du point 
de vue des impulsions individuelles que des institutions sociales.



501

Dans un deuxième temps, Dewey développe un modèle distinct 
que Frega qualifie d’« irréductibiliste » et dont témoigne « Trois fac-
teurs indépendants en matière de morale » (Dewey, 1930c). Selon cette 
nouvelle approche, la vertu n’est plus définie par sa fonction média-
trice mais devient un facteur moral à parts égales avec ce qui est bon 
et ce qui est bien. Pour Frega, ce modèle est néanmoins insatisfaisant, 
et l’argumentation qui le soutient insuffisante, aussi n’est-il qu’une 
position instable qui sera ensuite amendée. De fait, la vertu ne s’y 
distingue de ce qui est bien moralement que par la spontanéité des 
manifestations d’éloge et de blâme à l’égard de la conduite des autres, 
une différence qui n’est « ni très significative, ni très bien formulée » 
(p. 106) selon Frega. Un changement d’ontologie sociale se manifeste 
pourtant ici, qui conduira Dewey à ajouter, comme en témoigne éga-
lement « The Inclusive Philosophic Idea » (Dewey, 1928 : LW.3.41-54), 
un niveau d’interaction sociale intermédiaire entre les individus et 
la société. Mais si les obligations morales résultent désormais d’inter- 
actions entre individus, les vertus et la notion de devoir moral 
semblent alors devoir partager une source commune, en contradic-
tion avec leur indépendance déclarée. Du reste, la spontanéité même 
des vertus apparaît problématique eu égard à la fonction d’intériori-
sation individuelle des normes sociales qui leur avait été précédem-
ment conférée, tandis que leur caractère immédiat et naturel semble 
s’opposer à l’idée deweyenne selon laquelle « dans la conduite, l’acquis  
est premier » (Dewey, 1922 : MW.14.65).

Aussi, dans la seconde version de l’Éthique, Dewey adopte-t-il 
un dernier modèle des vertus, « interactionniste », selon lequel « les 
vertus fournissent une sorte de synthèse dialectique de ce qui est 
bon et de ce qui est bien » (p. 111). Si l’abandon du modèle « irréducti-
biliste » ne conduit pas à revenir au modèle « connexionniste », c’est 
que, dans la nouvelle ontologie sociale deweyenne, ni l’individu ni 
la société ne peuvent être considérés comme des réalités ultimes et 
préétablies qu’il s’agirait de mettre en « connexion », car l’un et l’autre 
découlent constitutivement des processus interactionnels que font 
notamment jouer les vertus à travers l’éloge et le blâme. Dans ce 



502

dernier modèle, qui, comme le souligne Frega, rappelle à plus d’un 
égard G. H. Mead, moralités individuelle et sociale se trouvent donc 
réconciliées au niveau des interactions sociales, si bien que la mora-
lité, en tant qu’elle se fait réflexive, peut permettre la réforme des 
valeurs au niveau individuel et leur institutionnalisation au niveau 
social. La catégorie ontologique fondamentale devient dès lors le 
« principe d’association », et les concepts de ce qui est bon et de ce qui 
est bien se trouvent absorbés dialectiquement dans le concept plus 
originaire de vertu, des vertus qui ne sont plus à entendre comme le 
reflet de mœurs conventionnelles, mais comme le cœur de la réflexi-
vité à l’œuvre dans la moralité moderne.

LA FONCTION ÉTHIQUE DE LA SYMPATHIE

Le chapitre suivant, « The Interplay between Emotion and Reason. 
The Role of Sympathy in Moral Judgment », se veut une analyse du 
rôle de la sympathie dans la possible opposition entre un fonde-
ment émotionnel et rationnel des jugements moraux. La discussion 
de la délibération et des principes moraux qui occupe la fin du cha-
pitre 14 reste donc au second plan, au profit d’un travail d’élucidation  
définitionnelle de la notion de sympathie – tenue pour équivalente  
de la notion contemporaine d’« empathie » –, que prolonge un exposé 
de la généalogie du concept chez les moralistes britanniques. Il 
apparaît ainsi que la notion de sympathie peut être entendue, selon 
Céline Henne, en deux sens principaux – à savoir comme un partage  
émotionnel (par contagion et imitation immédiates, ou par suite 
d’un effort d’imagination) ou bien comme une prise de perspective –  
dont peuvent découler, en deux sens dérivés, un accord ou un souci 
empathique. Tandis que les premiers sentimentalistes britanniques 
avaient recours à un sens moral inné pour expliquer la formation 
des jugements moraux, c’est la sympathie qui prend cette place chez 
David Hume (Hume, 1739/2015, 1740/1993, 1751/1991, 1757/2015) et 
Adam Smith (Smith, 1759/2014), non sans risquer pourtant de com-
promettre, par la partialité naturelle qui pousse à préférer ce qui 
est proche, l’objectivité des évaluations morales. La sympathie est 



503

comprise par Hume comme une contagion émotionnelle spontanée 
conduisant à approuver ou désapprouver les actions d’autrui selon 
qu’elles provoquent, chez les autres, plaisir ou peine. Quant à la partia- 
lité éventuelle de ces jugements, c’est l’adoption d’un point de vue 
commun détaché de nos intérêts propres qui doit la contrecarrer. 
Chez Smith, la fonction de la sympathie se fait plus complexe, en 
ce qu’elle est d’abord comprise comme l’adoption imaginative de la 
perspective d’autrui ouvrant à un partage émotionnel, désormais 
indirect, donnant lieu à des jugements moraux. En outre, ces éva-
luations ne sont plus déterminées, comme chez Hume, par les réac-
tions de ceux qui sont affectés par l’acte en question, mais plutôt par 
le plaisir ou la peine naissant de la possibilité même de sympathiser  
ou non avec l’auteur de l’acte, auxquels correspondent respective-
ment les sentiments de ce qui est convenant ou inconvenant. Pour 
remédier à la possible partialité de ces jugements, Smith élabore 
l’idée d’un « spectateur impartial » neutre et détaché, permettant de 
juger de notre propre conduite, et plus généralement de toute situa-
tion, comme d’un point de vue extérieur. Chez John Stuart Mill (Mill, 
1861/2012) enfin, quoique le jugement moral relève davantage de la 
raison que du sentiment, une sympathie élargie à l’ensemble des êtres 
humains a néanmoins l’importante fonction de susciter un intérêt 
pour le bien commun et de donner ainsi au principe d’utilité sa force 
motivationnelle.

Tandis que la première version de l’Éthique adopte, selon Henne, 
une position très proche de celle de Mill, dans la seconde édition en 
revanche le bonheur général – notion vague dont nous pourrions être 
conduits à imposer notre propre vision aux autres –, tout en restant  
un critère d’approbation morale, n’est plus considéré comme une fin 
morale directement visée. En outre, alors même que l’adoption du 
point de vue commun et neutre prôné par Hume et Smith ne semble 
être envisageable que dans les situations morales relativement 
simples, Dewey accorde au contraire à la sympathie un rôle central  
dans la résolution des « situations complexes » (Dewey & Tufts, 
1932/2021 : 317 ; LW.7.270), une fonction qui ne peut être remplie qu’à 



504

condition de soumettre les réactions sympathiques et émotionnelles 
spontanées, y compris celles du spectateur impartial, à la réflexion 
et à la délibération morales. Plus fondamentalement, chez Dewey, la 
sympathie n’est plus au premier chef un partage émotionnel, mais 
plutôt une prise de perspective imaginative et intentionnelle, bien 
distincte d’une inclination naturelle spontanée. De l’aveu même de 
Henne, « la conception de la sympathie préférée par Dewey est proba-
blement moins influencée par les sentimentalistes britanniques que 
par des sources (relativement) plus contemporaines » (p. 128), aussi 
pourra-t-on regretter qu’après plusieurs pages consacrées aux pre-
miers, seuls deux paragraphes s’attachent à rendre compte des posi-
tions de Leslie Stephen et de George H. Mead. Il en ressort néanmoins 
que la sympathie est appelée à remplir un double rôle. Elle est d’une 
part un instrument de connaissance (et non de jugement, comme 
chez les sentimentalistes) permettant d’appréhender les données, 
et notamment les « intérêts, sentiments et motifs » (p. 129), néces-
saires à l’évaluation complète d’une situation morale. Elle permet 
d’autre part une pluralisation des perspectives qui, contrairement à 
un point de vue universel, autorise une évaluation plus adaptée des 
situations morales complexes car elle accorde une égale considération 
aux diverses revendications en jeu. Si la sympathie est un instrument 
intellectuel, elle n’exclut pourtant pas les états affectifs, essentiels à 
la motivation et au jugement moraux, de sorte que les émotions et la 
raison sont appelées à fonctionner de concert et non en opposition.

On notera enfin que certaines des interprétations proposées pour-
raient faire l’objet de réserves, et notamment l’idée selon laquelle 
la sympathie ne produirait pas « un point de vue universel » (p. 129) 
mais seulement pluriel. En effet, selon Dewey, « c’est la sympathie qui 
transporte la pensée au-delà du soi et qui étend sa portée jusqu’à la 
faire s’approcher de l’universel comme de sa limite » (Dewey & Tufts, 
1932/2021 : 317, modif. ; LW.7.270). De même, il semble discutable de 
considérer que « la différence majeure entre les deux éditions » de 
l’Éthique tient à ce que dans la seconde, « les réactions émotionnelles, 
dont la sympathie, ne [fournissent] plus directement le contenu du 



505

jugement moral final » (p. 131), mais que celui-ci est atteint par une 
délibération rationnelle s’appuyant sur des réactions émotionnelles, 
car cette idée semble déjà bel et bien présente dès 1908. Comme s’en 
expliquait Dewey, « la sympathie, en somme, est le principe général 
du savoir moral, non parce que ses commandements l’emportent sur 
les autres (ce qu’ils ne font pas nécessairement), mais parce qu’elle 
fournit le point de vue intellectuel le plus fiable et le plus efficace […] 
le point d’appui [ποῦ στῶ] d’un examen réel, large et objectif des désirs, 
des projets, des décisions et des actes » (1908 : MW.5.303 ; souligné 
par Dewey).

ACTES ET INTÉRÊTS D’UN SOI EN CROISSANCE

Dans « The Identity of Self and Act. Pluralism, Growth, and Our 
Social Interest », Steven Levine commence par rappeler qu’en 1932, 
Dewey avait abandonné l’éthique de la réalisation de soi formulée 
dans ses premiers écrits. S’était opéré en effet un double rejet. Un 
rejet d’une part de la séparation, héritée de Thomas H. Green, entre 
un soi empirique et fini et un soi absolu, infini, idéal, unifié, tou-
jours à réaliser mais jamais atteint, au profit de la réalisation, imma-
nente à ses pratiques, du soi. Un rejet d’autre part du primat de ce 
qui est moralement bon, au profit d’un « pluralisme pragmatique » 
(p. 135) où ce qui est bon, ce qui est bien et ce qui est vertueux jouent 
le rôle d’outils dans la résolution de problèmes moraux. Eu égard aux 
écrits antérieurs de Dewey, le chapitre 15 de l’Éthique de 1932, consa-
cré à la question du « soi moral », pose toutefois, aux yeux de Levine, 
deux questions principales. Tout d’abord, Axel Honneth a souligné 
qu’au prix d’une tension irrésolue, et en désaccord apparent avec son 
pluralisme pragmatiste, Dewey semble poser « la liberté comprise 
comme croissance » (p. 148) (Honneth, 1998) comme ce qui est ultime-
ment bon pour le soi. Ensuite, bien que la réalisation de soi soit liée à 
l’avancement du bien des individus avec lesquels le soi est pris dans 
un ensemble de relations sociales et dont il dépend pour l’épanouis- 
sement de ses potentialités, cela n’implique pourtant pas que le bien 
d’autrui ne puisse être pris comme un simple moyen et non comme 



506

une fin, si bien que l’éthique de la réalisation de soi serait une forme 
d’égoïsme, au même titre que l’hédonisme.

Avant de répondre à ces deux questions, Levine revient tout d’abord 
sur la thèse de l’identité, qu’il qualifie de « spéculative » (ou de « pra-
tique ») entre le soi et ses actes et qui représente, d’après Dewey lui-
même, « le point central en théorie morale » (Dewey & Tufts, 1932/2021 : 
347, modif. ; LW.7.296), constamment réaffirmé depuis au moins les 
Outlines of a Critical Theory of Ethics (Dewey, 1891 : EW.3.237-388). 
Spéculative, cette identité l’est parce que les concepts de soi et d’acte 
ne peuvent être pensés l’un sans l’autre, et parce que leur constitu-
tion réciproque dépend d’un processus mettant en jeu une « boucle 
rétroactive » (p. 139) telle que si le soi et le caractère ne se révèlent 
qu’à travers des choix, des actes, une conduite, réciproquement, on 
ne peut réellement juger d’un acte qu’en fonction du caractère, du 
soi, de l’agent. Une action ne relèvera donc du champ de la mora-
lité que dans la mesure où son auteur se trouvera transformé par ses 
conséquences. Mais l’identité entre conduite et caractère s’appuie 
également sur la théorie deweyenne des habitudes et de l’intérêt, sur 
laquelle s’arrête ensuite Levine. En effet, si les actes sont constitutifs, 
et non seulement révélateurs, du caractère, c’est parce qu’ils tendent 
à renforcer ou affaiblir les habitudes qui sont la matière même du soi. 
Pour comprendre en quoi le soi peut être, réciproquement, constitutif 
des actions, il convient d’examiner la question de la motivation. Pour 
Dewey, tant les positions physiologisantes, où l’action est motivée 
par des stimuli environnementaux externes, que psychologisantes, 
où ce rôle est assigné à des états internes de croyance ou de désir, 
sont erronées car, dans le premier cas, c’est oublier que l’impulsion 
et les habitudes rendent déjà les individus intrinsèquement actifs, 
et dans le second, c’est instaurer une dichotomie, que Dewey réfute, 
entre intériorité et extériorité. En réalité, un motif peut être envisagé 
tant du point de vue des intérêts du soi qu’il met en jeu, que des objets 
induisant une transformation du cours de l’action, où par intérêt il 
faut entendre « la direction dominante de l’activité » (Dewey & Tufts, 
1932/2021 : 341 ; LW.7.290) d’un individu telle que le désir s’unit à un 



507

objet résolument poursuivi. L’intérêt n’est donc pas une simple vel-
léité, mais une manifestation active, à la fois objective, en tant qu’elle 
fait s’actualiser des tendances, et subjective, en tant qu’elle dépend 
d’impulsions et de désirs, qui ne doivent eux-mêmes pas être compris 
comme des états psychologiques détachés mais comme inscrits dans 
des habitudes corporelles. Dans la mesure où la motivation est étroi-
tement liée à des intérêts qui sont des dispositions habituelles mani-
festées dans l’action et associées à des objets, elle doit être comprise  
elle-même comme un mouvement impliquant le soi dans son 
ensemble, un état associant un désir et un objet par l’intermédiaire 
d’habitudes, et non comme une réalité extérieure à l’action. Les objets 
peuvent donc motiver directement à agir parce que le soi s’est constitué  
à travers des intérêts antérieurs pour ces objets, et les actes sont 
constitutifs du soi parce que les actions sont déterminées et réalisées  
en rapport avec un soi constitué.

Si la controverse entre égoïsme et altruisme est mal posée, c’est 
donc qu’en érigeant ces deux « dispositions acquises » (ibid. : 344 ; 
LW.7.293) au rang de constituants psychologiques originaires, elle 
entretient une conception erronée de la motivation morale. Du reste, 
le caractère égoïste ou altruiste d’une action ne dépend pas de l’exis-
tence ou non d’intérêts – car même l’action altruiste est « intéres-
sée », puisqu’elle met en jeu un « soi » défini par des intérêts –, mais 
de la qualité des intérêts en jeu et du type de soi qu’ils contribuent à 
former. Si ces intérêts sont « larges, inclusifs et durables » et contri-
buent au bien des groupes dont nous faisons partie, ils sont altruistes, 
s’ils sont « étroits, exclusifs et éphémères » (p. 145) et ne visent que 
soi-même, ils sont alors égoïstes. En opposant un soi isolé, considéré 
comme naturel et premier, à des arrangements sociaux envisagés 
comme artificiels et dérivés, l’individualisme moderne a largement 
contribué à ériger une opposition radicale entre égoïsme et altruisme. 
Pour Dewey au contraire, en accord sur ce point avec Mead, le soi 
dépend en réalité de phénomènes associatifs et de l’appartenance à 
des groupes qui fournissent au soi ses intérêts les plus élémentaires, 
en-deçà de l’opposition, qui n’est que dérivée, entre soi et autrui.  



508

Le souci du bien d’autrui, de même que le souci de notre propre bien, 
dépendent donc d’un intérêt plus fondamental pour celui du groupe, 
de sorte que s’établit, selon Levine, une « identité spéculative » entre le 
bien-être du groupe et celui de l’individu. Il ne s’agit donc pas tant de 
prouver que chacun a effectivement un intérêt pour le bien du groupe 
que de faire apparaître, par une « méthode dénotative » (souligné par 
Levine, p. 148), qu’il en est bien ainsi et que les individus acceptent 
déjà un idéal démocratique visant à la réalisation de chacun et au 
bien de tous. Quant à la première question posée par Levine, relative 
à la liberté comme fin, il convient de considérer que, d’un point de 
vue deweyen, la responsabilité est prospective et non rétrospective, 
puisque tenir quelqu’un pour responsable n’a de sens qu’à la condition 
qu’une modification ultérieure du soi et du comportement soit pos-
sible. Il s’ensuit que la liberté n’est plus comprise, en un sens rétros-
pectif, comme la capacité d’agir autrement, mais plutôt, en un sens 
prospectif, comme capacité d’apprentissage, de transformation et de 
croissance favorisant, non un soi statique et figé, mais un soi « dyna-
mique » (p. 151). Or, pour répondre à l’objection de Honneth, puisque 
la croissance n’est pas externe à l’action et ne peut être visée directe-
ment comme une « fin-en-vue », car elle suppose de poursuivre des 
fins répondant à ce qui est bon, bien, ou vertueux – dont elle ne fait 
que découler indirectement –, sa place, quoique centrale, ne menace 
pourtant pas le pluralisme de l’éthique deweyenne.

UNE DÉMOCRATIE ÉMANCIPATRICE

« Democracy and the Problem of Domination. A Deweyan 
Perspective » clôt la partie du volume consacrée au commentaire suivi 
des chapitres de l’Éthique rédigés par Dewey. Parmi les nombreux 
problèmes d’ordre social et politique soulevés par les deux premiers 
chapitres de la troisième partie, Justo Serrano Zamora fait le choix de 
retenir celui de la domination et des privilèges économiques, culturels 
et politiques dans leurs rapports avec la démocratie. De fait, si cer-
taines critiques contemporaines de la démocratie selon lesquelles elle 
tendrait à favoriser les intérêts d’une classe moyenne mobilisée au 



509

détriment de groupes défavorisés et moins bien organisés sont justi-
fiées, les positions pro-démocratiques de Dewey se trouveraient battues  
en brèche. Il importe toutefois de distinguer la démocratie individua-
liste, héritée de l’ancien libéralisme, de la démocratie « socialisatrice » 
(socializing) – selon le qualificatif qu’emploie Serrano Zamora pour 
signifier la possibilité d’approfondissement constant de son carac-
tère social –, que Dewey appelle de ses vœux et qui permettrait quant 
à elle de répondre aux problèmes de domination. Les conflits sociaux 
dans les sociétés modernes sont pris en trois sens différents dans 
l’Éthique : comme problèmes sociaux implicites ou explicites mettant  
en jeu des instances sociales en opposition ; comme conflits de second 
ordre, opposant principalement des approches individualistes et col-
lectivistes, quant à la meilleure manière de résoudre les problèmes 
sociaux ; enfin comme conflits émancipateurs ouverts où un groupe 
opprimé vise à la reconnaissance de ses intérêts. Après avoir rappelé  
que Dewey rejette tout autant l’opposition entre l’individu et le social 
que le faux débat entre individualistes et collectivistes, Serrano 
Zamora insiste sur le lien établi dans l’Éthique entre conflits sociaux et, 
souvent, privilèges de groupes. L’existence de relations de domination  
dans une société, conçue comme un ensemble d’unités sociales « en 
concurrence vigoureuse les unes contre les autres » (Dewey & Tufts, 
1932/2021 : 379, modif. ; LW.7.324), implique en effet qu’un « groupe 
(dominant) est capable de faire jouer […] ses intérêts et ses pouvoirs 
ou capacités au détriment des autres groupes (dominés) » (p. 160), le 
groupe dominant s’exposant d’ailleurs lui-même à une « croissance 
unilatérale » (Dewey & Tufts, 1932/2021 : 405, modif. ; LW.7.347) engen-
drée par le manque de communication sociale. Toute entreprise 
d’émancipation doit donc être envisagée sous l’angle des pouvoirs – 
ou capacités – collectifs, étroitement liés aux intérêts qui en sont le 
stade initial et qui s’articulent dans l’échange social. Du reste, l’iden-
tité posée entre les intérêts particuliers du groupe dominant et les 
intérêts de la société en général ne se joue pas seulement au niveau 
social structurel, mais également au niveau symbolique et culturel, et 
rend toute revendication d’un groupe dominé contraire par principe  
à l’intérêt général. Pour qu’un conflit social ouvert éclate, il est donc 



510

nécessaire que le groupe dominé développe un « sens de ses pou-
voirs » (Dewey, 1919/2015 : 23) lui permettant d’articuler ses reven-
dications – formulées en des termes qui, pour être jugés recevables, 
doivent se faire généraux – et des pratiques d’enquête susceptibles 
de faire éclore des visions du monde social mettant en évidence son 
caractère inacceptable.

Or dans l’Éthique, selon Serrano Zamora, la démocratie est envisa-
gée sous plusieurs points de vue. Elle y est caractérisée comme « une 
méthode collective, expérimentale et habituelle d’identification, de 
définition et de résolution des problèmes sociaux » (p. 165), méthode 
qui peut du reste dépasser la seule sphère politique ; comme un mode 
d’organisation favorisant la croissance individuelle et sociale grâce 
à la coopération sociale et à l’abolition des relations de domination ; 
enfin comme une forme d’institutionnalisation des conflits sociaux, 
conflits non seulement inévitables mais même souhaitables en démo-
cratie dans la mesure où ils engendrent des processus intelligents  
d’apprentissage et d’enquête collectifs. Il est bien clair toutefois que les 
démocraties existantes ne répondent pas à cet idéal dont Dewey sou-
haite la réalisation, car elles sont tributaires de conceptions individua-
listes propres au libéralisme ancien. La règle du vote majoritaire par 
exemple, en ce qu’elle suppose des préférences qui préexisteraient à 
l’échange social et n’auraient qu’à être mécaniquement agrégées, sape 
de fait tout processus de décision réellement collectif et intelligent ; la 
limitation de la vie politique aux citoyens éduqués favorise un régime 
d’experts et des phénomènes d’« injustice épistémique » (Fricker, 
2007) limitant l’enquête collective ; plus généralement, la règle majo-
ritaire décourage l’expression individuelle et singulière – tous phé-
nomènes qui, combinés, renforcent plus qu’ils n’effacent les phéno-
mènes de domination. Si Dewey, bien conscient de ces limites, appelle 
pourtant à plus de démocratie, c’est qu’il s’agit d’une démocratie  
« socialisatrice », bien différente de l’ancienne, qui vise à favoriser 
des enquêtes coopératives où l’expertise se trouve réinsérée dans une 
entreprise collective et où une diversité accrue de faits et de points 
de vue évite toute fixation idéologique. Il ne s’agit d’ailleurs pas de 



511

dissoudre les conflits dans une communauté d’enquête faussement 
harmonieuse, mais de rendre ces tensions intelligentes et favorables à 
l’émancipation, par la participation, la communication et l’attention  
portée aux vues non-dominantes.

L’ENTREMÊLEMENT DE L’ÉTHIQUE  
ET DE L’ESTHÉTIQUE

Avec le chapitre intitulé « Dewey’s Fully Embedded Ethics » s’ouvre 
la troisième partie du volume, consacrée à des perspectives plus « his-
toriques et systématiques » (p. 179). Il s’agit tout d’abord pour Roberta 
Dreon d’insister sur l’importance des facteurs affectifs dans l’éthique 
deweyenne. Déjà, William James considérait que « la sphère esthé-
tique de l’esprit, ses désirs, ses plaisirs et ses douleurs, et ses émo-
tions » (James, 1884 : 188)5 avait été négligée par les psychologues et 
les philosophes. Plus qu’aux sentimentalistes britanniques, c’est donc 
sans doute à une source pragmatiste remontant à Charles S. Peirce 
(Dewey, 1935 ; Peirce, CP 1.422-426, 1.530-544, 5.41-44, 5.129-136, 8.255-
257)6 et peut-être même à Alexander Bain (Bain, 1855, 1859) qu’il faut 
attribuer le rôle joué chez Dewey par les sentiments et la sensibilité 
dans la compréhension de la morale et plus généralement de l’expé-
rience ordinaire. Ce faisant, il ne s’agit de défendre une forme d’irra-
tionalisme mais de proposer une vision plus complexe de la rationa-
lité. En effet, entre les deux éditions de l’éthique, Dewey a « renversé 
la place du cognitif et de l’affectif » (Edel & Flower, 1985 : LW.7.xxx) et, 
dans la mesure où l’éloge et le blâme valent comme proto-évaluations 
du comportement d’autrui et servent de fondement à l’exercice du 
jugement réflexif, la revalorisation de l’idée de vertu s’est accompa-
gnée d’une reconnaissance des réactions affectives comme premières 
et indépendantes. La réflexivité morale intègre donc les facteurs qua-
litatifs de la conduite, sans coupure entre des comportements émotifs  
et une rationalité froide, entre la valuation (valuing) comme « acte 
direct, émotionnel et pratique » (Dewey & Tufts, 1932/2021 : 310, 
modif. ; LW.7.264) et l’évaluation (valuation) comme jugement sup-
posant de mettre en relation une chose avec ce à quoi elle est liée. 



512

La réflexion ne nie donc pas l’appréciation qualitative, mais étend 
le domaine de la sensibilité au-delà du rapport exclusif avec l’objet, 
la personne ou l’acte dans lesquels la valuation s’absorbe, afin d’in-
clure l’ensemble des rapports en jeu, et donc « les autres personnes, 
les autres groupes et idéalement la totalité de l’humanité » (p. 185) 
ainsi que l’environnement dans lequel elle prend place.

Dans Expérience et nature (Dewey, 1925/2012  ; LW.1) déjà, Dewey 
insistait sur la dimension directement qualitative, et déjà évaluative, 
de l’expérience que les êtres humains – pris comme des organismes 
vivants existentiellement et structurellement engagés dans des rap-
ports de dépendance – ont de leur environnement. Dans l’Éthique 
cependant, selon Dreon, l’attention se déplace des choses et des évé-
nements vers les autres personnes avec lesquelles nous sommes en 
relation et qui ont une influence directe sur l’individu, comme l’avait 
déjà bien noté James lorsqu’il affirmait que « la partie la plus impor-
tante de mon environnement, c’est mon semblable » (James, 1884 : 
195). Le modèle développé antérieurement pour expliquer le lien 
entre l’expérience primaire et le savoir réflexif est alors appliqué au 
rapport entre valuation et évaluation, entre moralité coutumière et 
réflexive, un rapport que Dewey ne conçoit plus désormais, peut-être 
sous l’influence de l’anthropologie culturelle de Franz Boas, comme 
l’enchaînement de deux étapes d’un processus linéaire. S’instaure 
dès lors un processus circulaire, un « effet de boucle », une « rétro- 
action » (p. 188) tels que les significations et les valeurs produites par 
la réflexivité morale à partir de la conduite et de l’expérience ordi-
naires y retournent et s’y trouvent absorbées de manière dialectique. 
Avant Hans-Georg Gadamer (1960/1996), Dewey refuse donc déjà la 
« compartimentation » (Dewey, 1934/2010b : 42 ; LW.10.17)7 et l’auto-
nomisation modernes de l’éthique et de l’esthétique, dont les musées 
sont pour l’art le symbole le plus patent, en ce qu’ils semblent ériger 
un royaume éthéré répondant à ses propres principes internes, et 
dont le pendant pour l’éthique n’est autre qu’une raison pure pra-
tique appuyée sur des valeurs transcendantes et détachée des senti-
ments et des réactions affectives. L’éthique et l’esthétique ayant une 



513

source commune, manifeste dans la correspondance établie par les 
Anciens entre bien et beauté, mal et laideur, il convient de rétablir 
leur non-différenciation et de faire valoir leur enracinement dans 
« une expérience humaine primaire, non-réflexive et qualitative, qui 
a ses racines dans la structure bio-culturelle particulière des êtres 
humains » (p. 189) et qui n’attend pas une phase intellectuelle ulté-
rieure pour s’imprégner de valeurs et de significations.

Dewey défend donc une forme de naturalisme moral et culturel  
non-réductionniste, impliquant une continuité entre nature et 
culture, qu’il convient de ne pas ranger trop hâtivement dans tel ou 
tel courant éthique, qu’il s’agisse du non-cognitivisme, de l’émoti-
visme, de l’expressionnisme ou encore du sentimentalisme. En effet, 
son opposition à toute conception subjectiviste des émotions et des 
sentiments et son refus d’un point de vue individualiste et menta-
liste le conduit à rejeter certains problèmes jugés artificiels et stériles, 
telle la communication publique d’un état psychique privé, ou encore 
la question de la connaissance des autres esprits. Dewey élabore  
une conception où la conduite individuelle, appuyée sur des dispo-
sitions et un environnement matériel, social et culturel partagé, sont 
pensés de manière interactionnelle et intègrent un processus d’en-
quête réflexive qui part d’une expérience qualitative primaire pour 
mieux y revenir. Dreon souligne qu’en mettant l’accent sur la dimen-
sion qualitative, affective, pré-personnelle et habituelle de l’éthique 
deweyenne, il ne s’agit pourtant pas de nier l’importance de la 
réflexion et de la responsabilité individuelles dans la transformation 
de la sensibilité éthique et esthétique. En effet, le naturalisme culturel  
deweyen, non-fondationnel et anti-dogmatique, exige de penser  
l’expérience qualitative et sensible non comme un donné immuable 
mais selon un processus dynamique façonné par la réflexion ainsi 
que par un ensemble de pratiques sociales, linguistiques et cultu-
relles dont le caractère fructueux ou appauvrissant nous incombe.



514

UNE THÉORIE UNIFIÉE DE L’INTÉRÊT

Quoique la question de l’intérêt soit omniprésente dans le corpus 
deweyen, Matteo Santarelli constate l’absence d’études portant spéci- 
fiquement sur le sujet. « Psychology, Moral Theory, and Politics. 
Dewey’s Mature Theory of Interest in the 1932 Ethics » s’attelle donc 
à la tâche de montrer que, malgré sa pluralité apparente, la théorie de 
l’intérêt proposée par Dewey est une des rares à pouvoir s’appliquer 
de manière unitaire en psychologie, en morale et en politique. Ce 
faisant, le chapitre reprend un certain nombre de questions abordées 
ailleurs dans le volume mais en les replaçant dans une vision d’en-
semble de la notion. Plusieurs textes antérieurs à l’Éthique sont ana-
lysés afin de retracer la critique de l’assimilation, que Dewey juge 
erronée, entre intérêt et intérêt personnel (self-interest). Il en ressort 
que l’intérêt doit être conçu en étroite relation avec le soi, lui-même 
compris de manière active et dynamique, et que la pluralité des acti-
vités du soi va de pair avec la pluralité des intérêts. En effet, si l’intérêt  
reste d’abord pensé dans un cadre subjectiviste, son versant objectif 
est bientôt mis en avant pour lui donner une nature que Santarelli, 
s’inspirant à la fois de Donald Winnicott (Winnicott, 1971/1975) et du 
concept de « transaction » développé par Dewey dans ses derniers 
écrits, qualifie de « transitionnelle » (p. 199). Puisque le sujet, s’absor-
bant dans l’objet, contribue à le transformer par son activité intéres-
sée, l’intérêt instaure une dimension intermédiaire dans laquelle sujet 
et objet s’identifient. Tout intérêt n’est donc pas nécessairement per-
sonnel, puisque l’objet visé par l’intérêt, tout en étant poursuivi par 
un soi, peut tout à fait dépasser le soi, comme le prouve l’exemple 
d’un savant dévoué à la science.

Santarelli envisage ensuite successivement, du point de vue de 
l’Éthique de 1932, les trois grands domaines où se pose la question de 
l’intérêt : en psychologie, en morale, en politique. Faisant fond sur l’idée 
d’un circuit organique organisé en phases où les processus psycho- 
logiques sont liés, ainsi que sur un refus de l’introspection, Dewey 
soutient, contre les visions kantienne et utilitariste, qu’il existe entre 



515

le soi et ses actes une « unité essentielle » (Dewey & Tufts, 1932/2021 : 
338 ; LW.7.288 – souligné par Dewey). Il est donc inexact de poser des 
motifs extérieurs déclenchant l’action, car le soi comme organisme 
est constamment agissant et la motivation prend place au sein de la 
conduite qu’il redirige et réorganise. Il est également inutile de vouloir 
chercher à rendre compte du lien entre le soi et ses actes, entre l’orga- 
nisme et l’environnement, car il s’agit là d’une « dimension constitu-
tive de la conduite et de l’expérience humaines » (p. 202). Vouloir puri-
fier l’intérêt de tout désir et de toute impulsion, c’est en supprimer  
par conséquent les conditions nécessaires, des conditions qui, pour 
devenir suffisantes, doivent en outre s’adjoindre une dimension 
objective, la présence d’un objet, sans lequel l’intérêt resterait velléi- 
taire. Au point de vue moral ensuite, Santarelli revient sur le refus 
deweyen de l’argument selon lequel, puisqu’il implique un soi, tout 
intérêt devrait être conçu comme personnel et égoïste. Si ce raison-
nement est erroné, c’est que le fait d’agir comme un soi n’implique 
pas nécessairement d’agir pour soi, et qu’il ne s’agit donc pas de faire 
en sorte que l’action soit désintéressée, sans quoi bonté rimerait avec 
ennui, mais plutôt de veiller à la qualité de l’intérêt en jeu. Or les vertus 
supposent précisément un type d’intérêt authentique et complet et 
mettent en jeu, à trois niveaux, une intégration particulière des inté-
rêts : l’intégration du soi et de l’objet implique un critère d’engage-
ment, par opposition à de simples velléités ; l’intégration de l’intérêt  
à une habitude exige continuité et persistance, par opposition à un 
enthousiasme éphémère ; l’intégration de la perspective d’autrui à 
notre propre perspective commande enfin l’impartialité, qui n’est 
pas synonyme d’une absence d’intérêt mais suppose de reconnaître 
la valeur des intérêts de chacun.

Au point de vue politique, tirant les conséquences de la critique 
formulée notamment dans Individualism Old and New (Dewey, 1930a : 
LW.5.41-123), Dewey rejette l’opposition entre l’individu et le social en 
montrant que ces termes ont une signification contextuelle et font 
l’objet d’un usage stratégique en fonction du moment historique et du 
type de société dans lesquels ils s’inscrivent. Aussi le caractère nuisible, 



516

pour l’immense majorité des individus, de l’individualisme égoïste 
propre à l’âge industriel et financier, et la critique légitime, au nom de 
l’intérêt collectif, d’un régime social prônant l’individualisme, n’im-
pliquent-ils pourtant pas nécessairement et en toutes circonstances 
la primauté des intérêts collectifs. Lorsque des intérêts et des besoins 
nouveaux se font jour en effet, les groupes dominants peuvent chercher  
à leur tour à s’ériger en défenseurs de la société, de ses intérêts et de 
ses valeurs, pour mieux empêcher l’émergence de groupes dénonçant 
des institutions oppressives. Plus que sous l’angle de l’opposition, qui 
n’a dès lors rien d’immuable, entre l’individu et le social, il s’agit donc 
de saisir les conflits sociaux du point de vue des entités réelles qu’ils 
mettent aux prises. Du reste, ainsi que Dewey en rendait compte dans 
Le Public et ses problèmes (Dewey, 1927/2010a : LW.2.235-372), les inté-
rêts en jeu ne sont pas toujours bien circonscrits, de sorte que la ques-
tion même du public, en tant qu’elle implique une situation qui doit 
être définie et articulée comme un problème, peut être considérée  
comme équivalente à celle de « l’organisation d’une préoccupation 
partagée en un intérêt commun » (p. 209) – les deux principaux obs-
tacles à une telle organisation tenant, d’une part à la nécessité de dis-
poser de l’énergie et des ressources symboliques qui, précisément, 
font le plus souvent défaut à des groupes qui ne sont qu’émergents, 
d’autre part au caractère antisocial que leur prêtent les groupes pri-
vilégiés. Avant de conclure, Santarelli souligne enfin que l’engage-
ment de Dewey dans l’arène politique au début des années 1930 et 
ses appels répétés à faire valoir l’intérêt du peuple contre celui d’un 
petit nombre n’entrent pas en contradiction avec le refus du philo-
sophe de dissocier intérêts individuels et sociaux, car cette oppo-
sition ne vaut que contextuellement, en vue de l’articulation, dans 
un cadre démocratique, d’un intérêt commun plus large répondant 
au sens profond de l’entreprise politique. Pour Santarelli, le refus de 
faire de tout intérêt un intérêt personnel, comme d’opposer le sujet et 
l’objet, ainsi que l’insistance sur le caractère contextuel des intérêts, 
permettent donc de considérer que, malgré ses multiples domaines  
d’application, la théorie de l’intérêt formulée dans l’Éthique et 



517

complétée par la Théorie de la valuation (Dewey, 1939/2011 : 67-172 ; 
LW.13.189-251), possède un caractère véritablement unitaire.

LE CONFLIT DES REVENDICATIONS  
ET LE PARTAGE SOCIAL DES DEVOIRS

Dans « Duties and the Ethical Space of Claims in Dewey’s 1932 
Ethics », Mathias Girel aborde trois questions soulevées par le cha-
pitre 12 de l’Éthique8. La première difficulté touche au rapport entre 
les conceptions deweyenne et jamesienne de l’obligation. En effet, 
tandis qu’il affirmait dans une lettre envoyée à William James que 
le traitement de l’obligation proposé dans « The Moral Philosopher 
and the Moral Life » (James, 1891) lui semblait « le meilleur et le plus 
simple qu’il ait jamais vu » (Dewey, 2007 : Vol. 1, 3 juin 1891, n° 00460) 
et que « deux choses, plus que toute autre » l’avaient particulière-
ment « réjoui » – à savoir d’une part l’« affirmation que tout désir, en 
tant que tel, constitue une revendication [claim] et toute revendi-
cation une obligation », et d’autre part la « discussion des règles » –, 
Dewey n’a pourtant jamais fait explicitement référence à la concep-
tion jamesienne de l’obligation dans ses propres travaux. Or comme 
le souligne Dewey, James reformule en effet la question de l’obliga-
tion sous l’angle des revendications en jeu – au point de tenir les deux 
notions pour « coextensives » (James, 1891 : 338) – et considère que 
l’enjeu éthique principal est de se rendre attentif et de faire droit aux 
voix les plus faibles et aux revendications morales qui les accom-
pagnent – le seul motif de rejet d’une exigence morale ne pouvant 
jamais être qu’une exigence contraire formulée par « une autre créa-
ture » (ibid. : 339). Au sujet des règles morales ensuite, James insiste 
sur la nécessité de les réviser et de les reconstruire constamment à 
mesure qu’elles se font trop étroites, afin d’articuler des revendications  
morales concurrentes et de produire « l’univers le plus riche », « le 
bien […] le plus organisable, le plus propre à entrer dans des com-
binaisons complexes » (ibid. : 350)9, sans s’appuyer sur une solution  
a priori et infaillible fournie par la raison. Plus qu’une théorie éthique 
formelle, se trouve donc formulée ici, selon Girel, la « grammaire » 



518

morale minimale (p. 217), perfectionniste et expérimentale, permet-
tant de délimiter et de décrire une situation morale conçue, non 
comme une structure rationnelle ou comme l’expression d’un intérêt  
social général, mais comme un espace de revendications morales 
concrètes et contradictoires, portées par des individus déterminés, 
qu’il s’agit d’articuler sans prétendre à l’infaillibilité.

Or, non sans paradoxe, les textes de Dewey antérieurs à l’Éthique 
de 1932 révèlent une vision de l’obligation bien différente de celle de 
James. Les Outlines of a Critical Theory of Ethics, publiés peu avant 
l’article de James, témoignent d’une conception que Girel qualifie 
de « standard » (p. 219) à l’aune des théories alors en vigueur, d’après 
laquelle une autorité externe se trouve progressivement internalisée  
sous l’effet de la résistance qu’elle oppose aux impulsions. Dans la 
mesure où les relations sociales sont pensées comme des instruments 
de réalisation de soi, le soi prime donc le social et le devoir est conçu 
comme un moyen de développement de l’individualité subordonné 
à des fins moralement bonnes. Plus tard, dans la première version de 
l’Éthique, la notion d’habitude prend une importance nouvelle dans 
l’existence même des devoirs, mais, surtout, la conception deweyenne 
de l’obligation, quoique « standard », se fait plus précise et clarifie la 
double dialectique à l’œuvre, d’une part entre le soi existant, constitué 
par ses habitudes, et un soi projeté qui les excède, d’autre part entre la 
réflexion individuelle et les obligations sociales qu’implique la cou-
tume, – une dialectique qui se résout dynamiquement dans l’identifi-
cation du soi avec les relations sociales susceptibles à la fois de stimuler  
et de contrôler son développement. Néanmoins, pour Girel, cette 
approche reste « centrée sur le soi » (self-centered) (p. 221), car bien 
que le modèle se fasse plus dynamique, la communauté et le social 
sont pensés comme de simples fonctions abstraites susceptibles  
d’influencer favorablement le développement complet d’un soi dont 
la reconstruction reste le cœur de la réflexion éthique.

Dans la version révisée de l’Éthique en revanche, c’est désormais 
le « discours de la revendication » (claim-talk) (p. 223) qui permet 



519

d’expliquer de façon nouvelle l’autorité de la morale. L’attention pour 
les revendications des individus les uns à l’égard des autres, et non 
pas seulement de la société à l’égard des individus, témoigne d’une 
attention accrue aux voix concrètes et opposées, dont l’articulation 
reste incertaine et ouverte à révision, des « créatures revendicatives » 
(claim-making creatures) (ibid.) que nous sommes naturellement. Plus 
fondamentalement, au-delà de ce naturalisme porté vers le concret, 
de cette conception « anthropologico-naturaliste » (p. 225) du soi, la 
conception deweyenne du social quitte également le plan du collec-
tif et de l’intersubjectivité pour devenir « entièrement perspective » 
(p. 224) et se rapprocher de l’espace de revendications conflictuelles 
décrit par James. Aussi le non-conformiste en matière de morale, 
exemple paradigmatique, s’inscrit-il dans un champ de revendica-
tions et de fins opposées, à l’égard desquelles il adopte une position 
dont le caractère radicalement critique se justifie par la recherche 
du bien-être plus large de tous et révèle une attitude expérimentale 
à l’égard des valeurs. S’appliquent néanmoins à toute revendication 
dissidente à l’égard de l’ordre moral dominant des devoirs, que Girel 
qualifie de « méthodologiques » ou « procéduraux », qui exigent de 
convaincre les autres du bien-fondé des revendications formulées et 
de jouer le jeu consistant à « donner et demander des raisons » (p. 226). 
Il est entendu cependant que pour Dewey la discussion seule ne sau-
rait suffire, car la restriction de l’expérience peut entraver d’autant 
la capacité à formuler des revendications, en créant notamment des 
situations d’« injustice épistémique ». Il ne s’agit pas davantage de 
parvenir à un consensus illusoire, difficilement compatible avec un 
réel pluralisme des perspectives éthiques et le plus souvent imposé 
politiquement.

Après avoir clarifié le rapport entre Dewey et James et rendu 
compte des principales nouveautés théoriques apportées par la 
version révisée de l’Éthique au sujet du concept d’obligation, Girel 
en vient enfin à une troisième et dernière difficulté suscitée par la 
conclusion assez sombre du chapitre 12. Si la capacité à formuler des 
revendications joue un rôle éthique central, il s’agit aussi de pouvoir 



520

évaluer la légitimité de ces revendications afin de pouvoir les articuler  
et les hiérarchiser. Or Dewey propose d’évaluer les devoirs à l’aune 
non seulement de la stabilité, du caractère « intime » (Dewey & Tufts, 
1932/2021 : 257, modif. ; LW.7.219) des relations qui les sous-tendent, 
mais aussi de la capacité de ces relations à contribuer à ce qui est bon 
pour l’individu auquel s’applique l’obligation, – car la stabilité d’une 
relation empreinte de domination ou de violence ne saurait justifier 
l’existence de devoirs. En outre, pour qu’une revendication puisse 
valoir comme obligation, il est également nécessaire que certaines 
conditions d’arrière-plan soient remplies, et notamment qu’il existe – 
comme chez Stanley Cavell, ainsi que le note Girel – une compréhen-
sion commune, en un sens perfectionniste, du bien et des valeurs. 
Or l’évolution des sociétés a justement rendu problématique l’exis-
tence de relations stables, de valuations ordinaires et partagées, et 
a donné lieu à ce qui pourrait être qualifié, à l’image de « l’éclipse du 
public » (Dewey, 1927/2010a : 129-151 ; LW.2.304-324), d’« “éclipse” du 
devoir » (p. 230). Dans Le Public et ses problèmes, en effet, Dewey souli- 
gnait déjà combien les attachements permis par l’existence de rela-
tions constantes influençaient notre capacité à former des publics et 
plus généralement à nous rendre sensible aux revendications d’autrui,  
sans préjuger du reste et avant même toute évaluation de leur vali-
dité. Or si l’accélération de la mobilité sociale et le changement des 
modes de vie rendent désormais les attachements impossibles, l’indi- 
vidu se trouve « perdu », selon la formule d’Individualism, Old and 
New (Dewey, 1930a : LW.5.66-76), dans des publics « fantômes », et la 
notion d’obligation, repensée en un sens perfectionniste comme l’arti- 
culation de revendications contradictoires, devient, comme le révèle 
le caractère aporétique et particulièrement sombre de la fin du cha-
pitre 12, d’autant plus incertaine.

LE RÔLE AMBIGU DE LA THÉORIE  
DANS LA VIE MORALE

Les deux derniers chapitres du volume abordent l’un et l’autre la 
question de la place et du rôle de la théorisation morale dans l’éthique 



521

deweyenne. « Moral Theory and Anti-Theory in Dewey’s 1932 Ethics » 
s’attache à relire l’Éthique sous l’angle du débat lancé par la publi-
cation de l’ouvrage de Bernard Williams, L’Éthique et les limites de 
la philosophie (Williams, 1985/1990). Opposant théoriciens et anti- 
théoriciens en matière de morale, cette controverse pose en effet plus 
radicalement la question de l’utilité même de la philosophie morale. 
Or Sarin Marchetti discerne chez Dewey une possible tension entre, 
d’une part – tout particulièrement dans les chapitres 10 et 15 –, une 
conception maïeutique (midwifery) et thérapeutique de l’éthique, 
conçue comme une critique interne de la conduite visant, par une 
attention accrue à ce que nous savons mais négligeons de nous-même, 
à une auto-transformation et, d’autre part – notamment dans les cha-
pitres 11 à 14 –, une conception directive et substantielle où l’éthique, 
pensée comme un ensemble de ressources extrinsèques à la situation  
morale problématique, devient un outil d’éducation morale et de 
direction de soi s’appliquant à la conduite de manière extérieure. 
Avant d’en venir plus proprement à l’Éthique, Marchetti rappelle tout 
d’abord la nature de l’opposition entre partisans et détracteurs de la 
théorie, ainsi que les positions, parfois contradictoires, des auteurs 
pragmatistes dans ce débat. Pour le courant anti-théoricien, la vie 
morale apparaît étroitement liée à la réflexion critique et thérapeu-
tique qui s’y applique et qu’elle vise à améliorer en clarifiant notre 
position morale ainsi qu’en défaisant les conceptions erronées qui 
pourraient nous entraver. Pour le courant théoricien en revanche, 
il importe de bien distinguer la réflexion éthique de la vie morale, 
en développant des outils théoriques directifs, une fondation et des 
structures, susceptibles de résoudre les conflits qui s’y présentent. Or 
la « métaphilosophie pragmatiste » (p. 238) pourrait sembler incliner 
ses partisans vers des positions anti-théoriciennes puisque, si l’on en 
croit James, d’un point de vue pragmatiste, « les théories deviennent 
[…] des instruments au lieu d’apporter aux énigmes des solutions 
sur lesquelles nous pouvons nous reposer » (James, 1907/2007 : 119). 
La théorisation morale apparaîtrait ainsi comme un mouvement 
allant « de bas en haut » (bottom-up) et non « de haut en bas » (top-
down). Pourtant les théories, même ainsi conçues, peuvent rester 



522

partiellement directives en ce qu’elles font intervenir des éléments 
en définitive extérieurs à la situation problématique. Un pragmatisme 
authentiquement anti-théoricien et refusant tout point de vue direc-
tif devrait par conséquent s’en remettre aux instruments élaborés par 
les sujets eux-mêmes pour que, s’en étant saisis, ils puissent accroître 
la compréhension qu’ils ont d’eux-mêmes comme de leur environne-
ment moral. On pourrait ainsi opposer une tendance maïeutique qui 
remonte, depuis Richard Rorty, jusqu’à James, à une tendance direc-
tive dont Cheryl Misak serait, dans la continuité de Clarence I. Lewis, 
la représentante contemporaine. Or les vertus faisant porter l’atten-
tion sur les pratiques du sujet moral, par opposition à l’abstraction des 
normes et des principes, les débats sur le rôle de la théorie en éthique 
ont également suscité un intérêt renouvelé à leur sujet. Néanmoins, 
là encore, deux lectures s’opposent : l’une, théoricienne, inspirée de 
Platon et de Kant, voit dans les vertus un guide vers nos devoirs et 
s’appuie sur l’idée d’une nature humaine surplombante et régula-
trice ; l’autre, anti-théoricienne, inspirée de Hume et de Nietzsche, 
insiste sur la capacité réflexive et pratique des individus et sur le rôle 
des vertus dans l’appréhension de notre situation morale. Entre ces 
deux lectures possibles de l’éthique de la vertu, la philosophie morale 
deweyenne semble pourtant ne pas trancher.

Avant d’en venir plus spécifiquement à cette question, Marchetti 
s’attache à documenter par plusieurs extraits l’existence concomitante  
chez Dewey de tendances théoriciennes ainsi qu’anti-théoriciennes, 
de ses premiers écrits jusqu’à l’Éthique. Il en ressort que la pratique 
morale, tantôt éclairée, dirigée, rendue intelligente et réflexive par 
la théorie, est également appelée à s’émanciper d’une théorie qui, 
au détriment de l’attention portée à la situation, à notre caractère et 
à nos habitudes, risquerait de lui faire perdre son caractère réflexif. 
En souhaitant que l’éthique, sans être prescriptive, soit efficace et 
affecte notre conduite, Dewey s’astreint ainsi à la tâche délicate de 
faire jouer simultanément une conception thérapeutique et une mise 
en valeur du rôle de la théorie dans l’accomplissement de cette fonc-
tion, une analyse des problèmes moraux ordinaires et une analyse 



523

des problèmes de la théorie morale. Quoiqu’elles ne soient pas expli-
citement reconnues par Dewey, Marchetti distingue ainsi de nettes 
inflexions de perspective selon les différents chapitres de l’Éthique. 
Le chapitre 10, méthodologique et métaphilosophique, est nettement 
anti-théoricien, dans la mesure où la moralité réflexive, en tant qu’elle 
s’oppose à la moralité coutumière, est comprise comme l’abandon 
de règles et de préceptes préétablis au profit, non de l’élaboration de 
nouveaux principes théoriques ayant pour rôle de remplir la place 
laissée vacante par les règles coutumières, mais de la clarification  
personnelle et réflexive consistant à replacer un problème dans son 
contexte plus large. Dans les chapitres 11 à 14 en revanche, où il est 
question de la résolution des conflits moraux, le rôle de l’éthique appa-
raît beaucoup plus directif, tandis que dans le chapitre 15 enfin, les 
deux points de vue cohabitent. L’ambition affichée par l’Éthique, de 
ne pas proposer de solutions toutes faites mais plutôt d’appeler à faire 
jouer de façon critique le lien entre réflexion et pratique morales, 
est ainsi susceptible de deux lectures. Il peut s’agir, d’une part, de 
mettre en valeur le travail du soi sur lui-même, la mobilisation de soi 
qu’exige le dépassement des attitudes morales habituelles et acquises, 
au profit de l’attention aux réponses personnelles que nous pour-
rions apporter à une situation donnée. Mais d’autre part – même si 
Dewey met en garde contre tout dogmatisme et toute substitution de 
la théorie à l’expérience – les principes moraux théoriques et l’his-
toire des théories éthiques passées sont appelés à éclairer et à guider 
pratiquement la vie morale. En outre, la conduite elle-même, qui 
est l’objet propre de l’éthique deweyenne, peut être entendue à son 
tour en deux sens, que Marchetti désigne respectivement comme 
« conduite du soi » et « action ouverte ». Tandis que dans le premier 
cas l’accent est mis sur le soi comme lieu principal d’une maïeutique 
morale visant à parer à tout découragement dans la tâche de nous 
ressaisir de nous-mêmes et de nous transformer pour faire face à une 
situation morale, dans le second, la morale est envisagée au point 
de vue de sa fonction directive et la situation, dont le contenu moral 
est posé comme antécédent à toute intervention du soi, prime. Or 
si certains conflits moraux, suscités par exemple par des situations 



524

de faiblesse de la volonté, n’appellent pas à la théorisation morale, 
et que d’autres en revanche opposent des valeurs correspondant à 
des habitudes contradictoires et suscitent la réflexion critique, c’est 
néanmoins un troisième type de difficulté, à savoir notre capacité de 
nous donner des fins morales, qui retient particulièrement l’attention 
de Marchetti, car ce problème suppose pour sa résolution un travail 
du soi sur lui-même posant la question du rôle des vertus.

Les vertus font l’objet de deux traitements bien différenciés dans 
l’Éthique. Tandis que, dans le chapitre 13, elles apparaissent comme 
l’une des composantes du jugement moral liée aux phénomènes  
d’approbation et de désapprobation, elles sont envisagées au contraire 
dans le chapitre 10 comme un élément central de l’évaluation condui-
sant à l’engagement ou au retrait, comme ce qui permet non pas seu-
lement de mettre en relation les différents éléments internes à une 
situation problématique, mais plus radicalement de saisir en quoi 
une situation morale peut être problématique. Aussi ne s’agirait-il 
pas tant d’arbitrer entre le caractère intuitif ou réflexif des vertus, 
que de saisir le rôle distinct qu’elles peuvent jouer pour une subjec-
tivité, dans un cas en exercice, dans l’autre demandant encore à être 
dirigée. Le modèle interactionniste des vertus, dont Frega fait l’abou-
tissement d’un développement passant par un stade connexionniste 
puis irréductibiliste, devrait donc être complété et même opposé à 
un modèle anti-théorique développé par Dewey dans le chapitre 10 
de l’Éthique et que Marchetti qualifie d’« expressiviste » ou de « sen-
sibiliste » (p. 247). Les vertus fournissent en effet une sensibilité aux 
valeurs permettant de déterminer si la situation en jeu entre dans 
le domaine moral et appelle une intervention de notre part, et cette 
capacité même est, plus fondamentalement, l’expression d’un carac-
tère, d’une conduite, d’un soi que la valeur prospective de nos choix 
contribue à affermir ou à remettre en question. Dans le chapitre 13 en 
revanche, les vertus permettent de distribuer spontanément l’éloge et 
le blâme et, une fois réfléchies et systématisées, jouent le rôle de cri-
tères de jugement en même temps qu’elles font le lien entre l’appré-
ciation de nos devoirs et les conséquences des actions considérées, 



525

entre les exigences sociales et les désirs individuels. Sans trancher 
absolument la question, Marchetti souligne que poser une tension 
irréconciliable entre ces deux conceptions – maïeutique et directive – 
des vertus et de l’éthique conduirait à introduire chez Dewey une 
opposition entre « la discrimination et l’action morales » (p. 250) très 
rarement remarquée par les commentateurs. Considérer que la trans-
formation de soi et l’orientation de la conduite correspondent à deux 
tâches complémentaires de clarification et de choix qui contribuent 
l’une et l’autre à la constitution du soi permettrait en revanche de ne 
pas réintroduire de dichotomie anti-deweyenne et semble davan-
tage en accord avec la lecture généralement proposée de l’Éthique.

L’ARTICULATION DU GÉNÉRAL ET DU 
PARTICULIER DANS LA RATIONALITÉ ÉTHIQUE

Le dernier chapitre de l’ouvrage, « Rationality as a Moral Problem. 
Dewey and Williams on the Role of Theory in Moral Reflection » aborde 
également la question de la position de Dewey dans le débat entre 
partisans et détracteurs de la théorie en éthique. L’approche retenue 
par Jörg Volbers est néanmoins différente puisqu’il s’agit principa-
lement d’interroger la conception deweyenne de la rationalité pour 
montrer en quoi elle excède les délimitations par trop restrictives et 
positivistes des anti-théoriciens. Nietzsche (1887/1994) déjà, faisant 
de l’usage même de la raison un problème éthique, avait suggéré que 
remettre à la raison la charge de nous guider vers une vie bonne pouvait  
aussi bien conduire à faire disparaître de l’existence tout ce qui en 
fait la valeur. Plus récemment, des auteurs tels que Charles Taylor 
(2007), Elizabeth Anscombe (1958), Martha Nussbaum (1990/2010), ou 
encore Bernard Williams (1985/1990), se sont également érigés contre 
une compréhension de l’éthique fondée sur une rationalité scienti-
fique. Mais c’est la critique formulée par Williams qui retient toute  
l’attention de Volbers et lui sert à poser les termes du débat dans lequel 
il situera ensuite Dewey. Or toute éthique étant liée pour Williams à 
une culture donnée, les jugements et les concepts « épais » correspon-
dants ne prennent sens qu’en rapport à un ensemble de pratiques 



526

partagées. Vouloir chercher une justification ou une définition trop 
générale de ces concepts expose ainsi, comme le démontre la tenta-
tive infructueuse entreprise dans le Lachès au sujet du courage, à une 
destruction pure et simple du savoir moral. Si, selon la formule provo-
catrice de Williams, « en éthique, la réflexion peut détruire le savoir » 
1985/1990 : 161 ; soul. par Williams), c’est donc que l’exigence initiale 
d’« amincir » nos concepts moraux pour leur donner une forme géné-
rale et indépendante de tout contexte est infondée et s’appuie sur une 
« conception absolue » et non perspective du monde. De fait, cette 
vision, héritée de la science moderne, est inadaptée et impuissante 
en éthique, car un sujet universel et sans qualités n’est qu’un point 
de vue formel, sans position définie, détaché du contexte social réel 
où émergent les questions morales. Non sans paradoxe, tout en vou-
lant rétablir le lien entre l’éthique et la pratique, les anti-théoriciens,  
et Williams lui-même, réaffirment ainsi une image idéalisée et posi-
tiviste de la rationalité scientifique moderne et s’égarent quant à la 
nature véritable de la théorie. En effet, ainsi que le montrent les épisté-
mologues contemporains, la théorie, entendue comme présentation 
systématique de découvertes scientifiques, n’est qu’un des aspects 
d’une pratique scientifique qui s’enracine dans un contexte socio- 
historique plus large, et peut donc être comprise elle-même comme 
une forme de pratique.

La position deweyenne dans ce débat semble à première vue ambi-
guë. Anti-théoricien par son refus du scientisme, d’une théorie venant 
étouffer le choix individuel, ainsi que par son rejet d’une philosophie 
réduisant le spectre de la signification à la seule vérité, Dewey définit  
pourtant l’éthique comme « la science qui traite de la conduite » 
(Dewey & Tufts, 1932/2021 : 17 ; LW.7.9) et se révèle plus généralement 
un ardent partisan de la théorie et de la science moderne. Mais c’est 
que la science doit être comprise comme une pratique expérimen-
tale où la théorie n’est qu’une partie d’un ensemble fonctionnel plus 
large. Elle ne consiste donc pas seulement à enregistrer des faits mais 
à s’engager de manière créative dans une situation problématique, 
en interagissant avec un environnement appelé à être modifié. Plus 



527

fondamentalement, la méthode scientifique expérimentale reflète 
l’incertitude inhérente à la vie elle-même car, plutôt que de rejeter le 
changement, elle l’embrasse et parvient du même coup au savoir le 
plus stable. Le sujet lui-même est d’ailleurs constamment transformé 
par les problèmes et conflits qu’il doit affronter et auxquels il lui est 
possible de répondre soit par l’application de schémas intellectuels 
routiniers, soit en faisant appel à l’intelligence, équivalent deweyen, 
comme le souligne Volbers, de la raison. Se pose néanmoins la ques-
tion de savoir si la théorie ainsi repensée ne subsume pas encore les 
situations particulières sous des catégories générales qui effaceraient 
leur singularité. Or, même si pour Dewey la théorie possède en effet 
une systématicité et une généralité plus grandes que la pratique, cela 
ne rend pourtant pas la théorie plus « fruste », pour reprendre l’adjectif  
employé par M. Nussbaum à l’encontre de la théorie (Nussbaum, 
1990 : 37 ; 1990/2010 : 64)10. En effet, non seulement la théorie est elle-
même une forme de pratique, mais surtout, c’est la pratique ordinaire 
et non-théorique, routinière et peu réfléchie, qui est en réalité la plus 
fruste, tandis que la pratique théorique, plus fine et précise, permet 
de replacer chaque élément dans un contexte plus large. En aucun 
cas la théorie n’est donc conçue comme l’application indiscriminée 
et mécanique d’un schéma général et abstrait, car ce serait précisé-
ment renoncer à la pensée : il s’agit plutôt de faire ressortir, grâce à 
la théorie, des perspectives nouvelles, différentes, de faire sentir les 
suites de tel ou tel choix, et non de fournir des réponses déjà prêtes. 
Nulle rupture par conséquent ne doit être instaurée entre la théorie 
d’une part et le raisonnement moral plus ordinaire, le jugement indi-
viduel, l’action et la pensée appliqués à une situation particulière de 
l’autre. L’anti-théoricien au contraire, en postulant qu’un soi abstrait, 
parce que général, est nécessairement séparé de toute individualité 
concrète, ne fait qu’entretenir la dichotomie entre le général et le parti- 
culier en cherchant à la renverser en faveur du second terme. Pour 
Dewey, le soi moral est aussi général et particulier que l’est la théorie 
pour la méthode expérimentale. La généralité du soi procède en effet 
de son pouvoir de transformation et de changement, ainsi que de l’en-
semble de tendances, de dispositions, d’habitudes qui le constituent 



528

et qui sont elles-mêmes générales. Mais ce soi général ne s’oppose 
pas à l’individu particulier et agissant, car, seul, il en permet l’intel- 
ligibilité en mettant en relation et en cohérence un acte avec ses 
conséquences ou avec d’autres actes formant une série. Le soi, géné-
ral, est donc constitutif de toute action particulière, et la généralité 
ne s’impose pas à l’individu singulier mais se révèle déterminante 
pour en faire un sujet intelligent agissant de manière intentionnelle. 
Aussi la tâche propre de la réflexion éthique consiste-t-elle à prendre 
conscience du soi à l’œuvre dans la pratique et des tendances géné-
rales, des conséquences plus larges, qu’impliquent tel ou tel acte. 
Puisqu’en agissant, l’individu est confronté à la nécessité de s’auto- 
déterminer, et de révéler par là tant ce qu’il veut être que la compréhen-
sion qu’il a de lui-même, la réflexion rationnelle est indispensable à la 
vie morale en ce qu’elle répond au besoin d’éclairer, par des perspec- 
tives nouvelles, les tensions opposant des compréhensions distinctes 
du soi. En défaisant, par une approche expérimentale, l’opposition 
rigide entre général et particulier, l’éthique deweyenne permet ainsi 
de couper court aux arguments avancés contre toute perspective 
générale ou théorique sur la vie morale.

*

On pourra regretter que les chapitres de l’Éthique rédigés par Tufts, 
auxquels Dewey devait pour le moins souscrire, ne fassent pas l’objet  
d’une analyse spécifique ni ne soient convoqués dans l’interprétation  
des thèses deweyennes. On aurait pu également souhaiter que le dia-
logue entre les différents auteurs fût parfois plus manifeste et reflétât 
davantage les discussions et les rencontres ayant conduit à la publi-
cation de John Dewey’s Ethical Theory : The 1932 Ethics. On ne peut 
cependant que saluer la publication d’un ouvrage qui, tout en répon-
dant à l’absence d’étude d’ampleur consacrée à ce texte décisif permet, 
par la richesse et la pluralité des perspectives proposées, une intel- 
ligence remarquable, tant dans son détail que dans son ensemble, de 
l’éthique deweyenne.



529

BIBLIOGRAPHIE
Anscombe Gertrude Elizabeth Margaret (1958), « Modern Moral Philosophy », 

Philosophy, 33 (124), p. 1‑19.
Bain Alexander (1855), The Senses and the Intellect, Londres, J. W. Parker & Son.
Bain Alexander (1859), The Emotions and the Will, Londres, J. W. Parker & Son.
Dewey John (1891/1969), Outlines of a Critical Theory of Ethics, in The Early 

Works, 1882-1898 : Volume 3 : 1889-1892, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, 
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. 237-388.

Dewey John (1916a/1980a), Democracy and Education, in The Middle Works, 
1899-1924 : Volume 9 : 1916, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, 
Southern Illinois University Press, p. 1-370.

Dewey John (1916a/2018b), Démocratie et éducation ; suivi de Expérience et 
éducation, traduit par Gérard Deledalle et Marie-Anne Carroi, Malakoff, 
Armand Colin.

Dewey John (1916b/1980b), « The Pragmatism of Peirce », in The Middle Works, 
1899-1924 : Volume 10 : 1916-1917, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, 
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. 71-78.

Dewey John (1919/2015), « Lectures in Social and Political Philosophy », European 
Journal of Pragmatism and American Philosophy, VII (2). En ligne : (https://doi.
org/10.4000/ejpap.404).

Dewey John (1922/1983), Human Nature and Conduct, in The Middle 
Works, 1899-1924 : Volume 14 : 1922, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, 
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. 1-230.

Dewey John (1925/1981), Experience and Nature, in The Later Works, 1925-1953 : 
Volume 1 : 1925, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, Southern 
Illinois University Press, p. 1-326.

Dewey John (1925/2012), Expérience et nature, traduit par Joëlle Zask, Paris, 
Gallimard.

Dewey John (1926/2016), Ethical Theory (1926) : Class Lecture Notes by 
Sydney Hook, in Donald F. Koch et The Center for Dewey Studies (eds), 
Dewey : Lectures (2nd Release) : Electronic Edition, Charlottesville, InteLex 
Corporation, vol. 2, p. 2.2230-2.2284.

Dewey John (1927/1984a), The Public and Its Problems, in The Later Works, 1925-
1953 : Volume 2 : 1925-1927, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, 
Southern Illinois University Press, p. 235-372.

Dewey John (1927/2010a), Le Public et ses problèmes, traduit par Joëlle Zask, 
Paris, Gallimard.

Dewey John (1928/1931/1984b), « Social as a Category » / « The Inclusive 
Philosophic Idea », in The Later Works, 1925-1953 : Volume 3 : 1927-1928, ed. 
by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, Southern Illinois University 
Press, p. 41-54.



530

Dewey John (1930a/1984c), Individualism, Old and New, in The Later Works, 
1925-1953 : Volume 5 : 1929-1930, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, 
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. 41-123.

Dewey John (1930b/1984c), « From Absolutism to Experimentalism », in The 
Later Works, 1925-1953 : Volume 5 : 1929-1930, ed. by Jo Ann Boydston, 
Carbondale, Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. 147-160.

Dewey John (1930b/2018a), « De l’absolutisme à l’expérimentalisme », traduit par 
Guillaume Lejeune, Philosophie, 138 (3), p. 10‑21.

Dewey John (1930c/1984c), « Three Independent Factors in Morals », in The Later 
Works, 1925-1953 : Volume 5 : 1929-1930, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, 
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. 279-288.

Dewey John (1930c), « Trois facteurs indépendants en matière de morale », 
traduit par Charles Cestre, Bulletin de la société française de philosophie, 30 
(4), p. 118‑127.

Dewey John (1932/1985), « Charles Sanders Peirce », in The Later Works, 1925-
1953 : Volume 6 : 1931-1932, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, 
Southern Illinois University Press, p. 273-277.

Dewey John (1934/1987a), Art as Experience, in The Later Works, 1925-1953 : 
Volume 10 : 1934, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, Southern 
Illinois University Press, p. 1-352.

Dewey John (1934/2010b), L’Art comme expérience, traduit par Jean-Pierre 
Cometti, Christophe Domino, Fabienne Gaspari, Catherine Mari, Nancy 
Murzilli, Claude Pichevin, Jean Piwnica et Gilles Tiberghien, Paris, Gallimard.

Dewey John (1935/1987b), « Peirce’s Theory of Quality », in The Later Works, 1925-
1953 : 1925-1953 : Volume 11 : 1935-1937, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, 
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. 86-94.

Dewey John (1939/1988), Theory of Valuation, in The Later Works, 1925-1953 : 
Volume 13 : 1938-1939, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, 
Southern Illinois University Press, p. 189-251.

Dewey John (1939/2011), « Théorie de la valuation », in La Formation des 
valeurs, traduit par Alexandra Bidet, Louis Quéré et Gérôme Truc, Paris, Les 
Empêcheurs de penser en rond - La Découverte, p. 67-172.

Dewey John (2007), The Correspondence of John Dewey, 1871-2007 (I-IV). 
Electronic edition, Charlottesville, InteLex Corporation.

Dewey John & James Hayden Tufts (1908/1978), Ethics, in The Middle 
Works, 1899-1924 : Volume 5 : 1908, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, 
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. 1-540.

Dewey John & James Hayden Tufts (1932/1985), Ethics, in The Later Works, 
1925-1953 : Volume 7 : 1932, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Edwardsville, 
Southern Illinois University Press, p. 1-352.

Dewey John & James Hayden Tufts (1932/2021), Éthique, traduit par Patrick Di 
Mascio, Paris, Gallimard.



531

Edel Abraham & Elizabeth Flower (1985), « Introduction », in John Dewey, The 
Later Works, 1925-1953 : Volume 7 : 1932, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, 
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. vii-xxxv.

Fesmire Steven (2003), John Dewey and Moral Imagination : Pragmatism in 
Ethics, Bloomington, Indiana University Press.

Frega Roberto & Steven Levine (dir.) (2021), John Dewey’s Ethical Theory : The 
1932 Ethics, New York, Routledge.

Fricker Miranda (2007), Epistemic Injustice : Power and the Ethics of Knowing, 
Oxford, Oxford University Press.

Gadamer Hans-Georg (1960/1996), Vérité et méthode. Les grandes lignes d’une 
herméneutique philosophique, Paris, Seuil.

Girel Mathias (2020), « L’Éthique de 1932 de John Dewey. Revendications, 
conflits et apathie morale », Pragmata, 3, p. 88‑132. En ligne : (https://
revuepragmata.files.wordpress.com/2021/04/pragmata-2020-3-3-girel.pdf).

Honneth Axel (1998), « Between Proceduralism and Teleology : An Unresolved 
Conflict in Dewey’s Moral Theory », Transactions of the Charles S. Peirce 
Society, 34 (3), p. 689‑711.

Horne Herman Harrell (1932), The Democratic Philosophy of Education : 
Companion to Dewey’s Democracy and Education : Exposition and Comment, 
New York, The Macmillan Company.

Hume David (1739/2015), Des passions. Traité de la nature humaine, livre II, 
in Dissertation sur les passions ; Des passions. Traité de la nature humaine, 
livre II, traduit par Jean-Pierre Cléro, Paris, GF-Flammarion, p. 101-314.

Hume David (1740/1993), La Morale. Traité de la nature humaine, livre III, traduit 
par Philippe Saltel, Paris, GF-Flammarion.

Hume David (1751/1991), Enquête sur les principes de la morale, traduit par 
Philippe Baranger et Philippe Saltel, Paris, GF-Flammarion.

Hume David (1757/2015), Dissertation sur les passions, in Dissertation sur les 
passions ; Des passions. Traité de la nature humaine, livre II, traduit par Jean-
Pierre Cléro, Paris, GF-Flammarion, p. 59-99.

James William (1884), « What is an Emotion ? », Mind, 9 (34), p. 188‑205.
James William (1891), « The Moral Philosopher and the Moral Life », The 

International Journal of Ethics, 1 (3), p. 330‑354.
James William (1907/2007), Le Pragmatisme. Un nouveau nom pour d’anciennes 

manières de penser, traduit par Nathalie Ferron, Paris, Flammarion.
Levine Barbara (2013), Works about John Dewey, 1886-2012, seconde édition 

[En ligne], Carbondale, Southern Illinois University Press.
Mill John Stuart (1861/2012), L’Utilitarisme, traduit par Catherine Audard, in 

L’Utilitarisme ; Essai sur Bentham, Paris, Presses universitaires de France, 
p. 19-144.

Nietzsche Friedrich (1887/1994), La Généalogie de la morale, traduit par Isabelle 
Hildenbrand et Jean Gratien, Paris, Gallimard.



532

Nussbaum Martha C. (1990), Love’s Knowledge : Essays on Philosophy and 
Literature, New York, Oxford University Press.

Nussbaum Martha C. (1990/2010), La Connaissance de l’amour. Essai sur la 
philosophie et la littérature, traduit par Solange Chavel, Paris, Les Éditions du 
Cerf.

Pappas Gregory Fernando (2008), John Dewey’s Ethics : Democracy as Experience, 
Bloomington, Indiana University Press.

Pappas Gregory Fernando (2020), « La démocratie comme communauté 
morale idéale », Pragmata, 3, p. 20‑86. En ligne : (https://revuepragmata.files.
wordpress.com/2021/04/pragmata-2020-3-2-pappas.pdf).

Peirce Charles S. (1878a/1879/1986), « La logique de la science. Deuxième partie. 
Comment rendre nos idées claires », Revue Philosophique de la France et de 
l’Étranger, 7, p. 39‑57, in Writings of Charles S. Peirce : A Chronological Edition : 
Volume 3 : 1872-1878, Bloomington, Indiana University Press, p. 355-374.

Peirce Charles S. (1878b/1986), « Deduction, Induction, and Hypothesis », 
Popular Science Monthly, 13, p. 470‑482, in Writings of Charles S. Peirce : A 
Chronological Edition : Volume 3 : 1872-1878, Bloomington, Indiana University 
Press, p. 323-338.

Peirce Charles S. (1902), « Pragmatism », in James Mark Baldwin (dir.), 
Dictionary of Philosophy and Psychology, vol. 2, New York, The Macmillan 
Company, p. 321‑322.

Peirce Charles S. (1905/1969), « C. S. Peirce. La nature du pragmatisme », Revue 
Philosophique de la France et de l’Étranger, 159, traduit par Gérard Deledalle, 
p. 37‑60.

Peirce Charles S. (1931-1958), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, 1-8, 
Cambridge, Harvard University Press.

Phillips Denis C. (2016), A Companion to John Dewey’s Democracy and 
Education, Chicago, The University of Chicago Press.

Smith Adam (1759/2014), Théorie des sentiments moraux, traduit par Michaël 
Biziou, Claude Gautier et Jean-François Pradeau, Paris, Presses universitaires 
de France.

Taylor Charles (2007), « Modern Moral Rationalism », in Santiago Zabala (dir.), 
Weakening Philosophy : Essays in Honour of Gianni Vattimo, Montréal, McGill-
Queen’s University Press, p. 57‑76.

Waks Leonard J. & Andrea R. English (2017), John Dewey’s Democracy and 
Education : A Centennial Handbook, New York, Cambridge University Press.

Welchman Jennifer (1995), Dewey’s Ethical Thought, Ithaca, Cornell University 
Press.

Williams Bernard (1985/1990), L’Éthique et les limites de la philosophie, traduit 
par Marie-Anne Lescourret, Paris, Gallimard.

Winnicott Donald W. (1971/1975), Jeu et réalité. L’espace potentiel, traduit par 
Claude Monod et Jean-Bertrand Pontalis, Paris, Gallimard.



533

NOTES
1 Conformément aux abréviations 
en usage, EW, MW et LW renvoient 
respectivement aux Early Works, 
Middle Works et Later Works de John 
Dewey publiés par les Presses de la 
Southern Illinois University.

2 Les numéros de page sans mention 
d’ouvrage renvoient à Frega & Levine 
(dir.), (2021). Ici, comme pour les 
autres passages cités ultérieurement, 
nous sommes responsable de la 
traduction de l’anglais au français.

3 On pourra se reporter notamment 
à Levine (2013), qui recense tous les 
travaux publiés sur l’œuvre de John 
Dewey jusqu’en 2012.

4 Le chapitre 12 de l’ouvrage de 
Pappas a fait l’objet d’une traduction 
récente dans le troisième numéro de 
la revue Pragmata (Pappas, 2020).

5 Nous traduisons tous les passages 
tirés de James (1884).

6 CP renvoie aux Collected Papers of 
Charles Sanders Peirce. Le numéro 
du volume est suivi du numéro des 
paragraphes visés.

7 Dans la traduction française, « des 
catégories prédéterminées [a ready-
made compartmentalization] ».

8 On pourra trouver un prolongement 
de ces analyses dans Girel (2020).

9 Nous traduisons tous les passages 
tirés de Dewey (2007) ainsi que de 
James (1891).

10 Dans la traduction française, 
« combien sont insatisfaisantes [the 
ethical crudeness] les morales fondées 
seulement sur les règles générales ».


