
ROBERTO FREGA
LE PROJET 
DÉMOCRATIQUE. 
UNE APPROCHE 
PRAGMATISTE

PARIS, ÉDITIONS DE LA 
SORBONNE, 2020

HERVÉ DUMEZ 
JÉRÔME RAVAT 
EVA DEBRAY 
MANUEL CERVERA-MARZAL



335

Envisager la démocratie comme forme de société 
plutôt que comme régime politique. Comprendre 
l’ontologie sociale complexe, faite d’habitudes, schèmes 
d’interaction et formes d’organisation qui lui sont propres 
et qui, seuls, donnent tout son sens à la démocratie en 
tant que régime politique. Telle est la perspective que 
déploie Le Projet démocratique, de Roberto Frega. En 
s’appuyant sur la tradition philosophique du pragmatisme 
américain, intégrée à la théorie critique et à l’héritage 
tocquevillien, il développe une théorie sociale de la 
démocratie. L’idée de démocratie doit être entendue 
comme visant à décrire un état désirable des interactions 
sociales parmi les individus, en tant que citoyens, mais 
aussi en tant que participants à la vie sociale sur leur lieu 
de travail, dans leur famille, au sein de l’espace public. La 
question est alors : quelles sont les conditions normatives 
qui favoriseront la démocratisation des marchés, 
des entreprises, des associations, des églises, des 
bureaucraties et autres institutions sociales ? Ce faisant, 
ce livre nous aide à mieux comprendre la signification, 
la portée et l’étendue du projet démocratique. Ce projet, 
ancré dans la vision émancipatrice qui caractérise le 
monde moderne, se propose d’instaurer une société 
fondée sur le principe de coopération entre individus 
libres et égaux. L’idée de démocratie, dès lors, n’acquiert 
sa signification politique qu’en lien avec cette vision 
primordiale d’une forme de société qui n’a pas 
d’équivalent dans toute l’histoire humaine.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; DEWEY ; TOCQUEVILLE ; THÉORIE POLITIQUE ; 
DÉMOCRATIE SOCIALE ; DÉMOCRATIE INDUSTRIELLE.

* Roberto Frega est directeur de recherche au CNRS au Centre 
d’étude des mouvements sociaux [fregarob@gmail.com]. 



336

E n ces temps sombres où les institutions démocratiques 
semblent vaciller, où la démocratie représentative est plus que 
jamais exposée à la critique et à la démagogie et où la démo-

cratie participative est, à peine mise à l’essai, déjà remise en cause 
comme technique de gouvernement, l’ouvrage de Roberto Frega,  
Le Projet démocratique, tombe à pic1. Il nous invite à ne pas renoncer  
à ce « projet démocratique », qui paraît si discrédité aux yeux de beau-
coup, et, au contraire, à le réactiver et à le revitaliser, dans une pers-
pective pragmatiste. Il y a dans son livre une foi dans la dynamique 
démocratique, qui nous la présente comme un processus historique 
au long cours. On se souvient de l’hypothèse de Tocqueville sur la 
révolution démocratique, qui se serait enclenchée il y a quelques 
siècles, sans doute avec le mouvement communal au xiie siècle, qui 
aurait progressivement conduit à une dissolution des hiérarchies de 
statuts dans les communautés, les corporations ou les universités 
d’Ancien Régime, qui, après avoir affranchi le pouvoir temporel du 
pouvoir spirituel, aurait fait naître « la société » tout en faisant de l’État 
son émanation et son expression, et qui, loin d’être achevée, se pour-
suivrait vers une plus grande « égalité des conditions » et une quête 
toujours plus forte de liberté, de droit et de justice. Le travail de désin-
corporation du corps théologico-politique, qui a conduit à la consti- 
tution de l’État moderne, du marché économique et de la société civile, 
qui a désenchâssé les individus des systèmes d’ordres et de castes pour 
qu’émergent les figures individuelles des sujets juridique et philoso-
phique, de l’entrepreneur et du travailleur, du citadin et du consom- 
mateur, est toujours en cours… La conquête des droits politiques, civils, 
économiques, sociaux et environnementaux, qui a progressivement  
forgé la notion de citoyenneté qui est la nôtre, doit toujours être poussée  
plus avant – dans une société où les repères de la loi, du savoir et du 
pouvoir sont irrémédiablement indéterminés et où s’est imposé le 
« droit à avoir de nouveaux droits », jusqu’à l’emballement, parfois. 
Et les batailles des femmes et des enfants, des LGBTQ+, des per- 
sonnes en situation de handicap, des patients devenus acteurs de la 
médecine, et des déclarés « empêchés » de tous bords, se poursuivent – 
la revendication d’un droit à avoir des droits en venant à s’étendre 

PRAGMATA, 2022-5 : 334-390



337

aujourd’hui aux droits des animaux, des vivants, des fleuves, de la 
Terre… Cette aventure démocratique que Claude Lefort (1981) nous 
avait appris à décrypter, dans ce qu’elle peut avoir d’illimité, on la 
retrouve, sous certains aspects, dans Le Projet démocratique de Frega.

La société démocratique, marquée par la dissolution des repères de 
la certitude (Dewey, 1929 ; Lefort, 1986 : 30), où l’absence de fondation  
dans le règne divin ou le droit naturel nous condamne à l’enquête et 
à l’expérimentation, où la discussion ne peut se clore sur une et une 
seule conception du Bien, du Droit, du Vrai, du Juste, est bien celle 
que les auteurs pragmatistes avaient tenté de comprendre. Quelles 
formes prendraient aujourd’hui leurs réflexions sur la démocratie 
urbaine et la démocratie industrielle, qui étaient deux de leurs che-
vaux de bataille, il y a un peu plus d’un siècle ? Que peuvent-ils encore 
nous apprendre, ces militants progressistes, par-delà le passage du 
temps ? Quel tour doit prendre le pragmatisme pour répondre à des 
problèmes contemporains, s’actualiser, se reformuler, réagir à et être 
responsable face à de nouveaux enjeux ? Et comment opérerait-il avec 
les demandes actuelles des citoyens ? Il y a une série de défis nou-
veaux auxquels le projet démocratique doit faire face : l’aggravation 
du réchauffement climatique et la multiplication des catastrophes 
écologiques, ainsi que les tensions, les conflits et les guerres qui vont 
en découler ; l’intensification des flux migratoires, pour des raisons 
économiques, politiques ou climatiques, et les politiques des camps 
et des frontières qui se mettent en place ; la réapparition des mala-
dies de la pauvreté comme la tuberculose, et le développement d’épi-
démies à l’échelle internationale dont la pandémie de Covid 19 serait 
le prélude ; l’omniprésence de dispositifs de surveillance, de traçage 
et de sécurité de la part des États et des entreprises, dans un monde 
reprogrammé par le web ; et la montée de mouvements sociaux et de 
régimes politiques, légitimés par le scrutin électoral, ouvertement 
autoritaires, nationaux, racistes et xénophobes, menaçants pour les 
libertés publiques et privées, sinon habités par un culte du marché, 
décidés à détruire ce qui reste de politiques sociales, de santé et d’édu-
cation dans le cadre d’un État-providence…



338

À quelques-unes de ces questions, déjà présentes il y a un siècle, 
le pragmatisme historique a encore des choses à nous dire – c’est 
ce que les explorations menées dans les colonnes de Pragmata et 
les interrogations politiques sur des objets contemporains ont com-
mencé à nous montrer. Dans cette veine, ce qui intéresse avant tout 
Frega, c’est plutôt un modèle de démocratie qui nous permette d’en 
repérer les indices – ou leur absence – dans l’expérience des situa-
tions concrètes que nous vivons, et qui, dans le même mouvement, 
nous aide à faire renaître, en pratique, un idéal au cœur des pratiques 
civiques et politiques, dans la famille et à l’école, en art et en science, 
dans la ville et en entreprise. Un fil directeur de cet effort est la notion 
de « démocratie sociale ». « La démocratie politique, écrit Frega, devait 
être conçue comme une simple “étape” d’une révolution sociale plus 
globale encore, largement en cours de réalisation, et donc loin d’être 
achevée. Cela est certainement vrai pour John Dewey, le “philosophe 
de la démocratie” par excellence, mais aussi pour ses contemporains 
Jane Addams, George Herbert Mead, Charles Horton Cooley, Arthur 
Bentley et Mary Parker Follett, ainsi que pour des théoriciens prag-
matistes plus tardifs comme Harold Lasswell, Sidney Hook, Philip 
Selznick, Richard Rorty et Richard Bernstein. » (Frega, 2020d : 8). Quel 
est le sens de ce « social » et quelles implications a-t-il, aujourd’hui, 
pour le fonctionnement de la représentation politique ou de l’or-
ganisation industrielle ? Pour Jane Addams (1902) et les femmes 
de Hull House, c’est la découverte de l’interdépendance croissante 
entre humains, de ce que l’on appelait en France à la même époque 
la « solidarité sociale », quoiqu’elle eût d’autres tenants et aboutis-
sants. Ce constat nourrit l’épreuve de la compréhension sympathique 
pour les autres, un désir de coopération et de communication entre 
groupes (de classe et de genre, raciaux, religieux, nationaux), une 
vision sociale de la science, du pouvoir et du droit, et un sens de la dis-
cussion, de l’enquête et de l’expérimentation à travers lesquelles des 
communautés parviennent à s’auto-gouverner et des individus à avoir 
le contrôle sur leurs milieux, leurs espaces et leurs histoires de vie. 
Certaines de ces dimensions se retrouvent dans le livre de Frega, mais 
on lui demandera quelles nouvelles pratiques, aujourd’hui, viennent 



339

donner corps à l’idée de « démocratie sociale » qu’ont défendue en leur 
temps Addams, Dewey, Mead, et quelques autres. À quoi ressemble 
le « social » dans un monde fait d’un enchevêtrement de multiples 
chaînes de responsabilité, de plus en plus équipé et médiatisé par des 
outils numériques ? Quelle place y accorder aux élus et aux experts, et 
à la « volonté collective » des citoyens, comme s’en inquiétaient déjà 
Follett (1924) ou Dewey (1927/2010) ? Quelles sont les conséquences 
de la « démocratie sociale » sur les questions de discrimination de 
genre ou de race, ou sur les perspectives d’une urgence écologique ? 
Comment élargir le pragmatisme pour qu’il devienne pertinent eu 
égard à ces (plus ou moins) nouveaux problèmes ?

D’autres questions se pressent à la lecture du livre de Frega. 
Comment, là encore avec une certaine fidélité à la démarche des 
pragmatistes du début du xxe siècle, traiter de la question des « inté-
rêts » et comment aborder celle des « vertus », des « croyances » et des 
« habitudes », en dialogue avec les sciences sociales et politiques ? 
Quels emprunts Frega opère-t-il lui-même à des approches descrip-
tives des transactions sociales, interactionnistes ou ethnométhodo- 
logiques, entre autres, à la façon de Goffman ou de Garfinkel ? 
Comment informe-t-il sa philosophie morale et politique par la lecture  
d’enquêtes empiriques – qu’y prend-il et qu’y laisse-t-il ? Et comment 
ce détour lui permet-il d’affiner sa connaissance des « créatures nor-
matives » (Frega, 2014) que nous sommes ? On peut, en outre, présu-
mer que Le Projet démocratique s’inscrit dans la continuité d’un par-
cours. Comment articuler les propositions de Frega sur la « démocratie  
sociale » avec celles qu’il avançait sur l’épistémologie de Dewey (Frega, 
2006), ou avec son interrogation sur les « pratiques normatives » 
(Frega, 2012 et 2014) ? Surtout, en quoi Frega nous aide-t-il à mieux 
déchiffrer la démocratie réellement existante, celle qui est notre 
lot quotidien ? Quelles leçons pouvons-nous tirer des visions de la 
« démocratie des groupes » de Follett (1918) ou de celle des « publics » 
(Dewey, 1927/2010) ? Et que dire de la transnationalisation de la sphère 
publique, pointée par toutes les études sur la globalisation, qui nous 
impose, selon Frega, de nous projeter au-delà de l’État-nation – une 



340

idée que les pragmatistes de l’époque avaient trouvée dans le modèle 
de la Great Society de Graham Wallas (1914), et tout simplement dans 
les enquêtes sur les flux internationaux ou dans les critiques de l’anti- 
impérialisme de l’époque ?

Quelle place, encore, accorder aux nouvelles formes d’inégalité 
et de discrimination auxquelles nous sommes sans cesse confrontés  
qui, dans un monde où l’égalité prévaut pourtant de plus en plus, 
réintroduisent toutes sortes de chasses gardées et de zones exclu-
sives, accentuent les asymétries économiques, sociales et politiques 
de façon brutale, à la faveur du démantèlement des États-providence 
et de la fragilisation des États garants de libertés privées et publiques ? 
Comment les logiques contemporaines des économies capitalistes, 
des circulations migratoires ou des contrôles politiques font renaître 
des populations de surnuméraires, de plus en plus vulnérables, de 
moins en moins protégées, et de façon, semble-t-il, durable ? En quoi 
les propositions pragmatistes de discussion publique, adossée à l’en-
quête et à l’expérimentation par des publics, pourraient-elles trans-
former nos façons de gouverner, et de faire des politiques publiques, 
des lois et des institutions ? Et sommes-nous assurés que la menée 
de bonnes enquêtes, couplées à un effort d’éducation populaire, 
mises à l’épreuve d’expérimentations sociales, suffirait à réveiller la 
croyance en une réalité commune et à restaurer l’articulation entre 
croyance et action ? Ou encore qu’elle rendrait accessible des « infor-
mations » garanties par des institutions officielles, non gangrenées 
par la logique du mensonge et du soupçon et se traduirait par un 
sens raffermi du pluralisme et une disposition à s’incliner devant le 
bien public ? Comment répondre à ces défis qui étaient déjà présents  
à l’époque de Dewey, Mead, Addams ou Follett, de méga-trusts face 
auxquels les États démocratiques ont peine à faire le poids, de groupes 
de pression qui minent plus que jamais l’intérêt général en infiltrant 
et en s’implantant dans les lieux de la haute-administration, de l’exé- 
cutif et du législatif, de mouvements « populistes » qui se nichent dans 
la machinerie démocratique pour mieux la pervertir et s’en débarrasser,  
ou, à l’échelle internationale, des pratiques d’élites criminelles qui 



341

n’hésitent pas à se retourner contre leurs populations et à réprimer 
par le sang toute demande de droit ou de liberté ?

Telles sont quelques-unes des questions que nous nous posons 
tous les jours et que nous nous sommes posées en lisant le livre de 
Roberto Frega. Pour le symposium, quatre chercheurs d’horizons  
différents, des sciences de gestion à la philosophie en passant par les 
sciences politiques, ont accepté de commenter Le Projet démocra-
tique. Hervé Dumez, Jérôme Ravat, Eva Debray et Manuel Cervera-
Marzal se livrent ici à un débat exigeant avec l’auteur. Nous les en 
remercions, tout comme nous remercions Roberto Frega de s’être 
prêté de bonne grâce à l’exercice.

Daniel Cefaï et Alvin Panjeta

*

ÉLARGIR LA DÉMOCRATIE :  
ÉCOLE, SCIENCE, ART, FAMILLE

Jérôme Ravat

Dans cet ouvrage ambitieux, dense et passionnant, Roberto Frega 
s’interroge sur les principes et les méthodes d’une authentique démo-
cratisation de la vie politique et sociale. Pareille tâche s’inscrit dans 
la continuité des travaux menés par l’auteur dans le cadre de la philo- 
sophie sociale d’inspiration pragmatiste.

Le lecteur ne peut être qu’impressionné par l’abondance des réfé-
rences, non seulement chez les auteurs directement associés au prag-
matisme (Dewey, Peirce, Bohman…), mais aussi en raison du dialogue 
entre cette tradition et d’autres courants de pensée (comme le néo- 
républicanisme ou l’école de Francfort).

Le « projet démocratique » qui donne son titre à l’ouvrage est assu-
rément enthousiasmant : loin de se borner à déplorer un quelconque 



342

déficit démocratique des sociétés contemporaines, l’auteur s’attache 
plutôt, dans la continuité de la philosophie pragmatiste, à traiter les 
problèmes qui affectent ce projet démocratique. Il s’interroge, ce fai-
sant, tout au long de l’ouvrage sur les modalités d’une démocrati-
sation politique, mais également sociale, que cette démocratisation 
touche l’entreprise, la famille ou encore les marchés.

Dans cette optique, la démocratie est ici définie non pas simple-
ment comme un mode d’organisation politique, mais comme une 
norme traversant l’ensemble de l’espace social, permettant à la fois 
d’évaluer des situations concrètes (« normativité de conformité ») et 
des domaines de l’expérience (« normativité paradigmatique »).

La normativité démocratique repose à cet égard sur trois prin-
cipes fondamentaux exposés par l’auteur dès l’introduction de l’ou-
vrage (p. 16) : « 1) la parité relationnelle ; 2) l’autorité inclusive ; et 
3) l’engagement social. » Selon le principe de parité relationnelle, les 
relations entre individus doivent tenir compte le moins possible du 
statut social, « chaque individu sans sa relation avec d’autres est traité 
d’une manière qui ne dépend pas de son statut social ». Il y a autorité 
inclusive quand les individus sont « les auteurs des décisions dont 
ils subiront les conséquences plutôt que leurs destinataires passifs ». 
L’engagement social désigne « la capacité d’une unité sociale à impli-
quer ses membres dans une pluralité de pratiques ».

Le modèle théorique proposé par Roberto Frega s’avère prometteur.  
Il permet en effet de juger du caractère démocratique d’une institu-
tion ou d’une pratique à partir des principes précédemment énoncés.  
Mais ce modèle soulève plusieurs interrogations.

LE PROBLÈME DE L’ARTICULATION  
ENTRE PRINCIPES DÉMOCRATIQUES

En premier lieu, quelles sont les relations susceptibles de se tisser 
entre les trois principes démocratiques ? Sont-ils équivalents, ou 



343

peut-on envisager des liens de hiérarchisation et de subordination 
entre eux, sinon d’opposition ? John Rawls affirme dans Libéralisme 
politique (1993/1995), au sujet des principes de justice, que le prin-
cipe de différence est subordonné au principe d’égalité des chances 
selon ce qu’il nomme un « ordre lexical ». Un tel « ordre lexical » s’appli- 
que-t-il également aux trois principes démocratiques énoncés par 
Roberto Frega ? Par exemple, le critère d’« engagement social » peut-il, 
dans certaines circonstances ou dans certains domaines, suffire au 
succès d’une organisation démocratique, même si le critère d’autorité 
inclusive n’est que faiblement satisfait ?

Il est dommage, par ailleurs, que l’auteur n’ait pas davantage appli-
qué ces trois principes démocratiques dans une perspective critique 
afin d’évaluer la légitimité démocratique de pratiques ou d’institu-
tions existantes ou ayant existé. Prenons ici, pour illustrer ce point,  
un exemple qui a été il y a peu de temps au centre de l’actualité :  
le Grand Débat National organisé en janvier 2019 par le gouvernement 
dans le sillage des revendications propres au mouvement des Gilets 
Jaunes. Il aurait pu être intéressant, en particulier dans le chapitre 7 de 
l’ouvrage consacré à l’expérimentalisme démocratique, de confronter 
les modalités d’organisation du Grand Débat aux trois grands principes  
démocratiques énoncés par l’auteur. Dans quelle mesure ces modes 
d’organisation ont-ils satisfait la parité relationnelle, dans le cadre des 
interactions entre participants ? Quelle a été l’implication effective  
des citoyens sur le plan discursif et décisionnel, durant les délibéra-
tions ? Quels effets ce débat a-t-il eus sur l’implication démocratique 
des citoyens dans la vie sociale ?

Ce travail critique (que l’on est tout à fait en droit d’attendre d’une 
réflexion philosophique d’inspiration pragmatiste) aurait pu, par ail-
leurs, se nourrir de travaux conduits en sciences politiques (songeons 
par exemple aux recherches de Loïc Blondiaux (2008) sur la démo-
cratie participative et à toutes les recherches publiées dans la revue 
Participations). En bref, il est dommage que la question de l’adéqua-
tion entre, d’une part, les structures juridiques et institutionnelles 



344

effectives de la démocratie et, d’autre part, l’ensemble de croyances 
et de normes qui irriguent le mode de vie démocratique, ne soit pas 
davantage développée. On oppose souvent la démocratie comme 
régime formel et la démocratie comme « vie commune » (Bidet & Gayet-
Viaud, 2020) dans une « communauté morale idéale » (Pappas, 2020) : 
mais comment ces deux visions de la démocratie se rejoignent-elles ?

Par ailleurs, même si l’ouvrage de Roberto Frega ne saurait prétendre  
à l’exhaustivité, force est de constater que certains domaines sont 
davantage explorés que d’autres lorsqu’il s’agit de préciser la teneur du 
projet démocratique. L’aspect politico-économique demeure prédo-
minant dans l’analyse, par l’auteur, des manifestations du processus 
démocratique. Ainsi, l’auteur consacre des développements à la ques-
tion de la démocratisation des entreprises (par exemple le knowledge 
management ou le benchmarking, développés par les entreprises pri-
vées) en mettant en avant l’épistémologie pragmatiste qui sous-tend 
ces dynamiques (s’agissant notamment de la correction des erreurs). 
Toutefois, il est dommage que l’extension du projet démocratique à 
d’autres domaines fondamentaux n’ait pas été explorée. L’avantage 
d’une approche par domaines aurait comme mérite de mettre en 
avant l’importance respective (et variable) que peuvent avoir les trois 
principes démocratiques définis par l’auteur. Pensons ici à quatre 
domaines : l’école, la science, l’art, la famille.

ÉTENDRE LA SPHÈRE D’APPLICATION  
DES PRINCIPES DÉMOCRATIQUES

On peut s’étonner, d’abord, du peu d’attention que l’auteur accorde 
à la question de l’école et de l’éducation. À bien des égards, et comme le 
souligne Dewey (1916), l’école peut être considérée comme un véritable  
laboratoire pour le projet démocratique. En particulier, une réflexion 
détaillée sur l’école aurait été la bienvenue dans les passages sur les 
habitudes démocratiques (chapitre 5 de la troisième partie). Deux 
traits principaux de l’habitude coopérative, à savoir le règlement non 
violent des conflits et le faillibilisme sur le plan épistémique, trouvent 



345

en effet leurs racines à l’école, et il aurait été intéressant de s’interroger  
sur les dispositifs permettant la démocratisation de cette institution, 
et notamment son ouverture à l’autorité inclusive (on pense ici à la 
méthode de la classe inversée, défendue par Eric Mazur, 1997). Ces 
dispositifs ne sont pas sans susciter débats et controverses, ce qui 
devrait permettre d’envisager les limites des principes de parité rela-
tionnelle, d’autorité inclusive, et d’engagement social. Jusqu’où ces 
trois principes peuvent-ils être étendus à la relation ancestrale entre 
le maître et l’élève ?

Se pose également la question de la démocratisation de la science. 
Comment démocratiser le savoir scientifique, souvent perçu comme 
hermétique par les citoyens, afin de le rendre plus inclusif ? Le thème 
des controverses pourrait ici fournir une piste de réflexion judicieuse. 
Songeons par exemple aux recherches de Francis Chateauraynaud et 
de Didier Torny sur les lanceurs d’alerte (Chateauraynaud & Torny, 
1999/2013 ; et Chateauraynaud, 2020). Les débats houleux entourant le 
coronavirus témoignent en ce sens d’une appétence du public pour les 
questions d’ordre scientifique et toute l’importance d’une démocrati-
sation dans ce domaine. De la même manière, c’est toute la question  
de la production de l’ignorance en relation à certains problèmes 
publics ou de la circulation de fake news qui pervertissent l’espace 
public qui aurait pu être posée (Girel, 2017).

Le champ artistique, absent de l’ouvrage (à l’exception d’une réfé-
rence rapide au concept d’« industrie culturelle » chez Adorno) ouvre 
également des réflexions intéressantes. L’art contemporain, bien sou-
vent perçu comme « élitiste », témoigne de ce problème. Comment 
promouvoir l’inclusivité de l’art, à l’encontre de la dichotomie tradi-
tionnelle entre « culture savante » et « culture populaire » ? Comment 
Dewey lui-même a-t-il traité la question dans L’Art comme expérience 
(1934/2010) ? Quelle forme a-t-elle prise dans les expérimentations 
qui ont pu en découler (par exemple au Black Mountain Institute : 
Gaudin, 2021) ? Songeons aux travaux d’un auteur comme Richard 
Shusterman (1992), figure importante de l’usage du pragmatisme en 



346

esthétique, ou à ceux de Stuart Hall dans le cadre des cultural studies  
(Hall, 2017).

La question de la démocratisation de la famille, bien qu’évoquée au 
début de l’ouvrage, est également peu présente in fine dans la réflexion 
de l’auteur. Cela est dommageable, dans la mesure où l’auteur lui-
même insiste sur l’ancrage des expérimentations démocratiques dans 
des structures sociales de petite taille. Quelles seraient les modalités  
d’une démocratisation de la structure familiale, et plus générale-
ment de la sphère privée ? Pour Dewey, la famille est une « institu-
tion sociale » et une « communauté éthique », et il s’inquiète très tôt, 
dès les années 1880, de problèmes de santé et de sexualité, de relations  
entre hommes et femmes (Dewey, 1888 : EW.1.247), tandis que dans 
« Creative Democracy » (1939 : LW.14.231), il parle de « l’intérêt du public 
à discuter de questions de morale sexuelle telles que l’utilisation  
de contraceptifs, la stabilité de la vie familiale, l’éducation sexuelle 
directe et indirecte des enfants ». La vie de famille est une affaire 
de démocratie. Les travaux de Susan Moller Okin (1989/2008), entre 
autres, auraient permis d’amorcer pareille réflexion.

Les passages sur l’interactionnisme et l’ethnométhodologie 
s’avèrent particulièrement intéressants, d’autant que cet effort de 
confrontation entre philosophie morale et science sociale s’avère 
assez rare. Ils indiquent selon quelles modalités concrètes, étudiées 
par les sciences sociales, le projet démocratique peut s’enraciner dans 
les pratiques les plus ordinaires. Il est dommage toutefois que, lorsque 
Roberto Frega reprend les thèses de Goffman, il s’en tienne pour  
l’essentiel au concept de « face » et aux « rites d’interaction », néglige 
certains de ses livres où le problème de la constitution de l’ordre moral 
est posé clairement (Goffman, 1963/2013) et n’expose pas un autre 
concept fondamental de cet auteur, celui de « cadre de l’expérience » 
(Goffman, 1974/1991). Comment organiser l’expérience des situations, 
comment les cadrer et les définir pour qu’elles satisfassent à des exi-
gences démocratiques ? Quel vocabulaire, impliquant une enquête 
forte sur les métaphores et les analogies favorisant une authentique 



347

démocratisation du langage, faut-il mobiliser afin de rendre compte 
de l’expérience démocratique ?

De toute évidence enthousiasmé par le projet démocratique, l’auteur  
consacre en définitive peu de pages à analyser les obstacles que ce 
projet est susceptible de rencontrer. Considérons à ce titre la question 
du numérique. Éminemment ambivalent, le web peut être perçu à la 
fois comme une passerelle et comme un frein pour le projet démo-
cratique. L’auteur privilégie une approche globalement positive du 
web, laissant de côté les freins au processus de démocratisation. En 
témoigne le cas des « communs numériques » qui « contribue à élargir 
de plus en plus la portée des modèles non marchands et non étatiques  
de production et de consommation ». (p. 356). Certes, Roberto Frega 
reconnaît à la fin du chapitre 8 sur les publics démocratiques, notam-
ment au sujet des projets collaboratifs entre pairs sur internet, qu’il 
« est fort possible que ces pratiques créent aussi des espaces où se 
développent de nouvelles formes d’inégalité et d’exploitation » 
(p. 361). Toutefois, il ne développe pas cette idée. À l’ère des bulles 
de filtre, des fake news et des algorithmes, l’expansion de la commu-
nication sur internet ne joue-t-elle pas en défaveur du projet démo-
cratique ? Dans ce cadre, quels outils mettre en place pour maintenir  
vivace le projet démocratique face aux multiples dangers qui le 
menacent ? À cet égard, la confrontation avec un ouvrage comme La 
Démocratie des crédules, du sociologue Gérald Bronner (2013), pourrait  
s’avérer intéressante, notamment pour mettre en lumière les obstacles  
tant psychologiques que technologiques qui font du numérique un 
immense défi pour le projet démocratique. Et plus intéressantes 
encore, les enquêtes menées sur les usages du web et sur leurs consé-
quences, que ce soit par les nouvelles méthodes quantitatives qui se 
développent d’analyses de données de Twitter, ou par les analyses très 
fines d’échanges conversationnels dans des espaces publics virtuels  
(dans la revue Réseaux, par exemple).

Enfin, puisque définir un objet implique aussi d’énoncer ce qu’il 
n’est pas, il nous semble que l’auteur aurait pu délimiter l’idéal 



348

démocratique en soulignant davantage ce à quoi, selon lui, cet idéal 
est susceptible de s’opposer. Roberto Frega aurait pu, en particulier, 
approfondir la question (évoquée trop brièvement au début de l’ou-
vrage) de la relation entre l’idéal démocratique et les formes d’organi- 
sation dites « populistes ». Le populisme soulève la question fondamen-
tale du caractère inclusif de la démocratie. Jusqu’où l’inclusion peut-
elle s’étendre ? Quels sont les critères légitimant l’exclusion du projet 
démocratique ? Nombre de mouvements dits « populistes » affirment  
en effet, et souvent avec virulence, leur attachement au projet démo-
cratique (accusant les « élites » de nuire à ce projet). L’idée que ce type 
d’organisation est anti-démocratique est présentée comme un pos-
tulat qu’il importe pourtant grandement d’interroger.

À bien des égards, l’ouvrage de Roberto Frega s’avère très promet-
teur. Revêtant une dimension foncièrement programmatique (qui 
suffit à elle seule à rendre ce projet passionnant), un tel travail pourrait 
être creusé selon nous de deux manières. Premièrement, en appro-
fondissant l’articulation entre les trois principes démocratiques. 
Deuxièmement, en envisageant l’application de ces trois principes à 
des domaines peu explorés dans l’ouvrage : quelles seraient les moda-
lités spécifiques d’une démocratisation de l’art, de la science, de la 
famille ou de l’école ? Pareilles interrogations ne manqueront pas, 
nous en sommes convaincus, d’alimenter les réflexions futures de 
l’auteur.

*

LA DÉMOCRATIE COMME PROBLÈME : 
EXPERTISE, INSTITUTION, MÉDIATION

Hervé Dumez

Le projet de Roberto Frega est ambitieux. Il consiste à repenser la 
démocratie dans ses fondements et ses fonctionnements. Son origi-
nalité me paraît reposer sur trois propositions.



349

Proposition 1. La démocratie ne se réduit pas au descriptif et à l’ana-
lytique (décrire et analyser ce que sont les démocraties). Il s’agit d’un 
concept enchevêtré au sens de Putnam (2004), à la fois descriptif et 
normatif. On analyse une démocratie en l’évaluant (est-elle plus ou 
moins démocratique et que devrait-elle être pour être plus démocra-
tique ?). Les aspects descriptif (et analytique) et normatif sont enche-
vêtrés au sens où on ne peut pas les séparer en pratique.

Proposition 2. La démocratie ne se réduit pas à la démocratie poli-
tique. Elle touche à toutes les dimensions de la société et notamment, 
par exemple, à l’entreprise. En combinant les deux premières propo-
sitions, on peut se demander comment introduire de la démocratie 
dans l’entreprise, et comparer des entreprises comme étant plus ou 
moins démocratiques. Sur ce point, Mary Parker Follett (1918 et 1924) 
est un auteur charnière puisque, venue de la science politique sur 
laquelle elle a écrit, elle s’est intéressée aussi à l’entreprise (Follett, 
1941), faisant un lien entre les deux que l’ouvrage de Roberto Frega 
souligne.

Proposition 3. Sur le plan politique, la démocratie ne se réduit pas 
aux institutions démocratiques. L’approche traditionnelle de la philo- 
sophie politique met l’accent sur les institutions (le contrôle du parle-
ment sur l’exécutif, par exemple, l’indépendance du judiciaire, etc.). 
Mais l’analyse de la démocratie doit aller bien au-delà et s’intéresser  
aux « pratiques démocratiques normatives » (p. 99). Cette troisième  
proposition est bien évidemment liée aux deux premières (le descrip- 
tif/normatif enchevêtré et la non-réduction de la démocratie à son 
volet politique).

Une fois ces trois propositions posées, Roberto Frega identifie trois 
principes descriptifs/normatifs des pratiques démocratiques : (a) la 
parité relationnelle, (b) l’autorité inclusive et (c) l’engagement social. 
Mes questions vont porter sur la nature de ces trois principes, puis 
examiner chacun d’entre eux de façon plus détaillée.



350

LES TROIS PRINCIPES DE LA DÉMOCRATIE : 
DESCRIPTIFS OU NORMATIFS ?

La première question (qui se distribue en une série de sous-ques-
tions) porte sur les relations qu’entretiennent ces trois principes fon-
damentaux : sont-ils indépendants les uns des autres ? Peut-il, par 
exemple, y avoir autorité inclusive sans qu’il y ait une forme d’enga-
gement social et/ou sans qu’il ait parité relationnelle ? L’engagement 
social peut-il se réaliser en l’absence de parité relationnelle ? 
Autrement dit, la parité relationnelle n’est-elle pas une condition 
fondamentale, sans laquelle les deux autres principes ne peuvent 
pas fonctionner ? Les deux premiers principes ne conditionnent-ils 
pas le troisième, l’engagement social ?

Toujours sur ce plan des trois principes, la seconde question porte 
sur la manière dont on peut les utiliser, les manier, concrètement, 
pour évaluer les pratiques. Existe-t-il un continuum du moins démo-
cratique au plus démocratique, ce continuum étant structuré par les 
trois principes ? Prenons le cas que je connais le mieux, celui de l’entre-
prise. L’organisation ou l’entreprise est analysée par les économistes 
comme une forme de coordination opposée au marché en cela qu’elle 
doit être considérée comme une hiérarchie. De ce point de vue là, par 
nature, l’entreprise semble ne pas pouvoir vérifier le premier principe,  
celui de la parité relationnelle. Dans l’entreprise, certains sont les 
supérieurs des autres. Mais, des entreprises peuvent essayer (et peut-
être essaient-elles toujours…) de pratiquer l’autorité inclusive. Follett a 
montré que l’on donnait peu d’ordres dans un univers pourtant hiérar- 
chique tel qu’est celui de l’entreprise. Et la question de l’engagement 
est centrale : beaucoup d’études mettent en évidence des comporte-
ments de non-engagement qui minent les fonctionnements organi-
sationnels. Des modèles extrêmes sont donc apparus, comme l’entre-
prise libérée ou l’holacratie (Getz & Carney, 2012 ; Robertson, 2016). 
Ces modèles remettent en cause la hiérarchie et prônent la parité rela-
tionnelle, pratiquent une inclusion totale dans la prise de décision  
et demandent l’engagement de tous. A-t-on là le modèle extrême du 



351

continuum de la démocratie dans l’entreprise ? Avec des modèles 
intermédiaires maintenant la hiérarchie (pas de parité relation-
nelle) mais essayant d’inclure mieux dans la décision et de susciter 
un peu plus d’engagement ? Mais comment pondérer en pratique les 
trois principes pour positionner une entreprise sur le continuum ? 
Est-ce que la parité relationnelle et l’engagement social ne sont pas 
des conditions faibles, la condition la plus forte étant l’autorité inclu-
sive ? Ou a-t-on des types différents de pratiques démocratiques dans 
l’entreprise qui combinent à chaque fois les trois principes ou condi-
tions sous des formes différentes ?

LA QUESTION DE LA PARITÉ RELATIONNELLE  
ET DE L’EXPERTISE

Dans l’entreprise, on l’a vu, et dans le monde organisationnel en 
général, ce qui constitue une part écrasante du monde social, le phé-
nomène hiérarchique fait problème au niveau du principe de parité 
relationnelle. Mais le problème le plus fondamental pour les pratiques 
démocratiques est sans doute celui de la non-parité dans les savoirs. 
Le débat a opposé Dewey (1927) et Lippmann (1922), et Roberto Frega 
en rend compte dans le livre. Follett avait bien noté le problème dans 
l’entreprise en analysant, à son époque, la montée en puissance de spé-
cialistes : « […] la séparation entre le conseil et la décision ne peut être 
rigide, car l’information donnée par l’expert au décideur (executive) 
est rarement pure. La plupart des experts interprètent les faits et les 
mettent en relation, et les décisions sont largement déterminées par 
l’interprétation des faits et la manière dont ils sont mis en relation. » 
(Follett, 1941/2013 : 255). La crise de la Covid 19 a illustré plusieurs phé-
nomènes inquiétants du point de vue des fonctionnements démocra-
tiques. Certains dirigeants ont considéré que la pratique démocra-
tique consistait à se passer de l’expertise scientifique ; certains experts 
scientifiques ont considéré que leur expertise devait dicter (ou quasi- 
ment) la décision politique ; l’expertise scientifique elle-même est 
sortie du débat entre pairs pour être mise aux voix, comme si elle pouvait  
et devait faire l’objet d’une pratique démocratique, la majorité pouvant 



352

et devant décider de la vérité scientifique, appliquant un principe 
proche de l’autorité inclusive dans le domaine scientifique. Est-ce que 
les trois principes de la pratique démocratique formulés par Roberto 
Frega permettent réellement de penser les relations complexes  
entre démocratie et expertise ? Notamment, comment appliquer le 
principe de parité relationnelle lorsque la démocratie a besoin de l’ex-
pertise qui, par définition, introduit une disparité de savoirs dans les 
relations ? Comment pratiquer de manière optimale l’autorité inclu-
sive lorsque la disparité dans les savoirs est forte ? La critique des 
« élites » comme faussant le jeu démocratique a certes des fonde- 
ments, mais la démocratie suppose-t-elle d’ignorer le savoir des 
experts et de prendre des décisions au risque d’ignorer tout savoir 
scientifique complexe donc non-susceptible de parité ? Peut-on prati- 
quer l’enquête au sens des pragmatistes, l’enquête démocratique, en 
se passant de l’expertise ? Mais si l’on tient compte de l’expertise scien-
tifique dans l’enquête, l’enquête peut-elle être démocratique au sens 
des trois principes identifiés par Roberto Frega ? Comment, alors, 
résoudre cette quadrature de l’enquête ?

LA QUESTION DE L’AUTORITÉ INCLUSIVE  
ET CELLE DES INSTITUTIONS

Roberto Frega insiste sur le fait (proposition 3) que la démocratie 
ne se réduit pas aux institutions de la démocratie. Cette insistance 
est à la fois pertinente et féconde. Mais peut-on penser les pratiques 
démocratiques normatives sans les institutions qu’elles peuvent 
bousculer mais qui les permettent ? La démocratie peut-elle subsister  
et fonctionner quand les institutions démocratiques n’assurent plus 
l’autorité inclusive ? Les taux d’abstention aux élections sont de plus 
en plus élevés, et la revendication de démocratie de plus en plus forte.  
Comme si les institutions ne permettaient plus l’expression de la 
démocratie et comme si les pratiques démocratiques ne se dévelop-
paient – et ne pouvaient se développer – qu’en dehors des institutions  
démocratiques. Le divorce entre institutions et pratiques semble 
aujourd’hui maximal. Une interprétation peut être que les pratiques 



353

démocratiques normatives vont jouer leur rôle exploratoire et faire 
évoluer les institutions, c’est-à-dire qu’elles vont redémocratiser ces 
dernières. Une autre interprétation peut être que la démocratie est en 
danger lorsque le respect pour les institutions disparaît. « Être capable 
de respect est aujourd’hui presque aussi rare que d’en être digne », note 
Joseph Joubert (1954 : 199). Certes, les pratiques démocratiques nor-
matives dans leur dimension critique peuvent et doivent faire évoluer  
les institutions, mais le rejet de toute institution démocratique au 
nom de pratiques démocratiques est-il viable ? Peut-il y avoir des pra-
tiques démocratiques normatives sans institutions qui les rendent 
possibles et à partir de quelles formes d’enquêtes les institutions 
démocratiques doivent-elles évoluer, sachant que la Constitution 
américaine, par exemple, est restée à peu près inchangée depuis 1787-
1789, alors que les pratiques démocratiques aux États-Unis ont connu 
d’importantes évolutions ? Le pragmatisme permet-il de penser l’arti- 
culation entre institutions et pratiques démocratiques ?

LA QUESTION DE L’ENGAGEMENT SOCIAL  
ET LA VOLONTÉ D’IMMÉDIATETÉ

La question des institutions est liée à celle des formes d’engage-
ments actuels. Les institutions organisent des formes d’enquête au 
sens pragmatiste du terme. Le parlement, fondé sur la représenta-
tion des citoyens, fonctionne via des commissions ou comités spé-
cialisés, permanents ou temporaires, qui élaborent des solutions aux 
problèmes mis à l’agenda, en auditionnant des experts scientifiques 
ou praticiens. Le processus est lent et coûteux, ce qu’avait bien vu 
Peirce quand il évoquait l’abduction, pour lui le cœur du pragma-
tisme. Selon lui, l’enquête a un coût, qu’il faut prendre au sens très 
concret. Il mentionne ainsi l’argent, le temps, l’énergie, l’investisse-
ment en travail intellectuel (thought) (Peirce, 1958 : § 220).

Mais on a vu récemment des formes d’engagement, qui se réclament  
de la démocratie, reposer sur une tout autre approche. Elles se veulent 
instantanées et directes, sans intermédiation. Elles manipulent de 



354

l’information sans la vérifier, se méfient de l’expertise et de tout 
intermédiaire, se passent du temps, de l’énergie, de l’investissement 
en travail intellectuel nécessaires à l’enquête au sens pragmatiste. 
N’est-on pas en train de vivre la crise de l’enquête démocratique ? 
Traditionnellement, un marché est la réunion en un même lieu et pen-
dant des horaires définis de l’offre et de la demande qui s’y trouvent 
concentrés. Aujourd’hui, les marchés fonctionnent en continu d’une 
extrémité de la planète à l’autre, ce qui peut produire des phénomènes 
de déstabilisation forte comme l’avait prédit Maurice Allais (1999), 
prix Nobel d’économie. De même, traditionnellement, la démocratie  
a un rythme, celui des élections, celui des sessions et des commissions 
parlementaires. Des pratiques démocratiques reposant sur l’instan-
tanéité des réactions peuvent produire de très fortes déstabilisations. 
Elles mettent en cause également les formes de la civilité dont Roberto 
Frega, dans la lignée de Goffman, pense qu’elles sont à la base de la 
pratique démocratique. Peut-on qualifier de démocratiques de tels 
engagements sociaux tellement en marge des institutions et qui se 
réclament d’une démocratie directe et instantanée, donc « pure » ? Si 
on les voit comme un danger potentiel pour la démocratie elle-même, 
doit-on faire la distinction entre des engagements sociaux non démo-
cratiques et d’autres démocratiques ? Si oui, comment faire cette dis-
tinction en pratique et qui la fait ? Des experts ? Des individus éclairés ? 
Mais par définition, n’est-on pas alors renvoyé au problème de l’exper-
tise et à l’existence d’institutions d’arbitrage ? Les constituants amé-
ricains ont confié aux juges d’une cour suprême en position d’experts  
le fait d’arbitrer sur les pratiques démocratiques positives et celles qui 
peuvent avoir des effets négatifs. La richesse des questions que pose 
l’ouvrage de Roberto Frega témoigne de son importance.

*



355

HABITUDES ET CONTRÔLE SOCIAL  
EN DÉMOCRATIE

Eva Debray

Avec Le Projet démocratique, Roberto Frega signe un ouvrage ambi-
tieux. Le philosophe ne se contente pas d’explorer, dans une perspec-
tive d’histoire des idées, les ressources qu’offre la pensée sociale et 
politique pragmatiste pour penser la démocratie. D’une part, il mobi-
lise en effet ces ressources dans un dialogue serré constant avec des 
approches classiques et contemporaines de la démocratie, mettant 
de la sorte en évidence un besoin ou un manque théorique auquel la 
pensée pragmatiste serait selon lui à même de répondre. D’autre part, 
il entend proposer une véritable théorie pragmatiste de la démocratie,  
en se livrant lui-même à un important travail de reconstruction à 
partir de diverses sources de la pensée pragmatiste. L’ampleur de 
cette tâche n’est, selon l’auteur, que l’envers d’une urgence : repenser,  
de fond en comble, ce qu’est la démocratie, afin de pouvoir, en cette 
période de « déclin démocratique » (p. 11), disposer d’un outil critique 
qui puisse nous permettre, d’abord et avant tout, de nous orienter 
dans la pensée : c’est-à-dire d’identifier ce qui peut contribuer aux 
progrès de la démocratie, ou au contraire les freiner.

Je poserai deux questions générales sur le projet intellectuel porté 
par l’auteur dans cet ouvrage et son objet, pour ensuite proposer une 
discussion sur le concept d’habitude qu’il mobilise de manière centrale  
et l’exploitation de la pensée pragmatiste qu’il propose dans ce cadre.

AU-DELÀ DE LA DÉMOCRATIE ?

Roberto Frega, dans son ouvrage, prend ses distances avec des 
approches de la démocratie centrées sur la « sphère des institutions 
politiques formelles » ou le « fonctionnement formel des institutions 
politiques ». Ces approches s’en tiendraient, selon l’auteur, à une 
conception formelle de la démocratie comme régime, caractérisé par 



356

une « division constitutionnelle des pouvoirs », l’existence de « partis » 
et la participation des citoyens à des « élections générales » (p. 199). 
Se démarquant d’une telle perspective, Roberto Frega entreprend 
pour sa part de définir les contours d’une conception « élargie » de la 
démocratie. Pour concevoir adéquatement la démocratie, souligne 
l’auteur, il faut la penser comme une norme dont les champs d’appli-
cation « ne sont pas seulement les institutions politiques formelles, 
mais tous les schémas d’interaction sociale, les structures organisa-
tionnelles et les arrangements institutionnels qui caractérisent une 
société » (p. 15).

De ce point de vue, l’auteur se démarque d’ailleurs également, 
tout le long du livre, d’un certain nombre de travaux et théories qui, 
selon lui, s’inscrivent dans une perspective à certains égards simi-
laire à la sienne, sans pour autant réussir à proposer une « conception 
suffisamment large de la démocratie » (p. 38). Roberto Frega souligne 
ainsi, par exemple, les limites des approches de la démocratie qui 
mettent seulement en exergue l’importance de « pratiques politiques 
informelles », comme la désobéissance civile, le boycott, la grève, ou 
encore les campagnes de communication, qui « visent directement à 
changer un ordre normatif tout en se situant à l’extérieur de la sphère 
politique [formelle] » (p. 100). Sur ce point précis, Roberto Frega pro-
pose quant à lui d’adopter une conception de l’action politique encore 
plus large, « pour y inclure des types d’activités qui ne sont pas ordi-
nairement compris dans les analyses classiques de la vie politique » 
(p. 101). Cette analyse prend place au sein d’une entreprise théorique 
qui vise à proposer une conception de la démocratie qu’il qualifie de 
« sociale » et qui ne saurait être identifiée à une conception « pure-
ment politique » de la démocratie (p. 39).

La question que l’on peut cependant alors se poser est de savoir 
si cette « vision élargie » que propose Roberto Frega, et qui marque 
une rupture forte avec un grand nombre de théories ou approches 
de la démocratie, renvoie bien au concept de démocratie. En d’autres 
termes, l’auteur prend ses distances avec la conception classique de la 



357

démocratie, qui est somme toute relativement courante et partagée,  
mais également avec des théories qui s’éloignent de cette conception.  
Mais continue-t-il à penser, en le faisant mieux, la démocratie, ou 
pense-t-il autre chose que la démocratie (auquel cas il faudrait alors 
employer ou créer un autre concept) ? Dans le premier cas, on assume 
malgré tout un héritage, et donc une forme de continuité avec les 
usages premiers ou courants du mot. Qu’en est-il pour l’auteur du 
Projet démocratique ? Quel est le noyau commun, notamment, à la 
conception « classique » de la démocratie et la sienne ?

DÉMOCRATIE ET ÉGALITÉ

L’auteur entend développer, dans cette perspective, une théorie  
de la démocratie ayant une dimension ou portée normative : il s’agit, 
à l’aune du modèle de démocratie, plus précisément de société 
démocratique qu’il élabore, de pouvoir notamment évaluer la 
« contribution positive ou négative à la démocratisation de la société » 
(p. 361) d’anciens mais également de nouveaux schémas d’interaction 
et formes d’organisation. Roberto Frega pose de la sorte les jalons ou 
critères de ce type d’entreprise évaluative, et se prête lui-même à cette 
dernière lorsqu’il aborde, par exemple, en fin d’ouvrage, le bénéfice  
des « nouvelles pratiques de production collaborative, occasionnées  
par les conditions particulières issues de la transformation de la 
connaissance et de l’information en facteurs de production dominants  
grâce à Internet » (p. 356). Une société démocratique – l’ouvrage, on l’a 
compris, s’attache à développer en quoi elle consiste – se caractérise  
par une configuration d’habitudes, de schémas d’interaction et de 
formes d’organisation s’accordant, selon l’auteur, avec trois principes : 
la parité relationnelle, l’autorité inclusive et l’engagement social.

Comme le titre de l’ouvrage l’indique, la démocratie est un projet : 
tout d’abord, elle l’est au sens où les trois principes évoqués ne sont pas 
encore (complètement) observés. Mais elle constitue également un 
projet car elle doit rester un projet de démocratisation inachevé, c’est-
à-dire ouvert. Le modèle de société démocratique promu par l’auteur 



358

est, en son fond, expérimentation, et par là même accorde une place à 
la nouveauté et l’imprévu dans les solutions qu’elle apporte aux diffé-
rents problèmes sociaux rencontrés. De ce point de vue, on comprend 
qu’il ne saurait être question pour l’auteur d’ériger un idéal de société 
définie dans ses moindres détails. Néanmoins, la théorie développée 
dans l’ouvrage doit au moins permettre d’évaluer l’état actuel de la 
démocratisation de notre société, à l’aune des trois principes men-
tionnés – sans quoi, les outils proposés ne seraient guère mobilisables. 
À cet égard, Roberto Frega souligne à plusieurs reprises la dimen-
sion délétère de la montée des inégalités ou encore de phénomènes  
d’accélération sociale (p. 112 par exemple). Mais en quoi ces phéno-
mènes contredisent-ils les principes que doit observer une société 
proprement démocratique ? Un certain nombre de travaux soulignent, 
par exemple, la manière dont les inégalités économiques entravent le 
fonctionnement démocratique. Comment l’auteur se positionne-t-il 
sur ce point ? Cette question me semble d’autant plus importante que 
l’auteur lui-même, même s’il s’insurge contre un « réductionnisme 
économique qui est en train de redevenir à la mode » (p. 5), renvoyant 
ici à ces pensées qui « met[tent] en avant la base socioéconomique 
des régimes démocratiques », comme celles de Marx ou de Polanyi 
(p. 23), rappelle que la question de l’égalité se trouve à la base du projet 
démocratique tel qu’il s’est historiquement défini (p. 113). Et quelle 
place accorde-t-il alors à cette question de l’égalité dans sa relecture 
des classiques, notamment de la pensée pragmatiste ? Une réponse 
sur ce point permettrait sans doute au lecteur de se représenter plus 
encore comment cette démocratie que l’auteur appelle de ses vœux 
peut s’incarner.

LA FORCE DES HABITUDES

J’aimerais, en troisième lieu, interroger l’auteur sur son approche 
des « habitudes démocratiques », qu’il place au cœur du projet 
démocratique.



359

L’auteur considère qu’une conception large de la démocratie doit 
rendre compte de la nature des habitudes proprement démocratiques, 
car ces dernières permettent d’expliquer notamment « la manière 
dont un ensemble de valeurs démocratiques se renouvelle et se réa-
lise à tous les niveaux de la vie sociale » (p. 41). Cela implique cepen-
dant de les penser, précisément, en relation avec le « contexte social 
dans lequel elles se déploient », contexte qui les rend « signifiantes et 
effectives ». Ces habitudes démocratiques, d’après l’approche prag-
matiste présentée et défendue par Roberto Frega, entreraient dans 
trois « catégories », ou du moins posséderaient trois caractéristiques. 
Tout d’abord, elles favoriseraient « les interactions coopératives et les 
pratiques non violentes de résolution des conflits » (p. 243). Elles pré-
senteraient, en outre, une dimension épistémique spécifique : leur 
transformation obéirait aux principes d’une « éthique de l’enquête 
scientifique » (p. 143). La démocratisation de la société impliquerait 
pour cette raison la diffusion d’un « esprit de laboratoire ». Enfin, une 
dimension fondamentale de ces habitudes serait qu’elles découle-
raient elles-mêmes de, ou consisteraient fondamentalement en une 
« habitude du changement » (p. 144), c’est-à-dire une habitude qui 
traduirait une forte capacité d’adaptation aux circonstances chan-
geantes. De ce point de vue, la pensée pragmatiste accorderait plus 
d’importance à la plasticité des habitudes qu’à leur pesanteur, sur 
laquelle insisterait a contrario, par exemple, la théorie bourdieu-
sienne de l’habitus.

Roberto Frega esquisse, dans ce cadre, des pistes pour penser la 
transformation des habitudes au sein des sociétés démocratiques. 
Leur transformation ou contraction doit par définition se faire en 
accord avec les principes de base d’une démocratie, et, à ce titre, elles 
ne sauraient, selon l’auteur, être inculquées « par le moyen de la pres-
sion sociale » (p. 145). La société démocratique se caractériserait de ce 
point de vue elle-même par une « réduction du poids des contraintes 
sociales sur l’action individuelle » : c’est une société où les individus 
seraient « libres de choisir leur vie ». Cette idée selon laquelle il fau-
drait désarticuler habitude et pression ou contrainte sociale ne va 



360

cependant, selon moi, pas de soi au sein d’une entreprise se réclamant,  
comme le fait celle de Roberto Frega, de la pensée pragmatiste, et en 
particulier des pensées de Dewey et de Mead. J’attirerai ici l’atten-
tion sur certains aspects de ces dernières pour discuter la proposi-
tion théorique de l’auteur du Projet démocratique.

Dans Human Nature and Conduct (1922 : 58), Dewey refuse, à l’en-
contre de la doxa, l’idée que les habitudes sociales se constitueraient 
par la consolidation d’habitudes individuelles, c’est-à-dire l’idée que 
les habitudes individuelles pourraient se former antérieurement aux 
habitudes collectives. Dewey part, à cet égard, d’un constat : les indi-
vidus forment leurs premières habitudes (notamment langagières) 
dans des conditions fixées par des coutumes collectives qui leur pré-
existent. Sans cela, ce serait leur capacité même à participer à des 
activités communes au sein du groupe où ils naissent, et même leur 
aptitude à faire connaître leurs besoins élémentaires, qui se verraient 
entravées, incapables qu’ils seraient de véritablement communi-
quer avec le groupe. Reste la question de savoir comment se réalise 
la contraction de nouvelles habitudes, c’est-à-dire la transformation 
des habitudes. Dewey ne semble pas considérer que cette dernière 
obéirait à une autre logique2. C’est bien d’abord sur la transformation 
des habitudes collectives qu’il faut se pencher selon lui, pour penser la 
transformation des habitudes individuelles, et non l’inverse. Roberto 
Frega semble, quant à lui, tendre à mettre de côté ce geste théorique 
deweyen. En effet, il reconnaît aux « habitudes individuelles » la capa-
cité de « stabilis[er] la conduite humaine » et de se « fond[er] en habi-
tudes collectives » (p. 95), ou encore il considère que certaines « habi-
tudes d’actions » pourraient « se répand[re] d’abord », pour ensuite 
« acqu[érir] un pouvoir normatif et se transformer en normes sociales 
partagées » (p. 95 ; je souligne) : les habitudes individuelles pourraient, 
selon l’auteur, être premières et donner lieu ensuite à la formation 
d’habitudes collectives et de normes collectives correspondantes. 
On notera que c’est d’ailleurs la dimension intrinsèquement sociale 
de nos habitudes que l’auteur tend en fait à évacuer de la sorte. Or, 



361

pourquoi Dewey ne peut-il pas envisager la transformation des habi-
tudes collectives comme la pense Roberto Frega ?

Pour Dewey, la transformation des habitudes collectives ne peut 
pas découler d’une transformation des habitudes individuelles, car les 
habitudes collectives possèdent une force qui vient de, ou du moins 
est essentiellement articulée à, la pression exercée par les manifesta-
tions d’approbation et de désapprobation du groupe. Comme le sou-
ligne Dewey (1922 : 19), pour modifier ses propres habitudes d’action 
ou celles d’autrui, il faut s’attaquer aux « conditions objectives consti-
tutives de [c]es habitudes (objective conditions which enter into his 
habits) ». Et il précise : « Notre système de jugement, d’après lequel 
nous blâmons ou approuvons des actions, infligeons des peines ou 
accordons des récompenses, fait partie intégrante de ces conditions. » 
(Ibid.). L’individu, de par ses propres forces, ne peut pas contrer la 
force de ces habitudes collectives. La transformation de ces habitudes  
individuelles ne peut donc passer que par une transformation des 
habitudes collectives.

Au passage, on peut se demander si Dewey, et d’autres auteurs 
pragmatistes comme Mead (1934/2015)3, ne livrent pas ainsi une clef 
essentielle pour comprendre d’où provient cette « force » que l’on 
tend à reconnaître à l’habitude (et, plus fondamentalement, pour 
prendre véritablement au sérieux cette force de l’habitude), précisé-
ment lorsqu’ils soulignent le rôle joué par les habitudes collectives 
dans la formation des habitudes individuelles, et dans ce cadre les 
réactions affectives collectives d’approbation et de désapprobation, et 
la contrainte qu’elles exercent sur l’individu. La référence à cette der-
nière permet d’ailleurs bien de comprendre pourquoi les habitudes ne 
peuvent pas être envisagées « à la manière d’outils attendant sagement  
dans leur boîte, et pouvant être employés comme de simples moyens 
au service de résolutions conscientes » (Dewey, 1922 : 25) : leur contrac-
tion et leur transformation échappent à la volonté. C’est dans cette 
perspective que Mead, lorsqu’il pense l’évolution des pratiques 
sociales, se concentre sur les modalités de transformation de l’opinion 



362

publique elle-même – ces attitudes évaluatives du groupe vis-à-vis 
de la conduite de ses membres et qui déterminent cette dernière –, 
et non sur les projets, carrières ou parcours individuels en tant que 
tels. Que l’on pense notamment à son analyse de la transformation de 
« l’attitude de la communauté vis-à-vis du crime » au cours du temps, 
rapportée dans les Movements of Thought in the Nineteenth Century 
(1936 : 377), qui propose un examen subtil des modalités de cette trans-
formation, laquelle ne saurait découler de simples altérations des atti-
tudes et habitudes individuelles.

La question de la transformation des habitudes devient alors celle de 
la transformation de ces orientations affectives collectives, partagées  
au sein du groupe. On peut se demander si Roberto Frega n’occulte 
pas, de ce point de vue, la dimension affective de l’existence sociale 
(les réactions collectives affectives et le désir des individus d’attirer  
sur eux l’approbation du groupe). Mais surtout, si l’on prend au 
sérieux l’importance de ces réactions affectives collectives, la pression  
qu’elles exercent sur l’individu, et donc le fait qu’une transformation  
des pratiques sociales consiste en fait fondamentalement en une 
transformation des contraintes sociales pesant sur l’individu, et non 
en une libération vis-à-vis d’elles, la désolidarisation entre habitude 
et pression sociale à laquelle Roberto Frega procède peut questionner.

Dans le même ordre d’idées, on peut se demander également s’il 
fait sens d’accorder aux pratiques de « prises de décision » en tant que 
telles un rôle central dans les processus démocratiques de transfor-
mation sociale, comme le fait l’auteur du Projet démocratique (p. 86). 
La pensée deweyenne semble de ce point de vue inviter à envisager 
plutôt la transformation des pratiques sociales, et donc des habitudes,  
bel et bien comme un problème, une question qu’il importe d’explorer :  
cette transformation ne peut, en effet, en aucun cas découler de la 
volonté de les transformer et, à ce titre, il importe de réfléchir à la 
manière dont nous pouvons avoir prise sur ces transformations, c’est-
à-dire exercer un contrôle, rationnel, sur les processus de change-
ment social.



363

*

QUE PEUT LA PHILOSOPHIE PRAGMATISTE 
POUR LA DÉMOCRATIE ?

Manuel Cervera-Marzal

Le désenchantement des citoyens à l’égard de la démocratie, ou 
de ce qu’ils tiennent pour telle, est l’une des tendances lourdes de 
notre époque. Comment continuer à croire à la promesse d’égalité 
quand les écarts de richesse ne cessent de se creuser ? Comment faire 
confiance à la représentation politique quand la césure sociologique 
et idéologique entre élus et électeurs devient si criante ? Que vaut 
l’idée de liberté lorsqu’elle est réduite à la liberté de s’enrichir sur le 
travail d’autrui, sacrifiant toutes les autres libertés sur l’autel de la 
propriété privée ?

La méfiance envers la démocratie ne se répand pas seulement 
parmi les citoyens ordinaires. Elle empoisonne également la réflexion 
théorique. Qu’ils soient historiens, philosophes, sociologues ou poli-
tistes, un nombre croissant d’universitaires estime que le projet démo-
cratique est voué à l’échec, en raison de ses contradictions internes 
et/ou des forces externes qui le menacent. Le temps serait venu de 
la post-démocratie.

Roberto Frega refuse de céder à la désillusion ambiante. La démo-
cratie peut et doit être revitalisée. La tâche est loin d’être évidente 
mais elle en vaut la peine car il en va, à plus ou moins court terme, 
de l’existence même de la démocratie. Cette dernière, en effet, n’est 
jamais définitivement acquise. Elle ne s’institue et ne perdure que s’il 
existe des citoyens prêts à « se battre [pour elle], en particulier face à 
d’autres solutions institutionnelles promettant de mieux répondre, 
même si de manière plus autoritaire, aux attentes et aux désirs des 
individus » (p. 12).



364

Comment s’y prendre ? Comment défendre ce à quoi nous tenons 
en tant que démocrates ? Il existe schématiquement deux stratégies. 
La première relève d’une forme d’ingénierie institutionnelle. Il s’agit 
de traiter séparément les problèmes – la montée des inégalités, le tour-
nant sécuritaire des États de droit, la xénophobie, le dérèglement cli-
matique, le populisme d’extrême-droite – auxquels la démocratie est 
confrontée afin de trouver des réformes qui solutionneraient concrè-
tement chaque problème. Cette voie n’est pas celle empruntée par 
Roberto Frega. En tant que théoricien politique, il opte pour une deu-
xième stratégie, qui relève de son domaine de compétence spécifique : 
repenser la démocratie à son niveau le plus fondamental, c’est-à-dire à 
son niveau ontologique. Qu’est-ce que la démocratie ? La question est 
massive, mais l’affronter est une nécessité. Car pour sauver le projet 
démocratique, il faut en avoir une compréhension adéquate. Or, préci- 
sément, cette compréhension fait aujourd’hui défaut.

La thèse centrale de Roberto Frega, que je résume ici à l’extrême, 
est que la pensée occidentale contemporaine (dans ses tendances 
dominantes) réduit la démocratie à un régime politique, c’est-à-dire 
à un type de gouvernement, à un mode de sélection des gouvernants, 
à un dispositif de prise de décision. Même la théorie critique, à travers 
les promoteurs du modèle participatif ou du modèle délibératif, reste 
prisonnière de cette conception étroite de la démocratie. Pour élargir  
notre conception de la démocratie, l’auteur, spécialiste du pragma-
tisme américain, propose de se replonger dans les écrits des principales  
figures de cette tradition philosophique.

John Dewey est en France, avec William James, le plus connu des 
pragmatistes dans le domaine philosophique, éthique et politique. 
Mais l’auteur de Public et ses problèmes (1927) n’a pas œuvré seul. Il 
est au cœur d’une constellation de pensée à laquelle se rattachent 
plusieurs de ses contemporains (Mary Parker Follet, Charles Horton 
Cooley, Jane Addams). Par ailleurs, ces auteurs ont eu une descen-
dance parmi les générations suivantes (Sidney Hook, Richard Rorty, 
Hilary Putnam, Roberto Mangabeira Unger, etc.). Ces auteurs sont 



365

avidement convoqués par Roberto Frega, qui les met au service de sa 
démonstration, et qui ne fait pas mystère de la tradition de pensée à 
laquelle il appartient. Le Projet démocratique est davantage qu’une 
réactualisation – au regard des défis contemporains – de la philosophie  
pragmatiste. L’auteur puise aussi son inspiration du côté d’Alexis 
de Tocqueville et de Claude Lefort (1981, 1986). Cet attelage hybride 
entre le pragmatisme américain et une certaine philosophie française  
permet à Roberto Frega d’élaborer sa conception sociale de la 
démocratie.

À ses yeux, la démocratie n’est pas (uniquement) un régime poli-
tique. Elle est aussi une « forme de vie » (pour le dire dans un langage 
pragmatiste) et une « forme de société » (pour le dire dans un langage 
tocquevillo-lefortien) (Lefort, 1978). Bien comprise, la démocratie 
concerne donc autant l’État que l’école, les entreprises, les églises, les 
administrations, les associations et tous les autres lieux de vie, qu’ils 
soient formels ou informels.

La tâche d’une théorie de la démocratie est alors de spécifier le 
contenu normatif de cette idée de démocratie, afin de dégager les 
principes ayant vocation à s’appliquer à tout espace de vie sociale. Ces 
principes sont, pour Roberto Frega, au nombre de trois : la parité rela-
tionnelle, l’autorité inclusive et l’engagement social. La parité rela-
tionnelle signifie que, dans ses relations à autrui, chaque individu est 
traité d’une manière qui ne dépend pas de son statut social, de sa reli-
gion, de son genre, de sa race ou de sa classe – ce qui implique en parti- 
culier l’absence de stigmatisations et de discriminations. L’autorité 
inclusive suppose que les individus participent activement à l’élabo- 
ration des décisions auxquelles ils sont soumis. Cela ne signifie pas 
l’abolition de toute autorité hiérarchique, mais l’obligation d’in-
clure les subalternes dans les processus de décision. Enfin, l’enga-
gement social signifie que les individus prennent part – morale-
ment et socialement – aux communautés (de vie, d’habitat, de loisirs, 
d’études, de discussion) auxquelles ils appartiennent. Ces trois prin-
cipes sont indissociablement descriptifs et normatifs. Ils décrivent le 



366

fonctionnement effectif des sociétés démocratiques et l’idéal à l’aune 
duquel il est permis d’évaluer la qualité (plus ou moins) démocra-
tique de telle pratique ou de telle institution réellement existante.

Face à un ouvrage d’une telle portée théorique (rien de moins 
qu’une reconstruction de la théorie de la démocratie), d’une telle 
richesse conceptuelle (le résumé des paragraphes précédents ne rend 
pas justice à l’épaisseur du propos) et d’une telle érudition (une force 
du livre est de faire dialoguer le pragmatisme avec d’autres courants 
philosophiques et de faire dialoguer la philosophie avec les sciences 
humaines et sociales), toute discussion est nécessairement partiale et 
arbitraire. Je m’arrêterai pour ma part sur trois points, qui prennent la 
forme de trois questions : 1) Les élections et, plus largement, la repré-
sentation politique sont-elles compatibles avec l’idée de démocratie ?  
2) La démocratie a-t-elle vocation à instaurer une forme d’harmonie  
sociale ou, au contraire, à garantir la possibilité d’une conflictualité ?  
3) Quelles sont les implications théoriques du geste consistant à 
penser la démocratie sous la forme d’un projet ?

QUE FAIRE DE LA DÉMOCRATIE 
REPRÉSENTATIVE ?

Dans la sphère publique comme dans l’espace universitaire, la 
démocratie est avant tout assimilée aux élections. Cette assimila-
tion, comme on le sait, est contestable. Durant plus de deux millé-
naires, les élections étaient synonymes d’une logique aristocratique. 
C’est depuis un peu plus de trois siècles que, par un formidable tour 
de force sémantique, les thuriféraires du gouvernement représenta-
tif ont réussi à faire passer pour démocratique un dispositif qui ne 
l’était pas.

Roberto Frega élude ce débat. Le terme d’« élections » n’apparaît qu’à 
sept reprises dans son livre et ne fait l’objet d’aucun développement.  
Implicitement (mais est-ce vraiment le cas ?), l’auteur laisse donc sup-
poser qu’il adhère à la thèse du caractère démocratique des élections. 



367

En tout cas, il ne la conteste pas. Bien sûr, Roberto Frega ne réduit 
pas la démocratie aux élections. Tout son livre s’efforce d’élargir la 
conception de la démocratie, afin de montrer que cette dernière va 
au-delà des élections, et même au-delà de la délibération et de la 
participation. La démocratie, comme on l’a dit plus haut, suppose 
un engagement social. Mais une chose est de dire « les élections ne 
sont qu’une composante (minime) de la démocratie » (et je crois com-
prendre que c’est la position de Roberto Frega) et une autre est de dire 
« les élections sont un dispositif antidémocratique et aristocratique ».

Roberto Frega propose un élargissement (social et pragmatiste) de 
la démocratie libérale-électorale-représentative. Ce geste est intéres-
sant et, au fond, j’y souscris. Mais il n’est pas assez radical à mes yeux. 
En tant que défenseur de la démocratie directe, j’estime que le véri-
table enjeu n’est pas d’élargir (ni d’approfondir, ni de démocratiser)  
la démocratie libérale, mais d’en sortir.

À plusieurs reprises, afin de donner de la chair à son propos, Roberto 
Frega cite positivement les exemples des Indignados espagnols et 
d’Occupy Wall Street. Je partage son enthousiasme à l’égard de ces 
mouvements sociaux. Mais, me semble-t-il, ces occupations de place 
publique ont instauré une forme de démocratie qui rejette le modèle 
représentatif (fût-il « élargi »). Ces occupations ont exhumé les vieux 
outils de la démocratie directe : tirage au sort, autogouvernement, 
mandat impératif, rotation des tâches, déprofessionnalisation de la 
politique. Que pense Roberto Frega de ces dispositifs ? L’entendre 
là-dessus permettrait, je crois, de clarifier son positionnement philo- 
sophique et politique.

LA PART DU CONFLIT ET DU DROIT

Ma deuxième question peut se formuler ainsi : quelle place Roberto 
Frega accorde-t-il au conflit dans sa théorie de la démocratie ? De même 
qu’il se revendique d’une tradition pragmatiste, je me revendique  
d’une tradition agonistique. En m’inspirant de Rancière, Abensour, 



368

Lefort, Castoriadis, Mouffe et Balibar, j’essaie de penser la démocratie  
sous le signe du conflit. Ce dernier n’est pas une pathologie démocra-
tique. Il n’est pas non plus un phénomène transitoire ou accidentel. 
Le conflit est au cœur de la dynamique démocratique.

L’objet de la démocratie, écrit d’ailleurs Roberto Frega, « n’est pas 
la résolution des conflits » (p. 9). Pourtant, plus loin, il ajoute « qu’une 
organisation est démocratique dans la mesure où […] elle encourage 
des pratiques intégratives de résolution des conflits » (p. 160) et où 
elle permet « d’atteindre un niveau supérieur d’efficacité dans la réso-
lution des problèmes sociaux » (p. 279). L’auteur semble ici hésiter 
sur la place que la démocratie doit aménager aux conflits : faut-il les 
résoudre (donc viser leur diminution, leur domestication), ou les 
exprimer (donc garantir leur déploiement sans nécessairement cher-
cher à les régler) ? D’un côté, Frega conçoit le conflit comme une res-
source épistémique. À ses yeux, la diversité des intérêts et des opi-
nions est productrice de connaissance. D’un autre côté, il estime 
que la démocratie correspond à « l’idéal d’une société harmonieuse » 
(p. 9) qui favorise « des relations de coopération mutuelle » (p. 10). On 
semble ici se rapprocher d’une vision consensualiste de la démocratie,  
qui exclut les formes « sauvages » (Claude Lefort, 1979) de conflit et 
n’accepte la conflictualité que sous une forme édulcorée (la diversité, 
la différence, la pluralité).

Derrière la question du conflit se trouve aussi celle de l’État de 
droit. Les conflits démocratiques ont-ils lieu à l’intérieur du cadre 
fixé par l’État ou contre l’État, comme le suggèrent Miguel Abensour 
(1997) et Jacques Rancière (2005), auxquels Roberto Frega accorde 
quelques pages qui, à mon sens, n’épuisent pas la discussion ?

Je pose ces questions (sur les élections, la démocratie directe, le 
conflit, l’État de droit) non pour contester la conception pragmatiste 
de la démocratie élaborée par Roberto Frega mais pour comprendre 
dans quelle mesure des hybridations sont possibles entre la théorie 
pragmatiste et la théorie agonistique. Roberto Frega – c’est une autre 



369

force de son livre – est ouvert à ce type d’hybridation. Sur la question  
du conflit, il accorde par exemple une place de choix à l’œuvre de 
Claude Lefort et il s’efforce d’ériger des passerelles entre la philosophie  
pragmatiste et le républicanisme civique.

LA DÉMOCRATIE : UN ACQUIS OU UN PROJET ?

Ma dernière remarque a trait à la notion de projet, qui orne la 
couverture de l’ouvrage mais qui n’est explicitée qu’à la toute der-
nière page. Si la démocratie est un projet, explique alors l’auteur, 
c’est « parce que dans son idée même [elle] incorpore le principe de 
sa propre transformation et ajustement constants en réponse aux cir-
constances sociales changeantes » (p. 403). Cette piste est promet-
teuse mais lapidaire. Elle laisse le lecteur sur sa faim. Faut-il lier la 
notion de projet à la conception expérimentaliste des institutions 
démocratiques, développée dans le septième chapitre ? L’idée de ce 
chapitre est qu’une institution démocratique évolue en interaction 
permanente avec son environnement. Elle s’ajuste aux conditions 
afin d’intégrer la nouveauté en son sein. On entrevoit ici la possibilité  
de penser conjointement la dimension instituante et la dimension 
instituée de la démocratie. Mais alors, de quel côté faire pencher la 
balance ? Si la démocratie est une forme de société qui remonte aux 
xviie et xviiie siècles pour l’Angleterre, les États-Unis et la France, 
peut-on vraiment la qualifier de projet ? Ne s’agit-il pas plutôt d’un 
acquis des révolutions passées, qu’il convient de protéger contre les 
menaces présentes et d’approfondir en raison de son caractère néces-
sairement inachevé, mais qui, fondamentalement, se situe davantage 
du côté de l’institué que de l’instituant ?

*



370

RECONSTRUIRE LA DÉMOCRATIE :  
LE PROJET PRAGMATISTE

RÉPONSES DE ROBERTO FREGA

Je voudrais commencer par dire toute ma gratitude pour Daniel 
Cefaï et Alvin Panjeta pour avoir organisé ce symposium autour de 
mon dernier livre. La longue liste de questions et d’enjeux de leur 
texte d’ouverture récapitule bien l’essentiel des motivations qui m’ont 
poussé à rechercher dans la tradition pragmatiste une voie nouvelle 
pour aborder les enjeux d’aujourd’hui : tous les problèmes d’exclu-
sion, de discrimination, d’inégalité ou de manque de liberté et d’auto- 
nomie, dont la cause majeure n’est, au fond, que l’actualisation insuf-
fisante du projet démocratique. Le pragmatisme nous invite préci-
sément à voir dans la poursuite de ce projet la seule manière pos-
sible pour réinventer des manières d’être ensemble qui puissent 
convenir aux êtres libres et égaux que nous sommes et devons être. 
Comme les pragmatistes l’avaient bien compris, la démocratie est 
et ne peut être qu’un projet, toujours à faire (Dewey, 1939/1997), car 
avec les transformations de la société, de la culture, de la technologie  
ou de l’économie, les formes d’interaction convenant à des êtres 
libres et égaux changent sans cesse. À nous, dès lors, de réinventer 
les modèles d’interaction, les procédures, les pratiques, et les insti-
tutions qui donnent forme à nos manières d’être ensemble. La démo-
cratie pragmatiste comme projet n’est pas seulement une quête de 
formes institutionnelles, légales et légitimes. Elle est, de plus, une 
recherche incessante de manières d’être et d’agir ensemble. La poli-
tique démocratique se joue dans la recherche de formes de vie collec-
tive, aux équilibres temporaires et précaires. Il y a là une intuition que 
la philosophie politique contemporaine a souvent perdue de vue, soit 
pour s’égarer dans une quête stérile d’arguments formels, soit pour 
s’engager dans une critique qui trouve en soi-même sa propre fin, et 
qui se retrouve, de ce fait, dépourvue de toute capacité de transforma-
tion et de réforme. C’est ce pouvoir constructif – et reconstructif au 
sens de John Dewey (1920) – que j’ai cherché à réactiver dans ce livre.



371

Plusieurs commentateurs soulignent dans mon propos un manque 
de prise de position explicite vis-à-vis de questions typiques d’une 
certaine tradition de philosophie politique : le conflit, la critique, le 
pouvoir. Bref, tout ce travail de la négativité qui a longtemps constitué  
l’usine du philosophe. Comme je l’explique plus loin, une partie de 
mon propos consiste précisément à remettre en question ces topoi 
classiques. Et cela non pas par souci de conservatisme, loin s’en faut, 
mais parce qu’il me semble que l’une des leçons essentielles du prag-
matisme consiste précisément à mettre davantage en avant la dimen-
sion reconstructive de la philosophie. Faire le pari de la reconstruction  
contre la critique ne signifie pas accepter le statu quo, bien au contraire 
(Frega, 2017). Dewey l’a très bien expliqué dans son article intitulé « La 
démocratie est radicale » (1937/2015) : ce qui doit être radical dans le 
projet démocratique, ce ne sont tout d’abord pas les gestes de rupture  
ou d’antagonisme, mais la capacité à préfigurer des possibles qui 
soient en même temps désirables et faisables. Erik Olin Wright appelait  
cela « utopie réaliste » (2010/2017). Or il me semble qu’aujourd’hui la 
forme plus urgente et radicale d’utopie réaliste consiste précisément 
à réinventer le projet démocratique, et que, pour ce faire, ce dont on a 
besoin ce n’est plus prioritairement le travail de la négativité – criti- 
que, opposition, protestation – mais celui de la reconstruction : créa-
tion, invention, proposition. La reconstruction au sens pragmatiste 
passe toujours par une analyse empirique approfondie du réel et de 
ses limites qui inclut nécessairement ce moment de négativité, mais 
elle dépasse rapidement ce moment pour se tourner vers la dimension 
constructive de l’action. Quelles réformes désirables et faisables pou-
vons-nous envisager pour améliorer la qualité démocratique de nos 
sociétés ? Avec quelles forces sociétales devons-nous nous allier pour 
y parvenir – ce qui implique que les groupes les plus novateurs ne sont 
pas forcément prédéterminés, comme l’imaginent certaines concep-
tions de la domination ? Quelles transitions sont porteuses d’inno-
vation et d’amélioration ? Quelles expérimentations devrions-nous 
mettre en place pour atteindre ces objectifs ? C’est ce type de ques-
tions qui inspire mon travail et qui guide ma tentative de repenser 
le projet démocratique à partir du socle du pragmatisme américain.



372

RÉPONSE À JÉRÔME RAVAT

Jérôme Ravat prend son point de départ dans ce qui est le véritable  
noyau théorique du livre, à savoir l’articulation des trois principes 
de parité relationnelle, autorité inclusive et engagement social, que 
je propose comme articulation du noyau normatif du concept de 
démocratie. Jérôme se demande quels sont les rapports entre ces 
trois concepts : ont-ils la même pertinence, doivent-ils être enten-
dus à égalité, ou existe-t-il une relation de subordination entre eux ?

Il me semble indispensable de garder entre ces trois concepts une 
relation de stricte équivalence, car c’est justement le fait d’en privi- 
légier l’un ou l’autre qui défait la force normative du concept de démo-
cratie. L’histoire de la pensée politique en est ici témoin, que l’on 
songe à la priorité que la tradition libérale accorde à la liberté au détri-
ment de l’égalité, ou, à l’inverse, à la priorité que la tradition socia-
liste accorde à l’égalité sur la liberté.

La possibilité de faire du concept de démocratie un concept para-
digmatique, c’est-à-dire capable de nous orienter dans l’ensemble de 
la vie sociale, demande de penser ensemble ces trois concepts. Dans 
une formulation simplifiée, mais parlante, je dirais que la démocratie 
est le système de coopération sociale qui convient à des hommes libres 
et égaux. Ce système de coopération réclame que les trois principes 
normatifs – de parité relationnelle, autorité inclusive, engagement 
social – soient tous réalisés, car chacun d’eux articule une intuition 
fondamentale de ce système : une conception de l’autorité qui recon-
naît des formes d’asymétrie légitimes ; une conception ni formelle, 
ni distributive, mais relationnelle de l’égalité ; et une conception non 
libérale, mais sociale de la liberté, qui n’est pas sans rappeler ce que 
Dewey (1930/1984) appelait le « nouvel individualisme ».

Jérôme remarque également que le projet démocratique a voca-
tion à s’étendre à une très large palette de débats, pratiques, situations 
de la vie sociale ordinaire. Il cite comme exemple possible le Grand 



373

Débat national de 2019. Mon livre a en effet vocation de proposer une 
série d’outils et une démarche de recherche qui pourraient s’appliquer 
à tout domaine d’interactions sociales. Dans Le Projet démocratique, 
je me suis essentiellement consacré à proposer une généalogie prag-
matiste de ma démarche et à offrir des outils de recherche et réflexion. 
Mais dans une série de travaux ultérieurs (Frega, 2019, 2020a, 2020b, 
2022 ; Frega, Herzog & Neuhäuser, 2019 ; Frega & Herzog, 2020), 
parus depuis, j’ai mis à profit cette méthodologie dans l’analyse de 
la démocratie d’entreprise, et développe une approche qui s’appuie 
sur la conception élargie de la démocratie développée dans ce livre. 
Il serait sans doute intéressant de voir comment d’autres pourraient 
se l’approprier et explorer les implications du projet démocratique 
pour la réforme de l’éducation scolaire, de la participation urbaine, 
du droit de famille… L’enjeu est d’actualiser les propositions du prag-
matisme dans différents domaines, renouant ainsi avec l’esprit de 
collaboration interdisciplinaire qui irriguait des rapports féconds 
entre philosophie, action réformiste et sciences sociales à l’âge d’or 
du pragmatisme.

RÉPONSE À HERVÉ DUMEZ

Hervé Dumez pose lui aussi la question du statut des trois principes 
qui composent le concept de démocratie. Il prend le cas de l’entre- 
prise pour justement s’interroger sur leur statut et le rapport entre 
eux. C’est justement le cas sur lequel je me suis penché dans mes 
recherches récentes sur la démocratie au travail (en particulier Frega 
2019 et 2020b), où je montre comment il serait possible de démocra-
tiser l’entreprise au sens d’en faire un lieu d’interactions inspirées 
par les trois principes d’autorité inclusive, égalité relationnelle, et 
engagement social.

Dans mon travail, j’adopte une approche similaire à celle de Dewey 
et Follett (1942) : il ne s’agit pas, dès lors, de critiquer une institution 
sociale pour son insuffisance normative, mais d’envisager des espaces 
d’amélioration possible. De ce point de vue la démarche pragmatiste 



374

s’avère très utile pour repérer des stratégies transitionnelles (Frega, 
2009 : 145-178) – je pense ici aux « rationalités transitionnelles » de 
Charles Taylor (1993). Il s’agit de stratégies qui, au lieu d’exacerber la 
tension entre un réel inadéquat et une norme idéale inatteignable, 
envisagent des démarches d’amélioration concrète. Comme le dit 
Taylor, une stratégie transitionnelle « vise à établir non pas qu’une 
position quelconque est absolument correcte, mais plutôt que telle 
position est supérieure à telle autre » (Frega, 2019 : 165-166). Il s’agit 
d’une manière de pratiquer la philosophie sociale et politique qui, 
loin de se lancer dans une attitude de critique radicale, cherche à 
proposer un choix pour l’ici et maintenant, entre des options réelles 
(living, au sens pragmatiste du terme), de manière à orienter l’action 
vers un but atteignable. Pour donner un exemple, dans un article 
récent (Frega, 2020b), je montre comment l’organisation du travail par 
petites équipes plutôt qu’à la chaîne produit des effets de démocrati-
sation importants, et cela eu égard aux trois principes normatifs évo-
qués. Dans ce que l’on appelle « self-managed teams », l’organisation 
du travail est véritablement démocratique au sens pragmatiste. 
D’abord, les superviseurs sont élus par les membres de l’équipe et 
occupent cette fonction à tour de rôle (autorité inclusive). Ensuite, la 
division du travail y est organisée selon le principe de la compétence, 
et non pas de l’ancienneté ou de la position dans la hiérarchie (parité 
relationnelle). Troisièmement, la rotation dans les fonctions permet 
de limiter des formes d’exclusion et de marginalisation (inclusion 
sociale). Il va sans dire que la mise en place de « self-managed teams » 
n’est pas la réponse définitive à la question de la démocratisation, 
mais elle pointe néanmoins de manière très claire vers une solution 
organisationnelle qui augmente grandement la qualité démocratique 
du lieu de travail. Elle met l’accent sur le potentiel de démocratisation 
qui provient de la transformation des interactions réelles qui ont lieu 
sur le lieu de travail. Que cela ne suffise pas à faire d’une entreprise 
un lieu de démocratie est certes vrai, mais il en va de même pour la 
démocratie politique. On peut toujours faire mieux et plus : plus de 
participation directe, plus de représentation, plus d’accountability 
et plus de transparence.



375

Ce sur quoi la méthode pragmatiste met l’accent, ce sont donc ces 
stratégies d’augmentation transitionnelle. Les trois principes opèrent 
ici comme des critères permettant d’évaluer la qualité démocratique 
d’un régime d’interaction. Comment cela se fait-il ? Dans une perspec- 
tive comparative, ou transitionnelle, il ne s’agit pas de mesurer des 
quantités – et d’ailleurs, comment le faire ? – ni de hiérarchiser les trois 
principes. Comme je l’ai dit plus haut, cela n’aurait pas grand sens de 
dire que l’autorité inclusive est plus importante que l’égalité relation-
nelle. Les trois, au contraire, tiennent ensemble : une forme d’inter- 
action n’est pleinement démocratique que s’ils sont tous réalisés.

Ce que la méthode permet, c’est plutôt de mettre l’accent sur les rai-
sons pour lesquelles une pratique ou interaction peut être dite démo-
cratique. Prenons encore le cas des « self-managed teams ». On peut 
très bien y voir ce qui fait la différence par rapport à d’autres formes 
d’organisation du travail : si le superviseur est élu par les membres 
plutôt qu’imposé par le management, nous avons là un plus démo-
cratique. Mais le même manager, qu’il soit élu ou nommé, pourra se 
conduire de différentes manières : il pourra mettre en valeur les com-
pétences de chacun, ou privilégier certains membres de son équipe, 
il pourra donner des ordres en usant de son autorité, ou les justifier  
par des arguments. Là, nous avons d’autres indices d’une qualité 
démocratique plus ou moins élevée, car c’est la parité relationnelle 
qui est en jeu. Enfin, une équipe pourra faire en sorte que les travaux 
plus humbles soient accomplis à tour de rôle, ou réservés aux plus 
jeunes, aux femmes, aux immigrés, aux travailleurs précaires, etc. 
Nous voyons là encore une fois comment la mise en place de règles et 
procédures spécifiques trahit des degrés différents de qualité démo-
cratique. La démarche pragmatiste que je propose est une invitation 
à examiner en détail ces règles et procédures, à évaluer leur qualité 
transitionnelle, tout en élaborant un concept de démocratie.

Hervé Dumez évoque aussi la question épistémico-politique 
du statut du savoir expert en démocratie, où la tension entre voix 
populaire et expertise est toujours présente, que ce soit au niveau 



376

politique, en entreprise, ou dans toute autre institution sociale. La 
réponse pragmatiste à ce défi me paraît claire : c’est celle de l’expéri-
mentalisme démocratique (par exemple Sabel & Simon, 2017). Il s’agit 
notamment de tabler sur la connaissance et l’implication de ceux qui 
sont concernés par un enjeu, tout en mobilisant les experts dans le 
processus d’enquête. D’un point de vue méthodologique, le cas des 
jurys citoyens ou des processus participatifs est un bon exemple : il 
montre comment mettre en place des parcours complexes de facili-
tation sans que des solutions a priori puissent être proposées.

Les asymétries dans la connaissance existent et ne peuvent pas 
être niées ou refoulées, pas en tout cas dans une perspective prag-
matiste. Faute de cela, on tomberait immédiatement dans une 
forme régressive et dangereuse de populisme. La question est plutôt 
celle des formes et des modalités de l’inclusion. Dewey a insisté à 
maintes reprises sur le fait que les citoyens ordinaires, les employés, 
les consommateurs sont ceux qui connaissent le mieux les problèmes 
à traiter, car ce sont eux qui en subissent les conséquences. Toute la 
méthodologie pragmatiste de l’enquête vise à mettre en place des dis-
positifs décisionnels capables de prendre en charge le parcours de la 
réflexivité qui va de la perception confuse d’un problème à son arti-
culation conceptuelle, à la recherche de solution, à l’évaluation de 
leurs mérites et coûts comparatifs, à la prise de décision, et à sa mise 
en place. Il ne s’agit pas donc de délibérer à partir d’une formulation 
du problème faite par d’autres, mais justement de mettre en place un 
processus qui soit inclusif dès le début.

Hervé Dumez semble penser que la démarche pragmatiste rem-
place les institutions de la démocratie par les pratiques démocratiques. 
Ce point est inexact. La question n’est jamais celle du remplacement, 
mais plutôt celle de l’intégration, de l’approfondissement et de l’enri-
chissement. Pratiques et institutions se renforcent les unes les autres. 
C’est une faute de penser que pour démocratiser une société ou une 
organisation il suffirait de la doter d’institutions démocratiques 
(qu’il s’agisse du suffrage universel, du droit de vote, de la division 



377

des pouvoirs ou de quelque autre formule). Dewey le remarquait en 
1939 à propos de l’Allemagne nazie : l’effondrement totalitaire n’était 
pas dû au fait d’une insuffisance institutionnelle à laquelle on aurait 
pu remédier par la réforme des institutions politiques, mais d’abord 
au manque d’une véritable culture démocratique, ce qu’il appelait la 
« démocratie comme mode de vie ». Mon livre consiste précisément 
à articuler en termes à la fois sociologiques (théorie de la société) et 
normatifs (théorie de la démocratie) plus précis cette intuition que 
la démocratie est toujours en excès par rapport aux seules institu-
tions politiques.

RÉPONSE À EVA DEBRAY

Eva Debray ouvre son commentaire en se demandant si ma 
démarche d’élargissement du concept de démocratie n’irait pas trop 
loin, jusqu’à faire perdre de vue sa signification politique la plus élé-
mentaire. Il s’agit d’une question très pertinente, et la question du 
rapport entre conception sociale et conception politique demeure 
en effet cruciale et délicate. Comme le rappelle par exemple Pierre 
Rosanvallon (1993), après la Révolution française, le concept de démo-
cratie sociale a pu être mobilisé par les monarchistes pour limiter les 
concessions politiques : si nous avons déjà la démocratie sociale, à 
quoi bon lui rajouter la démocratie politique ? Ma démarche est dif-
férente : elle consiste à élargir pour renforcer, car comme je l’évo-
quais dans mes réponses à Hervé Dumez, les institutions politiques 
n’existent pas dans un vide social et culturel, mais elles sont encas-
trées dans un système de pratiques, de valeurs et de croyances qui leur 
donnent leur sens et qui orientent les interprétations des événements 
et des actions. Dans un monde où l’inégalité sociale et le manque 
de liberté sont des faits établis, la démocratie ne pourra jamais 
évoluer au-delà d’un système simplifié pour la sélection des élites. 
Au contraire, dans une société fondée sur l’idée que les individus sont 
libres et égaux, le mouvement d’expansion de l’idée démocratique 
ne pourra pas rester confiné au seul domaine de l’autorité politique. 
Cela est, me semble-t-il, l’enseignement le plus important que nous 



378

pouvons tirer des mouvements sociaux des années 1960 et 1970. Ces 
mouvements ont tiré avec force les conséquences sociales du prin-
cipe démocratique, en affirmant que les inégalités fondées sur l’âge, 
le genre, la race ou la religion étaient tout à fait incompatibles avec 
l’idée démocratique, et cela non pas seulement au niveau des droits 
politiques et civils, mais plus en profondeur dans les manières d’orga- 
niser la vie sociale. Le mouvement estudiantin a revendiqué avec 
force l’idée que les étudiants étaient porteurs d’une connaissance qu’il 
était temps de reconnaître ; le mouvement féministe a revendiqué  
la nécessité de porter le principe d’égalité de la sphère politique à 
la sphère de la vie privée, sur les lieux de travail, à l’école et dans la 
famille. Nous avons là la réalisation plus claire et explicite du fait 
que les conceptions sociale et politique de la démocratie se tiennent 
ensemble. Ainsi, des modèles autoritaires d’entreprise, de famille ou 
d’école au sein d’un État démocratique engendrent un conflit normatif  
que les individus sont amenés, tôt ou tard, à percevoir comme tel.

Dans le même sillon, Eva Debray se demande comment articuler  
ensemble égalité sociale et égalité économique, et s’interroge sur la 
place que cette dernière occupe dans mon concept de parité rela-
tionnelle. Si dans cet ouvrage je m’occupe peu de l’inégalité écono-
mique, ce n’est pas parce que j’en dénie l’importance, mais parce 
qu’il me semble que la théorie politique, surtout celle proche de la 
théorie critique, est restée prisonnière d’un réductionnisme écono-
mique qui tend à sous-estimer l’importance d’autres dimensions du 
projet démocratique. Comme je l’explique dans un article consacré 
aux transformations de la social-démocratie (Frega, 2021), la priorité  
accordée à la perspective économique nous fait perdre de vue les 
dimensions expérientielles qui sont essentielles pour les orienta-
tions de vote des « classes populaires », dont la vie ne s’organise et ne 
s’oriente pas seulement en raison du revenu matériel ou de la mobi-
lité sociale, mais aussi de nouvelles façons de bâtir leur identité. On 
aurait autrement du mal à s’expliquer la défaite cuisante de Bernie 
Sanders et de Jeremy Corbin, tout comme la montée d’Emmanuel 
Macron et du Rassemblement national en France ou, pour de tout 



379

autres raisons, des Verts en Allemagne. La gauche a une vision des 
« classes populaires », de leurs inquiétudes et de leurs aspirations, 
qui est souvent à côté de la plaque. Mon propos avec ce livre est aussi  
d’essayer d’ouvrir vers des thématiques et des perspectives qui sont 
très largement ignorées dans les débats théoriques d’aujourd’hui.

Le dernier point évoqué par Eva Debray concerne la place des 
habitudes dans la théorie démocratique, notamment lorsque l’on 
se réclame de l’héritage pragmatiste. Il me semble que le statut des 
habitudes prend son sens dans le cadre d’une ontologie sociale, de la 
démocratie notamment, qui voit dans les habitudes, mais aussi dans 
les modèles d’interaction et dans les formes d’organisation, des stabi-
lisateurs des interactions sociales. La question est celle de la double 
signification de tout système d’inertie. D’un côté, il s’agit de donner à 
la vie sociale cette stabilité qui lui est indispensable ; de l’autre, il s’agit 
de mettre en place des mécanismes de réforme et d’ajustement pour 
éviter l’obsolescence de ces stabilisateurs. Ce qu’Eva Debray appelle 
la « désolidarisation entre habitude et pression sociale » renvoie à mon 
sens à la nécessité d’articuler cette double exigence qui crée une ten-
sion inévitable. Plus que de désolidarisation, on devrait parler d’une 
tension inéliminable, car cette inertie est à la fois la force et la limite 
de tout processus d’institutionnalisation. Les pragmatistes, Dewey 
(1922) notamment, décrivaient cette dynamique en la rapportant à un 
modèle pulsionnel qui serait sans doute à réviser, et Eva a tout à fait 
raison de dire que les émotions devraient jouer un rôle central dans 
cette mise à jour. La question serait alors de savoir jusqu’à quel point 
les émotions peuvent jouer ce rôle de déclencheur de processus de 
rupture de ces stabilisateurs, rôle que Dewey assignait plutôt à l’im-
pulsion en tant que source individuelle de production du nouveau.

RÉPONSE À MANUEL CERVERA-MARZAL

Manuel Cervera-Marzal met l’accent sur l’enjeu central de mon 
projet, à savoir le fait que la défiance envers la démocratie ne cesse 
de s’étendre. Et cela non seulement parmi les citoyens, mais aussi, 



380

comme il le rappelle, parmi nos collègues universitaires. Nous en 
sommes presque revenus à la méfiance qui dominait les intellectuels 
entre-deux-guerres, et la sympathie avec laquelle une partie remar-
quable des élites intellectuelles a salué le populisme n’en est qu’une 
sombre confirmation (Frega, 2020c). Perçue comme une pratique abs-
traite et intermittente, la démocratie électorale n’est pas à elle seule en 
mesure de donner aux citoyens un sens vécu de la valeur de la démo-
cratie, surtout dans un monde dans lequel les libertés fondamentales 
ne sont plus en danger. Les intellectuels tout autant que les citoyens 
semblent pourtant oublier que ce que nous appelons démocratie ne 
renvoie pas seulement aux pratiques de sélection des élites, mais éga-
lement à la possibilité de faire l’expérience ordinaire de son propre 
statut d’être libre et égal dans toute interaction sociale. Sur ce point, le 
projet démocratique est loin d’être achevé, comme en témoigne l’orga- 
nisation des bureaucraties, des entreprises, des écoles et des univer-
sités, ainsi que de la plupart des corps intermédiaires. C’est là, il me 
semble, qu’une injection de démocratie sociale permettrait à tout 
un chacun de faire l’expérience directe de ce que signifie vivre dans 
une société démocratique. Les exemples que l’on pourrait donner 
sont sans fin. Au sein de l’Université, on pourrait multiplier les pra-
tiques d’apprentissage coopératif en petit groupe sur le modèle du 
séminaire ou du Kolloquium allemand. On pourrait remplacer le sys-
tème actuel de nomination des présidents d’université par un système 
d’élection, comme c’est le cas en Italie, où le président d’université 
est élu collégialement par les professeurs des différents rangs (dans 
certaines universités, le corps électoral inclut même les employés de 
l’administration). On pourrait également donner plus de voix aux étu-
diants sur la qualité et l’offre de formation. À l’échelle de l’entreprise, 
on pourrait promouvoir des chartes démocratiques sur le modèle des 
systèmes de certification qualité, rendre obligatoire la consultation 
des parties prenantes (stakeholders) au-delà d’un certain seuil (quan-
tité d’employés ou d’investissements, chiffre d’affaires), et prévoir 
des solutions pour favoriser la création de sociétés coopératives. Au 
niveau de la politique territoriale, il serait possible de multiplier les 
pratiques consultatives, réformer la bureaucratie de manière à rendre 



381

obligatoire la consultation citoyenne dans la mise en place de certains  
services, décentrer davantage les pouvoirs de l’État. Ce qui est essentiel 
 dans tout projet de ce type, c’est le fait de transformer la qualité des 
interactions qui composent notre vie quotidienne, et de prendre au 
sérieux cette idée de coopération entre individus libres et égaux. Une 
des idées centrales de la tradition politique libérale inspirée par John 
Stuart Mill est que cela déclencherait un effet de débordement (spil-
lover effect), renforçant ainsi les bases sociales et culturelles de la 
démocratie politique. Cette affirmation doit à mon sens être précisée  
car elle contient différents éléments normatifs.

Dans sa formulation originale, elle implique que la confiance dans 
la démocratie politique est renforcée lorsque nous faisons l’expérience 
de ce même principe dans d’autres domaines de vie. Ce fait permet-
trait de contrer les déficits démocratiques grâce au fait de donner un 
sens plus concret et vécu à ce que démocratie veut dire. C’est de cette 
manière, par exemple, que je comprends le propos de Carole Pateman 
(1970) sur la démocratie en entreprise. Dans un second sens, l’effet 
majeur d’une extension des pratiques démocratiques serait d’éliminer  
le conflit entre principes normatifs opposés dont nous faisons l’expé- 
rience, lorsque nous sommes soumis à l’autorité despotique d’un chef 
au travail, tandis qu’en tant que citoyens nous faisons l’expérience de 
l’autonomie. Cette cohérence violée nuit à la légitimité de la démocratie  
en tant que principe politique, car elle met les individus face à un 
conflit insupportable entre deux modèles de légitimation de l’autorité 
 (Eckstein & Gurr, 1975). Mais la question de la démocratisation des 
autres sphères de la vie sociale s’impose aussi par la force conceptuelle 
propre de la démocratie : l’idée de démocratie, tout comme celles de 
justice ou de non-domination, décrit une norme dont l’application ne 
peut ni ne doit pas être limitée au préalable à un domaine spécifique  
de la vie sociale.

Manuel Cervera-Marzal estime que la démocratie représentative 
serait un dispositif « antidémocratique et aristocratique » et qu’il 
faudrait la remplacer par des formules de démocratie directe. Sur ce 



382

point nous sommes en désaccord, et Manuel a bien raison de dire que, 
d’après moi, les élections sont une composante nécessaire, même si 
non suffisante de la démocratie. Plus spécifiquement, je pense que 
la démocratie directe fonctionne bien dans certaines circonstances, 
mais pas dans d’autres. J’aurais à ce sujet une position tout à fait 
contextualiste, car la prise de décision collective est un moyen pour 
une fin, qui est l’action en commun en vue de la résolution d’un pro-
blème. Il me semble que l’ossature institutionnelle de la démocratie 
moderne ne puisse pas se passer du dispositif représentatif, et cela 
pour des raisons que Nadia Urbinati (2006) a, entre autres, formulé de 
manière claire et, à mon avis, définitive. À ce propos, il me semble que 
l’élargissement du concept de démocratie représentative, accompli 
par les théories de la démocratie délibérative, de la sphère publique 
et de la société civile, nous permet d’enrichir le sens de cette pratique 
en faisant du moment des élections tout simplement le point final 
de pratiques d’action, de discussion et de décision bien plus riches 
et complexes.

Le rejet du modèle représentatif tel qu’on a pu le voir dans certains 
mouvements évoqués par Manuel ne me semble pas pouvoir aller 
beaucoup plus loin que cette forme de témoignage existentiel, propre 
au commencement d’une action collective qui demandera peu après 
des formes structurées d’organisation et de médiation. C’est peut-être 
la différence majeure entre Occupy Wall Street et Indignados que le 
second a su (et voulu) se donner une forme organisée sous la forme 
« parti », alors que le premier s’est renfermé dans une forme presque 
« pure » de témoignage de protestation. Que serait-il resté de cette 
expérience si Podemos n’était pas né du sein des Indignados pour tirer 
les conséquences politiques du mouvement ? Et comment aurait-il pu 
le faire autrement que par le jeu de la représentation et des élections ?

La dernière question soulevée par Manuel Cervera-Marzal 
concerne la place du conflit. Je souscris, comme lui, à l’idée que le 
conflit est un élément essentiel de la démocratie, et c’est bien ainsi 
que la tradition pragmatiste l’a compris. S’il y a une différence, sur ce 



383

point, elle concerne la place et la signification qu’on lui accorde. Toute 
une tradition de théorie politique, dont la dernière version sont les 
théories agonistiques de la démocratie (Mouffe, 2014), a tendance à 
glorifier le conflit pour le conflit, à en faire l’essence de la démocratie 
et son moment de vérité. Il en va de même pour les théories événe-
mentielles ou insurrectionnelles de la démocratie, qui voient la vérité 
de cette dernière dans ces moments uniques où le Peuple (toujours 
avec un grand P) se soulève, rompt ses chaînes, et fait l’expérience 
souveraine de la liberté.

Personnellement, je trouve ces théories un peu trop romantiques, 
et teintées par une nostalgie excessive pour le modèle et le moment de 
la révolution. Les humains recherchent la stabilité et la prévisibilité,  
non pas la mobilisation permanente. Je trouve que sur ce point la tradi- 
tion libérale – c’est aussi un enseignement du pragmatisme – nous 
donne une vision plus réaliste de la vie en société que les traditions 
politiques dont Manuel se revendique, et que les conceptions radi-
cales de la démocratie trahissent parfois, paradoxalement, un élitisme 
intellectuel sur lequel il faudrait réfléchir davantage.

Le pragmatisme cherche à articuler cette vision d’une démocratie  
de l’ordinaire. Il estime que le conflit est coûteux, qu’il produit de la 
souffrance, mais qu’il est parfois inévitable, car capable d’ouvrir sur 
du neuf et de briser une situation sociale de souffrance et d’injus-
tice. La démocratie est le régime politique le plus tolérant vis-à-vis 
du conflit, et c’est sa force, car le conflit n’y est pas simplement conçu 
comme un rapport de force ou de domination, mais il y est pris comme 
source de créativité. Cela est, me semble-t-il, un fait incontestable. 
La question du conflit, alors, me paraît être celle des conditions aux-
quelles son exercice devient créatif et non pas destructeur. Il en va du 
conflit, me semble-t-il, comme de la critique : l’un et l’autre ont atteint 
dans la culture politique actuelle un statut de fétiche. Il en faut tou-
jours plus, sans que la question de leurs conséquences ne soit jamais 
posée. C’est là une culture de la négativité qui me paraît opposée à 
la culture du « méliorisme » qui caractérise la tradition pragmatiste. 



384

Pour cette tradition, la négativité, si on veut qualifier ainsi le conflit et 
la critique, n’est qu’un moyen. Ce sur quoi il faudrait toujours porter 
son attention, toujours revenir, ce sont les résultats visés – et évaluer 
dans quelle mesure une action engendre des conséquences qui nous 
rapprochent de ces résultats visés (Dewey, 1927/2010).

Cela nous fait peut-être revenir à la question initiale de la méfiance 
envers la démocratie : si dans un passé bien plus autoritaire, la critique 
de la critique et la suppression du conflit constituaient des menaces 
réelles à la démocratie – et c’est toujours le cas dans un certain nombre 
de pays –, ne serions-nous pas entrés en Europe dans une phase dans 
laquelle l’un des pires ennemis de la démocratie serait devenu sa 
radicalisation, ou plutôt le discours de sa radicalisation ? Je veux dire 
par là qu’une attitude a priori agonistique, conflictuelle, destructrice 
devient incapable de voir le potentiel d’émancipation présent dans 
des pratiques et institutions qui ne sont pas certes idéales, mais qui 
promeuvent néanmoins un certain degré d’égalité, justice, liberté. 
La critique pour la critique ne nous aide pas à penser ces processus  
transitionnels de réforme qui permettraient de rendre le monde meil-
leur. Sans ce rapport constructif à la réforme (ce que les pragmatistes 
appelaient la reconstruction), la critique tourne à vide. De l’autre côté, 
la réforme sans critique se réduit à de l’ingénierie sociale sans véri-
table pouvoir d’émancipation. Nous nous trouvons dès lors face au 
paradoxe d’une critique autoréférentielle incapable de tout pouvoir de 
proposition, et de l’autre côté d’un discours technocratique et mana-
gérial qui confond l’émancipation avec la parole des experts.

C’est ce qui se passe aujourd’hui dans les études politiques, où 
nous nous trouvons aujourd’hui, surtout en France, dans une situa-
tion paroxystique où les sciences politiques se cantonnent soit à une 
description de la réalité dépourvue de toute ambition normative, soit 
à un discours technocratique qui soude élites intellectuelles et poli-
tiques, et où la philosophie politique, quand elle n’est pas embar-
quée dans des formes de dénégation ou de sarcasme, est pour une 
bonne part prise dans une dynamique de radicalisation incapable, par 



385

manque de réalisme, de concevoir des propos de réforme faisables.  
C’est un état de choses déplorable, dont, je pense, l’hyper-radicalisation  
du discours critique porte une large partie des responsabilités,  
car il devient sourd à tout propos de réforme qui ne soit pas radical 
et absolu.

Le pragmatisme adopte une attitude profondément différente 
qui vise à dépasser ce clivage entre radicalisme et conservatisme à la 
recherche d’alternatives qui soient à la fois désirables et faisables. Le 
problème est de redonner aux citoyens le pouvoir d’agir en disposant  
des ressources, des outils, des lois et des institutions appropriés 
pour le faire ; et ce n’est pas, en passant, une simple affaire discur-
sive, mais bel et bien pratique. Comme je le disais à la fin de mon livre, 
l’enjeu est de « (a) favoriser les processus de formation des publics ; 
(b) encourager les processus d’enquête collective ; (c) prendre en 
compte les besoins du public ; (d) contribuer à la résolution de pro-
blèmes partagés ; (e) munir les publics de nouvelles instrumentalités  
et leur ouvrir de nouvelles possibilités d’action collective » (2019 : 
253). Actuellement, je poursuis un programme international d’en-
quête sur la démocratie industrielle en ce qu’elle peut changer dras-
tiquement les conditions de vie des travailleurs (qui sont aussi des 
citoyens, des consommateurs, des électeurs, etc.). C’est cette attention 
aux formes de vie ordinaire et cette foi dans les chances de les amé-
liorer qui constitue le trait distinctif du projet pragmatiste de démo-
cratie, dans le panorama contemporain de la philosophie politique.



386

BIBLIOGRAPHIE
Abensour Miguel (1997), La Démocratie contre l’État, Paris, Félin.
Addams Jane (1902), Democracy and Social Ethics, New York, Macmillan.
Allais Maurice (1999), La Crise mondiale d’aujourd’hui : pour de profondes 

réformes des institutions financières et monétaires, Paris, C. Juglar.
Bidet Alexandra & Carole Gayet-Viaud (2020), « Remettre la démocratie sur ses 

pieds : une ethnographie de la citoyenneté comme vie commune », Pragmata, 
3, p. 250-266. En ligne : (https://revuepragmata.files.wordpress.com/2021/04/
pragmata-2020-3-6-symposium.pdf).

Blondiaux Loïc (2008), Le Nouvel esprit de la démocratie : actualité de la 
démocratie participative, Paris, Seuil.

Bronner Gérald (2013), La Démocratie des crédules, Paris, Presses universitaires 
de France.

Chateauraynaud Francis (2020), Alertes et lanceurs d’alerte, Paris, Presses 
universitaires de France.

Chateauraynaud Francis & Didier Torny (1999/2013), Les Sombres précurseurs. 
Une sociologie pragmatique de l’alerte et du risque, Paris, Éditions de l’EHESS.

Dewey John (1888), « The Ethics of Democracy », Michigan Philosophical Papers 
(EW.1.227-249).

Dewey John (1916), Democracy and Education, New York, The Macmillan 
Company.

Dewey John (1920/2014), Reconstruction en philosophie, Paris, Gallimard.
Dewey John (1922), Human Nature and Conduct, New York, Henry Holt and 

Company.
Dewey John (1927/2010), Le Public et ses problèmes, Paris, Gallimard.
Dewey John (1929), The Quest for Certainty : A Study of the Relation of Knowledge 

and Action, New York, Minton, Balch.
Dewey John (1934/2010), L’Art comme expérience, Paris, Gallimard.
Dewey John (1937/2015), « La démocratie est radicale », in Roberto Frega (dir.), 

Le Pragmatisme comme philosophie sociale et politique, Lormont, Le Bord de 
l’Eau.

Dewey John (1939/1977), « Creative Democracy : The Task Before Us », Later 
Works (1925-1953), vol. 14, ed. by Jo Ann Boydston, Carbondale, Southern 
Illinois University Press, (LW.14.224-231).

Dewey John & James Hayden Tufts (1908/1932), Ethics, New York, Henry Holt 
and Company.

Dumez Hervé (2020), « De l’avenir de la démocratie considéré sous l’angle du 
pragmatisme. À propos de Le Projet démocratique de Roberto Frega », Le 
Libellio d’Aegis, vol. 16, – série spéciale Coronam semaine 3, p. 15-28.

Eckstein Harry & Ted Gurr (1975), Patterns of Authority : A Structural Basis for 
Political Inquiry, New York, Wiley.



387

Follett Mary Parker (1918/1998), The New State : Group Organisation, the 
Solution of Popular Government, New York, Longmans, Green and Co (NS) 
(nouvelle édition, Philadelphie, Pennsylvania University Press).

Follett Mary Parker (1924), Creative Experience, New York, Longmans, Green 
and Co.

Follett Mary Parker (1941/2013), Dynamic Administration. The Collected Papers 
of Mary Parker Follett, ed. by Henry C. Metcalf & Lyndall F. Urwick, New York 
et Londres, Harper & Brothers Publishers [réédition Mansfield Centre, CT, 
Martino Publishing].

Follett Mary P. (1942), Dynamic Administration : The Collected Papers of Mary 
Parker Follett, ed. by H. C. Metcalf & Lyndall F. Urwick, New York, Harper & 
Brothers Publishers.

Frega Roberto (2006), John Dewey et la philosophie comme épistémologie de la 
pratique, Paris, L’Harmattan.

Frega Roberto (2012), Practice, Judgment, and the Challenge of Moral and 
Political Disagreement : A Pragmatist Account, Lanham, Lexington.

Frega Roberto (2013), Les Sources sociales de la normativité, Paris, Vrin.
Frega Roberto (2014), « The Normative Creature : Toward a Practice-Based 

Account of Normativity », Social Theory and Practice, 40 (1), p. 1-27.
Frega Roberto (2017), « Pragmatizing Critical Theory’s Province », Dewey Studies, 

1 (2), p. 4-47.
Frega Roberto (2019), « Democratic Patterns of Interaction as a Norm for the 

Workplace », Journal of Social Philosophy, 51 (1), p. 27-53.
Frega Roberto (2020a), « Against Analogy : Why Analogical Arguments in 

Support of Workplace Democracy Must Fail », Democratic Theory, 7 (1), p. 1-26.
Frega Roberto (2020b), « Employee Involvement and Workplace Democracy », 

Business Ethics Quarterly, 2020 (online first).
Frega Roberto (2020c), « Il populismo come l’altro della social-democrazia », in 

Antonio Masala (dir.), L’Età dei populismi, Rome, Carocci, p. 227-254.
Frega Roberto (2020d), Le Projet démocratique, Paris, Éditions de la Sorbonne.
Frega Roberto (2021), « The Fourth Stage of Social Democracy », Theory and 

Society, 50 (3), p. 489-513.
Frega Roberto (2022), « Firms as Coalitions of Democratic Cultures : Towards 

an Organizational Theory of Workplace Democracy », Critical Review of 
International Social and Political Philosophy, à paraître.

Frega Roberto & Lisa Herzog (dir.) (2020), « Workplace Democracy », Review of 
Social Economy, 78 (3).

Frega Roberto, Herzog Lisa & Christopher Neuhäuser (2019), « Workplace 
Democracy – The Recent Debate », Philosophy Compass.

Gaudin Olivier (2021), « Apprendre à apprendre : vers une pédagogie de la 
créativité ? John Dewey, le Bauhaus et le Black Mountain College », Pragmata, 
4, p. 104-154. En ligne : (https://revuepragmata.files.wordpress.com/2021/10/3-
pragmata-4-gaudin.pdf).



388

Getz Isaac & Brian Carney (2012), Liberté & Cie : Quand la liberté des salariés fait 
le bonheur des entreprises, Paris, Fayard.

Girel Mathias (2017), Science et territoires de l’ignorance, Versailles, Éditions 
Quae.

Goffman Erving (1963/2013), Comment se conduire dans les lieux publics ?, Paris, 
Economica.

Goffman Erving (1974/1991), Les Cadres de l’expérience, Paris, Minuit.
Hall Stuart (2017), Identités et cultures : politiques des cultural studies, Paris, 

Éditions Amsterdam.
Joubert Joseph (1954), Pensées, Paris, Le Club français du Livre.
Lefort Claude (1978), Les Formes de l’histoire, Paris, Gallimard.
Lefort Claude (1979), Éléments d’une critique de la bureaucratie, Paris, 

Gallimard.
Lefort Claude (1981), L’Invention démocratique, Paris, Fayard.
Lefort Claude (1986), Essais sur le politique (XIXe-XXe siècles), Paris, Seuil.
Lippmann Walter (1922), Public Opinion, New York, Harcourt, Brace, and 

Company.
Mazur Eric (1997), Peer Instruction : A User’s Manual, Upper Saddle River, NJ, 

Prentice Hall.
Mead George Herbert (1934/2015), Mind, Self, Society, Chicago, The University of 

Chicago Press.
Mead George Herbert (1936), Movements of Thought in the Nineteenth Century, 

Chicago, The University of Chicago Press.
Mouffe Chantal (2014), Agonistique : Penser politiquement le monde, Paris, 

ENSBA.
Okin Moller Susan (1989/2008), Justice, genre et famille, Paris, Flammarion.
Pappas Gregory F. (2020), « La démocratie comme communauté morale idéale », 

Pragmata, 3, p. 16-87. En ligne : (https://revuepragmata.files.wordpress.
com/2021/04/pragmata-2020-3-2-pappas.pdf).

Pateman Carole (1970), Participation and Democratic Theory, Cambridge, 
Cambridge University Press.

Peirce Charles Sanders (1958), Collected Papers of Charles Sanders Peirce. Vol. 7 : 
Science and Philosophy, Cambridge, Mass., The Belknap Press of Harvard 
University Press.

Putnam Hilary (2004), Fait/Valeur : la fin d’un dogme, et autres essais, Paris/Tel 
Aviv, Éditions de l’Éclat.

Rancière Jacques (2005), La Haine de la démocratie, Paris, La Fabrique.
Rawls John (1993/1995), Libéralisme politique, Paris, Presses universitaires de 

France.
Robertson Brian (2016), La Révolution Holacracy, Paris, Alisio.
Rosanvallon Pierre (1993), « L’histoire du mot démocratie à l’époque moderne », 

in Pierre Rosanvallon, Pierre Manent & Marcel Gauchet (dir.), Situations de la 
démocratie, Paris, Gallimard, p. 11-29.



389

Sabel Charles F. & William H. Simon (2017), « Democratic Experimentalism », 
in Justin Desautels-Stein & Christopher Tomlins (dir.), Searching for 
Contemporary Legal Thought, Cambridge et New York, Cambridge University 
Press, p. 477-498.

Shusterman Richard (1992), L’Art à l’état vif : la pensée pragmatiste et 
l’esthétique populaire, Paris, Minuit.

Taylor Charles (1993), « Explanation and Practical Reason », in Martha 
Nussbaum & Amartya Sen (dir.), The Quality of Life, Oxford, Oxford University 
Press, p. 208-231.

Urbinati Nadia (2006), Representative Democracy : Principles and Genealogy, 
Chicago, University of Chicago Press.

Wallas Graham (1916), The Great Society, New York, Macmillan.
Wright Erik Olin (2010/2017), Utopies réelles, Paris, La Découverte.



NOTES
1 Ce symposium a été coordonné 
et édité par Alvin Panjeta et Daniel 
Cefaï.

2 Pourquoi, du reste, Dewey 
insisterait-il sur ces modalités de 
formation des premières habitudes 
pour ensuite considérer que la 
transformation des habitudes obéirait 
à une autre logique ?

3 George H. Mead (1936 : 377) articule 
les habitudes sociales à un ensemble 
d’attitudes du groupe, attitudes 
qui exercent un contrôle social sur 
l’individu, dans la mesure où ce 
dernier adopte ces attitudes vis-à-vis 
de son propre comportement.


