480

COMMENT RENVERSER LA POLITIQUE:
SUR LES CHOSES, LA TERRE, L'ECOLOGIE

Noortje Marres

INTRODUCTION

«Renverser la politique », telle est I’expression astucieuse que
Bruno Latour (2007) a utilisée dans son article sur la politique des
objets! - c’est'un desnombreuxjeux de motsqu’ilainventésau fildes
ans et qui lui ont tant plu. Dans cet article, Latour articule le double
sens de cette formule, qui évoque 1) une politique désormais centrée
sur des objets — 'environnement construit, la nature, les choses —,
et non plus sur le sujet — avec sa volonté, sa volonté de pouvoir et
sa quéte obstinée de I'autodétermination; et 2) I’acte, les interven-
tionsrequises pour renverser ainsila politique, la prise de conscience
difficile mais nécessaire que, pour «faire changer» le monde, nous
devrons changer activement la facon dont la politique est faite, dont
elle est valorisée et dont elle est comprise. Lorsque Latour a écrit son
article, on pouvait trouver de nombreux exemples de politique maté-
rielle, sous la forme de controverses publiques et de mouvements
de protestation, autour des aliments génétiquement modifiés, des
droitsdes animaux, de la construction de nouvelles pistes d’aéroport
et de la création de pistes cyclables. Latour a fait preuve d’'une hété-
rodoxie rafraichissante et obstinée dans les sources intellectuelles
qu’il a utilisées pour interpréter et manifester la signification de ces
mouvements politiques, et pour formuler sa vision d’une politique
centrée sur les choses. Dans ses écrits sur la politique au fil des ans,
il ainvoqué de diverses manieres le Ding de Heidegger — une chose
vivante et enchevétrée, completement différente del’'objet mortdela
raison mécaniste (Latour, 2005a); la bifurcation de la nature d’Alfred
North Whitehead (Latour, 2008); le concept d’espace politique de Carl
Schmitt (Harman, 2014), et bien sir aussi, last but not least,1a concep-
tion pragmatiste du public formulée par John Dewey (1927).

PRAGMATA, 2023-6: 480-508



Latour pensait sans doute qu’il était nécessaire de mobiliser des
intellectuels de tout le spectre politique, y compris de la droite conser-
vatrice, s’il voulait avoir une chance de desserrer I’étau dans lequel
la pensée libérale avait enserré pendant si longtemps notre compré-
hension de la politique des objets. Comme dans ses travaux anté-
rieurs sur la sociologie des sciences, il s’est battu contre la tendance
bien établie a considérer toute politique concernant des choses maté-
rielles comme une politique froide, qui table sur une maniére tech-
nique de s’engager dans le monde, une politique dominée par des
experts et des gestionnaires, tenant avant tout a expulser les pas-
sions du débat et a disqualifier le réle du pouvoir dans I'interaction
humaine?. Cependant, dansle travail quej’ai effectué avecluiau début
des années 2000, alors que je faisais mon doctorat sous sa direction,
sur ce quej’appelaisles « publics autour d’issues », qu’il appelait pour
sapart«politiquedeschoses», Dingpolitik, nous noussommesimman-
quablement tournés vers les écrits de Dewey, dans le but d’actua-
liser 1a proposition d’un «tournant-objet(object turn)», et d’explorer
salogique et ses conséquences pour ladémocratie politiques. Et aussi
afin de répliquer a celle du journaliste Walter Lippmann, I’interlo-
cuteur de Dewey dans un débat public sur le sort de la démocratie
dansunesociété technologique, et que je m’obstinais alors a présenter
comme le compagnon pragmatiste de Dewey, la source sous-estimée
quiavaitinspiré lathéorie politique novatrice de Dewey sur le « public
aenjeux».

Dans ses écrits sur la politique, Latour se référait souvent au livre
de Dewey, The Public and Its Problems (1927), et pour donner une
idée de la maniere deweyenne de faire tourner la politique autour
des choses?, qui avait capté notre attention intellectuelle a cette
époque, on pourrait trouver un nombre incalculable de citations
de 'ccuvre de Dewey. Mais celle-ci, tirée de Theory of Valuation,
fera I’affaire: « Lorsque les intéréts sont examinés dans leur consti-
tution concrete par rapport a leur place dans une situation quel-
conque, il est clair que tout dépend des objets qui y sont impliqués. »
(Dewey, 1939: 18). Dans cet article, je voudrais discuter une fois de

481



482

plus de I'intérét de cette conception deweyenne de la politique. Je
voudrais non seulement montrer pourquoi elle comptait tant pour
Bruno Latour, et pour tant d’autres a '’époque, mais aussi réfléchir
a ses limites. Dans les derniéres années de sa vie, alors que Latour
écrivait abondamment sur la crise écologique et ce qu’il appelait la
«politique de la terre », il se référait moins a Dewey. Il me semble que
nous pouvons tirer une lecon importante du défi que la crise éco-
logique pose ala conception pragmatiste de la politique, un défi que
Brunoapercu clairement. Il a travaillé dur pour le relever. Un défi qui
met également en évidence la nécessité de reconstruire a nouveau
la politique des choses, de la nature et de I’écologie. A ses prises de
position, je rajouterai celle d'un engagement plus profond avec une
source d’inspiration que Bruno appréciait, mais qu’il n’invoquait que
rarement — a mon avis trop rarement — dans ses derniers écrits sur
I’écologie, a savoir le féminisme politique.

UNE POLITIQUE PRAGMATISTE DES CHOSES:
RETOUR A LA NOTION DE SITUATION

Dans « Turning Around Politics » (2007), Latour soutient que ce qui
estle plusdistinctifdela conception pragmatiste d’une politique des
choses est qu'elle implique de définir la politique «comme un type
desituation». Pour citer Latour (ibid. : 815): « Larupture radicale que
propose le pragmatisme est que “politique” n’est pas un adjectif qui
définit une profession, une sphére, une activité, une vocation, unsite
ou une procédure, mais ce qui qualifie un type de situation.» John
Dewey n’était assurément pas le seul a définir la politique comme une
situation au début du xxe siecle, plusieurs de ses contemporains en
ont fait de méme®. Mais la particularité de son ouvrage, Le Public et
ses problémes, est qu’il caractérise les situations politiques en termes
matériels. Il décrit avec force la facon dont une nouvelle classe de pro-
blémes publics est apparue dans le sillage de I'industrialisation de la
société au cours du X1xe siecle. Comme il le dit, les conséquences du
mode de production etdes modes de vieindustriels nuisent aux gens
d’une maniere nouvelle, ce qui nécessite une intervention urgente,



mais ni ’Etat ni aucune autre organisation instituée dans la société
ne sont équipés pour la réaliser.

Dans nos conversations, pendant qu’il dirigeait mon doctorat,
Latour et moi avons testé différentes formulations pour parve-
nir a bien exprimer le drame de ce type de situations politiques
deweyennes. Comment ’enchevétrement commun des gens dans le
monde devient-il source de conflits, montant les groupes sociaux les
uns contre les autres, du fait que leurs attachements au monde consti-
tuent un défi mutuel pour leurs modes de vie respectifs®? Pensez
a l'installation d’antennes 5G dans une communauté, ou encore
au camp de migrants pres de Calais, a ’'azote polluant identifié par
I’'Union Européenne dans le sol néerlandais et qui doit appeler une
restructuration radicale de I’'agriculture si I'on souhaite y remédier,
aux déces prématurés dus a la pollution atmosphérique, chez les
enfants riverains de routes londoniennes tres fréquentées. Ces
situations sont politiques, et politisantes. Elles impliquent toutes
des menaces socio-matérielles sur un monde commun (pollution,
bétonisation par de nouveaux batiments, infrastructures de surveil-
lance qui transforment leslieux publics en espaces de controle). Elles
révelentdes dépendances partagées (al’égard del’environnementbati,
des terres, des atmospheéres), tout en mettant en évidence des divi-
sions sociétales, des conflits d’intéréts entre groupes sociaux. Dans
les cas qui viennent d’étre mentionnés, s’opposent les intéréts des
utilisateurs de téléphones mobiles, des résidents, des agriculteurs,
desdemandeurs d’asile, des conducteurs, des amoureux de la nature,
des enfants, etc. Précisons un point essentiel : cet antagonisme n’est
pas abstrait, il découle d’interdépendances concretes, socio-maté-
rielles, de nos implications communes, mais antagonistes, dans ce
qui est indéniablement - et dans de nombreux cas ci-dessus, misé-
rablement — un monde partagg.

Si, suivant John Dewey, nous nous concentrons sur les situations
pour comprendre la politique, il devient clair que les affectations qui
sont habituellement définies comme des attributs de sujets politiques

483



484

- griefs, volonté de puissance, engagements, résistance — peuvent
également étre comprises comme des éléments de situations objec-
tives. Une autre citation de Dewey résume bien cela, tirée une fois
encore de sa Théorie de la valuation (1939), qui montre comment les
valeurs en jeu dans la politique et la morale, loin d’appartenir a un
domaine abstrait, séparé delaréalité quotidienne, dérivent du monde.
Comme le formule Dewey (ibid.: 34): « Lavaluation n’a lieu que lors-
qu’ily aquelque chose qui compte, lorsqu’il y a un trouble a dissiper,
un besoin, un manque ou une privation a combler, un conflit de ten-
dances a résoudre en modifiant les conditions existantes.» Le tra-
vail de Dewey nous invite ainsi & comprendre ce qui est en jeu dans
la politique - le conflit, la douleur, la résistance — non pas comme des
processus qui se déroulent entre les personnes, mais qui découlent de
notreenchevétrement avecle monde, de nos attachements aux environ-
nements et aux arrangements dans lesquels nos vies se déroulent, et en
eux’. Selon moi, une des caractéristiques essentielles de cette maniere
pragmatiste de renverser la politique pour la faire tourner autour
des choses est que ce monde-ciy devient problématique. La politique
nait d’'un monde qui est lui-méme troublant, faiseur de conflits, la
source dumal, un monde lui-méme mis en cause («trouble a dissiper,
manque a combler, conflit de tendances...»). De plus, Dewey nous
propose le situationnisme comme une maniére de nous confronter
a cette mise en jeu du monde lui-méme dans la politique: selon lui,
c’est vers les situations qu’il faut se tourner pour comprendre com-
ment le monde anime la politique. Défendre I'idée d’une politique
des choses n’exige pas seulement de prendre au sérieux le role de la
matiére dans le conflit politique, mais aussi de reconnaitre la néces-
sité de contextualiser, de situerla politique par rapport alavie sociale.

Ceretournement de notre conception dela politique, et peut-étre
surtout de la démocratie, qui, dans sa version moderne, concernait
essentiellement le sujet et la réalisation de son désir d’autodéter-
mination, ouvre a une multitude de propositions et de problemes.
Tout d’abord, comme je viens de le suggérer, il indique un «devenir
environnemental» de la politique elle-méme - sa réinsertion dans



le monde. Tant que nous comprendrons la politique comme un pro-
cessus qui ne commence qu'une fois que les gens ont quitté I’envi-
ronnement dans lequel ils vivent, en se joignant a une consultation
publique ou en participant a un débat parlementaire, nous ne com-
prendrons paslacontestation politique. Un Atlas francais, qui recense
«lesespaces dela contestation », détaille les cadres particuliers dans
lesquels la politique a fait éruption au cours, en gros, de la derniere
décennie en France: centrales électriques, aéroports, autoroutes et
ronds-points. Ceslieux sont ala fois: 1) une source de revendications
politiques; 2) I'enjeu de contestations publiques; et 3) des lieux mobi-
lisés parla dramatisation (Gintrac,2020:118-119). Celanous rappelle
le caractére délocalisé d’'une grande partie de la réflexion sur la poli-
tique: comme sile «ou1» et le «quoi» n’étaient que des prétextes pour
aborder ce qui importe vraiment, le «qui» et le « pourquoi».

Deuxiemement, une fois que nous avons compris que la poli-
tique consiste a changer la donne, et a mettre les choses au centre
des débats, nous sommes confrontés aux limites des agencements
politiques existants, qui commencent a sembler irréalistes. Pensons
aux procédures délibératives pour faire émerger 'opinion publique
(débat), pour trouver un consensus a travers un examen des preuves
(consultation): detelles méthodes ne posent pas vraiment la question
laplusimportante, celle de savoir comment I’espace d’action peut étre
configuré, commentl’accord peut étre traduit en action. La politique
délibérative semble présumer que I’espace d’action politique est déja
configuré - ce qui revient aussi a dire non pas seulement que nos diri-
geants font dubla-bla-bla, comme le souligne Greta Thurnberg, mais
que I'idéal méme de la politique délibérative, lui aussi, c’est du bla-
bla-bla! Elle n’offre guére de ressources pour la traduction en action
du consensus discursif.

Troisiemement, une politique pragmatiste des choses implique
une vision différente du rdle du public en politique. Dans la théorie
politique de Dewey, les citoyens ne sont pas définis seulement par
leurs opinions et leurs passions, mais tout autant par leurs actions,

485



486

leurs habitudes et leurs efforts. Pour le citer une fois de plus: «La
mesure de la valeur qu’une personne attache a une fin donnée n’est
pascequ’elle dit de sa préciosité, maisle soin qu’elle consacre a obtenir
et a utiliser les moyens sans lesquels elle ne peut étre atteinte.»
(Dewey, 1939:27). Cependant, cette fagon de faire tourner la politique
autour des choses par le soin qu’on leur accorde souléve également
des questions difficiles pour la politique pragmatiste elle-méme, et
notamment la suivante: a quel type d’action nous oblige alors notre
enchevétrement conjoint et antagoniste avec un monde-en-jeus?

ILY A QUELQUE CHOSE QUI MANQUE

Au fil des ans, de nombreuses personnes m’ont fait part de leurs
critiques a I'’égard de I'idée d’une politique pragmatiste des choses.
La plupart reviennent a dire ceci: faire tourner la politique autour
des choses est un bon point de départ, mais ce n’est pas suffisant.
Cetournant n’offre pas une théorie complete de la politique, ne décrit
pas les institutions politiques dont nous avons besoin, et laisse trop
de choses en suspens. Je pense que Bruno Latour partageait ce point
devueselonlequel il manquait quelque chose d’important dans cette
politique pragmatiste des choses, qu’il croyait lui aussi que placer les
choses au centre ne suffirait pas, si nous voulions vraiment changer
la politique®. Parallelement a son travail sur la politique des choses,
Latour a développé, plus ou moins a la méme époque, une contri-
bution tres différente a la théorie politique, a savoir une théorie de
la représentation politique qu’il a appelée la «politique du cercle»
(Latour, 2003). 1l s’agit de la politique de la formation des groupes,
le processus par lequel un porte-parole, en articulant les préoccupa-
tions et les demandes d’un collectif, devient son représentant. Une
politique de formation du sujet, s’il en est une. Dans son ouvrage
philosophique ultérieur, Enquéte sur les modes d’existence (2012), il
aborde brievementla question du retour aux choses, maisle cerclede
lareprésentation occupe une place de choix dans sathéorie dela poli-
tique («mode POL »). Qui plusest, iln’y aborde pas vraiment la ques-
tion — ni nulle part ailleurs, je crois — de savoir comment comprendre



la relation entre la politique des choses et la politique du cercle.
Comment pouvons-nous avoir les deux? Comment pouvons-nous
avoir une politique qui tourne entierement autour des sujets, autour
de la capacité de certains acteurs a acquérir assez d’autorité pour
représenter d’autres acteurs, et, en méme temps, aspirer a une poli-
tique qui tourne autour des choses, qui consiste a faire de 1a place au
monde dans la politique, a prendre du recul par rapport au souhait
d’un sujet héroique au cceur de la démocratie politique ? Pourquoi?
Pourquoi Latour ne s’est-il pas senti obligé d’aborder cette question ?

Je lui ai posé cette question plusieurs fois, mais je ne pense pas
avoir jamais recu de réponse claire. Peut-étre est-ce parce que je n’ai
pas été capable d’analyser, d’assembler ses éléments de réponse, de
les rendre cohérents. Etait-ce a cause de son engagement en faveur
du principe intellectuel de «symétrie », et donc de 'engagement selon
lequel la politique doit étre adéquate non seulement a ses objets,
mais également a ses sujets! ? Etait-il déterminé a ne pas commettre
la méme erreur que la philosophie idéaliste moderne, qui fait tout
tourner autour des sujets? Bruno aimait bien parler de «révolution
copernicienne» en référence a Kant et a I'idée de faire tourner le
monde autour du sujet connaissant, ce qui avait pour effet de faire des
choses 'ombre de leur ancien état de «chose en soi» (aristotélicien),
un simple Ding an sich, inaccessible pour nous. La pensée de Bruno
était-elle que nous ne devions pas étre aussi monomaniaques? Que
nous ne devrions pas commettre I’erreur inverse, en donnantla prio-
rité aux choses en tant que force politique au détriment des sujets?
Quelle que soit sa pensée sur ce point précis, je ne doute pas que ce
soit'ampleur de la crise écologique qui lui aura fait comprendre cer-
taines des limites de la politique pragmatiste des choses de Dewey.
Je discuterai ci-dessous de ce que je pense étre le défi lancé par la
crise écologique a la politique des choses, et de la maniere dont le
dernier travail de Latour a relevé ce défi. Mais j'envisagerai égale-
mentune autre explication de I'engagement finalement asseztiede de
Bruno dans une politique pragmatiste des choses. Pour le dire surun
mode un peu emphatique, il manque quelque chose dans I’écologie

487



488

politique de Bruno elle-méme: la compréhension de la matérialité,
de I'incarnation et de la connectivité en tant que réalités politiques
inévitables, comme c’est le cas pour d’autres. Pour Latour, un tel ren-
versement matériel dela politique était une option qui dépendait du
type de questions qu’il se posait, ce que n’auraient jamais accepté,
par exemple, des féministes pragmatistes comme Dorothy Smith et
Carole Pateman. J’ai souvent trouvé cela difficile a accepter, en partie
parce que Latour avait cherché et trouvé des conseils aupres de philo-
sophes, sociologues et anthropologues féministes, comme Donna
Haraway (1985) et Isabelle Stengers (2006), dans une grande partie
de ses autres travaux.

UN AUTRE TYPE DE RENVERSEMENT :
CRISE ECOLOGIQUE, LE MONDE EN QUESTION

Dans ses écrits plus récents sur Gaia, Latour ne se référe plus aux
pragmatistes aussi souvent quauparavant, bien qu’il mentionne tou-
jours Le Publicet ses problémes de Dewey comme source d’inspiration
principale de SPEAP, I’école interdisciplinaire des arts politiques qu’il
afondée a Sciences Po (Ait-Touati et al., 2022). Qui plus est, il est tou-
jours resté attaché a ce quej’ai appelé plus haut le «situationnisme »
politique. Latour a continué a insister sur I'importance deladescrip-
tion des situations pour rompre le charme de la politique de 'opinion
—-lapolitique des sujets impatients, absorbés par leur propre pouvoir
d’expression. Comme il ’'amagnifiquement expliqué lors d’'un récent
débat a Sciences Po:

[...]on ne doit pas simplifier, soit par une procédure pédagogique
[...] soit par une procédure moraliste [...] C’est un probléme de
description [...]Il y a un probleme de représentation de la situa-
tion. Tant que vous n’avez pas de représentation de lasituation, il
estimpensable de faire dela politique. Vous ne pouvez pas repré-
senter, vous ne savez pas ce que sont les intéréts. Cette dame
me dit «mais mes ennemies ce sont les écologistes»! Elle ne se
rend pas compte que son intérét, c’est évidemment de s’allier



aux écologistes contre le pacte de Mercosur. Mais pourquoi?|[...]
Parce qu'on a une vision qui n’est pas précise de ce que sont nos
attachements®.

Notons comment la description du monde est nécessaire pour que
les gens comprennent leurs intéréts: les situations aident a rendre
clair le lien inextinguible entre les dimensions objectives et subjec-
tives de la politique. Mais il faut aussi noter que Latour propose ici
- et il en est de méme dans son dernier texte sur la «classe écolo-
gique» (Latour & Schultz, 2022) - la description des situations comme
une méthode, non comme une théorie, non comme une conception
de la politique.

Comment donner du sens a cela? Peut-étre en considérant la
maniére dont la crise écologique met le monde en jeu. Je pense que
Latour a compris qu'une accentuation radicale du tournant vers les
choses était nécessaire, a cause de la radicalité avec laquelle I’exis-
tenceterrestre était menacée al’ére de ’Anthropocéne. Commejel’ai
noté plus haut, se tourner vers les choses de maniere pragmatiste en
politique, c’est déja reconnaitre la nature « problématique » de notre
enchevétrement avec le monde. Le monde de la philosophie politique
de Dewey est profondément problématique — intrinséquement trou-
blant, défectueux, conflictuel et nuisible — c’est un monde qui met en
Jjeu nos modes de vie. C’est 'enchevétrement conjoint des gens dans
le monde - avec les foréts et les mers, avec la terre, I’air, '’énergie —
qui donne lieu a de profondes divisions et de graves conflits entre les
groupes sociaux. Dans ce monde pragmatiste, nos habitudes de vie
remettent en cause la vie des autres et mettent leur monde en jeu.
Je crois que I'une des lecons-clés du pragmatisme pour I’environ-
nementalisme est cette affirmation du «caractere profondément pro-
blématique » de notre monde, comme ce qui anime, et doit étre traité
par, la politique®. La crise écologique dramatise radicalement cette
situation: il s’avere que nos modes de vie habituels ne menacent pas
seulementles modesde vie des autres, ils menacent I’existence méme
de notre monde. Nos modes de vie ne sont pas seulement un défi et

489



490

une nuisance pour les autres modes de vie, ils mettent a I’épreuve
la planete, la viabilité méme de I’écosysteme terrestre, jusqu’a la
destruction.

La crise climatique, en particulier, nous oblige a reconnaitre cet
étre-en-jeu (at stakeness) fondamental du monde lui-méme et nous
confronte aune condition qui differe radicalement de celle invoquée
par la vision pragmatiste d’une politique des choses. Dans la poli-
tique matérielle que j’ai décrite plus haut, ce sont nos attachements
au monde et dans le monde qui sont en jeu, et non le monde lui-
méme. Aujourd’hui, la crise climatique nous dit qu’il est non seu-
lement dommageable, mais qu’il devient impossible de continuer
a vivre «comme d’habitude». Cette déstabilisation fondamentale
du monde, cette terre en jeu (earth-at-stake), est en désaccord avec
la politique situationnelle des choses pronée par les pragmatistes
d’un autre point de vue encore. Un trait distinctif des situations, et
une condition propice ala politique, est qu’elles sont intrinsequement
ouvertes, profondément contingentes: les alliances peuvent changer
et faire surgir de nouvelles sources de force politique, de nouvelles
entités peuvent s’avérer critiques pour la résolution de la situation
—-une nouvelle facon de percer des tunnels, un changement dans les
habitudes de transport, lareformulation d’uneloi, etc., tout cela peut
modifier ’équilibre des forces et 1a distribution de la capacité d’action
politique. Mais une telle politique de 'environnement, dynamique et
contingente, nerécapitule pas le monde pour nous, elle ne le «<somme »
pas, comme c’est le cas lorsque nous parlons de politique de la terre,
elle n’invoque pas le monde en tant que tel, comme une totalité.
Sur un mode rétrospectif, devrions-nous conclure que, pour que la
contingence de la politique matérielle devienne apparente, il fau-
drait déja que nous soyons sur la voie d’un réglement? Ce qui n’est
pas le cas aujourd’hui.

Onpeutbiensiiressayer de décrirelasituation —sion peutl’appeler
ainsi—dedestruction et de déstabilisation planétaires dansle langage
d’'unethéorie pragmatiste de la politique. Nous pourrions considérer



que nous vivons aujourd’hui une nouvelle « problématisation» de la
condition de vie appelée «société industrielle » (car, bien sir, nous ne
sommes pas vraiment devenus post-industriels). Aujourd’hui, il est
clair que ce ne sont pas seulement nos attachements qui sont remis
en question par notre enchevétrement conjoint et antagoniste avec
le monde et les autres (le « manque a combler » de Dewey, un « conflit
detendances»). Ce ne sont pas seulement nos idées sur la politique qui
sont mises al’épreuve, comme notre idéal du citoyen souverain, dont
la quéte de réalisation de soi est jugée par certains comme étant 1€gi-
time par-dessus tout —il est de plus en plus difficile de voir comment
unidéalisme démocratique qui promet’«autodétermination » a tous
les citoyens peut fonctionner dansles conditions d’un environnement
fondamentalementlimité et de plus en plus fragile, a moins que I'auto-
réalisation ne soit une tout autre question, ce qui est possible. Si le
monde lui-méme est en jeu, alors rien, ni le monde en soi, ni aucun
d’entre nous, ne pourra continuer «comme avant». Vous ne souhai-
teriez pas cela a votre pire ennemi, mais c’est ce qui se passe, mainte-
nant. Une politique des problemes publics ? Un tournant ontologique
dans la politique ? Ces termes que nous utilisions auparavant pour
rendre compte de la problématisation et de I’étre-en-jeu du monde
entant que condition propice ala politique ne fonctionnent plus tres
bien: cesformulationssont trop diaphanes, étrangement abstraites et
trop vagues face aux calamités écologiques auxquelles nous sommes
confrontés aujourd’hui. Elles ne parviennent pas a saisir la dimen-
sion totalement destructrice de la problématisation de notre monde
dansla crise écologique, pas plus qu’elles ne reconnaissent la polari-
sation fondamentale entre les groupes sociaux qui découle des crises
écologiques actuelles.

Faut-il en conclure que quelque chose d’important a changé
non seulement depuis que Dewey a écrit Le Public et ses problémes
au début du xx¢ siécle, mais aussi depuis que Bruno Latour et moi
avons discuté de la politique des choses au début des années 2000 ?
Pour parler comme Paul Feyerabend, je pense qu’il faut répondre
a cette question par un oui et un non fermes. Non, on ne peut pas

491



492

dire que nous n’ayons pris conscience que récemment du fait que
la crise écologique nous met face a ce que nous pourrions appeler,
a la suite de Karl Mannheim, une situation totale. Dans les années
1990, lorsque j’ai commencé a travailler sur la politique des enjeux,
le «réchauffement global» et le «changement climatique global»
étaientles nomsle plus couramment utilisés pour désigner’impasse
climatique danslaquelle nous sommes, et le slogan habituel, devenu
uncliché, étaitalors que nous devions «sauver la planéte ». « Totaliser »
les problématiques environnementales a longtemps €té la réaction
réflexe: formuler cela en termes de planete en danger. Certes, notre
relation avec cette logique de totalisation a changé. Au début des
années 2000, nous étions nombreux a critiquer la définition globale
du probleme dansle discourssur le changement climatique (Shackley
& Wynne, 1995). Les projections devenues si familieres, générées a
I'aide de modeles climatiques globaux, la crosse de hockey et autres
courbes d’augmentation globale des températures...: beaucoup
d’entre nous avaient un probleme avec la facon dont elles posaient
le probleme au niveau global, dans’espace abstrait des températures
moyennes globales, et ignoraient lavariabilité des situations de chan-
gement climatique telles quelles se déroulent sur le terrain. Poser le
probleme climatique alI’échelle des températures mondiales revient
aétablir une hiérarchie d’échelle, cela suggére que seul compte vrai-
ment ce qui peut étre posé a I’échelle globale. Oui, bien siir, il y a un
vrai changement, si 'on affirme que la crise écologique met en jeu le
monde lui-méme. Mais ce n’est plus, ou ce n’est plus nécessairement
cette logique d’agrégation que nous adoptons pour penser ce carac-
tére «global ». La question doit étre posée: quelle politique d’échelle
adoptons-nous lorsque nous affirmons que dans la crise écologique,
c’est le monde lui-méme qui est en jeu? Et n’y a-t-il pas la un risque,
celui de suggérer, une fois de plus, que les pratiques situationnelles
des gens ne comptent pas vraiment, qu’elles ne sont pas a la hauteur
de ce qui est sur le point de nous frapper?

Pour moi, la voie a suivre pour répondre a ces questions réside
dans la pensée féministe: I'engagement féministe dans la politique,



lascience etlanature peut fournir une orientation comme nulle autre
au projet de faire tournerla politique autour de I'écologie. De maniere
cruciale, pour les théoriciennes féministes sociales et politiques
comme Dorothy Smith, Carole Pateman et d’autres, il #’y a tout sim-
plement pas d’autre moyen de passer ala politique que par la matéria-
lité, I'incarnation et la connexion avec le monde. Dans The Everyday
World as Problematic (1987),1asociologue pragmatiste Dorothy Smith
raconte magnifiquement pourquoi, en tant que mere célibataire, elle
ne pouvait tout simplement pas mettre entre parenthéses son enche-
vétrement problématique avec le monde lorsqu’on lui demandait ce
qu’étaitlascience, ce qu’étaitla politique. Comment se rendre au tra-
vail, comment étre 14 pour son enfant, ou écrire (ou ne pas écrire),
quand manifester? Ce sont précisément ces interrogations qu’il n’était
pas question de mettre entre parentheses, sur la maniére d’entrer en
relation, de s’engager, de donner chair ala «science» oula «politique».
Elles sont essentielles, ce sont celles qui refusent de rentrer dans la
case «conditions préalables». La théoricienne politique féministe
Carole Pateman (1989) nous offre une critique puissante de la bifur-
cation, celle dela politique cette fois. Elle nous ramene au XVII¢siécle
de John Locke, et a I'invention d’une politique de la représentation,
par laquelle le monde politique a été coupé en deux moitiés. D’'une
part,le monde grandiose et historique de la politique publique, ot les
représentants élus du peuple accomplissent leur destin de citoyens
qui gouvernent ensemble les biens communs dans I'intérét de tous.
Et d’autre part, désormais, le monde quotidien de la vie et du travail
danslequella plupart des gens habitent, ol les gens sont trop occupés
pour se préoccuper du reste, trop occupés par la reproduction maté-
rielle de la vie, et n’ont pas vraiment le temps a consacrer a I'intérét
général, sauf en votant. Comme le montre Pateman avec force, cette
bifurcation dela politique a fait d’'une pierre deux coups, elle acoupé
le monde de la politique démocratique a la fois du monde de ’enga-
gement incarné et de notre enchevétrement matériel avec la nature
etle monde™.

493



494

Ou s’est situé Bruno Latour par rapport a tout cela? Pour une
grande partie de son travail en sociologie des sciences, il s’est ins-
piré du féminisme, et j’ai toujours été perplexe et parfois contrariée
qu’il n’ait pas étendu cette orientation a la théorie politique féministe.
Dans Mémo sur la nouvelle classe écologique (2022), Latour et Schultz
affirment que la crise écologique exige de nous que nous prenions
conscience de notre dépendance vis-a-vis de lanature. « Nous devons
apprendre a étre dépendants. » (Ibid. : 33). Cela me fait rire, mais c’est
un rire douloureux: vraiment, nous devons apprendre cela? Ils nous
disent que nous devons apprendre a dépendre des autres? Ces mes-
sieurs ne se rendent-ils pas compte que la plupart d’entre nous ont
grandi dans un monde ou il était toujours attendu de nous, comme
une évidence, naturellement, que nous vivions en tant que dépen-
dantes, d’'un mari, d’enfants, et plus récemment, d’'un patron? Bien
stir, Latour et Schultz ne veulent pas dire dépendant de cette facon
- dépendre d’une forét, de I’air, de 1a terre et des mers, c’est quelque
chose d’assez différent de celle des votres attendant de vous que vous
viviez votre vie comme une épouse. Mais I’'appel de Bruno et Nicolaj
implique, semble-t-il, qu’ils savent ce que c’est que d’étre indépen-
dant, que c’estleur position par défaut, leur point de départ, excluant
ainsibeaucoup d’entre nous du point de vue intellectuel. Cela semble
étrangement détaché, pour un intellectuel masculin blanc, rejeton
de propriétaires terriens, de nous dire que nous ne savons pas ce que
c’estque d’étre dépendants. Je me souviens d’un échange o, comme
modele pour comprendre I'autorité de Gaia, Bruno proposaitlathéorie
de la souveraineté de Hobbes. J’ai 0sé une semi-blague, « Hum... je
n’en suis passisire, il va falloir que je consulte mes collegues en STS*
féministes!». Bruno a rétorqué «c’est un argument facile...». Je ne
pense pas que c’en était un, et je le pensais vraiment.

UN CAHIER DES CHARGES POUR RECENTRER
LA POLITIQUE SUR L’ECOLOGIE

Bruno Latour aimait faire des listes, il aimait créer une vue d’en-
semble des étapes a franchir, des problémes non résolus qui devaient



étre abordés si nous voulions progresser. Il appelait certaines de ces
listes «cahiers des charges», ou en anglais «spec books »'°. Je vous
propose ici une liste personnelle, a titre de souvenir de Latour, pour
rendre hommage a son travail, pour célébrer 'immense «souffle» qu’il
était capable d’apporter aux problémes les plus difficiles, au travail
qu’il faisait avec nous, ses étudiants, et a son refus total de se laisser
abattre par les sceptiques, qui s’accrochaient a telle ou telle petite
incohérence, sans attendre grand-chose, ni d’eux-mémes, ni de la
science, nidel’érudition, ni dela philosophie, ni de nous tous en tant
que collectivité, et qui n’ont pas su reconnaitre, a maintes reprises,
combien il est devenu nécessaire pour nous de renouveler nos caté-
gories, d’essayer de nouvelles méthodes de recherche, d’apprendre
a penser différemment.

A. L’ECOLOGIE FEMINISTE OFFRE UN CHEMIN VERS
LE REDIMENSIONNEMENT DU MONDE DONT NOUS
AVONS BESOIN

L’'un des effets essentiels du renversement du politique par la
pensée féministe est de remettre la vie au quotidien au centre des
préoccupations. Au cours de I’été 2022, Bruno a organisé un apres-
midi de discussion avec Genevieve Pruvost, qui venait de publier
son Quotidien politique (2021), le fruit d’'une longue enquéte sur
les pratiques de subsistance des petits agriculteurs et des «néo-
ruraux» dans différentes communautés en France. Le travail de
Pruvost montre comment un ensemble varié de pratiques matérielles
ordinaires - faire du pain, garderles moutons, tisser des tissus — consti-
tuele monde de lasubsistance et devient, en un sens, le monde entier.
Letravail de Pruvost rappelle I’essai de John Berger, The Field (1980),
danslequelil raconte comment une prairie quelque part danslacam-
pagne francaise prend vie: comment, avec le crépitement du coq un
petit matin, un champ s’anime... par un appel et une réponse, entre
le coq, la prairie, les insectes, le vent et les arbres, quelque chose
s’enclenche, I’activation du monde, et avec la création de ce champ
nous pouvons habiter le monde comme un espace de conscience.

495



496

Ilestimportant de noter que ce champ de Berger est alafoisun monde
entier, une situation totale, mais il est aussi et reste un champ parmi
tant d’autres. Ce type d’activation du monde pourrait-il nous offrir
une nouvelle échelle de la politique écologique? Il est si facile de
prendre la « politique des choses» pour une politique de petites pra-
tiques, mais du point de vue d’'un monde réactivé, une politique des
choses est une politique pour savoir ce qui est suffisant. Les praticiens
delasubsistance de Pruvost montrent que le redimensionnement de
la vie — devenir un boulanger ou un éleveur de moutons — n’est pas
nécessairement une réduction d’échelle. Cela n’apparait ainsi que du
pointde vue dela foi tétue que 'on meten le changement d’échelle, la
fausse croyance quelaseule facon de véritablement changer le monde
est de passer a I’échelle supérieure, vers le plus «haut», le global.
Or c’est précisément cette croyance en lanécessité de passer al’échelle
globale qui a causé tant de dommages au monde, qui a rendu tant de
mondes impossibles.

B. LA POLITIQUE ECOLOGIQUE DES UNS EST UN
MONDE BRISE POUR D’AUTRES

Qu’est-ce qui compose les mondes réactivés de la subsistance?
Cette question, que pose Geneviéve Pruvost, m’ameéne a ce qui est
peut-étre le défi le plus difficile jeté aujourd’hui par ’écologie poli-
tique au public. Ce monde n’est pas agréable. Comme c’est difficile,
de témoigner de la destruction d’'un monde, des arbres qui tombent,
desrécoltesgachées, desvillesinondées!Jel’ai déja dit, ce monde est
profondément problématique. Les entités qui composent les mondes
de la crise écologique ne sont pas seulement hétérogenes — pain,
mouton, tissu —, elles sont aussi mal alignées. Nous en revenons a la
compréhension par Dewey de ce qu’il appelait I’ontologie relation-
nelle, et que nous appelons aujourd’hui I’écologie politique: 1a prise
de conscience que nos modes de vie se défient mutuellement, qu’ils
se mettent en danger les unsles autres, qu’ils causent des dommages
etrisquent de rendre le monde impossible. Prenons I’exemple de «la
ville des15 minutes» — celle de ceux qui peuvent se permettre de vivre



en centre-ville: c’estla condition nécessaire pour une vie écologique,
pour vivre sans voiture, pour aller a vélo a la coopérative biologique
et a la piscine, le tout a 15 minutes de distance. Mais pour d’autres,
la ville des 15 minutes c’est le fait d’étre exclu de son propre quar-
tier pour des raisons de prix, de devoir quitter la ville, comme si 'on
était étranger a son propre monde, de perdre les bonnes connexions
detransport, de sorte que se rendre au travail devient beaucoup plus
difficile sans voiture. Pensez aux chauffeurs de taxi, qui se mettent
tellement en colére contre les cyclistes, ceux qui, de leur point de vue,
traitent la ville comme si elle était leur terrain de jeu pour «innover
en matiére de mobilité » (Tironi, 2020). La question, ce n’est donc pas
seulement que nous soyons problématiquement enchevétrés, que
la réalité brute de nos interdépendances amplifie nos différences:
c’est que la politique écologique d’une personne est un monde brisé
pour une autre. Assurément, a bien des égards, il s’agit 1a de pro-
blémes du premier monde, mais ils mettent en évidence la nature
conflictuelle et les effets antagonistes de nos enchevétrements socio-
matériels communs avec le monde. Question: le mode d’attention
a I’environnement que John Berger apporte sur son terrain dans la
France rurale peut-il étre soutenu face aux enchevétrements problé-
matiques et destructeurs de la crise écologique? Les conflits et les
désalignements fondamentaux comme ceux delaville des15 minutes
font partie de ce qui rend si difficile 1a découverte de la «classe éco-
logique». Affronter cet enchevétrement problématique et destruc-
teur, voila notre tache politique urgente, celle a quoi nous devrons
nous atteler. C’est cela, le cahier des charges du pragmatisme pour
I’écologie politique (Extinction Rebellion I'a récemment repris, dans
sa déclaration « we quit », «on arréte tout!»").

C. ’ENCHEVETREMENT ANTAGONISTE N’OBLIGE
PAS, «EN SOI», A RECHERCHER UNE SOLUTION
PARTAGEE

Mais nous attaquer au défi politique que représentent ces enche-
vétrements a la fois conjoints et antagonistes, cela nous confronte a

497



498

un autre défi. Nous avions I’habitude de supposer, en bons pragma-
tistes, qu’une situation problématique est une situation qui nécessite
une résolution. Les théoriciens pragmatistes de la politique, de John
Dewey a Karl Mannheim, semblaient supposer que lorsque des points
devue, oudesattachements au monde, se contestent mutuellement,
lacontradiction qui en résulte obligera d’'une maniére oud’une autre
les acteurs concernés a réagir, a mettre en scene le conflit, a chercher
un moyen de le résoudre. En effet, il s’agissait d’'un aspect impor-
tant de la proposition d’une politique centrée sur les choses: nous
pensions que I'enchevétrement conjoint et antagoniste dans un pro-
bleme obligeraitles acteursimpliqués a s’engager, a mettre ensceénele
différend - au risque que, sinon, tout le monde soit perdant. En reli-
sant certains articles sur la politique pragmatiste d’il y a quinze
ans, il semble clair que nous considérions que les situations socio-
matérielles étaient politisées précisément dans la mesure ou elles
exigeaientun engagement mutuel entre les groupes impliqués. Je ne
suis pas du tout slire que ce soit encore le cas.

Nos crises semblent différentes: s’ily abeaucoup d’antagonisme,
dedivision, de polarisation, de contradiction entre lesgroupessociaux,
cela ne semble pas produire une condition suffisante pour susciter
un tel «retour du politique», pour réactiver 'engagement politique
entre points de vue et intéréts opposés. Nous sommes confrontés a
une perspective effrayante: celle d’une croissance et d’une prolifé-
ration de divisions sociétales, sans la contrainte concomitante d’'un
engagement mutuel. La oul’enchevétrement conjoint et antagoniste
ne force pas 'engagement mutuel, 1a ou cette double contrainte n’a
aucune force, nous entrons dans un champ de force politique diffé-
rent, celui du conflit (antagonisme), ot tout est affaire de bataille entre
les intéréts, et non d’implication situationnelle dans les problemes.
Cela a aussi une autre conséquence, par rapport a la nécessité de ne
pas étre d’accord, de négocier, de contester. Maintenant que la mise
en scéne de conflits publics — au sens d’une explicitation en situa-
tion des enchevétrements conjoints et antagonistes — est devenue
beaucoup plus rare, il est devenu plus clair que cette contrainte ne



découle passeulement de I'enchevétrement socio-matériel lui-méme,
mais dépend également de 'aménagement de cadres de production
publique, notamment le journalisme. La logique selon laquelle un
défi mutuel, entre points de vue, entre divers attachements, oblige
les acteurs a étre en désaccord, voila ce que nous risquons de perdre,
ce que nous avons peut-étre déja perdu, et que nous devrons ceuvrer a
réparer aujourd’hui. Oui, I’écologie des politiques écologiques s’étend
al’écologie des médias, a I'’écologies des organisations.

D. UN PROBLEME D’ACTION, A LA PUISSANCE MILLE;
VIVRE DANS L’IMPUISSANCE

Souvenons-nous del’époque oll nous croyions que le probleme de
I’'action (celui de I'agency: ce qui agit, ce qui fait agir) serait réglé des
que nous serions parvenus a nous débarrasser des mauvaises facons
de penser, ce que Bruno appelait la mauvaise cosmologie (moderne),
qui opposait les acteurs individualistes aux structures sociétales?
C’étaitlebon temps! C’était'époque de lathéorie de I’'acteur-réseau,
mais aussi, avant cela, '’époque de John Dewey. C’est lui qui a sug-
géré que l'ontologie relationnelle, une compréhension dynamique
du monde comme étant composé d’entités en association toujours
changeante, pourrait nous aider a nous débarrasser de I'opposition
absolue sujet-objet de la philosophie kantienne: elle nous aiderait
a réaliser que nous sommes toujours déja enchevétrés/connectés.
Mais évidemment - et c’est le message de la politique écologique
aujourd’hui -, un changement de perspective ne suffit pas a changer
le monde. Adopter 'ontologie relationnelle comme une perspec-
tive, une orientation dans le monde, c’est réaliser a quel point nous
sommes tous problématiquement enchevétrés. Nous ne nous rendons
pas seulement compte de notre connectivité, nous réalisons a quel
point nos fagons d’étre impliqués dans le monde sont profondément
antagonistes. Si I'on ajoute la destruction de nos écologies, jusqu’a
un possible anéantissement du monde, cela devient beaucoup plus
problématique. Ou plutot, celarisque de devenir si grave que ce n’est
plus un probleme, mais une menace pure et simple. Quel que soit le

499



500

degré de gravité des choses auquel nous pensons nous trouver, nous
voila forcés de prendre conscience de notre impuissance sur un ton
inédit: nous ne sommes pas équipés pour intervenir.

Notre probleme d’action, face ala crise écologique, est réel, maté-
riel et pratique, et il a été résumé efficacement par Bruno et Nikolaj
(Latour & Schultz, 2022: 71): faire face a cette crise, cela ne requiert
rien de moins que la refonte de I’Etat. Les jours sont révolus ot1 nous
pouvions imaginer que nous pourrions y arriver sans accorder des
pouvoirs exceptionnels al’Etat, que la pleine réalisation des capacités
d’agir distribuées de communautés fondées sur des enjeux suffirait
pour que nous puissions réparer les dégats, pour «continuer sur un
autre mode» ou nous «rediriger». Méme si nous savons aujourd’hui
qu’il ne suffit pas de changer de perspective pour résoudre le probleme
de I'«agency», il n’en reste pas moins que ces questions sur notre
capacité a agir sont aussi d’ordre conceptuel, elles renvoient a nos
catégories de pensée, et a ce que sont encore aujourd’hui les modes
de pensée dominants, anti-écologiques. La politique des choses est
etdoit étre en méme temps une politique desidées, cela descend tout
droitdel’intuition pragmatiste selon laquelle «la pensée est d’abord
et avant tout une facon de changer nos conditions de vie », citée par
Tanja Bogusz (2022)'8. Selon John Dewey et les autres pragmatistes,
toute pensée est activiste, il s’agit toujours de changer les conditions.
Pour certains, cette confiance pragmatiste dans’orientation activiste
delapensée — que I’activation du monde doit aller de pair avec I’acti-
vation des idées — est fortement ébranlée par la crise écologique.
Jamais pour Bruno Latour.

Ilyalauneironie quiserait drole si elle n’était source de si graves
difficultés - c’est donc tout a fait une plaisanterie ala Bruno! Ceux-la
mémes qui, en bons pragmatistes, disent que la connaissance n’est
pas contemplative, que la pensée est fondamentalement mondaine,
qu’elle cherche toujours a intervenir dans le monde, ce sont les
mémes qui ne sont pas capables d’agir de maniere décisive sur leurs
problémes. Les écologistes pragmatistes savent que nous sommes



impuissants face a la crise de la terre — alors que les scientifiques,
eux, tout en opérant sur le mode expérimental moderne par défaut,
changent le monde. Il ne s’agit pas seulement de leur célebre perfor-
mativité, mais de la pure audace d’interventions expérimentales,
comme la géo-ingénierie. Les expérimentateurs qui savent qu’il faut
garder leurs ceilleres, qui savent occulter lesdommages que leur fagcon
de connaitre le monde fait au monde, ce sont eux qui ont trouvé un
moyen derégler le probleme del’action. C’est exactementl’'inverse de
ce quedisaitle Latour de Reassembling the Social (2005b): ce sont les
modernes quise sont débarrassés de leur déficit de capacité aagir par
laseule force de leur croyance dans le pouvoir de I'expérimentation.
Si les écologistes savent qu’ils ont un probléme d’action, ils doivent
vivre avec le fait de savoir que nous ne pouvons pas sauver la Terre
tout seuls, et qu’il est trés important que nous essayions, sans renon-
cer anos propres positions, de vivre avec et d’agir selon ce savoir. Mais
cela ne signifie pas que nous pouvons éviter la douloureuse et réelle
prise de conscience de notre impuissance.

CONCLUSION

Que s’est-il donc passé, avec le tournant vers une politique des
choses? Une remarque technique, tout d’abord: on peut compter
autant de «tournants-objets » que de philosophies politiques. Au tour-
nant versles choses, proposé par le pragmatisme, nous pouvons ajou-
ter laversion libérale — poppérienne — du théatre post-politique dela
preuve, et bien siir la version féministe d’'une écologie politique de
la subsistance, et d’autres encore. En d’autres termes, le «tournant-
objet» est une proposition sous-déterminée, qui appartient aux pre-
miers stades de la découverte: le stade de la perplexité®. Et en fin
de compte, qu’elle soit suffisante ou non, la perplexité est certaine-
ment quelque chose dont nous pourrions tirer davantage parti. Il est
important de reconnaitre un autre point: que le travail de Latour sur
la politique des choses, la politique de la terre, la politique de I’éco-
logie ouvre la voie a une reconstruction profonde du pragmatisme.
Je pense que Bruno Latour savait que ce projet de reconstruction

501



502

restait inachevé; il ne pouvait que le laisser inachevé, afin que
d’autres puissentle reprendre, et le traduire dans leurs propres ques-
tions, pratiques, problématiques et articulations variées. Comme le
rappelle Antoine Hennion (2022), Bruno considérait que son role était
de faire penser, et non de penser a la place des autres. Mais pour que
lapolitique prenne un autre cap — un cap pragmatiste —, le monde lui-
méme a besoin de changer, il en a grievement besoin. Nous devrons
étre beaucoup plus nombreux a comprendre qu’il n’est tout simple-
ment pas possible de «continuer comme avant». Ecologiser la poli-
tique, celaimplique des défis profonds, tant pour le monde que pour
la pensée. Cela vise aussi le fait d’étre un intellectuel, ce que Bruno
Latour acompris, et qu’il a été capable comme peu d’autres d’articuler.

Comment se référer a Bruno Latour maintenant qu’il est décédé?
Je souris, je ris méme, ala lecture de ce fragment quej’ai trouvé dans
une lettre de William James a Henri Bergson (1907/1920):

Vousrecevrez mon petitlivre sur le pragmatisme en méme temps
que cette lettre. Qu’il vous paraitra bien dérisoire et inconsi-
déré par rapport a votre grand systeme! Mais il est si conforme
a certaines parties de votre systeme, il s’insere si bien dans ses
interstices, que vous comprendrez aisément pourquoi je suis si
enthousiaste. Je sens quau fond nous menons le méme combat,
vous comme commandant, moi dans les rangs. La position que
noussommesen train de sauver, c’est le «tychisme » et un monde
en pleine expansion®.

Autantde positions, de propositions, que nous devrons sauver du
travail magnifique de Bruno Latour, et a c6té de lui, de la politique
féministe et del’écologie féministe. Et dela politique de I'expérimen-
tation: comprendre, comme I’a dit Agnés Heller, que nous devons
ouvrir «les normes de la vie quotidienne [...] pour les examiner, les
tester, les reconfirmer, les rejeter, et cela non seulement dans des
moments de tension extréme, mais en permanence » (Heller, 1990:
58).Non pas parce que le monde est notre jouet, mais parce que si nous



voulons vivre pleinement, sile monde doit redevenir possible, «nous
devonsbriser les formes existantes », pour citer John Dewey une der-
niére fois. Je repense a cetaprés-midi de I’été dernier avec Genevieve
Pruvost, chez qui Bruno nous avait invitées: nous avons discuté d’'une
politique féministe de subsistance, de ce qu’il faut faire pour se tour-
nerversl’écologie danslapensée et danslavie,delaremise al’échelle
du monde; et tranquillement, sans fanfare, nous avons essayé de les
mettre en pratique.

503



504

BIBLIOGRAPHIE

AIT-TOUATI Frédérique, FRODON Jean-Michel, LATOUR Bruno & Donato RICCI
(2022), Puissance de l'enquéte: Lécole des arts politiques, Paris, Les liens qui
liberent.

BECK Ulrich (1986), Risikogesellschaft — Auf dem Weg in eine andere Moderne,
Francfort, Suhrkamp Verlag.

BERGER John (1980), «Field », in About Looking, New York, Pantheon Books,

p. 199-205.

BOGUSZ Tanja (2022), Experimentalism and Sociology : From Crisis to Experience,
New York, Springer Nature.

DEWEY John (1927), The Public and its Problems, New York, Henry Holt.

DEWEY John (1938/2008), Logic: The Theory of Inquiry, in The Later Works,
1925-1953, vol. 12, éd. Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern
Illinois University Press, p. 1-527.

DEWEY John (1939), Theory of Valuation, in Otto Neurath, Rudolf Carnap &
Charles William Morris (dir.), International Encyclopedia of Unified Science,
2 (4), Chicago, The University of Chicago Press.

ELIAS Norbert (1971/2009), «Sociology of Knowledge : New Perspectives »,
in Essays 1: The Collected Works, vol. 14, éd. Richard Kilmister & Stephen
Mennell, Dublin, University College Dublin Press, p. 1-42.

EZRAHI Yaron (1990), The Descent of Icarus : Science and the Transformation of
Contemporary Democracy, Cambridge, Harvard University Press.

GINTRAC Cécile (2020), «Les espaces de la contestation », in Stéphanie Beucher
& Florence Smits (dir.), La France : Atlas géographique et géopolitique, Paris,
Autrement, p. 118-119.

HARAWAY Donna J. (1985), « Cyborg Manifesto», Socialist Review, 80, p. 65-108.

HARMAN Graham (2014), Bruno Latour : Reassembling the Political, Londres,
Pluto Press.

HELLER Agnes (1990), Can Modernity Survive ?, Cambridge, Polity Press.

HENNION Antoine (2022), «Un dr0le de paroissien — sur Bruno Latour et
la religion», AOC Media, 21 novembre. En ligne: https://aoc.media/
opinion/2022/11/20/un-drole-de-paroissien-sur-bruno-latour-et-la-religion/.

JAMES William (1920), «Letter to Henri Bergson, from Chocorua, June 13, 1907 »,
The Letters of William James, éd. par son fils, Henry James, vol. 2, New York,
Atlantic Monthly Press, p. 290.

LATOUR Bruno (2003), « What if We Talked Politics a Little ?», Contemporary
Political Theory, 2 (2), p. 143-164.

LATOUR Bruno (2004), Politics of Nature : How to Bring the Sciences into
Democracy, Cambridge, Harvard University Press.

LATOUR Bruno (2005a), « From Realpolitik to Dingpolitik», in Bruno Latour
& Peter Weibel (dir.), Making Things Public : Atmospheres of Democracy,
Cambridge, Mass., The MIT Press, p. 14-44.



LATOUR Bruno (2005b), Reassembling the Social : An Introduction to Actor-
Network-Theory, Oxford, Oxford University Press.

LATOUR Bruno (2007), « Turning Around Politics: A Note on Gerard de Vries’
Paper», Social Studies of Science, 37 (5), p. 811-820.

LATOUR Bruno (2008), What is the Style of Matters of Concern ? Two Lectures in
Empirical Philosophy, Assen, Koninklijke Uitgeverij Van Gorcum.

LATOUR Bruno (2012), Enquéte sur les modes d’existence. Une anthropologie des
Modernes, Paris, La Découverte.

LATOUR Bruno (2013), An Inquiry into Modes of Existence, Cambridge, Harvard
University Press.

LATOUR Bruno & Nikolaj SCHULTZ (2022), On the Emergence of the Ecological
Class: A Memo, Cambridge, Polity Press.

LIPPMANN Walter (1925/2008), Le Public fantome, préf. Bruno Latour, trad.
Laurence Decréau, Paris, Demopolis.

MANNHEIM Karl (1936/2015), Ideology and Utopia : An Introduction to the
Sociology of Knowledge, Martino Publishing.

MARRES Noortje S. (2005a), No Issue, No Public: Democratic Deficits after the
Displacement of Politics, Ph.D. University of Amsterdam.

MARRES Noortje S. (2005b), «Issues Spark a Public into Being: A Key but Often
Forgotten Point of the Lippmann-Dewey Debate », in Bruno Latour & Peter
Weibel (dir.), Making Things Public : Atmospheres of Democracy, Karlsruhe,
Zentrum fiir Kunst und Medientechnologie (ZKM)/Cambridge, Mass., The
MIT Press, p. 208-217.

MARRES Noortje S. (2012), Material Participation : Technology, the Environment
and Everyday Publics, Basingstoke, Palgrave.

PATEMAN Carole (1989), The Disorder of Women : Democracy, Feminism, and
Political Theory, Berkeley, Stanford University Press.

PRUVOST Genevieve (2021), Quotidien politique. Féminisme, écologie, subsistance,
Paris, La Découverte.

SHACKLEY Simon & Brian WYNNE (1995), « Global Climate Change: The Mutual
Construction of an Emergent Science-Policy Domain », Science and Public
Policy, 22 (4), p. 218-230.

SMITH Dorothy E. (1987), The Everyday World as Problematic : A Feminist
Sociology, Toronto, University of Toronto Press.

STENGERS Isabelle (2006), La Vierge et le neutrino. Quel avenir pour les sciences ?,
Paris, La Découverte/Les Empécheurs de penser en rond.

TIRONI Manuel (2020), « Prototyping Public Friction : Exploring the Political
Effects of Design Testing in Urban Space», The British Journal of Sociology,
71(3), p. 503-519.

505



506

NOTES

1[NdT.: en anglais, «to turn things
around» veut dire renverser les
choses, les bousculer, mais surtout au
sens positif de renverser la vapeur, de
changer la donne.]

2 En d’autres termes, Latour a fait
appel aux critiques avoués de la
modernité libérale, Heidegger

et Schmitt, pour aider a briser
I’équivalence entre une politique des
objets et une «politique fondée sur les
preuves», une politique ou seuls les
faits sont débattus. La version libérale
du «tournant de l'objet » réduit la
politique publique a un «théatre de
la preuve » (Ezrahi, 1999). Elle fait
tourner la politique autour des choses
comme un moyen d’exclure — en
théorie - les intéréts du domaine
politique, mais, en pratique, elle finit
souvent par désavouer — et donc par
consolider - le role des intéréts et du
pouvoir en politique. Une forme de
post-politique en d’autres termes,

ou I’évacuation de la politique de la
démocratie comme nous I'appelions
autrefois. («La politique a quitté

le batiment!»: ce n’est plus une
menace aujourd’hui.) C’est contre la
politique libérale des objets morts
que nous nous insurgions dans les
anneées 2000, c’était notre adversaire
intellectuel de prédilection. Avec

le recul aujourd’hui, quel luxe cela
semble étre, de pouvoir se concentrer
sur la distinction entre différents
types de politique des objets, et non
de devoir s’attaquer a cette politique
brutale qui vide la démocratie,

et le monde, aujourd’hui, de leur
substance!

3En 1998-1999, j’ai étudié avec
Latour a la London School of
Economics ou il donnait un cours
sur la Politique de la nature (Latour,
2004). Plus tard, il est devenu le co-
directeur de ma theése de doctorat,
en coopération avec le philosophe
néerlandais Gerard de Vries. Ma thése
de doctorat, «No Issue, no Public»
(Marres, 2005a), était une sorte de
généalogie des différentes formes de
ce «tournant-objet» dans la politique
des sociétés technologiques. Elle
reconstituait la lignée de ce courant
d’idées du xx¢ siecle, depuis la
philosophie politique pragmatiste
de Dewey et Lippmann, qui place
I’enchevétrement des problémes au
ceeur de la démocratie politique, a

la mise en évidence de la formation
politique des enjeux et problemes
dans la science politique américaine
de l'apres-guerre; et enfin, elle
remontait, au-dela, jusqu’a la
politique matérielle telle que I'ont
théorisée les Science and Technology
Studies et la sociologie d’Ulrich Beck
(1986).

4 [NdT.: c’est le second sens de
I’expression «turning around ».]

5 Le Public fantome (1925/2008)

de Walter Lippmann décrivait les
situations politiques de maniére
assez détaillée, et, dans le travail

de Karl Mannheim, nous trouvons
une focalisation similaire sur ce que



Mannheim appelle «la situation de
vie des hommes», et plus tard leur
«existence concrete» — ce qui modele
la maniere dont ils «agissent les uns
avec et contre les autres dans des
groupes diversement organisés »
(Mannheim, 1936/2015: 3).

6 Et aussi, parfois, en donnant
naissance a la formation de nouveaux
groupes, qui découvrent, dans la
situation, qu’ils partagent des intéréts
communs.

7 Deux autres citations: les valeurs
sont avant tout «une relation active
al'environnement» (Dewey 1939:

16); elles doivent étre énoncées «en
termes d’objets et d’événements qui
les suscitent» (ibid.); c’est le travail de
I’enquéte politique.

8 C’est une chose de dire que

pour réaliser une politique qui

soit adéquate a notre monde
contemporain, il faut cesser de se
reposer sur le seul sujet souverain
comme solution a la politique, ce qui
est la démarche des néo-fascistes, et
c’est désormais I’ennemi que nous
devons combattre. Mais la question
reste: a quoi la politique nous oblige-
t-elle dés lors que ce qui est en jeu
c’est le monde lui-méme, et pas
seulement notre liberté et notre bien-
étre?

9 Bien sfir, ce méme renoncement a
définir une politique des choses peut
étre détecté dans les travaux de John
Dewey et de Walter Lippmann, qui
se tournent respectivement vers la
grande communauté et la régle des

experts pour compenser les lacunes
d’une politique publique des choses.

10 Rappelons que, pour les distinguer
de I'usage courant de ces mots,
Latour utilise ces sigles de trois lettres
mis entre crochets lorsqu’il parle
d’eux comme I'un des treize modes
d’existence qu’il déploie dans ce livre.

1 Jemprunte cette notion
d’adéquation entre objet et sujet a
Norbert Elias (1971/2009). Je remercie
Dominique Linhardt d’avoir attiré
mon attention sur cet essai.

12 [0.30]. https://twitter.com/sciencespo/
status/1168948799282327555.

13 On peut confronter cette position
a celle d’'une activation de la nature
sur le mode éthique, telle quon peut
la trouver dans les nouvelles sciences
écologiques, par exemple dans les
ceuvres de Robin Wall Kimmerer.

14 Je discute du travail de Carole
Pateman sur la bifurcation de la
politique et de la nature dans le
troisiéme chapitre de Material
Participation (Marres, 2012).

15 Le sigle des Science and Technology
Studies.

16 «Les ateliers d’écriture
diplomatique font la somme des
protestations, révisions et additions
du projet depuis trois ans afin de
rédiger un “spec book” (cahier des
charges - spec pour specifications)
qui sera soumis lors de la conférence

d’évaluation du projet, des chargés 507



508

d’affaires (les diplomates).» En
ligne: http://modesofexistence.
org/diplomatic-writing-workshop-
ateliers-decriture-diplomatique/.

17 Extinction Rebellion,

31 décembre 2022. En ligne: https://
extinctionrebellion.uk/2022/12/31/
we-quit/.

18 Ou encore, selon Mannheim, cette
fois dans Ideology and Utopia: «La
connaissance n’est pas contemplative
mais émerge de I'impératif d’agir
dans le monde, et avance a ses cOtés»
(1936/2015: 4); ou (ibid.: 26): «La
connaissance est des l'origine un
processus coopératif de la vie de
groupe dans lequel chacun déploie
ses connaissances dans le cadre

d’un destin commun, d’une activité
commune et du dépassement de
difficultés communes. »

19 Dans la Logique de l'enquéte de
Dewey (1938), 'engagement avec

un probleme passe par les étapes
suivantes: perplexité (perception d’'un
probleme qui va a I’encontre de la
catégorisation habituelle du monde),
définition du probleme, planification
de I’action, résolution du probléme

- et cela se retrouve largement dans le
cycle de la théorie de 'acteur-réseau,
qui passe de la problématisation
alatraduction des intéréts, a la
transformation ontologique (ou
socio-technique), et, enfin, a la
stabilisation. Du point de vue de

ce cycle, la perplexité n’est qu'une
premiere étape, pas tres significative
en soi. Cette facon de coupler
problemes et solutions ne fonctionne
cependant pas tres bien pour la crise
écologique, il me semble, et ’étape de
la perplexité est bien plus importante
pour ce projet politique. Mais c’est la
lobjet d’un autre article!

20 (Nous soulignons.) La note de

bas de page dit précisément: «Le
tychisme (grec: toyn, «hasard ») est
une these proposée par le philosophe
américain Charles Sanders Peirce

qui soutient que le hasard absolu, ou
indéterminisme, est un facteur réel
opérant dans 'univers. Cette doctrine
constitue un élément central de la
cosmologie évolutionniste globale

de Peirce. Elle peut étre considérée
comme l'opposé direct du propos
d’Einstein, souvent cité, selon lequel
“Dieu ne joue pas aux dés avec
I'univers”. »



