
AMÉRIQUE 
TRANSNATIONALE

RANDOLPH BOURNE



647

PRAGMATA, 2024-7/8 : 646-668

Aucun effet de réverbération de la Grande Guerre n’a suscité plus 
d’inquiétude dans l’opinion publique américaine que l’échec du « mel-
ting-pot »1. La découverte de la diversité de sentiments nationalistes 
au sein de notre grande population d’étrangers a été, pour la plupart 
des gens, un choc intense. Elle a fait ressortir les déplaisantes incohé-
rences de nos croyances habituelles. Nous avons dû observer de vieux 
brahmanes au cœur dur s’indigner vertueusement au spectacle d’im-
migrants refusant d’être fondus (to be melted), alors qu’ils raillent des 
patriotes comme Mary Antin quand ils écrivent sur nos « ancêtres ». 
Nous avons dû écouter des publicistes qui se disent stupéfaits par les 
témoignages de vigoureux mouvements traditionalistes et culturels 
parmi les Allemands, les Scandinaves, les Bohémiens et les Polonais, 
dans ce pays, alors que, dans le même souffle, ils insistent pour que 
l’étranger soit assimilé de force à cette tradition anglo-saxonne qu’ils 
qualifient, sans la questionner, d’« américaine ».

Lorsque la désagréable vérité nous est apparue, à savoir que l’assi- 
milation dans ce pays se déroule selon des voies très différentes de 
celles que nous lui avons tracées, nous nous sommes trouvés enclins 
à blâmer ceux qui contrariaient nos prophéties. La vérité est devenue 
coupable. Nous avons accusé la guerre, nous avons rejeté la faute sur 
les Allemands. Et puis nous avons découvert, non sans choc moral, 
que ces mouvements avaient déjà fait de grands progrès, avant même 
que la guerre ne commence. Nous avons pris conscience d’une ten-
dance, si répréhensible et paradoxale qu’elle puisse être : les groupes 
nationaux d’immigrants, alors qu’ils s’installent de plus en plus  
fermement et deviennent de plus en plus prospères, cultivent de plus 
en plus assidûment les traditions littéraires et culturelles de leur patrie 
d’origine. L’assimilation, en d’autres termes, au lieu d’effacer les sou-
venirs de l’Europe, leur donne une réalité plus intense. Tandis que 
ces groupes devenaient, objectivement, de plus en plus américains, 
ils se découvraient, en même temps, de plus en plus allemands, scan-
dinaves, bohémiens ou polonais.



648

Reconnaître que nos étrangers sont déjà assez forts pour prendre 
part à la direction de leur propre destin, et que les puissants mou-
vements culturels représentés par la presse, les écoles et les colo-
nies étrangères sont un défi à nos trop simplistes efforts, ne revient 
cependant pas à admettre l’échec de l’américanisation. Il ne s’agit 
pas de craindre l’échec de la démocratie, mais plutôt de nous inciter  
à rechercher le sens de l’américanité. Nous devons nous demander si 
notre idéal a été ample ou étroit – si, peut-être, le temps n’est pas venu  
d’affirmer un idéal plus élevé que le « melting-pot ». Nous ne pouvons 
vraiment pas être assurés de notre démocratie spirituelle si, tout en 
prétendant amener les nations qui la composent à une compréhen-
sion de nos institutions libres et démocratiques, nous paniquons au 
premier signe de volonté et d’inclination qui leur soit propre.

Nous agissons comme si nous voulions que l’américanisation ne se 
fasse que dans nos propres termes, et sans le consentement des gou-
vernés. Pourtant, toute notre machinerie élaborée de naturalisation 
sociale et politique, à travers les settlements, les écoles et les syndicats, 
ne fonctionnera qu’avec des frictions tant qu’elle négligera de prendre 
en compte cette insistance forte et virile d’implication des immigrants 
dans la création de l’Amérique, et tant qu’elle abandonnera celle-ci  
à la décision d’une classe dirigeante, héritière de ces souches britan-
niques qui fournirent les premières colonies permanentes. Telle est 
la situation à laquelle nous sommes confrontés et qui exige un réajus-
tement clair et général de notre attitude et de notre idéal.

I.

Mary Antin a raison lorsqu’elle considère que nos personnes nées 
à l’étranger sont celles qui ont raté le Mayflower et qui sont venues 
sur le premier bateau qu’elles ont pu trouver. Mais elle oublie que, 
lorsqu’elles sont arrivées, ce n’était pas sur d’autres Mayflower, mais 
sur une « Maiblume », une « Fleur de Mai », une « Fior di Maggio » ou 
une « Majblomst ». Ces personnes n’étaient pas de nouvelles arrivantes 
d’une même famille, à accueillir comme des personnes proches et 



649

aimées de longue date, elles étaient étrangères au voisinage, et avec 
elles, un long processus d’installation devait s’engager. Car elles appor-
taient avec elles leurs caractères nationaux et raciaux, et chaque nou-
veau contingent national devait lentement éteindre le mépris avec 
lequel sa pure étrang(èr)eté était saluée. Chacune d’entre elles devrait 
se frayer lentement un chemin depuis les couches les plus basses du 
travail non qualifié jusqu’à un niveau où elle satisferait aux normes 
accréditées de la réussite sociale.

Nous sommes tous nés à l’étranger ou descendants d’ancêtres nés 
à l’étranger, et si des distinctions devaient être faites entre nous, elles 
devraient porter sur une autre fondation que l’indigénat. Les premiers 
colons sont venus avec des motifs qui n’étaient pas moins coloniaux 
que les plus récents. Ils ne sont pas venus pour être assimilés dans un 
melting-pot américain. Ils ne sont pas venus pour adopter la culture 
des Amérindiens. Ils n’avaient pas la moindre intention de « se donner 
sans réserve » au nouveau pays. Ils sont venus pour avoir la liberté 
de vivre comme ils l’entendent. Ils sont venus pour échapper à l’air 
étouffant et au chaos de l’ancien monde ; et ils sont venus pour faire  
fortune dans un nouveau pays. Ils n’ont pas inventé de nouveau cadre 
social. Ils ont plutôt apporté avec leurs corps les vieilles habitudes 
auxquelles ils étaient accoutumés. Étroitement concentrés sur une 
frontière hostile, ils étaient conservateurs au-delà de l’entendement. 
Leur audace de pionniers était réservée à la conquête objective des 
ressources matérielles. Dans leurs façons d’être, dans leurs institu-
tions sociales et politiques, ils étaient, comme tout peuple colonial, 
les serviles imitateurs de la mère patrie. De sorte qu’en dépit de la 
« Révolution », tout notre système juridique et politique est resté plus 
anglais que l’anglais, pétrifié et immuable, alors qu’en Angleterre le 
droit se développait pour répondre aux besoins de temps changeants.

C’est justement ce conservatisme anglo-américain qui a été notre 
principal obstacle au progrès social. Nous avons eu besoin des nou-
veaux peuples – l’ordre des Allemands et des Scandinaves, la turbu- 
lence des Slaves et des Huns – pour nous sauver de notre propre 



650

stagnation. Je ne veux pas dire que le Slave analphabète est à présent 
l’égal de l’habitant de la Nouvelle-Angleterre de pure souche. Il est un 
matériau brut qui doit être éduqué, non pas pour ressembler à un New 
Englander, mais pour se transformer en Américain socialisé, à l’image 
de ces enfants de trente nationalités qui sont éduqués dans les remar-
quables écoles de Gary. Je ne crois pas que ce processus doive prendre 
des décennies d’évolution. Le spectacle du saut soudain du Japon du 
médiévalisme au post-modernisme aurait dû détruire cette supersti-
tion. Nous n’avons pas affaire à des individus qui doivent « évoluer ». 
Nous avons affaire à leurs enfants qui, grâce à l’éducation qu’ils vont 
recevoir, vont démarrer à parité avec nous tous. Cessons de consi-
dérer les idéaux comme celui de la démocratie comme des qualités 
magiques, réservées à certains peuples. Ne parlons pas de races infé-
rieures, mais de civilisations inférieures. Nous devons tous éduquer 
et être éduqués. Ces peuples en Amérique sont embarqués dans une 
entreprise commune. Ce n’est pas ce que nous sommes maintenant 
qui doit nous préoccuper, mais ce que cette prochaine génération, 
malléable, pourra devenir à la lumière d’un nouvel idéal cosmopolite.

Nous n’avons pas affaire à des facteurs statiques, mais à des géné-
rations fluides et dynamiques. Opposer les anciens et les nouveaux 
immigrants et distinguer une catégorie, portée démocratiquement 
par l’amour de la liberté, d’une autre, motivée par l’appât du gain, ne 
permet pas d’éclairer l’avenir. Considérer les premières nationalités 
comme culturellement assimilées, et dépeindre les suivantes comme 
une masse résistant à l’américanisation, ne fait qu’engendrer amer-
tume et malentendu. Il peut y avoir une différence entre des popula-
tions arrivées plus tôt ou plus tard, mais elle ne réside ni dans le motif 
de leur venue, ni dans la force de leur allégeance culturelle à la patrie. 
La vérité est qu’aucune nation étrangère n’a fait preuve d’une allé-
geance culturelle plus inébranlable envers la mère patrie que la classe 
dirigeante des descendants anglo-saxons dans ces États américains. 
Les snobismes anglais, la religion anglaise, les révérences, les styles 
et les canons littéraires anglais, l’éthique anglaise et la supériorité 



651

anglaise : telles sont les nourritures culturelles que nous avons ingur-
gitées avec le lait maternel.

L’esprit pionnier, distinctement américain, ne devant rien aux 
réminiscences anglaises que l’on retrouve chez Whitman, Emerson 
et James, a dû exister dans l’ombre, aux côtés de cet autre culte, incon-
sciemment déprécié par nos faiseurs d’opinion culturels. Aucun pays 
n’a dû avoir un génie indigène aussi puissant, avec si peu d’influence 
sur les traditions et les expressions du pays. L’impopulaire et redouté 
Germano-Américain d’aujourd’hui n’est qu’un amateur débutant com-
paré à ces anglophiles insensés de Boston, New York et Philadelphie, 
à qui leur réversion au type culturel fait voir sans critique la cause de 
l’Angleterre comme la Cause de la Civilisation. Sous couvert d’indé- 
pendance éthique de la pensée, ils importent des traditions euro-
péennes qui ne sont pas plus « américaines » que les catégories alle-
mandes qu’ils dénigrent.

Le fait que l’Amérique allemande n’ait pas transformé le stig-
mate du trait d’union en un « Tu quoque » témoigne bien en faveur de  
l’innocence de son cœur ou de son manque d’imagination. Si l’on 
devait distribuer des traits d’union, ils devraient de toute évidence être 
accrochés à ces descendants de l’Angleterre qui ont eu des siècles de 
temps pour devenir américains, alors que les Allemands n’ont eu qu’un 
demi-siècle. La guerre, surtout, a fait ressortir ce virus étranger : elle 
les montre aimant à jamais les choses anglaises, faisant allégeance à la 
Kultur anglaise, mus par des schibboleths et des préjugés anglais. C’est 
uniquement parce que c’est la classe dirigeante de ce pays qui a distri-
bué les épithètes que nous n’avons pas entendu parler, en abondance 
et avec dédain, des « Anglo-Américains à trait d’union ». Mais même 
nos querelles avec l’Angleterre se passent avec la mauvaise humeur et 
l’extravagance des querelles de famille. L’Anglais d’aujourd’hui nous 
harcèle et nous déteste avec cette façon toute personnelle, intime et 
particulière, qu’il a de détester l’Australien – la façon dont nous pour-
rions détester nos jeunes frères. Il continue de nous considérer, de 
manière incorrigible, comme des « coloniaux ». L’Amérique – officielle, 



652

contrôlante, littéraire, politique – est encore, comme l’a récemment 
exprimé un écrivain, « culturellement parlant, un dominion auto-gou-
verné de l’Empire britannique ».

L’Américain non anglophone ne peut guère être blâmé s’il pense 
parfois que la prédominance anglo-saxonne en Amérique ne relève 
guère plus que de la prime d’ancienneté. L’Anglo-Saxon n’aura jamais 
été que le premier immigrant, le premier à fonder une colonie. Il n’a 
jamais vraiment cessé d’être le descendant d’immigrants, et il n’a 
jamais réussi à transformer cette colonie en une véritable nation, avec 
une trame solide, richement tissée de culture indigène. Des colons des 
autres nations sont venus s’installer à ses côtés. Ils n’ont pas trouvé 
de culture autochtone si clairement définie qu’elle les aurait arrachés 
à leur colonialisme, et par conséquent ils se sont tournés vers leur 
mère-patrie, de la même façon que l’immigrant anglo-saxon, qui les 
avait précédés, s’était tourné vers la sienne. Ce qui a été offert au nouvel 
arrivant, c’est la chance d’apprendre l’anglais, de devenir un citoyen, de 
saluer le drapeau. Et les membres de nos classes dirigeantes qui sont 
responsables des écoles publiques, des settlements2, de toutes les orga-
nisations qui travaillent à l’amélioration de nos villes, ont toutes les 
raisons d’être fiers du soin et du travail qu’ils ont consacrés à l’absorp-
tion de l’immigrant. Ces possibilités, l’immigrant s’en est emparé avec 
joie, avec un empressement presque pathétique à se frayer un chemin 
dans son nouveau pays, sans friction ni perturbation. La langue com-
mune lui a donné accès non seulement à la communication néces-
saire, mais aussi à toutes les commodités de la vie.

Si la liberté signifie le droit de faire à peu près ce que l’on veut, 
tant que l’on n’interfère pas avec les autres, l’immigrant a trouvé la 
liberté, et l’élément dominant a été singulièrement libéral dans son 
traitement des hordes invasives. Mais si la liberté signifie une coopé-
ration démocratique dans la détermination des idéaux et des objectifs, 
ainsi que dans l’établissement des institutions industrielles et sociales 
d’un pays, alors l’immigrant n’a pas été libre. Et l’élément anglo-saxon 
est coupable de ce dont toute race dominante se rend coupable dans 



653

l’ensemble des pays européens : l’imposition de sa propre culture aux 
peuples minoritaires. Le fait que cette imposition ait été si douce et, 
en fait, semi-consciente, n’enlève rien à sa qualité. Et la guerre a révélé  
à quel point cet objectif d’« américanisation », en fait d’« anglo-saxo-
nisation (Anglo-Saxonizing) » des immigrants a échoué.

Car les Anglo-Saxons, dans leur amertume à se tourner vers les 
autres peuples, parlent de l’« arrogance » de ces derniers, et leur 
reprochent de ne s’être pas fondus dans un creuset3 qui n’a jamais 
existé. Cela trahit le dessein inconscient qui se cache au fond de 
leur cœur, et cela trahit aussi leur disposition à la jalousie raciale, 
semblable à celle dont ils accusent aujourd’hui les prétendus « trait 
d’union ». Laissons les Anglo-Saxons être fiers du labeur et des sacri-
fices héroïques qui ont façonné la nation ! Mais qu’ils se demandent, 
s’ils avaient dû dépendre de leur descendance anglaise, où ils se retrou-
veraient à vivre aujourd’hui. Pour ceux d’entre nous qui voient dans 
l’exploitation de la main-d’œuvre non qualifiée le leitmotiv le plus 
criant de notre civilisation, le peuplement du pays offre un grand 
drame social au moment où les vagues d’immigration y déferlent.

Que l’Anglo-Saxon se demande où il en serait si ces races étran-
gères n’étaient pas venues ? Que celui qui est intimement convaincu 
de l’infériorité de l’immigrant non anglo-saxon contemple cette région 
des États-Unis qui est restée la plus distinctement « américaine », le 
Sud. Qu’il se demande s’il aimerait vraiment voir les hordes étran-
gères être américanisées selon un tel modèle ? Qu’il se demande  
à quel point cette civilisation native est supérieure à celle des grands 
États « étrangers » du Wisconsin et du Minnesota, où les Scandinaves, 
les Polonais et les Allemands se sont efforcés en toute conscience de 
préserver leur culture traditionnelle, tout en devenant Américains en 
apparence satisfaisants ? Qu’il se demande quel surcroît de sagesse, 
d’intelligence, d’industrie et de leadership social est sorti de ces États 
étrangers si on les compare avec tous les États véritablement améri-
cains ? Le Sud, en fait, pendant que le vaste développement du Nord 
s’est poursuivi, est resté une colonie anglaise, stagnante, contente 



654

d’elle-même, qui a progressé à peine au-delà des premiers temps de 
l’ère victorienne. Le Sud est culturellement stérile parce qu’il n’a pas 
bénéficié d’une fécondation croisée comme les États du Nord. Ce qui 
s’est passé dans des États comme le Wisconsin et le Minnesota, c’est 
que de fortes cultures étrangères ont pris racine dans un sol nouveau 
et fertile. L’Amérique a signifié libération, et les idées politiques et les 
énergies sociales allemandes et scandinaves y ont acquis une nouvelle 
puissance. Le processus n’a pas du tout été celui d’une « assimilation » 
fantasmée du Scandinave ou du Teuton. Il s’est plutôt agi d’un proces-
sus où ils nous ont assimilés – je parle ici en tant qu’Anglo-Saxon. Les 
cultures étrangères n’ont pas été mixées ou fondues en une américa-
nité homogène, elles sont restées distinctes, tout en coopérant pour 
leur plus grande gloire et leur plus grand bénéfice, non seulement pour 
elles-mêmes, mais aussi pour l’« américanité » native à leur entour.

Ce que nous ne voulons absolument pas, c’est que ces qualités 
distinctives se délavent et se diluent dans un fluide uniforme, sans 
goût et sans couleur. Nous avons déjà beaucoup trop de cette insipi-
dité, des masses de gens qui sont des demi-sang (half-breeds) cultu-
rels, ni Anglo-Saxons assimilés, ni ressortissants d’une autre culture. 
Chaque colonie nationale de ce pays semble préserver un noyau cen-
tral de culture, en entretenant ses écoles, sa presse étrangère et sa 
littérature vernaculaire, ses leaders intellectuels et patriotiques.  
À partir de ce noyau, la colonie s’étend par gradations imperceptibles 
jusqu’à des franges où ses caractéristiques nationales sont pratique-
ment perdues. Nos villes sont remplies de ces métis qui conservent 
leurs noms étrangers, mais qui ont perdu la saveur de l’étranger. Cela 
ne veut pas dire qu’ils ont pour autant été transformés en natifs de la 
Nouvelle-Angleterre ou du Middle West. Cela ne signifie pas qu’ils ont 
été réellement américanisés. Cela signifie qu’en laissant échapper la 
culture indigène qui était la leur, ils ne lui ont substitué que la culture 
américaine la plus rudimentaire – la culture américaine du journal 
bon marché, du cinéma, de la chanson populaire, de l’omniprésente 
automobile. Les personnes qui ne réfléchissent pas et qui étudient 
cette classe de personnes la qualifient d’assimilée, d’américanisée. 



655

La grande école publique américaine a fait son travail. Avec ces gens, 
nos institutions sont en sécurité. Nous pouvons frémir d’effroi devant 
l’agressivité du trait d’union, mais cette mollesse et cette docilité sont 
acceptées comme de l’américanisation. Les mêmes faiseurs d’opinion 
dont l’idéal est de fondre les différentes races dans l’or anglo-saxon 
saluent ce misérable produit comme le résultat satisfaisant de leur 
alchimie.

Pourtant, un sens culturel plus authentique nous aurait dit que 
ce ne sont pas les noyaux culturels, conscients d’eux-mêmes, qui 
sapent notre vie américaine, mais plutôt ces franges. Ce n’est pas le 
Juif qui cultive fièrement la foi de ses ancêtres et qui se glorifie de 
sa vénérable culture qui est dangereux pour l’Amérique, mais le Juif 
chez qui s’est éteint le feu de sa judéité et qui est devenu un simple 
animal cupide (grasping). Ce n’est pas le Bohémien qui soutient les 
écoles bohémiennes de Chicago dont l’influence serait inquiétante, 
mais le Bohémien qui a fait de l’argent et qui s’est lancé dans la poli-
tique de quartier. Tout aussi sûrement que nous tendons à désin-
tégrer ces noyaux de culture nationaliste, nous tendons à créer des 
hordes d’hommes et de femmes sans contrée spirituelle, des hors-
la-loi culturels, sans autre goût ou standard que celui de la foule. 
Nous les condamnons à vivre sur les plans les plus rudimentaires de 
la vie américaine. Les influences au centre des noyaux sont centri-
pètes. Elles sont à l’origine de l’intelligence et des valeurs sociales 
qui contribuent à l’amélioration de la vie. C’est parce que ceux qui 
sont nés à l’étranger conservent cette expressivité qu’ils sont suscep-
tibles d’être de meilleurs citoyens de la communauté américaine.  
Les influences à la marge, par contre, sont centrifuges, anarchiques. 
Elles donnent naissance à des fragments de peuples détachés. Ceux 
qui sont venus pour trouver la liberté n’ont obtenu que de la permis-
sivité. Ils dérivent comme des bouts d’épaves ( flotsam and jetsam) 
de la vie américaine, emportés par le tourbillon de notre civilisation 
décadente, avec la vulgarité et la fausseté de son goût et de sa vision 
spirituelle, son absence de pensée et de sentiment sincère, sensible 
dans nos villes à l’abandon, nos films insipides, nos romans populaires 



656

et jusque sur les visages vides des foules de nos rues. Tel est le nau-
frage culturel de notre époque, et cet échouage procède des franges 
de la population anglo-saxonne autant que des autres communautés 
migrantes. L’Amérique n’a pas encore l’impulsion d’une force d’inté-
gration. Elle s’accommode trop facilement de ce détritus de cultures. 
Dans notre pays libre, aucun objectif national contraignant, aucune 
solide tradition populaire ( folk-tradition), ni aucun style populaire 
( folk-style) ne fixent de ligne à suivre aux habitants.

La guerre nous a montré que cette finalité ne se trouve dans aucune 
formule magique. Aucun nationalisme intense de facture européenne 
ne peut être nôtre. Mais ne commençons-nous pas à entrevoir un idéal 
nouveau et plus audacieux ? Ne voyons-nous pas comment les colonies 
nationales en Amérique, qui tirent leur pouvoir du profond cœur cultu-
rel de l’Europe et qui vivent pourtant ici dans la tolérance mutuelle, 
libérées des enchevêtrements séculaires de races, de croyances et de 
dynasties, pourraient inventer un idéal fédéré ? L’Amérique est une 
Europe transplantée, mais une Europe qui n’a pas été désintégrée et 
éparpillée comme par quelque Dispersion. Ses colonies vivent ici inex-
tricablement mêlées, sans être homogénéisées. Elles se combinent, 
mais elles ne fusionnent pas.

L’Amérique a une texture sociologique unique, et c’est faire preuve 
d’une pauvre imagination que de ne pas s’enflammer devant les 
potentialités incalculables d’une union d’hommes aussi nouvelle. 
Ne pas chercher d’autre but que le vieux nationalisme, épuisé, bel-
liqueux, exclusif, consanguin, ce poison dont nous sommes témoins 
aujourd’hui en Europe, ce serait faire du patriotisme une imposture 
creuse, et déclarer que, malgré nos fanfaronnades, l’Amérique doit 
encore s’en tenir au suivisme, au lieu d’être une leader entre les nations.

II.

Si nous en venons à trouver ce point de vue plausible, nous 
devrons abandonner la quête de notre culture native « américaine ». 



657

À l’exception du Sud et de cette Nouvelle-Angleterre qui, comme 
les Indiens (Red Indian), semblent tomber dans un oubli solennel, 
il n’existe pas de culture spécifiquement américaine. Il semble que 
notre lot soit plutôt celui d’être une fédération de cultures. C’est ce que 
nous avons été pendant un demi-siècle, et la guerre a rendu encore plus 
évident que c’est ce que nous sommes destinés à rester. Cela ne signifie  
cependant pas qu’il n’existe pas d’expressions du génie indigène qui 
n’auraient pu naître sur un autre sol. La musique, la poésie, la philo-
sophie, ont été singulièrement fertiles et novatrices. Curieusement, 
le génie américain s’est épanoui dans les directions les moins com-
prises par le peuple.

Si la marque propre de l’Amérique est la bigness, l’action, l’objec-
tif, par opposition à la vie réfléchie, où va-t-on trouver l’expression 
épique de cet esprit ? Notre théâtre et notre roman, les domaines parti-
culiers de l’expression de l’action et de l’objectivité, sont des domaines 
de l’esprit qui restent pauvres et médiocres. Le matérialisme améri-
cain est en quelque sorte empêché de faire passer dans une forme 
artistique impressionnante l’énergie propre avec laquelle il jaillit.  
La situation n’est pas meilleure en architecture, le moins romantique 
et le moins subjectif de tous les arts. Nous sommes incapables d’ex-
primer les valeurs mêmes que nous déclarons idéaliser. Mais c’est 
dans les formes plus raffinées – musique, poésie, essai, philosophie – 
que le génie américain produit des œuvres égales à celles de tous ses 
contemporains. Ce n’est que dans la mesure où notre génie améri-
cain a exprimé l’esprit de pionnier, cet élan aventureux prospectif 
d’un empire colonial, qu’il est représentatif de cet ensemble – une 
Amérique composée de nombreuses races et de nombreux peuples, 
qui ne se limite pas à un enthousiasme partiel ou traditionnel. Et ce 
n’est que lorsque cette note pionnière retentit que nous pouvons vrai-
ment parler de culture américaine. Tant que nous pensions l’américa-
nité en termes de « melting pot », notre tradition culturelle américaine 
se tournait vers le passé. C’était quelque chose en relation à quoi les 
nouveaux Américains devaient être façonnés. À la lumière de notre 
idéal changeant d’américanité, nous devons explorer le paradoxe qui 



658

projette dans le futur notre tradition culturelle américaine. Elle sera 
ce que nous ferons tous ensemble de cette occasion incomparable de 
partir à l’assaut de l’avenir avec une nouvelle clé.

Quoique s’avère être le nationalisme américain, il est certain qu’il 
deviendra quelque chose de totalement différent des nationalismes 
européens du xxe siècle. Cette vague d’enthousiasme réactionnaire  
à jouer le jeu nationaliste orthodoxe qui traverse le pays n’est pas assez 
vitale pour durer. Nous ne pouvons pas nous pavaner et vibrer à l’unis-
son du même sentiment d’identité nationale. Nous devons donner 
de nouveaux contours à notre fierté. Nous devons nous contenter 
d’éviter les innombrables maux que le patriotisme national a engen-
drés en Europe, nous prémunir contre cette fierté et cette conscience 
de soi férocement exacerbées. Aussi séduisant que cela puisse être, 
nous devons laisser nos imaginations aller au-delà de cet état de bel-
ligérance à peine voilé. Nous pouvons, en toute sérénité, être fiers de 
refuser de nous battre si notre fierté embrasse les forces créatrices de 
la civilisation que la lutte armée annule, et si notre code d’honneur 
transcende celui de l’écolier dans la cour de récréation, entouré de ses 
camarades railleurs. Notre honneur doit être positif et créatif, et non 
une simple protection jalouse et négative contre les violations méta-
physiques de nos droits techniques. Quand on met en avant la doc-
trine selon laquelle le sang mystique de notre nation, avec tout ce qu’il 
charrie d’honneur sacré, de liberté et de prospérité, coule en chaque 
Américain, de sorte que si une blessure lui est faite, le signal est donné 
pour engager la nation tout entière dans cette querelle clanique, faite 
d’horreurs et de représailles qu’est la guerre, alors nous nous retrou-
vons projetés parmi des écoliers du Moyen Âge, et non pas dans l’Amé-
rique pragmatique et réaliste du xxe siècle.

Nous devrions concentrer notre attention sur ce que l’Amérique  
a fait, et non sur les codes médiévaux du duel qu’elle manque de res-
pecter. Nous avons transplanté la modernité européenne sur notre sol, 
sans l’esprit qui l’enflamme et qui convertit toute son énergie en des-
truction mutuelle. De ces peuples étrangers, on a tant bien que mal 



659

extrait le poison. L’Amérique, « trait d’union » avec l’amertume, est en 
quelque sorte non-explosive. En effet, même si nous évoquons tous 
avec sympathie l’une ou l’autre nation européenne, même si la guerre 
a fait vibrer chacun d’entre nous au rythme d’une corde émotionnelle 
de l’autre côté de l’Atlantique, l’effet a été d’une innocuité presque 
dramatique. Ce à quoi nous avons réellement assisté, même si c’est 
de façon pratiquement inconsciente, dans ce pays, c’est à une bataille 
passionnante, et sans effusion de sang, entre Kulturs4. Dans l’arène 
de friction qui a été la plus dramatique – entre Germano-Américains 
et Anglo-Américains, tous à trait d’union – sont apparues des riva-
lités philosophiques qui révèlent des attitudes traditionnelles plus  
profondes, des points de vue reflétant exactement les enjeux tita-
nesques de la guerre. L’Amérique est un miroir de ces questions spiri- 
tuelles. La lutte par procuration s’est déroulée pacifiquement, ici, 
dans l’esprit (in the mind). Nous avons vu la résistance vigoureuse de 
la vieille interprétation morale de l’histoire sur laquelle l’Angleterre 
victorienne a prospéré et qui l’a grandie dans l’estime qu’elle a d’elle-
même. La vision claire et immensément satisfaisante de la guerre en 
tant que bataille entre le bien et le mal ; le soutien enthousiaste des 
Alliés en tant qu’incarnation de la vertu déchaînée ; la vision féroce 
de leurs objectifs nationaux égoïstes en tant qu’idéaux de justice, de 
liberté et de démocratie : tout cela a été projeté avec la plus grande force 
contre les interprétations réalistes allemandes en termes de lutte pour 
le pouvoir et de virilité de l’État intégré. L’Amérique a été le champ de 
bataille intellectuel des nations européennes.

III.

L’échec du melting-pot, loin de clore la grande expérimentation 
démocratique américaine, signifie qu’elle ne fait que commencer. 
Quoique devienne le nationalisme américain, nous voyons déjà que 
sa couleur sera plus riche et plus excitante que ce que notre idéal avait 
jusque-là embrassé. Dans un monde qui a rêvé d’internationalisme, 
nous découvrons que nous étions, à notre insu, en train de bâtir la pre-
mière nation internationale. Les voix qui ont réclamé un nationalisme 



660

étroit et jaloux sur le modèle de l’Europe sont en train d’échouer.  
De cet idéal, si courageux et désintéressé qu’il ait été défini pour nous, 
le temps nous a de plus en plus éloignés. Ce que nous avons accompli, 
c’est plutôt un cosmopolitisme, épuré de la concurrence dévastatrice. 
L’Amérique est déjà la fédération mondiale en miniature, le continent 
où, pour la première fois dans l’histoire, s’est réalisé ce miracle de  
l’espoir, la vie pacifique côte à côte, des peuples les plus hétérogènes 
sous le soleil, sans qu’ils renoncent substantiellement à leur carac-
tère. Nulle part ailleurs une telle contiguïté n’a été autre chose qu’une 
source de misère. Ici, malgré nos tragiques échecs d’ajustement, les 
contours sont déjà trop clairs pour ne pas nous donner une nouvelle 
vision et une nouvelle orientation de l’esprit américain dans le monde.

C’est à l’Américain de la jeune génération qu’il appartient d’ac-
cepter ce cosmopolitisme et de le porter de l’avant comme un but 
conscient et fructueux. Dans ses universités, avec l’étude de la litté-
rature, de l’histoire et de la politique modernes, ainsi que de la géo-
graphie économique, il bénéficie déjà du privilège d’une perspective 
cosmopolite, comme aucune autre nation d’aujourd’hui en Europe. 
S’il est encore un colonial, il n’est plus le colonial d’une culture par-
tielle, mais de plusieurs. Il est un colonial du monde. Le colonialisme 
s’est métamorphosé en cosmopolitisme, et sa mère-patrie n’est pas 
une nation : elle est faite de tous ceux qui ont quelque chose à offrir  
à l’esprit qui améliore la vie. Cette vague sympathie que la France d’il 
y a dix ans ressentait pour le monde – une sympathie qui a été noyée 
dans la terrible réalité de la guerre – peut être celle de l’Américain 
moderne, et cela dans un sens positif et dynamique. Si l’Américain 
fait preuve d’esprit de clocher, c’est par pure sauvagerie ou lâcheté. 
Son provincialisme est dû à son défaut d’imagination, à moins qu’il 
ne soit à la mesure de sa peur des esprits maléfiques.

En effet, il n’est pas rare que l’Anglo-Saxon qui se rend aujourd’hui, 
enthousiaste, dans une université américaine dynamique trouve ses 
véritables amis non pas parmi ceux de sa propre race, mais parmi 
les Allemands ou les Autrichiens acclimatés, les Juifs acclimatés, 



661

les Scandinaves ou les Italiens acclimatés. Il trouve en eux la note 
cosmopolite. Pour ces jeunes, nés à l’étranger ou enfants de parents 
nés à l’étranger, il est probable que bon nombre de leurs vieux  
problèmes morbides de consanguinité seront éliminés. Ces amis 
n’ont pas conscience des répressions de la petite société étriquée 
dans laquelle il a grandi comme un provincial. Il éprouve un senti-
ment agréable de libération des attitudes rassises et familières de ceux 
dont la culture enkystée n’a créé presque rien de vital pour l’Amérique  
d’aujourd’hui. Il respire le grand air. Dans ses nouveaux enthousiasmes 
pour la littérature continentale, pour les profondeurs russes inexplo-
rées, pour la clarté de la pensée française, pour les philosophies teu-
toniques du pouvoir, il se sent citoyen d’un monde plus vaste. Il peut 
être absurdement superficiel, son émerveillement pour les choses de 
l’extérieur peut ignorer toutes les vertus plus calmes et plus douces de 
son foyer anglo-saxon, mais il a au moins trouvé la voie de cet esprit 
international qui sera essentiel à tous les hommes et femmes de bonne 
volonté si elles et ils veulent un jour sauver ce monde occidental qui 
est le nôtre du suicide. Ses nouveaux amis sont passés par une évolu-
tion similaire. Se retrouvant maintenant dans ce contexte commun, 
tous peuvent encore conserver le caractère distinctif de leurs cultures 
d’origine et de leurs inclinations spirituelles nationales. Ils sont plus 
précieux et plus intéressants les uns pour les autres parce qu’ils sont 
différents, mais cette différence ne pourrait pas être créative sans cette 
nouvelle perspective cosmopolite que l’Amérique leur a donnée et que 
tous partagent également.

Un collège où un tel esprit est possible, même au moindre degré, 
porte déjà en lui les germes de ce monde intellectuel international du 
futur. Il suggère que la contribution de l’Amérique sera un interna-
tionalisme intellectuel qui ira bien au-delà du froid enregistrement 
des faits et du simple échange d’idées et de découvertes scientifiques. 
Elle sera une sympathie intellectuelle qui ne sera pas satisfaite jusqu’à  
ce qu’elle touche au cœur des différentes expressions culturelles, et 
ressente ce qu’elles ressentent. Elle pourra avoir d’immenses préfé-
rences, mais elle fera de la compréhension, et non de l’indignation, 



662

son but. Une telle sympathie unira et ne divisera pas. L’idéal cosmo-
polite est posé contre la panique à peine déguisée que l’on appelle 
« patriotisme » et contre le militarisme à peine déguisé que l’on appelle 
« préparation »5. Cela ne signifie pas que ceux qui défendent l’idéal  
cosmopolite soient favorables à une politique de dérive (drift). Eux 
aussi aspirent passionnément à une Amérique intégrée et disciplinée.

Mais ils ne veulent pas d’un système intégré uniquement pour 
l’exploitation économique des travailleurs dans l’espace national 
ou pour la prédation impérialiste des peuples les plus faibles. Ils ne 
veulent pas d’une intégration par la coercition ou par le militarisme, 
tout comme ils récusent l’affirmation brutale d’un code d’honneur 
médiéval et de droits douteux. Ils croient que l’intégration la plus effi-
cace sera celle qui coordonnera les divers éléments pour les amener 
à œuvrer ensemble, consciemment, à la place de l’Amérique dans la 
situation mondiale. Ils exigent pour l’intégration une véritable inté-
grité, une plénitude des enthousiasmes et une robustesse des objec-
tifs qui ne peuvent advenir que lorsqu’aucune colonie nationale au 
sein de notre Amérique ne se sent discriminée ou visée par des préju-
gés culturels. Cette force de coopération, ce sentiment que tous ceux 
qui sont ici peuvent prendre part au destin de l’Amérique, accouche-
ront d’un meilleur esprit d’intégration que toute « américanité » étri-
quée ou que tout chauvinisme forcé.

Dans cet effort, nous devrions peut-être accepter une certaine forme 
de cette double citoyenneté, qui provoque tant d’horreur parmi nous, 
et la reconnaître comme la forme rudimentaire de cette citoyenneté 
internationale à laquelle, si nos paroles ont un sens, nous aspirons. 
Nous avons assumé sans questionnement que la simple participation 
à la vie politique des États-Unis devait couper le nouveau citoyen de 
toute sympathie pour ses anciennes allégeances. Tout ce qui n’est pas 
un transfert corporel de dévotion d’une souveraineté à une autre a été 
considéré comme une sorte de trahison morale de la République. Nous 
avons insisté pour que l’immigrant que nous avons accueilli, après 
qu’il avait fui le nationalisme très exclusif de son pays d’origine en 



663

Europe, adopte dans les plus brefs délais un nationalisme tout aussi 
exclusif, tout aussi étriqué et moins légitime encore parce que n’étant 
fondé sur aucune tradition chaleureuse de sa propre nation. Pourtant, 
on dit qu’une nation comme la France autorise une double citoyen-
neté, formelle et légale, même à l’heure actuelle. Même si un de ses 
citoyens peut prétendre rompre son allégeance en faveur d’une autre 
souveraineté, il n’en reste pas moins soumis à ses lois lorsqu’il revient. 
Citoyen un jour, citoyen toujours ! Peu importe le nombre de nouvelles 
citoyennetés qu’il puisse adopter. Et une telle double citoyenneté nous 
semble saine et juste. Car elle reconnaît que, même si le Français peut 
accepter le cadre institutionnel formel de son nouveau pays et déve-
lopper une intense loyauté à son égard, il ne perdra jamais sa francité 
(Frenchness). Ce qui fait l’étoffe de son âme sera toujours de cette fran-
cité. À moins qu’il ne dégénère en totalité, il continuera toujours, dans 
une certaine mesure, d’habiter son environnement natal.

De fait, l’Américain cultivé qui va en Europe ne pratique-t-il pas une 
double citoyenneté, qui, pour n’être pas formelle, n’en est pas moins 
réelle ? L’Américain qui vit à l’étranger est peut-être le moins expatrié 
des hommes. S’il tombe amoureux des façons de vivre, de la pensée et 
de la démocratie françaises et cherche à s’imprégner de l’esprit nou-
veau, il se rend coupable, au moins, d’une double citoyenneté spiri-
tuelle. Il est peut-être encore américain, mais il se sent aussi français 
par sympathie. Et il s’aperçoit que cet accroissement de son expérience 
n’implique en lui aucun conflit honteux, ne réclame aucun abandon 
de son attitude native. Il a plutôt, pour la première fois, entr’aperçu 
l’esprit cosmopolite. Et après avoir vagabondé parmi de nombreuses 
races et civilisations, il peut rentrer en Amérique pour les retrouver 
toutes vivant ici de façon brute, éclatante, cherchant le même ajuste-
ment que lui. Il voit les nouveaux peuples d’ici avec une vision nou-
velle. Ce ne sont plus des masses d’étrangers, attendant d’être « assi-
milés » et fondus dans la pâte indiscernable de l’anglo-saxonisme.  
Ce sont plutôt des fils de cultures vivantes et puissantes, qui s’efforcent, 
à l’aveugle, de s’entre-tisser dans la trame d’une nouvelle nation inter-
nationale, la première que le monde ait connue. En Autriche-Hongrie 



664

ou en Prusse, la plus forte de ces cultures tenterait presque instincti-
vement de subjuguer la plus faible. Mais en Amérique, ces volontés de 
puissance sont tournées dans une direction différente, celle de l’ap-
prentissage de comment vivre ensemble.

En même temps que la double citoyenneté, nous devrons accepter, 
je pense, cette libre mobilité de l’immigrant entre l’Amérique et son 
pays natal qui suscite aujourd’hui tant de préjugés parmi nous. Nous 
devrons accepter le retour de l’immigrant pour la même raison que 
nous estimons justifié notre propre papillonnage ( flitting) sur terre. 
Stigmatiser l’étranger qui travaille en Amérique pendant quelques 
années, retourne dans son pays, peut-être seulement pour revenir 
chercher fortune en Amérique, c’est penser en termes nationalistes 
étroits. C’est ignorer la signification cosmopolite de cette migration. 
C’est ignorer le fait que l’immigrant de retour est souvent un mission-
naire auprès d’une civilisation inférieure.

Cette habitude migratoire est particulièrement courante chez les 
travailleurs non qualifiés qui ont afflué aux États-Unis au cours des 
douze dernières années, en provenance de tous les pays d’Europe 
du Sud-Est. Beaucoup d’entre eux retournent dépenser leurs reve-
nus dans leur propre pays ou le servir en temps de guerre. Mais ils 
reviennent avec une perspective critique, entièrement nouvelle, et 
un sentiment de la supériorité de l’organisation américaine sur la vie  
primitive dans leur contrée d’origine. Ce va-et-vient continu a déjà 
élevé le niveau de vie matériel dans de nombreuses régions de ces pays 
arriérés. Car ces régions sont ainsi dotées de ce dont elles ont exacte-
ment besoin, le capital pour l’exploitation de leurs ressources natu-
relles et l’esprit d’entreprise. L’Amérique éduque ainsi ces peuples en 
retard, de bas en haut de leurs sociétés, et elle éveille de vastes masses 
à un nouvel espoir d’avenir. Avec le Grec migrateur, nous n’avons donc 
pas un étranger parasite, ni un atout douteux pour l’Amérique, mais un 
symbole de l’échange cosmopolite qui s’annonce, en dépit de toutes 
les guerres et de tous les exclusivismes nationaux.



665

Seule l’Amérique, en raison de la liberté des chances, unique, qu’elle 
offre et grâce à son isolement traditionnel, peut prendre la tête de 
cette entreprise cosmopolite. Seul l’Américain – et dans cette caté-
gorie, j’inclus l’étranger, le migrant qui a vécu avec nous, a contracté 
l’esprit pionnier et un sens des nouvelles vues sociales – a la chance 
de devenir ce citoyen du monde. L’Amérique est en train de devenir, 
non pas une nationalité, mais une transnationalité, un tissage, trame 
et chaîne, de nombreux fils de toutes tailles et de toutes couleurs. Tout 
mouvement qui tente d’empêcher le tissage, de teindre le tissu d’une 
seule couleur ou de démêler les multiples brins de fils, va à l’encontre 
de cette vision cosmopolite. Je ne dis pas que nous devrions nécessai-
rement engloutir, jusqu’à saturation, le produit brut de l’humanité : 
ce serait une folie de vouloir absorber les nations plus vite que nous 
ne pourrions les tisser les unes avec les autres. Nous n’avons aucun 
devoir de les accueillir ou de les rejeter. Ceci est une pure question pra-
tique à régler. Mais ce qui nous concerne, c’est le fait que les écheveaux 
de fils sont là. Nous devons avoir une politique et un idéal pour une 
situation réelle. Notre question est la suivante : qu’allons-nous faire 
de notre Amérique ? Comment pouvons-nous obtenir une Amérique 
plus créative : en confinant notre imagination à l’idéal du melting-pot, 
ou en l’élargissant jusqu’à une conception cosmopolite telle que je l’ai 
vaguement esquissée ?

La guerre a montré que l’Amérique est incapable de rester distante 
et irresponsable, quoiqu’elle soit isolée géographiquement et politi-
quement de la situation mondiale sur le théâtre européen. Elle est une 
étoile errante dans un ciel dominé par deux colossales constellations 
d’États. Ne peut-elle pas élaborer une position qui lui soit propre, une 
vie au sein de ce monde européen, bouillonnant et embrasé, sans en 
faire tout à fait partie ? C’est son seul espoir et sa seule promesse. Sa 
transnationalité étant forgée de toutes les nations, il lui est spirituel-
lement impossible de se placer dans l’orbite d’une seule. Ce serait une 
folie de se précipiter dans un nationalisme prématuré et sentimental, 
ou d’imiter l’Europe et de se mettre en péril en jouant avec les forces qui 
entraînent dans la guerre. Aucune américanisation ne pourra réaliser 



666

cette vision si elle ne reconnaît pas le caractère unique de notre trans-
nationalisme. La tentative de fusion anglo-saxonne ne fera que créer 
de l’inimitié et de la méfiance. La croisade contre les « traits d’union »6 
ne fera qu’enflammer le patriotisme partiel des transnationaux, et les 
incitera à affirmer leurs traditions européennes de façon stridente et 
malsaine. Mais la tentative de tisser une nation internationale entiè-
rement nouvelle à partir de notre Amérique chaotique libérera et har-
monisera la puissance créatrice de tous ces peuples et leur donnera 
la nouvelle citoyenneté spirituelle d’un monde, comme tant d’indi-
vidus l’ont déjà reçue.

Est-ce fou d’espérer que le contre-courant de l’opposition à la méta-
physique dans les relations internationales, l’opposition au milita-
risme, soit moins la marque d’un provincialisme lâche qu’un tâton-
nement vers cet idéal cosmopolite plus élevé ? On peut comprendre 
l’agitation exaspérée avec laquelle nos fiers colons pro-britanniques 
contemplent, au-delà des mers, un conflit héroïque auquel ils ne parti-
cipent pas. Il était inévitable que notre inaction nécessaire évolue dans 
leur esprit vers le spectre de la honte et du déshonneur national. Mais 
prenons garde à ne pas prendre leur sensibilité comme arbitre final. 
Considérons plutôt notre réticence comme le premier balbutiement 
d’une revendication, émanant de certains courants de notre nationa-
lité, de la liberté d’expression dans la construction de l’idéal américain. 
Affrontons avec réalisme l’Amérique qui nous entoure. Travaillons 
avec les forces qui y sont à l’œuvre. Faisons quelque chose de cet esprit 
transnational au lieu de le proscrire. Nous vivons déjà cette Amérique 
cosmopolite. Ce dont nous avons besoin, c’est d’une conscience vive, 
partout, de ce nouvel idéal. Des avancées délibérées doivent être réa-
lisées, contre les survivances de l’idéal du melting-pot, pour les pro-
messes de la vie américaine7.

Nous ne pouvons pas américaniser l’Amérique dignement en senti- 
mentalisant et en moralisant l’histoire. Lorsque les meilleures écoles 
renoncent expressément au devoir discutable d’enseigner le patrio-
tisme par le biais de l’histoire, ce n’est pas le moment d’imposer une 



667

doctrine arbitraire aux immigrants. Cette forme d’américanisation 
a été entendue parce qu’elle faisait appel aux vestiges de notre vieux 
patriotisme sentimental et moralisateur. Elle a jusqu’à présent tenu le 
haut du pavé en tant qu’expression de la nouvelle dévotion du nouvel 
Américain. Les inflexions des autres voix ont été assourdies. Elles 
doivent être entendues. Nous devons voir si pour des centaines de ces 
nouveaux Américains, la leçon de la guerre n’aura pas été d’y acquérir 
une vive conscience de leur transnationalité. Ils ont une conscience 
nouvelle de ce que l’Amérique signifie pour eux en tant que citoyen-
neté dans le monde. Si de vagues idéaux historiques ont fourni le com-
bustible à l’incendie européen, notre idéal américain ne pourra pro-
gresser tant que nous ne nous serons pas débarrassés de cette façon 
romantique d’enjoliver le passé.

Tous nos idéalismes doivent être orientés vers des objectifs sociaux 
auxquels tous puissent participer, la bonne vie de la personnalité 
vécue dans l’environnement de la Communauté bien-aimée8. Aucun 
des triomphes équivoques du passé, qui ne bénéficient qu’à la gloire 
d’une seule de nos transnationalités, ne peut nous satisfaire. Notre 
idéal doit être celui d’une Amérique à venir, autour de laquelle tous 
puissent s’unir, qui nous tire vers elle, irrésistiblement, à mesure que 
nous nous comprenons plus chaleureusement les uns les autres.

Rendre réel cet effort au milieu des dangers et des apathies est la 
tâche d’une plus jeune intelligentsia américaine. Ce sera une entre-
prise d’intégration dans laquelle nous pourrons tous nous engager, 
un alliage spirituel qui devrait nous rendre, si la menace finale venait  
à se présenter, non pas plus faibles, mais infiniment forts.



668

NOTES
1 [NdE. : Randolph S. Bourne 
(1916), « Trans-National America », 
Atlantic Monthly, juillet, 118, p. 86-97 
(traduction de l’anglais au français et 
notes par Daniel Cefaï).]

2 [NdT. : Les settlements étaient des 
communautés de vie de personnes 
issues, pour la plupart, de milieux 
favorisés, souvent des femmes, avec 
une formation universitaire, qui 
s’établissaient dans des quartiers 
déshérités en vue de « se rapprocher » 
des plus pauvres, des ouvriers des 
zones industrielles ou des migrants 
récemment arrivés, de partager leur 
expérience et de tenter de résoudre 
un certain nombre de problèmes du 
voisinage avec eux.]

3 [NdT. : Melted in a pot : référence à la 
fusion de la nation américaine dans 
le creuset ou le chaudron du melting-
pot.]

4 [NdT. : Kulturs (sic) – et non pas 
Kulturen.]

5 [NdT. : Preparedness : renvoie au 
mouvement de préparation militaire, 
à partir de 1915, en prévision de 
l’entrée en guerre en Europe. La loi sur 

la défense nationale (National 
Defense Act) adoptée en juin 1916 
autorise le doublement des effectifs 
de l’armée des États-Unis, qui passe 
à 200 000 hommes en service actif, 
et l’augmentation des effectifs de la 
Garde nationale américaine jusqu’à 
400 000 hommes.]

6  [NdT. : La métaphore du trait 
d’union (hyphen et hyphenate) 
est récurrente dans le texte. Elle 
renvoie à la campagne politique 
contre les Américains non-natifs 
ou d’ascendance étrangère, 
principalement allemande ou 
irlandaise, qui ne se seraient pas 
« assimilés ». Elle critique la thèse 
selon laquelle les Hyphenates seraient 
des immigrants restés étrangers 
(aliens), refusant de s’américaniser.]

7 [NdT. : Le projet d’Amérique trans-
nationale viendrait remplir les 
promesses d’Herbert Croley (1909), 
The Promise of American Life, New 
York, The Macmillan Company.]

8 [NdT. : Josiah Royce développe sa 
conception de la « Beloved Community » 
dans The Problem of Christianity, New 
York, Macmillan, 1913.]




