
L’EXPÉRIENCE 
MARGINALE

UNE SOCIOANALYSE 
PRAGMATISTE DU SOI 
SELON ROBERT E. PARK ET 
EVERETT V. STONEQUIST

DANIEL CEFAÏ



Les textes de Robert E. Park et d’Everett V. Stonequist sur 
l’homme marginal peuvent être comparés à ce que dit 
W. E. B. Du Bois sur la double conscience. Ils étudient une 
expérience de l’entre-deux mondes, dans un héritage 
direct des études de William James sur la psychologie 
du Soi divisé et de leur reprise par Charles H. Cooley ou 
George H. Mead sur le Soi social. L’enquête sur l’expérience 
marginale se centre sur le cas des Juifs, des migrants 
et des Noirs aux États-Unis. Elle examine différentes 
recherches des années 1910 à la fin des années 1930 sur 
les formes d’amalgame et d’acculturation par le mariage 
mixte. L’exploration du métissage oscille entre la hantise 
de la miscégénation raciale et l’éloge de l’hybridation 
culturelle – les cas de « laboratoires naturels » que sont 
Hawaii et le Brésil fascinant alors nos auteurs. L’enquête 
se porte ensuite sur une psychopathologie des troubles 
de l’expérience marginale : Stonequist décrit la souffrance 
de la tension entre identités multiples et des épreuves 
de dépaysement, déclassement et déracinement, dans 
des termes que l’on retrouvera dans la psychologie des 
relations coloniales. Pour finir, trois solutions possibles 
à cette expérience de crise sont examinées : celle de 
la médiation-traduction, celle du passing et celle de 
l’engagement nationaliste.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; ROBERT E. PARK ; EVERETT V. STONEQUIST ; 
EXPÉRIENCE MARGINALE ; IMMIGRATION ; PLURALISME CULTUREL.

Daniel Cefaï est directeur d’études à l’EHESS et chercheur au Centre 
d’étude des mouvements sociaux (CEMS) [daniel.cefai[at]ehess.fr].



766

Pourquoi inclure deux textes de sociologues professionnels, 
Robert E. Park et Everett V. Stonequist, dans un dossier sur le plura-
lisme culturel et la question raciale ? Tous les participants à ces débats 
sont soit des philosophes de profession (outre Dewey, Horace Kallen, 
tout en étant un intellectuel public, travaillera sa vie durant à l’uni-
versité), soit des activistes (Jane Addams, bien que l’on redécouvre 
ses talents de philosophe appliquée et d’enquêtrice sociologique, 
a été, avant toutes choses, une leader civique), soit des auteurs qui 
ont suivi d’autres voies que celle de l’université (Randolph Bourne 
a excellé dans la critique littéraire, l’essayisme et le journalisme). Ils 
ont encore pu être des universitaires à certains moments, mais ont dû 
vivre hors des institutions académiques une bonne partie de leur vie 
(Alain Locke se faisant d’abord connaître comme éditeur, collection-
neur et critique d’art) – le jeune W. E. B. Du Bois étant un cas à part, 
« commutant entre son laboratoire scientifique et le monde tumul-
tueux de l’action sociale » (Rudwick, 1957 : 475-476) (sociologue, lui 
aussi, dans un premier temps, avant de devenir un activiste à plein 
temps de la NAACP, l’éditeur de The Crisis et de Phylon, et l’écrivain 
le plus en vue de la communauté noire).

Le choix de ces deux textes de sociologues renvoie au désir de mon-
trer que le pluralisme culturel, ethnique et racial informe aussi des 
enquêtes empiriques. Si ces investigations sont orientées par des hypo-
thèses qui proviennent des mondes social, civique ou politique, et par 
les transcriptions philosophiques des problèmes qui travaillent ces 
mondes, en retour, elles fournissent une description et une analyse 
des trajectoires migrantes, des relations raciales, de l’entrechoc des 
sociétés et des cultures et de la formation des personnalités de leurs 
membres, infiniment plus précises, détaillées et circonstanciées que 
ne le font les autres registres de discours. On exclut souvent les tra-
vaux de sociologues de cet horizon de questionnement, alors qu’ils 
sont en son plein centre et qu’ils fournissent toutes sortes de connais-
sances qui devraient infléchir les interrogations philosophiques et les 
diatribes politiques sur le processus d’américanisation. Les sciences 
sociales nous informent sur les histoires de vie des immigrants, sur les  

PRAGMATA, 2024-7/8 : 764-1029



767

vertus et les vices de l’assimilation, et sur les modes de coexistence 
entre groupes raciaux, ethniques, nationaux, linguistiques et religieux. 
Elles donnent de la chair à des interrogations par trop abstraites et 
souvent idéologiques. Elles soulèvent le problème des symétries et 
des asymétries entre question juive, question migrante et question  
raciale. Elles élaborent des études ciblées sur le travail, le droit, la 
santé ou l’école, à côté de celles sur la ville, le mariage mixte (inter-
marriage), la langue ou la religion. Et ces enquêtes empiriques per-
mettent, en-deçà de l’affrontement des jugements de valeur, d’avoir un 
aperçu sur la façon dont des personnes réelles, en chair et en os, font 
l’expérience des situations concrètes dans lesquelles elles sont prises.

Cette tradition d’étude, qui remonte à William Isaac Thomas et  
à Robert Ezra Park, est curieusement négligée par la majeure partie des 
recherches sur la question raciale. Paul Gilroy, qui retravaille la notion 
de « double personne » dans The Black Atlantic (1993), ne fait que men-
tionner, en passant, Louis Wirth et Black Metropolis (1945) de Horace 
Cayton et St. Clair Drake (repéré probablement grâce à l’avant-propos 
de Richard Wright). Park, Stonequist, E. Franklin Frazier ou Charles S. 
Johnson sont absents de l’ouvrage. De même, pas de trace d’une notion 
de personne marginale en laquelle on peut pourtant voir une nouvelle 
version, enrichie, de la « double conscience » de Du Bois (1903/2007), 
ou de la « double personnalité (dual personality) » de James Weldon 
Johnson dans The Autobiography of an Ex-Coloured Man (1912)1. Cette 
tradition de recherche est tombée dans l’oubli des ethnic studies et de 
la race theory. Elle a été accusée dans un premier temps, au prix d’une 
méconnaissance et d’une incompréhension de l’écologie humaine, 
d’avoir naturalisé la situation des Africains-Américains et d’être 
incompatible avec le mouvement des droits civiques ; elle a, depuis, 
été vilipendée pour sa supposée hostilité aux Africains-Américains, 
moyennant des lectures tronquées ou simplement fausses. Aldon 
Morris, dans The Scholar Denied (2015), a ainsi réhabilité Du Bois dans 
l’histoire de la sociologie états-unienne au prix d’une série de malen-
tendus sur Park, crucifié pour son supposé darwinisme social, biolo-
gisme et racisme. Mon texte ne rentrera pas dans la polémique. Il se 



768

contentera de rendre compte des multiples enquêtes de Park et de 
ses proches, de faire apparaître leur matrice théorique, d’en pointer 
ici et là les impasses et limites, mais de mettre, aussi, en valeur leur 
formidable potentiel.

Sa publication dans Pragmata est liée à une autre préoccupation, 
celle de rendre sensibles les racines pragmatistes des recherches et 
des réflexions sur le pluralisme culturel et sur la question raciale, 
au début du xxe siècle, aux États-Unis. Ces racines pragmatistes ne 
sont pas les seules. Les autobiographies, les enquêtes sociologiques 
et journalistiques ainsi que les témoignages et analyses d’activistes 
apportent la grande masse de documents personnels à partir desquels 
la situation marginale des Juifs, des Noirs américains et des migrants 
à trait d’union, va être réfléchie. En sciences sociales, toutefois, au 
moins jusqu’à la Seconde Guerre mondiale, mais aussi, par la suite, 
dans les séminaires d’Herbert Blumer, d’Everett C. Hughes ou d’An-
selm Strauss, la filiation de ces lignages de la sociologie de Chicago 
aux pensées de William James, de John Dewey ou de George H. Mead 
restait présente à l’esprit des chercheurs. Notre effort est de restaurer 
ces chaînes de pensée, en nous focalisant sur la figure de « l’Homme 
Marginal ». Celle-ci nous paraît un bon analyseur du pluralisme cultu-
rel, de ses richesses et de ses difficultés.

L’HOMME MARGINAL

Dans l’énorme domaine de recherches sur l’immigration et sur 
les relations raciales qu’a fécondé la tradition de Chicago, on a choisi 
ici une figure idéal-typique, celle de l’Homme Marginal (marginal 
man) – qui pourrait aussi bien être une Femme Marginale ! Ce profil 
de personnes est propre à certains milieux sociaux, travaillés par des 
formes de cohabitation culturelle et raciale, lesquelles connaissent 
toutes sortes de tensions, frictions et conflits. Une personne margi-
nale vit ces tensions, frictions et conflits sur un mode personnel, dans 
son champ d’expérience.



769

Robert E. Park dessiné par Clara 
Cahill Park pendant leur séjour 
à Berlin (University of Chicago 
library, Special Collections 
Research Center, apf1-06719).

Robert E. Park portrait photographique 
(sans date) (University of Chicago 

library, Special Collections Research 
Center, apf1-06712).



770

Park est le premier à forger ce concept de « marginalité »2, qui peut 
être appliqué à des expériences, des statuts et des situations, des 
cultures et des institutions, à commencer par Ellis Island, zone inter-
médiaire, port d’abordage de l’Amérique, la Porte d’Or, mais aussi l’Île 
des Larmes, lieu critique où entre 1892 et 1924, des fonctionnaires de 
l’immigration décident du sort de rester en Amérique ou de repartir en 
Europe. Dans ce petit îlot de quatorze hectares, à quelques brasses du 
New Jersey ou de Fort Clinton, les immigrants sont en suspens entre 
deux mondes et entre deux destins. Georges Perec voit en Ellis Island 
« le lieu même de l’exil, c’est-à-dire le lieu de l’absence de lieu, le non-
lieu, le nulle part »3. Point de passage, de concentration et de dispersion  
des diasporas européennes, « usine à fabriquer des Américains » (Perec 
& Bober, 1980), lieu-frontière où sont baptisés des millions de nou-
veaux Américains, introduits par cette re-naissance à leur nouvelle 
vie, au prix d’un arrachement à leurs histoires et d’une dislocation 
de leurs mémoires, Ellis Island est la zone marginale (marginal area) 
par excellence. Les passagers de troisième classe, qui avaient voyagé 
dans l’entrepont, franchissaient un seuil et laissaient derrière eux la 
famine, le choléra et le pogrom. Ellis Island était cette communauté 
improbable, à la fois havre, purgatoire et prison, traversée par un fleuve 
incessant d’émigrants-immigrants, Babel de langues, de générations 
et de nationalités, de rêves, d’espoirs et de projets. La notion de « zone 
marginale » existait déjà en géographie4 pour désigner un territoire où 
différentes sociétés et cultures se chevauchent et se mixent au sein 
des groupes qui occupent le territoire. Stonequist (1937 : 213) écrira que 
c’est dans de telles zones marginales, tourmentées par les accidents  
de la fusion interculturelle ou interraciale, que « l’on peut s’attendre  
à rencontrer des hommes marginaux ». Avec Park, dans « Les migrations  
humaines et l’homme marginal » (1928a), puis avec la thèse d’Everett V. 
Stonequist (Ph.D. 1930, publiée en 1937) et son article sur « Le problème 
de l’homme marginal » (1935), c’est un nouveau concept sociologique 
qui prend son essor.

Soulignons d’emblée un point, que les commentateurs ignorent : 
l’intérêt de Park pour les formes de désorganisation, de clivage et de 



771

duplicité du Soi a des racines très directement pragmatistes. Park en 
donne la définition suivante en 19285. L’homme marginal est

[…] un hybride culturel, un homme vivant et partageant intime-

ment la vie culturelle et les traditions de deux peuples distincts. 

Cet homme ne voulait jamais tout à fait rompre avec son passé 

et ses traditions, même s’il y était autorisé, et néanmoins, n’était 

jamais tout à fait accepté, en raison des préjugés raciaux, dans 

Salle de regroupement de migrants, Ellis Island, 1907 (Underwood & Underwood, Library of 
Congress, Digital ID : cph.3a40444 //hdl.loc.gov/loc.pnp/cph.3a40444).



772

la nouvelle société où il cherchait à présent à se faire une place. 

C’était un homme sur la marge de deux cultures et de deux sociétés,  

lesquelles ne se sont jamais complètement interpénétrées et 

confondues. Le Juif émancipé était et reste, historiquement 

et typiquement, l’homme marginal, le premier cosmopolite et 

citoyen du monde. (Park, 1928 : 891-892)

Que Georg Simmel soit une source d’inspiration pour Park est 
indéniable et sa référence au Juif émancipé, outre qu’elle se réfère  
à l’enquête de doctorat de Louis Wirth sur les stratégies des Juifs dans 
le ghetto et hors du ghetto, Le Ghetto (1928), en voie de publication, 
rappelle aussi ce qu’écrivait Simmel dans l’« Excursus sur l’Étranger » 
(1908/1921) :

L’unité de la distance et de la proximité, présente dans toute  

relation humaine, s’organise ici (dans le cas de l’étranger) en une 

constellation dont la formule la plus brève serait celle-ci : la dis-

tance à l’intérieur de la relation signifie que le proche est lointain, 

mais le fait même de l’altérité signifie que le lointain est proche. 

Car le fait d’être étranger est naturellement une relation tout à fait 

positive, une forme particulière d’interaction. Les habitants de 

Sirius ne sont pas exactement des étrangers pour nous, du moins 

ne le sont-ils pas dans le sens sociologique du terme tel que nous 

sommes en train de l’analyser. En ce sens, ils n’existent pas du 

tout pour nous : ils sont au-delà de la distance et de la proximité. 

L’étranger est un élément du groupe lui-même, tout comme le 

pauvre et les divers « ennemis de l’intérieur », un élément dont la 

position interne et l’appartenance impliquent tout à la fois l’exté- 

riorité et l’opposition. (Simmel, 1908/1921, repris in Grafmeyer & 

Joseph, 1979/1990 : 53-54)

Park posera à nouveau l’équation entre Juif de la Diaspora et 
Homme marginal en 1937, dans l’introduction au livre de Stonequist :



773

L’homme marginal est toujours relativement l’être humain le plus 

civilisé. Il occupe la position qui a été, historiquement, celle du 

Juif de la Diaspora. Le Juif, en particulier celui qui est sorti du 

provincialisme du ghetto, a toujours été la créature humaine la 

plus civilisée. (Park, 1937 : xviii)

La personne marginale vit sur la ligne de fracture d’une tectonique 
des races ou des cultures. Elle se rencontre dans des milieux de contact 
et de croisement, de fusion et de conflit entre mondes divers (Park, 
1913/1914 et 1918) ; elle est elle-même traversée par une division de son 
champ d’expérience, autour de laquelle s’affrontent son Soi ancien et 
son nouveau Soi (Park, 1928 : 892). Il peut s’agir de zones d’indétermi-
nation relative, dues à un déplacement des frontières entre pays ou 
entre régions, moyennant des processus d’invasion et de succession. 
Dans ces « aires marginales »6 s’ouvrent des champs de possibilités de 
distanciation à soi, d’exploration, d’enquête et d’expérimentation, par 
lesquelles une personne se transforme ; mais ce sont aussi, comme 
nous le verrons, des zones de turbulence affective, d’indécision iden-
titaire, parfois de détresse existentielle. L’expérience marginale peut 
être aussi la conséquence d’un déplacement géographique ou d’une 
mobilité sociale qui ont conduit une personne à être confrontée à de 
nouvelles formes de vie et à faire peau neuve – avec la limite, souvent 
difficile à franchir, de la couleur de la peau. Ce n’est plus l’environ- 
nement qui change, mais la place de la personne marginale du fait 
d’une transformation de milieu et de statut, en liaison, par exemple, 
avec un parcours migratoire.

La question des « tensions de personnalité » est un thème d’enquête 
empirique de longue date au département de sociologie de l’Université 
de Chicago. Ernst Theodor Krueger, dans une thèse de méthodologie 
en 1925, explique combien les documents « introspectifs » – autobio-
graphies, témoignages ou confessions, recueillis dans des correspon-
dances personnelles ou des journaux intimes – sont symptomatiques 
de ces tensions. « Les griefs, les échecs et les défaites sont détaillés dans 
une coulée (molten) de mots, révélant sans retenue les expériences et 



774

les attitudes cachées », dans un processus de dévoilement « par cathar-
sis », qui bouscule les censures conventionnelles (Krueger, 1925 : 81-82). 

[Ces] situations de tension, sont, sociologiquement parlant, 

celles qui forment la personnalité. Elles constituent ce que à quoi 

M. Thomas se réfère comme à des « tournants (turning points) » 

dans l’organisation de [sa] vie (life-organization) (Thomas, 1923 : 

250). C’est dans ces situations que de nouvelles définitions émer-

gent et que la vie est organisée de façon significative. (Krueger, 

1925 : 82)

La voie à suivre pour Krueger est celle ouverte par W. I. Thomas dans 
Le Paysan polonais (1918-1920). Le recueil de documents personnels  
donne ainsi accès à la temporalité d’un parcours biographique, tel 
qu’il se fait, phase par phase, et permet, en particulier, de ressaisir 
ces moments d’expérience marginale qui bousculent une « organisa-
tion de vie ». La trajectoire du Soi est celle du corps, du milieu de vie, 
de l’espace de vie et de l’histoire de vie, dans le même mouvement. 
L’enquête permet aussi de comprendre la succession de phases d’orga- 
nisation-désorganisation-réorganisation de la vie d’une personne au 
cours desquelles celle-ci vit un conflit entre attitudes et habitudes,  
désirs et valeurs en vigueur dans deux groupes – par exemple, la com-
munauté des migrants, ébranlés par leur nouveau mode de vie, et 
la société américaine, dans laquelle la prostituée polonaise se fait 
une place par la voie de la délinquance (Thomas, 1923). Notons d’em-
blée que les « constellations de tensions » qui se stabilisent dans des 
« caractères » n’ont pas nécessairement une qualité pathologique pour 
Thomas. Les « souhaits non exaucés » qui sont vécus par les personnes 
marginales peuvent provoquer « inquiétude, peur, hantise, agitation, 
dépression, humeur sombre, perte de confiance et sentiment d’infé- 
riorité » et les amener à des mécanismes de compensation par des 
rêveries éveillées (Stonequist, 1937 : 153-154) ou des rêves nocturnes où 
la « situation de tension » est réélaborée (Krueger, 1925 : 86-87). Dans 
la longue liste des espèces de tensions, Krueger s’intéresse à celle où 
une philosophie de la vie et les codes dans lesquels elle s’incarne sont 



775

minés par de « nouveaux contacts ». « De sévères tensions mentales 
pourraient en résulter », allant jusqu’à la « désintégration » de cette 
philosophie de la vie :

L’individu, pour maîtriser la réalité sociale en fonction de ses 

besoins, doit développer non pas des séries de réactions uni-

formes, mais des schèmes (schemes) généraux de situations. 

L’organisation de sa vie est un ensemble de règles pour des 

situations déterminées, qui peuvent être exprimées par des 

formules abstraites. Les principes moraux, les prescriptions 

légales, les formes économiques, les rites religieux, les coutumes 

sociales, etc., sont des exemples de tels schèmes. (Thomas, 1918-

1920, vol. 3 : 26-27)

« Le monde social d’une personne peut s’effondrer temporairement 
en raison de la rupture de son système de valeurs » (Krueger, 1925 : 125) 
– par exemple, la crise de la foi religieuse que connaissent beaucoup de 
migrants les plonge dans le désarroi. Cette crise morale est exacerbée 
si elle s’accompagne de « tensions rituelles » (ibid. : 128-130), au sein de 
la famille ou du quartier : l’épreuve psychique se traduit par le renon-
cement à la pratique religieuse ou par l’abandon de conventions com-
munautaires, ce qui peut induire en retour une mise à l’écart anxio-
gène par le groupe des proches. Et elle peut être durable si elle va de 
pair avec des « tensions culturelles » (ibid. : 126-128), le nom donné par 
Krueger aux conflits de vie que traversent les hybrides culturels nés 
de mariages mixtes. On a déjà un aperçu de la dynamique de l’expé-
rience marginale et l’on comprend mieux son ancrage dans le travail 
de Thomas sur la transition d’un environnement social et d’un patri-
moine culturel à un autre. L’apport de Thomas, centré sur la migration 
polonaise, se mêle à celui de Park, qui a de son côté beaucoup réfléchi 
à l’intégration des Noirs, qui continuent de constituer un groupe à part 
depuis l’abolition de l’esclavage et qui se sont eux-mêmes transfor-
més en migrants de l’intérieur, des campagnes du Sud vers les villes 
du Nord (Park, 1913/1914 et 1918). Les « hybrides raciaux », qui étaient 
au centre du questionnement de Park dans les années 1910, avec la 



776

figure du « Mulâtre », vont devenir un cas de marginalité aux côtés des 
« hybrides culturels » issus de la migration. La figure de l’Homme mar-
ginal hérite, outre de la réflexion de Simmel sur l’expérience juive, des 
travaux de Park et de Thomas.

Park et Thomas coopèrent par ailleurs avec Herbert A. Miller 
pour décrire les expériences de transplantation et d’acclimatation 
entre la Vieille Europe et le Nouveau Monde. Dans Old World Traits 
Transplanted (1921), les épreuves de « changement d’attitudes » et de 
« perte de statut » peuvent conduire les migrants à un état de désen-
chantement, sinon de « démoralisation » (Park, Miller [& Thomas], 
1921 : chap. III et IV) ; mais cette remise en cause de leur ancien soi est 
ce qui leur permet de faire face et de se faire une place dans le nouveau 
monde. Le rapport à la langue est un bon indicateur. Les membres de la 
communauté juive ashkénaze apprennent l’anglais à l’école, au travail  
ou dans la rue, comme la langue commune qu’ils partagent avec les 
autres Américains : c’est la langue d’une partie du business, de la poli-
tique et de l’administration. Mais l’hébreu reste la langue de la liturgie 
et des rites religieux, celle qui est parlée à la synagogue et à la yeshiva ; 
il est privilégié par une frange de lettrés et il est le médium que les lea-
ders sionistes s’efforcent de restaurer à des fins nationalistes. Enfin, 
pour ceux qui ne sont pas germanophones, le yiddish est la langue de 
la vie quotidienne, qui prévaut au sein du ghetto, de la famille ou du 
petit commerce. Il est en ce temps dévalorisé par les jeunes qui veulent 
s’intégrer à la société américaine, mais il est incontournable comme 
langue de la mémoire et de l’expérience communes. « La langue est 
un outil que son possesseur ne peut se permettre de rejeter tant qu’il 
n’en a pas d’autre. » (Ibid. : 284).

Park, dans son enquête sur la presse immigrante (Park, 1922a et 
1925a), menée en collaboration avec Winifred Raushenbush, s’inté-
resse ainsi à la combinaison des langues maternelles, dans leur version 
littéraire et dialectale, et de l’anglais, parfois pidginisé, dans les sujets 
de presse. Alors même que nombre de Juifs new-yorkais prétendent 
se débarrasser du yiddish pour mieux s’assimiler, les deux millions 



777

de dollars qu’ils dépensent annuellement pour une presse en yiddish 
sont un investissement dans le maintien d’une culture traditionnelle, 
mais aussi dans un médium de transition entre deux mondes. Avec 
leur marqueterie d’articles en anglais et en yiddish, ces journaux four-
nissent à la fois des informations pratiques sur le nouveau milieu de 
vie, avertissent d’un certain nombre d’opportunités et d’événements, 
et continuent de tisser le lien entre générations par-delà leurs clivages 
culturels. Et ces journaux s’américanisent eux-mêmes progressive-
ment, corrélativement à leur lectorat – Park parle ainsi de l’adoucis-
sement du socialisme qui passe du statut de « doctrine politique » en 
vue de la révolution à celui de simple « critique de la vie » quotidienne 
(Park, 1922a : 109). La presse est un organe d’expression qui forge son 
public lequel, réciproquement, la soutient financièrement et la nourrit 
en nouvelles. Le journal est une institution marginale, à cheval entre  
les shtetls de Silésie et le Near West Side, Kenwood-Hyde Park ou West 
Rogers Park à Chicago, ou le Lower East Side, Brooklyn et le Queens 
à New York City. C’est un vecteur de l’entre-deux, aussi divisé que ses 
lecteurs dont il est le compagnon quotidien, qui façonne leur expé-
rience collective tout en la reflétant, et qui facilite ainsi leur vie dans 
le Nouveau Monde.

Stonequist, étudiant de Park, poursuit cette entreprise. Il a, écrit-il, 
l’ambition de faire de « l’homme marginal » un véritable concept fédé-
rateur, sous lequel rassembler une multiplicité de cas empiriques, 
relativement différents les uns des autres. L’homme marginal devient 
un type de personnage social, avec ses « traits de personnalité » et 
ses « cycles de vie », ses formes de « conflit culturel » et « désajuste-
ment social ». On peut retrouver ces caractéristiques dans le corpus 
de recherches de Park et de ses étudiants sur les Juifs et les migrants, 
sur les Noirs (Negroes) et sur les Orientaux (Orientals), deux catégories 
alors en usage, jusqu’à ce que les mouvements des droits civiques ne 
les remettent en cause et ne fassent adopter « Black » (années 1960), 
« African-American » (années 1980) et « Asian-American » (à partir de 
1968). Un exemple, parmi d’autres, d’enclaves culturelles de peuples 
vivant en marge de l’Amérique est offert par Park lui-même :



778

Photo d’Everett V. Stonequist (13 octobre 1946, George S. Bolster Collection, Department of 
Special Collections, Lucy Scribner Library, Skidmore College).

[…] les paysans noirs des plantations du Sud, mais les Noirs des 

“ceintures noires” (Black Belts) ne sont pas les seuls peuples 

d’Amérique qui vivent en marge de notre compréhension et 

vis-à-vis desquels nous devons confesser une certaine cécité. 

Leurs secrets vitaux nous échappent. Il y a d’autres peuples, des 



779

peuples blancs, comme les Acadiens du sud-ouest de la Louisiane, 

les Mennonites et les Hollandais de Pennsylvanie du comté de 

Lancaster et des environs. Il y a aussi les Blancs des montagnes des 

Appalaches et les peuples d’ascendance raciale mixte comme les 

Mexicains du Nouveau-Mexique et les petites communautés iso-

lées d’Indiens, de Noirs et de Blancs mélangés, disséminées dans 

les régions reculées de Virginie, de Caroline du Nord, d’Alabama  

et de Louisiane. Tous ces peuples vivent, sans doute, à l’intérieur 

des frontières politiques des États-Unis, mais ils vivent néan-

moins sur les marges de notre culture. (Park, 1934c : xii)

Stonequist fournit à son tour une liste de groupes marginalisés, 
en 1937. Le lecteur appréciera le bric-à-brac des termes égrénés tout 
au long de son livre, il y a moins d’un siècle – nous leur épargnons les 
guillemets : l’expérience marginale est partagée par les Africains et 
Orientaux européanisés, les Indiens anglicisés (ou Eurasiens qui pré-
fèrent alors se faire appeler Anglo-Indiens), les demi-caste, déraci-
nés, métis et parvenus, sang-mêlé, Juifs émancipés, migrants en voie 
d’assimilation ou seconde génération de famille immigrante, mesti-
zos, dénationalisés, allrightniks et haolefied, citoyens à trait d’union, 
enfin Noirs américains ou brésiliens, tout comme Indiens américains 
ou Chinois hawaïens.

En rassemblant des termes aussi épars sous un concept englo-

bant – l’homme marginal – la comparaison et l’analyse peuvent 

aller de l’avant. Les éléments qui leur sont communs peuvent être 

abstraits et déterminées les lignes de force de leur situation et de 

leur personnalité. L’essentiel et l’universel deviennent séparables 

de l’accidentel et de l’unique ; les déviations ou les sous-types 

sont compris de façon plus rigoureuse eu égard à leurs condi-

tions spécifiques. C’est ainsi qu’une conception scientifique peut 

être développée. La proposition de Dewey sur le rôle des concep-

tions scientifiques est pertinente : « Les conceptions scientifiques 

ne sont pas une révélation d’une réalité antérieure et indépen-

dante. Elles sont un système d’hypothèses élaborées dans des 



780

Dix petits traits d’union (« Ten Little Hyphens »), paru dans le New York Evening Standard, 
8 décembre 1915). Chansonnette antiallemande, sur l’air de la comptine Ten Little Indians 

(auteur : Sidney Joseph Greene ; Library of Congress : LC-USZ62-38140).



781

conditions de test déterminées, au moyen desquelles nos transac- 

tions intellectuelles et pratiques avec la nature sont rendues plus 

libres, plus sûres et plus significatives ». (Stonequist, 1937 : 211)7

La notion de « double conscience » que Du Bois développe dans 
Les Âmes du peuple noir (1903) connaît aujourd’hui encore un formi-
dable succès, tandis que la description par Park des « personnalités 
marginales » (1928), qui combinent, selon différentes modalités, les 
expériences et les perspectives de différents mondes, après avoir fait 
couler beaucoup d’encre chez les sociologues, est tombée dans l’oubli. 
Pourtant, ces deux catégories entretiennent un rapport direct avec la 
question de la « pluralité des personnalités dans une persona », traitée 
par William James (concernant Du Bois, voir Cefaï & Stavo-Debauge, 
2024), moyennant une translation de la psychologie et de la psychia-
trie à l’histoire, l’anthropologie et la sociologie. L’une et l’autre ont 
un ancrage dans l’histoire du pragmatisme et l’objet de cet article-ci 
sera de montrer la pertinence actuelle, la richesse de sens et la multi- 
plicité d’applications de la catégorie de Park – postérieure à celle de 
Du Bois. Une catégorie qui ne répond pas tout à fait aux mêmes préoc- 
cupations, s’inscrit dans un champ de problématisation différent, et 
qui s’avère d’une grande puissance en termes d’enquête et d’analyse. 
On aura là une pièce supplémentaire versée au dossier de l’héritage 
de la philosophie pragmatiste et pluraliste pour la compréhension  
des relations interculturelles ou interraciales, dans ce que l’on appelle 
aujourd’hui des communautés diasporiques ou transnationales. Outre 
Du Bois et Park, Jane Addams ou William I. Thomas, Randolph Bourne, 
Horace Kallen ou Alain Locke ont tous été des élèves et des amis de 
James ou de Royce à Harvard, de Mead et de Dewey à Chicago : tous 
ont contribué à critiquer la formule du melting-pot comme réduction 
au « conformisme anglo-américain », engendrant au cours du temps de 
nouvelles figures de l’élément inassimilable – de l’Irlandais au Chinois, 
du Juif à l’Allemand et au Japonais ; et tous ont fourbi des outils qui 
aident à décrire et à penser autrement le type de société qui était en 
train d’émerger au tournant du xixe siècle au xxe siècle en Amérique 
du Nord.



782

« Le mortier de l’assimilation et l’élément qui ne se mélangera pas », Puck, 28 juin 1889 (auteur 
C. J. Taylor). L’Irlandais qui brandit un couteau, assis sur le bord du mortier de la citoyenneté, 

touillé par l’Amérique des droits égaux, porte un drapeau Clan na Gael (organisation 
républicaine irlandaise fondée en 1870, qui avait pris le relais de la Fraternité fénienne) et une 

écharpe Blaine Irishman (du nom de James G. Blaine, leader politique).



783

LA DÉCOUVERTE DU « SECRET VITAL »  
DES HUMAINS

Quelle était donc la posture de Park ? Figure adulée autant que 
contestée, comment Park concevait-il son travail d’enquête ?

PARK : ACTIVISTE CONCERNÉ  
OU OBSERVATEUR IMPARTIAL ?

Park était à sa façon un activiste, mais d’un genre particulier. Il avait 
assuré en 1904-1905 le secrétariat et la communication de la branche 
bostonienne de l’Association pour la réforme du Congo (Congo Reform 
Association) (Lyman, 1991), présidée par G. Stanley Hall, à une époque 
où la bataille contre l’impérialisme était devenue centrale dans le mou-
vement progressiste et où William James était un des vice-présidents 
de la Ligue anti-impérialiste de Nouvelle-Angleterre. Insatisfait de la 
politique africaine de son association, inefficace eu égard au battage  
médiatique mis en œuvre (Matthews, 1977 : 57-61), Park écrit trois 
articles aussi informatifs que pédagogiques sur la situation congo-
laise. Puis il accepte l’emploi d’agent, de fait de « nègre littéraire », 
comme on désignait autrefois la fonction de prête-plume, de Booker T. 
Washington. Il passe plusieurs années à enseigner et à organiser des 
conférences pour le leader du Tuskegee Institute, dans l’Alabama,  
à administrer ses relations publiques, voyageant avec lui en Europe en 
1910 en vue de la rédaction de The Man Farthest Down, enquêtant sur 
les émeutes et les lynchages de Noirs ; écrivant pour une bonne part 
My Larger Education (1911), la suite de son essai autobiographique, Up 
from Slavery (1901/1903), ainsi que les deux tomes de Story of the Negro 
(1909), à partir de la masse d’interviews, de notes sténographiées, de 
coupures de presse et d’histoires de vie rassemblées par le personnel  
de Washington. C’est d’ailleurs lors de la Conférence internationale sur 
le Noir (International Conference on the Negro), à Tuskegee, que Park 
(1912) avait montée pour le compte de Washington les 17-19 avril 1912, 
afin de faire le contrepied du Congrès universel des races de Londres 
(26-29 juillet 1911) auquel Du Bois avait pris part, que Park rencontre 



784

Thomas. Thomas, séduit, le ramènera à Chicago à l’automne 1913, 
pour enseigner sur « The Negro in America ». Park y restera jusqu’à 
sa retraite.

Mais avant cette phase de bataille pour la libération du Congo,  
d’accompagnement de Washington comme son lieutenant, ou, plus 

Bâtiments du Tuskegee Institute 
(B. T. Washington (1911), My Larger Education : 300).



785Atelier de menuiserie et classe d’histoire au Tuskegee Institute, 1902.



786

tard, en 1924-1925, de circulation sur la Côte Ouest pour coordonner 
les différents sites d’enquête du Race Relations Survey, Park avait eu 
une carrière de reporter, de 1887 à 1898. Il avait commencé, encore étu-
diant, par participer au projet de Thought News : A Journal of Inquiry 
and a Record of Fact, conçu par Franklin Ford et que Dewey qualifiait 
comme un « trust de l’intelligence ». Puis il avait, pendant de longues 
années, été formé à l’enquête sur les faits, devenant un « explorateur 
urbain », avec la part de cynisme et de désenchantement que requiert 
une telle démarche, apprenant les règles et les ficelles du métier sur 
le terrain : vérifier et recouper ses sources, aller chercher des infor-
mations de première main, plonger dans différents milieux sociaux, 
trouver la bonne histoire à raconter. C’était une période de journa-
lisme muckraking, et si Park n’a pas mené de grande enquête qui soit 
restée à la postérité, il y aura appris à se méfier de l’excès de bons 
sentiments des réformateurs sociaux, et ce même si une « publicité 
sans pitié » peut agir comme « remède souverain aux maux sociaux 
et politiques », comme il l’écrit dans sa recension de l’autobiographie 
de Lincoln Steffens (Park, 1933b : 954-957). À propos de l’épisode de 
la bataille contre le colonialisme belge, il aurait

[…] dit un jour à des étudiants qui voulaient militer pour les 

droits civiques que « le monde est plein de Croisés » alors que 

leur rôle était celui du « scientifique calme et détaché qui étudie 

les relations raciales avec la même objectivité et le même déta-

chement que le zoologiste dissèque l’insecte de la pomme de 

terre ». (Ernest W. Burgess, 1961 : 17)

« Je n’appartiens pas à l’école évangélique de sociologie », a-t-il 

fait remarquer à une connaissance, et sa réponse à la question 

d’un étudiant, « Que faisait-il pour les gens ? », était un bourru : 

« Rien du tout ! » (Park à M. van der Veer du Birmingham News, 

23 avril 1937, Park Collection, Fisk University, « Interview with 

Everett Hughes, Cambridge, Mass., 21 mai 1965 »)



787

Cette affirmation de n’être pas partie prenante d’une sociologie 
chrétienne, ou de l’une ou l’autre forme d’activisme évangélique, était 
un leitmotiv, semble-t-il, dans ses cours. Elle reparaît en filigrane dans 
les thèses des étudiants, qui œuvrent à la démarcation de la science 
sociale, de la réforme sociale et du travail social. Dans un département 
dont la plupart des professeurs étaient des fils de pasteurs et dont 
les étudiants trouvaient dans cette nouvelle discipline leur planche 
de salut, un substitut à leur foi religieuse, il fallait enfoncer le clou.  
La sociologie était en train de s’affirmer comme « science » et elle ne 
pouvait gagner sa légitimité qu’à se distancier des radicaux du mouve-
ment progressiste et des praticiens du « service social », qui jusque-là 
emplissaient les colonnes de l’American Journal of Sociology et les 
Congrès de la Société américaine de sociologie (American Sociological 
Society). On sait par ailleurs que Park n’aimait pas beaucoup Edith 
Abbott et Sophonisba Breckinridge, qui avaient mis l’enseignement 
de l’enquête sociale au cœur du cursus de l’école de travail social de 
l’Université (School of Social Service Administration), et qu’à la diffé-
rence de Burgess, qui révérait Jane Addams, ou de Thomas, qui en était 
un ami, Park se tenait à distance des social settlements (Deegan, 1988). 
Mais Park avait ses engagements publics. Ils le conduisent à diriger 
la Ligue urbaine (Urban League) de Chicago et à piloter dans l’ombre 
l’enquête sur les émeutes raciales de 1919 (The Negro in Chicago, 1922), 
tout comme il coordonne l’enquête sur les relations raciales sur la Côte 
Pacifique (Survey of Race Relations on the Pacific Coast) en 1924-1925, 
mais il ne le fait ni comme un militant progressiste, ni comme un croisé 
évangélique. C’est peut-être de la conception de l’enquête de Dewey 
en 1937 dont il était le plus proche.

COMPRENDRE

Mais on peut examiner les choses sous un autre angle : Park avait 
étudié en Allemagne avec Simmel, et surtout avec Windelband  
à Strasbourg, puis à Heidelberg. Il avait adopté la distinction entre 
sciences idiographiques et nomothétiques, ainsi que celle entre 
sciences de la nature et sciences de la culture de Rickert – on les retrouve 



788

Groupe d’enfants et d’adolescents sur les marches de la Ligue urbaine de Chicago, au siège du 
4500 S. Michigan Avenue, en plein South Side (University of Illinois at Chicago. Library. Special 

Collections and University Archives Department. ID : CULR_04_0207_2330_004.tif).

citées dans l’Introduction, avec une longue citation de Windelband 
(Park & Burgess, 1921 : 8-10). De même se référait-il à Weber dont il avait 
lu l’essai sur une « verstehende Soziologie » (ibid. : 332). Par ailleurs, il 
avait beaucoup pratiqué la tradition des Lumières écossaises de Hume 
et Smith (Hutcheson, Reid ou Ferguson sont toutefois absents de ses 
citations) : la question des sentiments moraux, du Gefühl et de la sym-
pathie est centrale dans sa thèse Masse und Publikum (1904/2007). 
Cette sympathie, qui fait résonner en nous ce que sentent et ressentent 
les autres et nous permet de les comprendre, est une voie d’accès aux 
significations que les acteurs attachent à leurs propres activités et inter- 
actions. Il a pu arriver que Park compare l’étude des humains à celle 
des potato bugs (altises ou doryphores, sans doute), une invitation  
à ne pas se laisser contaminer par les passions locales qui ne manquent 
de naître sur le terrain, d’autant que l’objet en est plus sensible, et  
à décrire selon des protocoles comparables aux sciences de la nature. 



789

Mais Park n’a jamais prôné l’espèce d’objectivisme sans affect qu’on  
a pu lui reprocher8. L’enquêteur devrait plutôt être vu, avec la tension 
entre « proximité et éloignement, concernement et indifférence » qui le 
caractérise comme un « marginal expérimental » (Lindner, 1990/1996 : 
160-161). L’enquêteur est un « étranger sociologique » (Cressey, 1983) 
qui circule entre plusieurs mondes dont il peut devenir un « habitué » 
sans en être complètement membre.

Bilan des coopérations de la Chicago Urban League, que Park dirige à l’époque,  
avec d’autres organisations, de mars à août 1917.



790

Pour mieux comprendre cette sympathie, qu’il serait plus juste de 
qualifier d’empathie, il faut comprendre que Park était, à sa façon, un 
pragmatiste. En 1883, à l’âge de dix-neuf ans, il avait rejoint l’Université 
de Michigan et avait suivi les cours de Dewey, à peine arrivé de Johns 
Hopkins – six de ses dix cours en philosophie. Il lui devait sans doute 
son évolutionnisme naturaliste, de même que son intérêt pour la com-
munication et ses médiations et il parlait des cours de Dewey comme 
d’une « aventure » intellectuelle dans laquelle il avait le talent d’embar-
quer ses étudiants. À partir de 1887, après l’épisode raté du magazine 
Thought News, projeté en compagnie de Dewey, il mène une carrière de 
journaliste, dont il se lasse après quelques années. Il décide de s’inscrire  
à Harvard en 1898 où il suit les cours de William James, à l’époque sur 
le chemin des Variétés de l’expérience religieuse (1901-1902), mais aussi 
du jeune George Santayana, de Josiah Royce et de Hugo Munsterberg. 
Park disait toujours qu’il avait rencontré la question de l’empathie dans 
un texte de James, « D’une certaine cécité chez les êtres humains » 
(1899 : 229-264) et son pendant, « What Makes Life Significant » (1899 : 
265-301). Park a dû les entendre de la bouche même de James, lors de 
l’un de ses enseignements en 1898 ou 1899, et il citera ce séminaire  
à de très nombreuses reprises, si l’on en croit ses étudiants. « Partout 
où un processus de vie communique du désir (eagerness) à celui qui 
le vit, la vie devient véritablement (genuinely) significative. Ce désir 
peut être davantage lié aux activités motrices, parfois aux percep-
tions, parfois à l’imagination, parfois à la réflexion. Mais où qu’il soit 
éprouvé, il y a le zeste, le frisson/ picotement (tingle), l’excitation de la 
réalité. » (James, 1899 : 234). Park écrira plus tard, citant James à l’en-
contre de Royce, que « la chose la plus réelle est la chose qui est res-
sentie le plus vivement plutôt que la chose qui est le plus clairement 
conçue » (Park, 1941 : 39).

Comprendre ce qui compte dans la vie des autres, rendre compte 
de ce qui est significatif de leur point de vue. En 1903, à son retour 
d’un séjour à Berlin, Strasbourg et Heidelberg, Park sera brièvement 
l’assistant de Royce et Munsterberg – il supervisera des travaux d’étu-
diant en graduation de Harvard et leur fera passer des examens. Dans 



791

un petit texte, « Methods of Teaching » (1941 : 38-39), il évoque encore 
de nombreux souvenirs de James, dont sa façon d’expédier les débats 
qui avaient cours au département de philosophie sur les attributs de 
Dieu, après que Royce eut produit la preuve de son existence. Il se sou-
vient aussi, lors d’une visite à l’hôpital psychiatrique à Providence, 
Rhode Island, comment James avait pris un fou par le bras comme 
s’il en attendait « quelque lumière nouvelle sur cet univers sauvage 
et irrationnel qui est le nôtre ». Cette ouverture d’esprit, Lippmann la 
saluera lui aussi au moment de la disparition de James : James « savait 
qu’il ne savait pas » et son « attitude d’esprit démocratique » l’ame-
nait à « accorder à tous les humains et à toutes les croyances, idées, 
théories, superstitions, une écoute respectueuse » (Lippmann, 1910). 
Sa prétendue crédulité était un mélange de tolérance et de curiosité 
et attestait de sa capacité de comprendre, de voir et d’entendre, en 
mettant en suspens ses propres préjugés – l’opposé de la cécité et de 
la surdité par où chacun de nous se rend insensible au sens de la vie 
des autres. L’enquête en sciences sociales, en particulier sur les rela-
tions raciales, doit surpasser notre « ethnocentrisme » (l’expression de 
Sumner, reprise dans Park & Burgess, 1921 : 293-294), mais plus radi-
calement notre « égocentrisme » naturel, surmonter « l’isolement et la 
solitude des individus, chacun dans son petit monde, étreignant son 
propre secret personnel » (Park, 1934c : xi). Enquêter, c’est apprendre…

[…] ce qui se passe derrière les visages des hommes, ce qui rend 

la vie pour chacun d’entre eux ennuyeuse ou passionnante. Car 

« si vous perdez la joie, vous avez tout perdu ». Mais la chose qui 

donne du piquant à la vie ou qui la rend terne reste, cependant, 

comme le dit James, « un secret personnel » qui doit, dans chaque 

cas, être découvert. Sinon, nous ne connaissons pas le monde 

dans lequel nous vivons réellement. (Park, 1934c : xi)

Notez que la relativité des perspectives n’est pas incompatible avec 
leur traduction l’une en l’autre, la découverte d’une mesure commune 
et l’abstraction de standards partagés. Le fait que nous soyons « des 
êtres pratiques ayant chacun des limites et des devoirs à accomplir » 



792

et que chacun d’entre nous soit obnubilé par l’importance des tâches 
qui lui incombent et « la signification des situations qui les appellent » 
(James, 1899 : 229-230) ne nous empêche pas de connaître. Nous 
connaissons au présent, ici et maintenant, des situations que nous 
observons et décrivons, et dont nous pénétrons le sens qu’elles ont 
pour les autres participants dans la mesure où nous en sommes nous-
mêmes des « observateurs participants » (Lindeman, 1924 : 191) et des 
« expérimentateurs coopératifs » (Follett, 1924). Cette « attitude expé-
rimentale envers l’expérience » (ibid. : 195 sq.) fait que nous allons  
d’expérimentation en expérimentation, et qu’à travers la séquence de 
tests des hypothèses que nous formons, confirmées ou infirmées par 
l’observation en tant que participant, nous développons un sens de la 
pluralité et de l’objectivité des perspectives (Mead, 1927).

Booker T. Washington (Photographe : Peter P. Jones, 3631 
State St., Chicago, qui plus tard réalisera Re-Birth of a Nation 

(1916) en réponse à D. W. Griffith) (Library of Congress Prints and 
Photographs Division. Digital ID : ds 04383).



793

On vous a dit d’aller fouiller dans la bibliothèque, accumulant 

ainsi une masse de notes et une bonne couche de crasse. On 

vous a dit de choisir des problèmes là où vous pouvez trouver 

des piles moisies de dossiers de routine, fondés sur des question-

naires dénués d’intérêt, préparés par des bureaucrates fatigués et 

remplis par des candidats peu convaincus [à des financements] 

pour des philanthropes pointilleux ou des bureaucrates indif- 

férents. C’est ce qu’on appelle « mettre les mains dans le cambouis 

Booker T. Washington, couverture du livre A New Negro for a New 
Century, Chicago, American Publishing House, 1900 (co-écrit avec 
Norman Barton Wood et Fannie Barrier Williams) – une version du 
« Nouveau Noir » début de siècle, antérieure à celle fixée par Alain 

Locke pour la Harlem Renaissance de 1925.



794

de la recherche ». Ceux qui vous conseillent sont sages et hono-

rables ; les raisons qu’ils vous donnent sont de grande valeur. Mais 

il y manque encore quelque chose : l’observation de première 

main. Allez vous asseoir dans les salons des hôtels de luxe et sur 

le seuil des asiles de nuit ; asseyez-vous sur les canapés de la Gold 

Coast et plongez dans les taudis des bidonvilles ; asseyez-vous 

sur les sièges de l’Orchestra Hall et du Star and Garter burlesk 

[sic]. En bref, Messieurs, allez salir vos fonds de pantalons dans 

la recherche réelle. (Park, cité par Howard Becker, in McKinney, 

1966 : 71)

L’observation directe ou participante est la meilleure façon de 
comprendre, mais certaines techniques d’entretien ou de documen-
tation, menées à la façon de l’ethnographie, en sont des compléments 
indispensables.

SORTIR DU CERCLE VICIEUX DES PRÉJUGÉS

De là un pas facile à franchir. Enquêter sur ce que les philosophes 
qualifient de pluralisme culturel, cela implique d’acquérir la capa-
cité de percevoir, d’apprécier et de comprendre « des créatures et des 
peuples autres que nous-mêmes » (Park, 1934c) et dans les multiples 
espèces de transactions que nous engageons avec elles et eux, de ne 
pas nous en tenir à des apparences stéréotypées. Le problème numéro 
un du pluralisme culturel est de sortir du « cercle vicieux des préjugés » 
(MacIver, 1948 : 68-81 ; et Schütz, 1964 : 247-248) qui interfèrent dans 
notre rapport aux autres et aux situations, et qui précipitent dans notre 
engagement dans des relations sociales. On pourrait ici reprendre 
les multiples textes de méthodes et les études de cas exemplaires au 
moyen desquels on enseignait à Chicago à faire de bonnes enquêtes, 
à commencer par les volumes I et III du Polish Peasant. Il y est sou-
vent question de trouver le chemin jusqu’aux personnes elles-mêmes 
dans leurs situations naturelles : il faut ainsi enquêter sur « le délin-
quant comme personne » (Burgess, 1923), « atteindre le garçon pour lui-
même (getting at the boy himself) » (Young & Young, 1928), recueillir « sa 



795

propre histoire (his own story) », étudier le « gang sur site (in the open) », 
« dans son propre monde social » (Thrasher, 1928). Cette personne est 
déjà socialisée ; elle a un espace de vie et une histoire de vie. Mais l’im-
portant, pour les migrants comme pour les délinquants, est d’accéder  
à leur champ d’expérience, en appliquant aux affaires sociales une 
« méthode expérimentale » (Dewey, 1917 : 275-277 et 1922 : 95-96). La 
méthode expérimentale n’est autre que celle qui teste continûment 
les hypothèses élaborées par le chercheur à l’épreuve des activités de 
recueil de matériaux empiriques, en général par voie d’interaction ou 
de documentation. Le « secret vital » n’est pas un trésor caché dans les 
tréfonds d’une conscience d’où il faudrait l’extirper, par les mystères 
d’un transfert inter-mental ; il se donne dans les inter-réactions mani-
festes que des personnes ont quand elles sont confrontées à des pro-
blèmes dans leurs milieux de vie (Mead, 1930). L’enquête, qui nourrit  
l’expérience du recueil de données d’observation directe, de récits 
biographiques ou de matériaux documentaires, est ce qui permet de 
faire exploser les processus d’auto-confirmation des préjugés, de se 
déprendre des croyances collectives ou des convictions individuelles 
qui commandent aux façons de se projeter dans le monde social, et de 
se débarrasser non seulement de représentations conscientes, mais 
aussi de mettre à distance les évaluations les plus intimes et les moins 
réfléchies en matière de goût esthétique ou de jugement moral. Ce fai-
sant, l’enquête nous fait connaître comment des personnes singulières 
et concrètes vivent certaines situations sociales et un cran au-delà, 
comment elles incarnent des types d’activités, de personnalités et de 
relations. Pour ce qui concerne les personnes marginales, elles vivent 
de l’intérieur un conflit entre désirs, habitudes, attitudes et valeurs, 
elles sont victimes de l’entrechoc des préjugés en vigueur dans deux  
groupes. Mais avant d’explorer ce conflit expérientiel en miroir du 
conflit culturel, il faut mieux comprendre en quoi consiste ce préjugé.

Le premier à le faire est W. I. Thomas, dans sa « psychologie du pré-
jugé racial », dès 19049. Il applique une méthode génétique, dans le  
sillage de la révolution darwinienne, pour découvrir les racines quasi- 
naturelles du préjugé. Remontant jusqu’aux préludes de la vie 



796

animale, il rappelle que tout organisme vivant apprend à discriminer  
entre stimulations bénéfiques et préjudiciables de son monde ambiant. 
Ce choix s’accompagne de « changements organiques (ressentis 
comme émotions) », qui se prolongent, chez les animaux humains, 
d’opérations d’attention, de mémoire et de comparaison, lesquelles 
sédimentent dans le champ d’expérience comme « des attitudes men-
tales stables correspondant à des situations externes d’habitude récur-
rentes » (Thomas, 1904 : 594). C’est ainsi que Thomas tente de décrire 
l’émergence de relations d’association ou d’opposition, de sympathie 
et d’aversion qui se développent « avec certaines portions de l’environ- 
nement, à l’exclusion de certaines autres » (ibid. : 595) : on passe des 
mécanismes « instinctifs et réflexes », liés aux impulsions de se nourrir,  
de se protéger ou de se reproduire, à des stratégies plus complexes, 
ancrées collectivement, d’alliance et de guerre, de coopération et de 
compétition. Pour Thomas, dans une veine darwinienne, il y a la même 
continuité entre les réactions à des stimulations préjudiciables d’une 
paramécie et les préjugés raciaux qu’entre l’exploration par des orga-
nismes inférieurs de leur environnement et l’enquête que doivent 
mener les paysans polonais au cours de leur périple migratoire. Cette 
continuité ne va pas sans discontinuités entre les mécanismes compor-
tementaux de la paramécie et les formes de réaction expériencées et 
expérimentées par les humains, devenues collectives, distribuées sur 
leurs organismes et sur leurs milieux, que l’on qualifie aujourd’hui de 
culturelles. Cela ne signifie pas que les préjugés raciaux sont naturels,  
mais qu’ils relèvent d’une « nature humaine » (au sens de Dewey, 1922, 
ou Faris, 1937) rectifiée par la sédimentation des apprentissages collec-
tifs au cours de l’histoire et par la genèse du Soi à travers ses épreuves 
personnelles.

On retrouve quelque chose de similaire chez Dewey, dans « Préjugé 
racial et friction raciale » (1922/2023), quand il dit être « frappé par 
l’aversion instinctive du genre humain pour tout ce qui est nouveau 
et étrange, pour tout ce qui est différent de ce à quoi nous sommes habi-
tués, pour tout ce qui choque donc nos habitudes coutumières » (Dewey, 
1922/2023 : 169 ; et commentaires par Stavo-Debauge, 2023 : 108-113 



797

ou 137). À la différence des comportements de maternage ou d’agres-
sivité, d’entraide ou de belligérance observés dans le règne animal, 
les conduites humaines (et, découvrira-t-on peu à peu en psycho- 
logie animale, celles de quelques autres espèces) sont médiatisées par 
des schèmes d’attention et de sélection, de catégorisation et de juge-
ment – des schèmes incorporés dans des habitudes collectives qui 
fonctionnent comme une « seconde nature » (Dewey, 1922/2023 : 169).

Lorsque les choses se déroulent de manière habituelle, l’attention 

est relâchée et les processus émotionnels sont au plus bas. Une 

perturbation des habitudes joue comme une épreuve de tension 

pour l’attention et les processus émotionnels s’accélèrent pour 

tenter de s’y adapter. (Thomas, 1904 : 600)

La famille Bissie, d’immigrants polonais, employée à la cueillette de baies près de Baltimore,  
Maryland, en juillet 1909, après avoir travaillé pendant deux ans à Biloxi, Mississippi  

(photographe : Lewis Hine, pour le National Child Labor Committee.  
Library of Congress Prints and Photographs : LC-DIG-nclc-00009).



798

Les préjugés raciaux, en tant qu’évaluations biaisées qui attachent 
des valeurs particulières à des « traits physiques » et à des « marques 
de personnalité », et qui les surinvestissent d’une charge émotion-
nelle (ibid. : 596), positive ou négative, ne relèvent pas de l’ordre bio-
tique, mais de l’ordre moral. Ils peuvent s’exprimer en langage dans 
des « savoirs » physionomiques et caractérologiques, ils n’en sont pas 
moins difficiles à déraciner parce qu’opérant de façon inconsciente 
et irréfléchie, comme s’ils allaient de soi, validés de façon circulaire 
dans les ordres d’interaction où ils opèrent. D’une part, « l’habitude 
joue également un rôle important dans notre attitude émotionnelle 
à l’égard de ce qui n’est pas familier ; l’habituel est ressenti comme 
confortable et sûr, et l’inconnu est perçu comme menaçant (sinister) » 
(ibid. : 599-600). Le préjugé racial, partie prenante de l’« aversion et 
[de la] crainte instinctives pour ce qui est étrange » (Dewey, 1922/2023 : 
178), est un vecteur de sécurité existentielle. D’autre part, le sentiment 
de confiance, de sympathie et de solidarité pour les proches est au 
fondement de la grégarité (gregariousness) ; il est requis par tout effort 
coopératif de faire des choses ensemble. Cette « conscience d’une 
communauté d’intérêt » est renforcée par des rites de passage et par 
le marquage des corps (scarifications, tatouages, mutilations, etc.), 
qui « tracent une ligne ferme entre le soi social et le non-soi social » 
(Thomas, 1904 : 599). Le préjugé racial, en soutenant une « attitude 
de suspicion et d’hostilité envers le monde extérieur » et en focali-
sant l’attention sur des caractéristiques d’apparence (« couleur, forme, 
aspect et vêtement ») et de personnalité (goûts et préférences, acti-
vités et habitudes) répugnantes et détestables, à l’envers des idéaux 
corporels, esthétiques et moraux qui ont cours dans une commu-
nauté, en resserre la cohésion et le conformisme. « Diverses pratiques 
témoignent d’une “conscience du genre” croissante, d’un recours au 
symbolisme pour assurer et accroître le sentiment de solidarité et, 
enfin, d’une dépendance des états émotionnels à l’égard de ce symbo-
lisme » (ibid. : 598). Et Thomas de multiplier des exemples de canons 
de beauté, recueillis dans une littérature de voyageurs et d’anthropo-
logues, qui témoignent de leur relativité. L’idéal pour « les femmes 
mandchoues était d’avoir un visage large, des pommettes hautes, un 



799

nez très large et des oreilles énormes », celui « des femmes samoyèdes, 
un petit visage rond, des joues et des lèvres pleines et rosées, un front 
blanc, des tresses noires et de petits yeux sombres » (ibid. : 608). Pour 
certaines cultures africaines, ce sont les démons, les esprits et les fan-
tômes qui sont blancs et le blanc est signe de mauvaise santé : les per-
sonnes albinos sont parfois victimes d’assassinats et de crimes rituels.

On n’insistera pas ici sur les nombreux emprunts de catégories 
pragmatistes – habitude, attention, crise, contrôle10 – par Thomas à ses  
maîtres et amis, Mead et Dewey. Il en va de même pour Erle Young 
(Ph.D. 1924), Park (1928) ou Faris (1937). Walter Lippmann (1922, Part III) 
écrit que dans la « grande confusion bourgeonnante et bourdonnante » 
(James, 1890 : I.488) du monde, les « systèmes de stéréotypes » nous 
permettent d’économiser nos efforts en guidant notre attention et en 
nous orientant dans un univers cohérent et prévisible ; mais ces mêmes 
canaux de notre conscience, dans d’autres circonstances, nous rendent 
aveugles et sourds, nous empêchent d’être performants ou faussent 
notre jugement et notre action. Les préjugés sont une espèce de stéréo- 
types qui accusent, réprouvent, blâment ou incriminent un type de 
personnes : il se peut qu’ils suscitent des opérations de stigmatisation 
et de discrimination, excluent de certains lieux, emplois ou services 
sur la base du phénotype racial ; il se peut qu’ils s’accompagnent d’un 
passage à l’acte et conduisent à envoyer des indigènes se faire mas-
sacrer sur la ligne de front, à lyncher des innocents présumés cou-
pables ou à enfermer dans des camps les ressortissants d’un groupe 
racial ou national. Les préjugés peuvent se traduire par des invec-
tives injurieuses (les habitants du Sierra Leone ou du Liberia et les 
Africains-Américains qui se traitent réciproquement de « sauvages » 
et d’« esclaves ») ou s’inscrire dans des maintiens à distance (les tabous 
contre les Dalits en Inde interdisent le contact corporel), ils peuvent 
donner lieu à une partition de l’espace (la séparation des places de 
bus, des écoles et des restaurants pour Blancs et Noirs) et à des clas-
sements hiérarchiques (éventuellement exploités par des stratégies 
d’exploitation économique ou de domination politique).



800

La psychologie du préjugé racial fournit un fondement à l’enquête 
sur ce que nous distinguons aujourd’hui comme xénophobie, anti-
sémitisme et racisme : ces trois espèces de « préjugés de groupe » ne 
sont pas bien différenciées à l’époque de Thomas, la notion de « race » 
recouvrant, pour longtemps encore, malgré sa critique par Boas, toutes 
sortes de particularismes de groupe (Higham, 1955). La commission 
Dillingham de 1911, suivant le Bureau de l’Immigration, dénom-
brait, dans son Dictionnaire des races ou des peuples (Immigration 
Commission, 1911a : 2), trente-six races européennes parmi les qua-
rante-cinq groupes raciaux qui immigraient alors vers les États-Unis 
(voir aussi Closson, 1899 ; ou Ripley, 1899). On pouvait encore trouver  
des classements entre Teutons (Baltiques ou Nordiques), Alpins, et 
Méditerranéens, ou Ibériques, Slaves, Celtes et Teutons pour l’Eu-
rope, tandis qu’à l’échelle mondiale, la division se faisait entre Noirs 
(Éthiopiens), Caucasiens, Mongoloïdes (dont Malais) et Américains. 
En 1928, Du Bois écrivait encore :

On sait, bien sûr, ce que la plupart des gens entendent par races et 

problèmes raciaux aux États-Unis. Ils font référence à des groupes 

nationaux qui ne sont pas d’origine anglaise, à des groupes reli-

gieux comme les Juifs, à des personnes « de couleur » comme les 

Japonais et les Chinois ; ou alors, ils ont à l’esprit le groupe de 

douze millions d’Américains qui descendent d’anciens esclaves 

noirs. (Du Bois, 1928 : 6)

Le sens de la catégorie de race, tout comme celui de culture, comme 
nous le verrons plus loin, ne cesse donc de flotter. Dernière hypothèse 
provocatrice : celle de E. F. Frazier, dans un court, mais percutant 
article, « The Pathology of Race Prejudice » (1927), qui fera scandale 
– après sa publication, Frazier devra quitter son poste à Morehouse 
College à Atlanta et partira étudier à Chicago où il soutiendra sa thèse 
(Frazier, Ph. D. 1931, publiée en 1932), sous la supervision de Park et 
de Burgess, avec le soutien matériel de la Ligue urbaine, du Laura 
Spelman Rockfeller Memorial et du Local Community Research 
Committee. Dans cet article, Frazier brode sur une remarque de Walter 



801

Hines Page sur la « forme de folie qui s’empare des hommes blancs » 
dans le Sud et sur l’interprétation de Herbert J. Seligmann qui, dans 
The Negro Faces America (1920 : chap. III), parle à leur propos de « psy-
chose de la couleur ». Frazier rebaptise cette configuration psychique 
de « complexe du Noir (Negro-complex) ». Les Noirs sont accusés de 
tous les maux de l’humanité avec une intensité affective suspecte et la 
haine, la peur, l’hostilité et l’agressivité, sinon le sadisme, dont ils sont 
la cible relèvent de la projection délirante des fantasmes des Blancs. 
Ici, la logique du fantasme déborde la simple perception ou évalua-
tion, médiatisée par le préjugé ou par le stéréotype. Les Blancs du 
Sud, nous dit Seligmann, alors qu’ils peuvent par ailleurs se comporter  
de façon raisonnable, perdent tout contrôle de soi quand il s’agit d’un 
Noir qui montre une attitude d’égalité raciale ou d’un Blanc qui sou-
tient de telles exigences. Frazier parle de phénomène de « dissocia-
tion de la conscience », analogue à celle des « aliénés ».

L’homme blanc du Sud, qui a joui, arbitrairement et sans cen-

sure, du droit d’utiliser les femmes de couleur, projette ce désir 

insistant sur le Noir quand il n’est plus approuvé par la société 

et que sa personnalité consciente le rejette également. Comme 

le lunatique, il refuse de considérer le désir répugnant comme 

une partie de lui-même et montre en conséquence une hostilité 

exagérée à l’égard du désir qu’il projette sur le Noir. (Frazier, 1927)

Cette projection peut prendre un caractère hallucinatoire et le 
« complexe du Noir » conduire au passage à l’acte du lynchage collectif.  
Le « déni d’humanité » des Noirs et les rumeurs et mythes les concer-
nant leurs pulsions sexuelles ou criminelles ne seraient que des 
« mécanismes de rationalisation » d’un système de fantasmes. Il n’y  
a pas que le Noir, le colonisé, le Juif ou l’Oriental à vivre dans la division 
du Soi : les « dominants » semblent eux-mêmes traversés par une « dis-
sociation de la conscience » et habités par des doubles qu’ils expulsent 
et expurgent parfois dans le réel, pris d’une rage de les détruire… La 
socio-analyse des jeux de miroirs de l’expérience marginale, avec ses 
désirs contraires, ses identités scindées, ses imageries ambiguës et 



802

ses aspirations paradoxales, les concerne aussi – dans une perspec-
tive inversement symétrique.

PSYCHOLOGIE SOCIALE DU SOI DIVISÉ

Du Bois, quand il fixe la figure de la double conscience dans The 
Souls of Black Folk (Du Bois, 1903/2007), puise dans les réflexions sur 
la personnalité multiple de James. Ce livre avait été conseillé par 
William James à son frère Henry dans une lettre de Chocorua, 6 juin 
1903 (1920 : II.196) – Henry qui à son tour en dira le plus grand bien 
dans The American Scene (1907 : 418). On a retracé ailleurs cette généa-
logie de la double conscience et fait le lien avec la psychologie du Soi 
divisé (James, 1902 : Lecture VIII) (Cefaï & Stavo-Debauge, 2024). 
Park se sentait également extrêmement redevable à James. Outre la 
référence récurrente dans ses cours à « D’une certaine cécité chez les 
êtres humains » (1899), Park renvoie également, dans la Bible verte, 
aux Principles of Psychology (1890). Il aborde la question des « ten-
dances instinctives », quand il donne des exemples sur les actions 
et réactions corporelles et affectives (Park & Burgess, 1921 : 80-81).  

Scène de lynchage par le Ku Klux Klan tirée du film Birth of a Nation de D. W. Griffith (1915).



803

Ce point vient en renfort d’un argument qu’il avait développé dans 
ses Principles of Human Behavior (Park, 1915a : 9-16), proche de celui 
des pragmatistes. La nature humaine est une espèce de « superstruc-
ture fondée sur des instincts, des dispositions et des tendances héri-
tées d’un long lignage d’ancêtres animaux et humains ». La nature 
humaine est « formée par l’éducation », « modifiée par l’expérience », 
relativement indéterminée, malléable ou plastique, sans cesse rema-
niée par le contact et l’échange entre humains, ce qui, par leur entre-
mise, réagence les formes du contrôle de la société sur les activités et 
les relations qui la composent. Le Soi n’est donc pas une entité donnée 
une fois pour toutes. Le Soi est foncièrement social au sens où il est un 
carrefour de réseaux mouvants de relations d’interdépendance avec 
les autres et de transaction avec des situations. Il se fait, se défait et 
se refait dans les complexes d’action et de réaction entre soi-même, la 
série des Moi qui ont sédimenté dans une histoire de vie et la capacité 
d’un Je de se projeter vers des horizons d’avenir, depuis son inscription 
dans le présent vivant. Cette dialectique du Soi (Self), du Moi (Me) et 
du Je (I) exposée plus tard par Mead dans ses cours, reprise dans Mind, 
Self, and Society (1934/2015), est déjà esquissée dans « The Social Self » 
(Mead, 1913). Elle va de pair avec les recherches de James M. Baldwin, 
un ami personnel de James, qui rend compte des processus sociaux 
du développement mental de l’enfant, ou celles de Charles H. Cooley, 
qui a suivi les cours de Dewey à Michigan aux côtés de Mead et de Park, 
et qui développe sa théorie du Soi en miroir (looking glass self) dans 
Human Nature and the Social Order (1902). La notion de Soi social, qui 
nous est si familière, ne l’était certainement pas à l’époque : il suffit de 
relire les comptes rendus de cas de personnalité multiple, de James 
à Sidis & Goodhart (1905), ou les analyses de cas d’adolescents délin-
quants de William Healy (1915), pour constater à quel point ce tour-
nant sociologique était encore timide, quand il s’agissait d’histoire des 
« changements de vie » des familles d’immigrants et de leur traduc-
tion dans des « conflits mentaux ». Mais le raisonnement écologique 
et processuel était déjà là : le Soi n’a plus rien de cartésien, il est le pro-
duit des circonstances qui se réfléchissent dans sa genèse.



804

On retrouve l’expression dans la section « Personality and the Social 
Self » de l’Introduction de Park et Burgess (Chap. II, « Human Nature », 
Matériaux 2C). Park cite de longs passages de Théodule Ribot sur Les 
Maladies de la personnalité (1884) et d’Alfred Binet, sur les Altérations 
de la personnalité (1892). En état de suggestion hypnotique, une femme 
peut endosser de multiples personnalités, jouer des rôles d’actrice, 
de paysanne, de cocotte, d’archevêque ou de général et changer de 
discours, de gestes, d’attitudes, et même d’écriture. Park cite encore 
L. G. Winston, « Myself and I » (1908), selon qui Dr Jekyll et Mr Hyde 
peuvent cohabiter dans la même personne, comme des « jumeaux sia-
mois », ou encore comme la « personne naturelle » et le « Soi social et 
conventionnel ».

Il y a quelque chose de tragique pour moi dans cet arrangement 

siamois de deux personnes si peu compatibles. Je suis à la fois 

élève et professeur, délinquante et juge, interprète et critique, 

chaperon et protégée, vieille fille maniaque et écolière délurée, 

garçon manqué et prude, sainte et pécheresse. Que peut-il résulter  

d’une telle combinaison ? Le fait que nous nous entendions bien 

est un miracle. Certains jours, nous allons admirablement bien 

ensemble, une partie de moi faisant des compliments à l’autre 

partie de moi […] Mais combien sont terribles les jours où nous 

nous retournons l’une contre l’autre ! Il n’y a pas assez de mots 

pour exprimer le mépris que nous ressentons pour nous-mêmes. 

Nous semblons nous mettre les uns les autres dans un coin et 

la combinaison dans son ensemble est complètement mise en 

échec. (Winston, 1908 : 563)

L’individu est, par définition, un être qui ne se divise pas – indivis.  
Pourtant, à l’époque de James, Mead et Park, la psychopathologie et 
la sociologie naissante avaient le plus grand intérêt pour les troubles 
de dédoublement de la personnalité. Mead se référait ainsi dans ses 
séminaires aux deux livres de Morton Prince, The Dissociation of a 
Personality (1905) et The Unconscious (1914) (Huebner, 2014 : 124) 
– autant de références présentes dans le manuscrit sténographié de 



805

1928 de l’« Advanced Social Psychology » et gommées dans la retrans-
cription de Charles W. Morris11. Ce type d’enquête documentait des cas 
empiriques de « dissociation de soi », en contrepoint des processus de 
cohabitation, fédération et intégration d’une multiplicité de person- 
nalités sociales dans la constitution du Soi (Mead, 1934/2015 : § 18). 
Cette réflexion, Park la trouve d’abord chez James. Toujours dans 
Principles of Human Behavior (Park, 1915a), il se réfère au cas d’Ansel 
Bourne que James travaille dans les Principles of Psychology (1890).

Ansel Bourne était un prédicateur itinérant installé à Greene, 

dans le Rhode Island. Le 19 janvier 1887, il retire 551 dollars d’une 

banque de Providence, il monte dans une voiture à chevaux  

à Pawtucket, et il disparaît. Quand sa disparition est annoncée, on 

soupçonne un acte criminel. Le matin du 24 mars, à Norristown, 

en Pennsylvanie, un homme se faisant appeler A. J. Brown se 

réveille en sursaut et demande aux habitants de la maison de lui 

dire qui il est. Plus tard, il déclarera être Ansel Bourne. On ne sait 

rien de lui à Norristown, si ce n’est que six semaines auparavant, 

il a loué une petite boutique, l’a garnie de papeterie, de confiserie 

et d’autres petits articles, a commencé à y exercer un commerce 

tranquille « sans que cela ne paraisse à personne contre nature ou 

excentrique ». On a d’abord cru qu’il était fou, mais son histoire  

a été confirmée et il a été renvoyé à son domicile. On a alors estimé 

qu’il avait perdu tout souvenir de la période écoulée depuis qu’il 

était monté dans le wagon de Pawtucket. Personne n’avait la 

moindre information sur ce qu’il avait fait ou sur l’endroit où 

il s’était trouvé entre son départ de Providence et son arrivée  

à Norristown. En 1890, William James l’incite à se soumettre  

à l’hypnose afin de voir si, en état de transe, ses souvenirs dispa-

rus lui reviendraient […] Et James poursuit : j’avais espéré, par la  

suggestion, réunir les deux personnalités en une seule, et res-

taurer la continuité de sa mémoire, mais aucun artifice n’a été 

concluant. Le crâne de M. Bourne continue aujourd’hui d’abriter 

deux Soi personnels distincts. (James, 1890 : I.391 ; Park, 1915a : 

26-28)



806

Ce cas est intéressant, mais renvoie à d’autres cas de la littérature 
de l’époque, comme celui de Mme B., patiente de Janet, tantôt Léonie, 
tantôt Léontine, ou encore celui de Miss Christine Beauchamp, au 
cœur de l’ouvrage de Prince sur la dissociation de la personnalité. Dans 
ces observations, on voit cohabiter des personnes de genre, de classe 
et d’âge différent, aux souvenirs et aux caractères différents, parlant 
même, à l’occasion, des langues différentes et pouvant souffrir d’am-
nésie partielle ou d’hallucinations. James était friand de ces obser-
vations en situation expérimentale (Trochu, 2018). Park en tire une 
réflexion sur la région du « subconscient » où une partie de la mémoire 
est refoulée pour ne pas entrer en conflit avec la mémoire active. Ce 
subconscient pourrait correspondre chez Mead à la collection de Moi 
du passé (Mead, 1932 et 1934/2015) et de leurs expériences qui ont sédi-
menté dans nos réserves d’expérience – des Moi susceptibles d’être 
réactivés, qui s’invitent parfois dans le présent contre notre volonté, 
mais qui restent pour l’instant désactivés, nourrissant à distance notre 
compréhension du monde sans l’entraver ni la menacer. Qui parle de 
Soi ne parle pas d’un noyau d’authenticité, immuable par-delà ses 
aventures dans le monde, mais bien de perspectives multiples par où le 
Soi, cet organisme vivant et transactionnel, « endosse d’autres rôles » et 
déploie d’autres points de vue, ceux des autres concrets qu’il a croisés  
dans sa vie et ceux d’Autres généralisés, correspondant à certains sec-
teurs de la communauté. Il se peut toutefois que ces expériences coha-
bitent, s’emmêlent et se superposent comme dans le cas de l’homo 
duplex d’Alphonse Daudet, tiraillé entre sa persona qui s’agite, vit, 
déborde d’énergie et performe en public et un autre personnage plus 
obscur, plus discret, qui ressent des émotions décalées par rapport  
à cette façade sociale – un dédoublement qui, dans le cas de Daudet, 
lui permet parfois d’échapper aux douleurs de la syphilis (Le Doulou ; 
et James, 1902 : 167). Ce type de faille en soi est décrit par les migrants 
qui ont une existence publique où ils sont réduits à des types et où ils 
doivent accomplir toutes sortes d’activités qui ne leur plaisent pas 
nécessairement, avec un rythme souvent frénétique, imposé de l’exté- 
rieur. Ils continuent de cultiver un double intime, un Soi secret qui, 
dans leur for intérieur, suit son propre cours et ressent toutes sortes 



807

d’états affectifs qui ne peuvent être montrés en public. Il est également 
présent chez les personnes que l’on appelle aujourd’hui « racisées »,  
à savoir qu’elles sont emprisonnées dans un statut racial qu’elles n’ont 
pas choisi : elles sont contraintes de jouer des rôles imposés, trimbal-
lées d’une agence à l’autre, d’une entreprise à l’autre, sans contrôle sur 
le cours de leur vie, condamnées à présenter telle face ou à raconter  
telle histoire. De même, en situation régulière, le jeu des « subalternes » 
sera de se couler dans le moule du Juif, du Noir ou de l’Oriental et 
de répondre aux attentes standardisées des groupes « dominants », 
inaccessibles derrière la ligne de couleur, souvent redoublée d’une 
barrière de classe. Dans tous les cas, un travail continu est accompli 
pour maintenir hors de la vue et hors de l’ouïe de certains auditoires 
des manifestations expressives qui pourraient aller à l’encontre des 
performances stéréotypées. On a là une autre version de la fameuse 
« two-ness » de Du Bois, que certains ont interprétée comme relevant 
du « mécanisme de défense » (Stonequist, 1937 : 151)12, mais qui ren-
voie plus largement à des stratégies, à la lisière de la conscience et de  
l’inconscient, de gestion des impressions (Goffman, 1956 : chap. VI) 
le long de différents canaux de communication et pour différents 
publics.

De tels dédoublements de personnalité sont observables dans 
des situations coloniales, racistes ou antisémites, mais on les 
retrouve, également, chez des femmes, dans une société à la « culture 
androcentrique », faite par des hommes pour des hommes (man-made 
world) (Gilman, 1911), ou chez des ouvriers, dans une société réglée par 
la discipline industrielle, où prévaut le point de vue du manager, du 
commercial ou de l’ingénieur. On étend peut-être trop, ici, la portée 
de la catégorie de marginalité, mais toutes et tous mènent une double 
vie. Une partie de leurs attitudes et de leurs conduites leur imposent 
de jouer un rôle et de porter un masque qu’ils et elles décrivent comme 
une prison à l’air libre. Ces situations peuvent de surcroît être aggra-
vées par une répression active – l’Inquisition avait poussé les marranes 
à se convertir au catholicisme, adoptant tous les usages de la société 
chrétienne, tandis qu’ils continuaient secrètement de respecter leurs 



808

préceptes ou de pratiquer leurs rituels. Cette répression active, sans 
être formulée en droit, ni être portée par une politique, peut se jouer 
dans l’ordre d’interaction : les échappées de désir, les impairs et les 
gaffes qui montraient qu’un Noir ne savait pas se tenir à sa place, en 
portant un regard furtif sur une femme blanche ou en répondant sur 
le ton de l’insolence à son patron, pouvaient le conduire à la mort. Park 
revient sur cette étiquette de caste, que les époques de l’Émancipation 
et la Reconstruction n’avaient pu abolir : « L’esclavage est mort et per-
sonne ne le défend. Mais la caste perdure et fait encore partie de l’ordre 
naturel, attendu que peu de gens dans le Sud remettent en question 
son droit d’exister ou discutent de sa fonction. » (Park, 1937b : xxviii).

Si, à Chicago, la communauté des Noirs libres est acceptée dès 
après la Guerre de Sécession, « l’insigne (badge) de la couleur marque 
leur différence » (Drake & Cayton, 1945 : 45). Ils peuvent entrer dans la 
« compétition pour le pouvoir et le prestige dans les sphères politique 
et économique », mais aucun n’atteint les positions les plus élevées de 
la vie publique. La ligne de couleur est sensible jusque dans l’obser-
vance des rituels d’interaction sur la frontière raciale. Elle a été ren-
forcée juridiquement par l’arrêt Plessy v. Ferguson (18 mai 1896) de la 
Cour Suprême et par les lois Jim Crow qui sanctionnent la ségrégation 
raciale dans les transports, à l’école ou à l’hôpital, devant les urnes ou 
dans les logements13. En-deçà du droit s’auto-entretient ce « corpus » 
de coutumes et de mœurs, destiné à maintenir la distance sociale et 
raciale et à reconduire les différences statutaires (Shibutani & Kwan, 
1965 : 317-321). C’est cet « ordre moral » qui rend compte du scandale 
national qu’a été l’invitation de Booker T. Washington, le 16 octobre 
1901, à la table du président Theodore Roosevelt.

La naturalisation des castes ou la juridicisation de l’Apartheid ne 
sont que des degrés extrêmes de division de la société. Paradoxalement, 
être noir dans une telle société de castes, où les occasions d’interactions  
sont peu nombreuses et extrêmement ritualisées, entre porteurs de 
statuts bien déterminés, est existentiellement plus dangereux, sociale-
ment plus tragique et politiquement plus injuste, mais cognitivement 



809

moins compliqué que dans une société d’étrangers égaux en droit, où 
les situations marginales sont bien plus nombreuses, tandis qu’aug-
mentent l’indétermination des identités et des relations et l’incer-
titude des trajectoires et des rencontres. Dans de telles situations 

Cinq générations d’esclavage sur la plantation Smith, à Beaufort, Caroline du Sud, en 1862 
(Photographe : Timothy H. O’Sullivan. Library of Congress Prints and Photographs Division. 

Digital ID : ppmsca 37215 //hdl.loc.gov/loc.pnp/ppmsca.37215).



810

marginales, les personnes catégorisées comme « inférieures » mènent 
une double vie. L’une se voudrait conforme aux attentes des valeurs 
d’autonomie, de liberté et d’égalité auxquelles légitimement aspirer, 
l’autre bute sur les obstacles à la réalisation de soi et éprouve un senti- 
ment d’infériorité qui n’est que le reflet en miroir du sentiment de 
supériorité d’une élite qui s’arroge savoir, talent, aptitude, mérite, 
intelligence, beauté, goût et vertu (Goblot, 1925).

Park reprend une longue citation des Varieties of Religious 
Experience (1902, lecture VIII : 166-173), sous le titre de « The Divided 
Self and Moral Consciousness », dans l’Introduction (Park & Burgess, 
1921 : 122-125).

Comme l’a fait remarquer William James (1892, chap. XII : 179), 

l’individu « a autant de soi sociaux (social selves) différents qu’il 

y a de groupes distincts de personnes dont l’opinion lui importe. 

Il montre généralement une facette différente de lui-même  

à chacun de ces différents groupes ». L’individu normal a donc 

Harriet Tubman (à gauche), appelée la Moïse de l’Underground Railroad, abolitionniste et 
suffragiste, autour de 1887 à Auburn, New York, avec sa famille, dont son mari, Nelson Davis, 

ancien du 8e régiment des « troupes de couleur » (U. S. Colored Troops)  
(3e en partant de la gauche) (archive du New York Times).



811

lui-même, à un degré léger, une sorte de personnalité multiple 

[laquelle] quand les standards de deux groupes sociaux entrent 

en opposition ou en conflit ouvert […] est expériencée sur le 

mode de la difficulté personnelle ou de la tension mentale aiguë. 

(Stonequist, 1937 : 4)

À la racine de la conception de l’expérience marginale se tient 
ainsi la question de la fédération des multiples soi qui composent une 
personne et de leur intégration en une personnalité harmonieuse et 
un caractère stable, ces multiples soi résultant de processus de sociali- 
sation dans des situations sociales, propres à tel ou tel groupe d’appar-
tenance ou de référence. Il est intéressant de voir que Stonequist cite 
essentiellement James sur ce point, Cooley, aussi, mais qu’il semble 
ignorer la théorie de Mead – il ne cite ni la conception des Moi, du Soi 
et du Je de Mind, Self and Society, ni un article de 1930 où Mead criti- 
que Cooley. On lit ainsi dans The Marginal Man :

Avec le sociologue Charles H. Cooley, l’analyse du soi procède de 

manière encore plus réaliste et plus subtile que chez James. Il y 

a toujours une « référence sociale » impliquée dans le soi, mais 

dans un « ensemble très conséquent et intéressant de cas », elle 

prend la forme d’un « soi réfléchi » ou d’un « soi en miroir (looking-

glass self) » qui consiste en « l’imagination de notre apparence 

pour l’autre personne, l’imagination de son jugement sur cette 

apparence, et une sorte de sentiment de soi, tel que la fierté ou 

la mortification ». (Cooley, 1922 : 184). […] L’individu appartenant 

généralement à plusieurs groupes dans chacun desquels il joue 

un rôle, sa personnalité a de multiples facettes. (Stonequist, 1937 : 

215-216)

Dit autrement, « la personne socialisée est une société en minia-
ture » (Shibutani, 1955 : 564). Dans l’arène du champ d’expérience se 
rejouent les tensions, dilemmes et contradictions, en matière de droits 
et de devoirs, d’obligations et de responsabilités, que ceux qui se jouent 
dans le jeu des perspectives et des perspectives sur des perspectives 



812

dans le monde social. Ce n’est pas une affaire d’imagination en miroir, 
critique Mead (1930 : 699), mais d’« entre-tissage et [d’]inter-action de 
Soi comportementaux (interweaving and interworking of behavioral 
Selves), […] [comme l’ont montré] Thomas, Park et Burgess, et Faris » 
(ibid. : 705). Ce qui se joue n’est pas une dynamique intermentale, mais 
un processus de rencontre, de collision et de confrontation entre deux 
sociétés et deux cultures qui a des conséquences dans la constitution 
des Soi des membres concernés. Maintenant, Stonequist donne une 
précision à propos de l’homme marginal : le « contact soudain entre 
deux ou plusieurs sociétés de cultures différentes » produit un « choc » 
des mœurs, des codes et des philosophies (Stonequist, 1937 : 5 et 216-
217). « Ce contraste n’est pas simplement un conflit de groupes sociaux 
à l’intérieur d’un système culturel : c’est un conflit entre deux systèmes 
culturels dont chacun a ses groupes subordonnés . […] La dualité des 
cultures produit une dualité de personnalités – un Soi divisé » (ibid. : 
217), et cette dualité est très souvent asymétrique, elle met en pré-
sence des cultures dont l’une est perçue de statut supérieur et l’autre 
de statut inférieur.

Le Soi divisé de la personne marginale est donc différent de celui 
des frictions entre substrats biologiques, rôles et statuts, cohabitant 
avec difficulté dans la socialisation d’un même Soi. « Il ne s’agit pas 
d’un clash entre un tempérament inné et une expectative sociale, entre 
une tendance de personnalité et les modèles d’une culture donnée  
[à la façon de Ruth Benedict]. Il ne s’agit pas d’un problème d’ajus-
tement d’un seul soi en miroir, mais de deux ou plusieurs de tels soi 
(selves). » (Ibid.). Il ne s’agit pas non plus, nous dit Stonequist, de ces 
conflits de loyauté religieuse qui « ont déchiré les âmes humaines, 
dépeints et disséqués avec vivacité dans les Varieties de William 
James » – autrement dit de « conflits de la vie morale ou spirituelle 
intérieure ».Le soi divisé [de l’homme marginal] n’est pas comme ces 
« âmes malades qui doivent renaître (twice-born) pour être heureuses » 
(James, 1902 : 167). La dualité est directement en prise sur une « situa-
tion sociale » qui est une situation marginale, produit de « conflits 
culturels » ou de « transitions culturelles ».



813

ÉCOLOGIE DE L’EXPÉRIENCE MARGINALE : 
MILIEUX, CULTURES ET INSTITUTIONS

L’arrière-plan psychologique de l’expérience marginale est donc 
ressaisi depuis un processus sociologique, celui de la fédération et de 
l’intégration d’une multiplicité de Soi renvoyant à des groupes cultu-
rels, ethniques ou raciaux différents. Le Soi est un des éléments à définir  
dans la situation sociale. La « conception du soi », les modes d’expres-
sion sociale, les complexes d’habitudes et d’attitudes, la chimie des 
humeurs et des émotions, les états de la vie mentale, les synthèses 
d’affects, de souvenirs et de sensations, et jusqu’aux traits de tem-
pérament et de caractère ne sont pas le seul produit de la biologie 
d’un organisme individuel ou de la génétique d’une espèce raciale. 
Le Soi est le résultat de processus de socialisation. Quand il ne relève 
pas d’une psychopathologie de l’individu, il est pour une bonne part 
« fonction des conditions sociales » (Stonequist, 1937 : 211), le produit 
de dynamiques collectives et historiques. « Le facteur commun n’est 
pas biologique, mais [il réside dans] une certaine situation sociale » 
(ibid.). Le Soi est façonné par les milieux sociaux auxquels il parti-
cipe tout au long de son parcours de vie. Et c’est en ressaisissant les 
attitudes que les autres ont vis-à-vis de lui-même et à l’épreuve de la 
résistance des conditions matérielles sur lesquelles il agit, que le Soi 
se réfléchit, s’unifie et s’identifie. « La personnalité peut être définie 
comme la somme et l’organisation des traits qui déterminent le rôle 
de l’individu dans le groupe. » (Park & Burgess, 1921 : 70). Le rôle à tenir 
et à jouer en société, et la configuration des compétences et des préro- 
gatives, des droits et des devoirs qui lui sont attachés, ne relèvent pas 
du seul choix d’un individu, pas plus qu’ils ne lui sont dictés par son 
« héritage racial ». Ils lui sont indiqués par la place qu’il occupe dans de 
multiples situations sociales ; ils lui sont transmis comme des « carac-
tères acquis » à travers des procès de coopération et de communica-
tion ; ils dépendent des « patterns sociaux » d’expérience et d’action 
incorporés à travers la participation à des systèmes de langage, de 
culture et de technologie ; ils sont signalés au Soi à travers son enga-
gement à des organisations sociales, aussi bien dans des groupes 



814

primaires que dans des associations ou des institutions secondaires. 
Le « Soi socialisé » se module au croisement de ces multiples « types 
de patrimoine social ». Ceux-ci se constituent par transmission et par 
sélection de traits culturels, de génération en génération, par le biais 
de l’imitation et de l’éducation ; ou encore, par acculturation quand,  
à l’occasion de la rencontre entre plusieurs groupes, dont un est domi-
nant, des traits culturels sont inculqués par un mélange d’« autorité 
et routine, tabou et répression » (ibid. : 71-72).

Si l’on devait faire le lien, ici aussi, avec une approche pragma-
tiste, on pourrait dire que la « personnalité sociale » est acquise, comme 
dimension du champ d’expérience, dans les transactions entre un 
« organisme » et son « environnement ». Cette formulation, partagée par 
Mead, Dewey ou Follett, doit être traduite dans le langage de sciences 
sociales. L’expérience marginale de l’« organisme » incorpore des his-
toires de vie, et bruisse encore des identités qu’un corps a dû endosser,  
des statuts qui lui sont échus, des rôles qu’il a dû jouer, des langues 
qu’il a appris à parler, des situations de vie avec lesquelles il a appris  
à composer. Toutes les épreuves qu’il a traversées et qui, nous dit Mead, 
ont sédimenté comme autant de Moi partiels et potentiels, en attente 
dans ses réserves d’expérience, qui peuvent être réveillés, réactivés et 
réengagés dans de nouvelles épreuves du Soi. Cette vision des choses 
enrichit la notion d’« organisme » à laquelle se limitaient souvent les 
philosophes. De même, la notion d’« environnement » renvoie plus 
précisément à des milieux de vie, en premier lieu les espaces de vie sur 
lesquels le corps socialisé a prise directe, mais plus largement, des 
mondes indissociablement naturels et sociaux, où le Soi est en contact 
avec nombre d’autres espaces de vie et d’autres histoires de vie. Au-delà 
des autres concrets avec lesquels il entre en interaction, avec qui il  
coopère et communique, c’est à la matérialité concrète du monde que 
ce corps socialisé a affaire, directement dans sa sphère de perception et 
de manipulation (Mead, 1938), ou indirectement, moyennant certaines 
médiations : des systèmes d’outils techniques, des forêts de signes et 
de symboles, des configurations de lois et d’institutions, qui chacun 



815

Le magazine de la Ligue urbaine 
nationale, Opportunity (couverture 
de janvier 1925), créé par Charles S. 

Johnson, lancé en janvier 1923, et qui 
durera jusqu’en 1949. Johnson organisa le 

dîner du Club civique de New York le 21 
mars 1924, où Paul U. Kellogg, directeur 

du Survey Graphic, proposera à Alain 
L. Locke de préparer le numéro du New 

Negro.

Charles S. Johnson, professeur 
à Fisk University, qu’il présidera 
de 1947 à 1956 et fondateur de 
l’Institut des relations raciales 
en 1944 (U.S. Farm Security 
Administration/Office of War 
Information, fin des années 
1930) (Library of Congress 
Prints and Photographs 
Division. Digital ID : fsa 
8d15051// hdl.loc.gov/loc.pnp/
fsa.8d15051).



816

prédéterminent certaines lignes possibles d’engagement en s’incarnant  
dans ses situations de vie.

Pour le dire de façon plus classique, on peut revenir à l’introduc-
tion à Shadow of the Plantation de Charles S. Johnson (1934), où Park 
s’interroge sur le « passage (transit) » des peuples marginaux « entre 
des cultures simples et primitives et des cultures plus sophistiquées et 
complexes, telles que celles qui caractérisent notre civilisation indus-
trielle et urbaine moderne ».

Il n’y a pas de difficulté particulière à décrire les formes externes 

et les expressions manifestes d’une culture locale. La difficulté 

est de rendre cette culture intelligible, de découvrir le sens et la 

fonction des usages, des coutumes et des institutions. Les anthro- 

pologues, dans leurs recherches sur les peuples primitifs, ont 

établi une distinction entre (1) les éléments matériels et (2) les 

éléments immatériels d’une culture. 

La culture matérielle est représentée par les outils, les artefacts 

et, en général, les dispositifs techniques utilisés par un peuple 

dans ses opérations (dealings) avec le monde extérieur.

 La culture non-matérielle, en revanche, comprend toutes les  

institutions, les coutumes cérémonielles, les danses rituelles, etc. 

qui permettent à un peuple de maintenir son moral (morale) et 

sa capacité d’agir collectivement. 

Les institutions sont, d’une manière générale, des outils (devices) 

qui naissent de l’effort d’agir collectivement et qui ont pour visée 

de rendre l’action collective plus efficace. 

Mais les coutumes perdurent et conservent leurs formes exté-

rieures alors même qu’elles ont perdu leur sens et leurs fonctions 

d’origine. Les institutions sont empruntées ou imposées à des 

peuples dont les traditions, les instincts et les besoins réels leur 

sont tout à fait étrangers, ou qui n’ont pas encore été pleinement 

assimilés. Les modes changent et, avec elles, les institutions, bien 

qu’elles subsistent, sont considérées avec des attitudes modifiées 



817

en profondeur. (Park, 1934c : xiv-xv, repris in Race and Culture, 

1950 : 69)

Cette position est celle que Park reprend de façon récurrente et que 
l’on retrouve chez ses étudiants, y compris anthropologues. Elle est au 
cœur de l’étude de la communauté de Tepoztlán, Mexique, par Robert 
Redfield (1930), lequel forgera la définition suivante de la culture : 
un « corpus organisé de compréhensions/d’accords conventionnels 
(conventional understandings), manifestes dans les actes et les arte-
facts qui, perdurant à travers la tradition, caractérisent les sociétés »  
(Redfield, 1941 : 132-133). La culture n’est pas seulement un système 
de représentations dans la tête des gens, mais bien un ensemble de 
croyances, d’attitudes et d’habitudes, ou encore, de schèmes d’action 
– le mot « schèmes » impliquant en anglais une dimension projective, 
ici cognitive et normative – indiqués là dehors, dans des actes de com-
munication, des arrangements d’objets et des configurations d’action. 
Cette culture s’incarne dans les corps socialisés, autant qu’elle imprègne 
les milieux de vie, et donc les espaces de vie et les histoires de vie. Elle 
organise l’horizon des personnes par des systèmes d’attentes de sens 
régulier, typique, prévisible, rationnel. C’est ainsi que les individus ont 
le sentiment de participer à un champ d’expérience partagée ou com-
mune. Par ailleurs, cette culture se rend active à travers des « institu-
tions sociales » qui arment la capacité d’agir collectivement d’une com-
munauté : l’entreprise, l’assemblée villageoise ou le magasin général,  
l’église ou l’école, le journal, le gang ou l’association.

Cette conception de la culture est singulièrement plus complexe 
que celle des philosophes du pluralisme culturel. Pour comprendre 
l’expérience marginale, il faut aller plus loin que l’idée d’un entre-
deux : vivre « sur la marge », ce n’est pas simplement vivre des contra-
dictions entre deux blocs de « culture » qui seraient donnés à l’avance. 
Ce ne sont pas des peuples, des races ou des nations qui se rencontrent, 
ce sont des milieux de vie qui s’interpénètrent et s’entrechoquent et 
qui engagent différentes dimensions de l’existence individuelle et 



818

collective. L’expérience marginale s’éprouve dans l’esthétique de la 
vie quotidienne – goûts, parfums, couleurs, figures… –, les masques 
et les uniformes corporels, les langues parlées et entendues, les modes 
de présence dans la rue, les préférences de consommation. Elle se lit 
dans les tensions vécues entre différents types d’artefacts – instrumen-
talités, équipements techniques ou dispositifs légaux. « Les barils de 
pétrole de la Standard Oil Company ou les machines à coudre Singer » 
(Park, 1938/2024) sont les marchandises les plus convoitées dans les 
échanges, en raison du pouvoir d’agir qu’elles autorisent, mais elles 
sont aussi les vecteurs d’introduction d’un nouveau monde qui vont, 
tôt ou tard, invalider les formes de vie de l’ancien monde. Les prati- 
ques de pousser la charrue derrière sa paire de bœufs, de désherber  
à la houe et de semer à la main sont rendues caduques par l’efficacité 
des machines-outils motorisées ; les pratiques de coudre à l’aiguille, 
filer et tisser vont être emportées par l’industrie de la filature et de la 
confection – d’où l’intérêt du Musée du Travail imaginé par Addams et 
Dewey à Hull House (Addams, 1910), non pas comme conservatoire de 
formes de travail disparues, mais comme dispositif d’un entre-deux, 
médiation de la rencontre entre différentes générations (de migrantes) 
et entre différentes populations (plus ou moins américanisées). En 
outre, au-delà de « toute la panoplie ou tout l’attirail (paraphernalia) 
de la civilisation occidentale » (Stonequist, 1937 : 50) qui envahit les 
environnements matériels et bouleverse les habitudes d’habiter, de 
produire ou de consommer, ce sont des configurations de relations au 
sein de la famille, du clan ou de la commune, des distributions coutu- 
mières ou légales de statuts, des règles de distribution et de jouis-
sance de la propriété, des façons de comprendre l’amour et l’argent, 
la loi et le sacré qui vont se transformer. Et ce sont des conceptions 
de l’« intelligence collective », du « jugement moral » et de la « respon-
sabilité politique » (Dewey, 1922) qui s’effondrent corrélativement à la  
fabrique de nouveaux types de personnalités, de relations et d’orga-
nisations sociales.

Dans cette tension dynamique entre milieux de vie, la « dominance » 
(Park, 1934a) n’est pas seulement psychologique : c’est une dominance 



819

écologique, qui passe aussi par le territoire et la technique, le pouvoir et 
l’argent. Des innovations se diffusent parce qu’elles sont plus efficaces,  
certaines pratiques sont réprouvées et d’autres favorisées par des 
instances religieuses ou politiques, l’attrait de la consommation et 
la contagion des idées l’emportent souvent sur toute autre considé-
ration communautaire. Quelles que soient les causes et les raisons 
que l’on invoque, la situation sociale de la personne marginale est 
tendue entre deux ou plusieurs milieux de vie : qu’il s’agisse d’inégalité 
entre groupes raciaux, d’asymétrie dans la transplantation migrante 
ou de violence de la domination coloniale, son Soi est distribué sur un 
jeu d’intervalles où s’il ne se sent pas bloqué et paralysé, il trace son 
propre chemin. Il est partagé entre plusieurs mondes entre lesquels 
existent des dénivelés et des incompatibilités d’expérience collective 
– des fossés technologiques, des intraductibilités de langue, des déca-
lages institutionnels, des écarts de croyance, des différentiels entre 
dispositifs juridiques, problématisations politiques, imaginaires et 
mémoires, et ainsi de suite. Les personnes marginales se multiplient 
dans ces zones frontalières entre milieux, ces marches à la lisière de 
plusieurs provinces, ces terres de douaniers et de francs-tireurs, de 
résistants et de contrebandiers, aux architectures culturelles souvent 
baroques, où des synthèses inattendues se produisent, qu’elles aillent 
dans le sens de la déviance ou de la pathologie ou dans celui du syncré-
tisme et de l’innovation.

Voilà ce que Park et Stonequist nous proposent, non seulement une 
psychologie sociale, mais aussi une écologie de l’expérience marginale.

MODERNITÉS URBAINES

Et voilà ce qu’il faut garder à l’esprit quand on parle d’expérience 
marginale et de « types de personnalité marginale » qui ne cessent de 
se multiplier dans le monde moderne. Ici entre en ligne de compte une 
théorie de la modernisation. Cadrage à grande échelle : il s’agit d’un 
type mondial (world-wide type), nous dit Stonequist (1937 : 120). Les 
personnes marginales ont toutes chances de se rencontrer dans des 



820

zones marginales, a-t-on vu plus haut (Stonequist, 1935a : 213). On peut 
plus clairement articuler cette multiplication des personnes margi- 
nales avec des hypothèses sur le processus de mondialisation (Cefaï, 
2024a). Quel que soit le degré de fermeture des frontières comme 
« barrières politiques », la dynamique économique constitue progres- 
sivement un marché mondial (McKenzie, 1928). Le capitalisme mon-
dial ne s’étend pas uniformément, mais avec le plus de fébrilité et de 
frénésie sur des « zones-frontières ». McKenzie distingue trois types 
de zones-frontières qui sont autant de localités de cohabitation, de 
conrontation et de composition entre groupes nationaux, ethniques 
et raciaux.

1. Il y a d’abord les frontières commerciales d’échange de matières 
premières contre des produits manufacturés. Ainsi de Hawaii servant 
au Capitaine Cook de base de ravitaillement ou des enclaves qu’étaient 
les comptoirs coloniaux (Macao, Hong Kong), les concessions étran-
gères et les territoires à bail. Ces frontières commerciales ont long-
temps été des aires marginales de contact et d’échange entre peuples, 
mais aussi d’asservissement et de surexploitation. Elles étaient autant 
des zones de domination, que d’hybridation et de circulation de biens 
et de gens, de langues et de cultures, de capitaux et de religions. Lieux 
charnières, leur vocation était avant tout l’approvisionnement en res-
sources locales (esclaves et épices, matières premières, métaux rares, 
produits de luxe, etc.), leur acheminement par des infrastructures terri- 
toriales et leur exportation vers les maisons-mères en métropole ; mais 
ils pouvaient aussi être la tête de pont de colonies de peuplement, de 
plantations ou d’industries. Il s’agissait de zones sensibles : la des-
truction des stocks de Canton en 1839 inaugure la série des guerres de 
l’opium et l’extension des concessions des compagnies européennes, 
avant qu’une partie du territoire chinois ne soit démembrée par les 
puissances impériales. Même si l’endogamie des mariages légitimes 
restait très forte sur ces frontières commerciales, les couples mixtes, 
consentis ou forcés, et les filiations métisses, parfois subies (fruit de la 
fantasmatique sexuelle des colons), parfois recherchées (produit des 
stratégies matrimoniales des élites locales), s’y multipliaient.



821

2. Il y a ensuite les frontières de plantation dans les zones tropi-
cales sur lesquelles E. T. Thompson a écrit une très belle thèse, The 
Plantation (Ph.D. 1932). Des terres sont transformées en nouvelles 
zones d’investissement et de rendement à travers la monoculture de 
produits agricoles – tabac, coton, sucre, cacao, riz, thé, etc. – destinés  
au marché international, et principalement métropolitain. En 
Virginie, au Brésil ou à Bourbon se succèdent ainsi des esclaves malais 
ou indiens, tupi-guarani, yorubas ou bantous, qui vont être exterminés 
en masse, mais dont les survivants se mêleront entre eux et aux colons 
et mêleront leurs cultures. Avec des variations selon les politiques 
indigènes et les imaginaires raciaux, en fonction des ratios démogra-
phiques entre hommes et femmes dans les colonies, et en relation aux 
usages locaux qui n’étaient pas les mêmes aux Indes néerlandaises, en 
Afrique équatoriale ou en terre tupi-guarani. À Hawaii, par exemple, des 
travailleurs chinois, japonais, portugais ou philippins, sans compter  
les Kanaka Maoli, travaillaient dans les plantations d’ananas, de sucre 
et de café, rivés à de rigides hiérarchies au travail qui redoublaient  
les échelles de statuts raciaux ; mais ils donneront naissance au pidgin 
local et aux multiples combinaisons de métissage décrites par les 
travaux de Romanzo Adams (1937) sur le mariage inter-racial. Au- 
delà de la simple accommodation entre groupes ethniques, un véri-
table processus d’amalgame biologique et d’assimilation culturelle 
s’est produit dans l’archipel.

3.  Il y a enfin les frontières d’industrialisation : les « centres » 
impériaux, européen et américain, investissent dans des zones 
« périphériques » qu’ils s’efforcent de conquérir et de contrôler, par 
le commerce ou par la guerre, et de maintenir dans leurs « sphères de 
prédominance ». Dans cette dynamique économique du capitalisme 
mondial croissent les « communautés métropolitaines » (McKenzie, 
1933), nœuds de jonction et de croisement des réseaux mondiaux 
de transport et de communication, autour desquels se concentrent 
des zones industrielles et s’agrègent marchés locaux, entreprises et 
institutions. Ces métropoles sont des pôles d’attraction de main-
d’œuvre immigrante, et plus largement, de populations provenant 



822

des plus petites villes ou des campagnes environnantes. Elles sont 
les lieux de cohabitation entre étrangers, des milieux d’entrechoc et 
de brassage racial, social et culturel. On peut en énumérer quelques-
unes au cours du temps : Babylone, Chang’an, Rome, Constantinople, 
Teotihuacan, Londres, Paris, Berlin, New York…

Ce sont ces métropoles qui sont au cœur des recherches les plus 
connues sur la tradition et la modernité à Chicago. L’homme margi-
nal est une créature moderne, qui naît de la migration et de l’urbanisa-
tion – et plus encore de la « métropolitanisation » du monde. Son his-
toire commence quand des mouvements migratoires se produisent 
de groupes nomades vers des communautés villageoises et tradition-
nelles, et de là, vers des sociétés urbaines, où de multiples cultures 
entrent en contact. Les groupes primaires, avec la densité de leurs liens 
affectifs, leurs attachements au terroir et leurs dispositifs de contrôle 
tendent à se défaire ; la place de la tradition est en retrait au profit d’un 
processus d’individuation des goûts, des croyances et des habitudes, 
tandis que des espaces de pratiques séculières s’extirpent de l’emprise 
du sacré. Une dynamique de division du travail engendre toujours plus 
de niches professionnelles, de statuts sociaux, de milieux de vie et de 
groupes de référence tandis que la pluralité des religions, des langues 
et des coutumes s’impose dans la vie quotidienne. Les hommes margi-
naux – comme les femmes marginales – se multiplient dans cet univers  
de prolifération de frontières sociales, ethniques et culturelles, où 
les occasions de transport et de communication à longue distance se 
multiplient, où la concentration des populations va de pair avec leur 
plus grande mobilité, où se forment des organisations économiques 
et politiques inédites, et où la densité des interactions entre inconnus, 
embarqués dans un processus d’individualisation et d’émancipation 
de leurs communautés d’origine, est au plus haut.

L’air de la ville rend libre, écrit Park dans sa reprise de l’article 
« The City » (1915b/1925 : 12). Il libère du patronage de l’empereur ou 
du roi, du seigneur ou de l’évêque, disloque les anciens modes de vie 
et foyers de regroupement et projette les individus dans des solidarités 



823

médiatisées par le marché ou par l’État. Ils deviennent producteurs 
ou consommateurs, entrepreneurs ou travailleurs, gouvernants ou 
citoyens, fonctionnaires et administrés, et substituent aux liens orga-
niques et hiérarchiques qui les tenaient ensemble des relations imper-
sonnelles, réglées par le droit du marché ou de la bureaucratie. Leur 
monde social se recompose autour des « institutions secondaires » de 
la « civilisation urbaine », propres à la modernité : l’école universelle, 
la presse et le tribunal, l’entreprise et le municipe, l’hôpital et l’uni-
versité, et bientôt les associations volontaires, les mutuelles, les syn-
dicats et les partis.

Cette vision épurée et parfois unilatérale de la modernisation avait 
un sens très concret pour les contemporains de Park, nés pendant la 
Guerre de Sécession. Les États-Unis s’étaient en quelques décennies 
industrialisés et urbanisés, moyennant d’énormes flux de migration, 
interne et externe. Entre la guerre civile et 1910, la population rurale 
double en nombre et la population urbaine explose. Ce processus 
démographique s’accélère à partir des années 1880 avec un véritable 
boom économique, la création d’énormes trusts dans l’agriculture et 
l’élevage, les mines, le pétrole et l’acier, la concentration d’une main-
d’œuvre ouvrière sans éducation et sans protection, l’accélération de 
la décomposition du système les plantations du Sud suite à l’abolition 
de l’esclavage, l’aimantation des populations rurales, en particulier 
noires du Sud, par les métropoles en formation et la multiplication 
des quartiers de misère, les slums, dans les faubourgs.

Dans un extrait de « The City » de Park (1914-15), il est question de 
ces « chaudrons de races et de cultures » qu’ont toujours été les grandes 
villes, milieu propice à de nouvelles hybridations, qui accouchent de 
« nouveaux types sociaux » (Park & Burgess, 1921 : 313). Cette idée d’une 
émergence, dans certains environnements, de certains types de person- 
nalité sociale, allant de pair avec certains types de coopération et de 
compétition, de connaissance sociale et de moralité sociale, était une 
idée clef de la philosophie pragmatiste. Selon elle, l’éducation devait 
s’efforcer d’orienter ce processus dans certaines directions en relation  



824

à certaines fins, valorisées et désirées. Cette idée de la formation de nou-
veaux « types de personnalité », qui se forgent au cœur de ces processus  
indissociablement écologiques, démographiques et économiques,  
n’était pas propre aux auteurs de Chicago. Ils la rencontraient chez 
Thorstein Veblen quand celui-ci décrivait la naissance des entrepre-
neurs capitalistes (1904) et des bourgeois oisifs de la nouvelle classe de 
loisir (1899), mais aussi chez Max Weber, dans Die protestantische Ethik 
und der Geist des Kapitalismus (1904, que Parsons ne traduira qu’en 
1930), ou chez Werner Sombart, dans The Quintessence of Capitalism 
(traduction de Der Bourgeois, 1913/1915).

La ville moderne met en présence une variété inédite d’individus et 
de peuples hétérogènes, qui cohabitent, entrent en coopération et en 
compétition, sans pour autant développer de connaissances person- 
nelles les uns des autres. S’ils recomposent des groupements primaires 
de voisinage, de travail ou d’affinité, de langage ou de religion, natio-
naux, ethniques ou raciaux, ils s’affranchissent de plus en plus, pro-
pulsés par la vie urbaine, chacun dans sa trajectoire personnelle. Leurs 
relations sont segmentées et « en grande partie anonymes, super- 
ficielles et transitoires », pour suivre Wirth dans son article « Urbanism 
as a Way of Life » (1938).

La densité implique la diversification et la spécialisation, la coïnci- 

dence de contacts physiques étroits et de relations sociales  

distantes, des contrastes flagrants, un modèle complexe de ségré-

gation, la prédominance du contrôle social formel et l’accen- 

tuation des frictions, entre autres phénomènes. L’hétérogénéité 

tend à briser les structures sociales rigides et à accroître la mobi-

lité, l’instabilité et l’insécurité, ainsi que l’affiliation des individus  

à une variété de groupes sociaux qui se touchent et s’intersectent, 

avec un taux élevé de rotation de leurs membres. Le lien moné-

taire tend à remplacer les relations personnelles et les institutions 

tendent à répondre aux besoins de la masse plutôt qu’à ceux de 

l’individu. (Wirth, 1938 : 1)



825

Vendeurs de rue italiens avec une cariole de noix et de fruits secs, New York, 1908 (George 
Grantham Bain Collection, Library of Congress Prints and Photographs Division.  

Digital ID : ppmsc 00156 //hdl.loc.gov/loc.pnp/ppmsc.00156).



826

Ces villes sont de véritables creusets d’hybridation raciale et cultu-
relle, des milieux où fleurissent les personnes marginales – tant dans 
les sociétés coloniales que dans les villes d’émigration et d’immigra-
tion, y compris à l’intérieur de la communauté chinoise de Shanghai, 
Guangzhou ou Hong Kong ou de la communauté noire de New York, où 
à terme, de nouvelles formes d’humanité prennent racine. À l’exemple 
du brassage de Harlem dont naît, selon Alain Locke, « le Nouveau Noir » 
(1925/2024), lequel se forge comme un alliage d’hommes marginaux, 
provenant de tous horizons :

Harlem a attiré des Africains, des Antillais, des Noirs Américains, 

elle a réuni le Noir du Nord et celui du Sud, l’homme des grandes 

cités et celui des petites villes et villages, le paysan et l’étudiant, 

l’homme d’affaires, l’administrateur, l’artiste, le poète, le musi-

cien, l’aventurier et le travailleur, le prédicateur et le criminel, 

l’exploiteur et le paria. Chacun est venu avec ses buts et ses 

fins propres, mais pour tous, le fait essentiel a été la rencontre 

mutuelle. La proscription et le préjugé ont jeté des éléments  

dissemblables dans une aire commune de contacts et d’inter- 

actions. La sympathie de race, l’union, ont entraîné une fusion de 

sentiment plus profonde, une mise en commun de l’expérience. 

Ainsi, ce qui n’était au début que le produit de la ségrégation 

devient, à mesure que ses éléments se mêlent et réagissent les 

uns aux autres, le laboratoire d’une unification raciale. (Locke, 

1925/2024 : 738 – souligné par D. C.)

Siu a une vision moins fusionnelle du « Nouveau Chinois ». Dans sa 
thèse sur Le Blanchisseur chinois (Ph.D. 1953), il nous parle également 
des « colonies d’expatriés de retour au pays », « ségréguées dans cer-
tains quartiers de la ville », plus précisément les quartiers de Dongshan 
à Guangzhou et de Sheng-shuipu à Hong Kong. Le projet de retour, qui 
avait donné sa colonne vertébrale à leur situation, durablement transi- 
toire, de « séjourneurs » (Siu, 1952), aux États-Unis, s’est avéré impra-
ticable. Ils renoncent à s’installer dans leur village qu’ils jugent « trop 
arriéré », ils ne se sentent plus vraiment chez eux dans des communautés  



827

dont ils sont pourtant devenus des notables en les finançant et en 
les administrant à distance. Ils rejoignent alors les grandes capitales 
régionales où ils investissent dans l’immobilier, en général dans les 
quartiers les plus occidentaux – sortes d’enclaves marginales où les 
rapatriés d’outre-mer (returned oversea people) parviennent à vivre 
en équilibre entre leurs désirs contradictoires de rester en Amérique 
et de rentrer au pays.

Que ce soit dans la formule de Locke ou dans celle de Siu, les métro-
poles modernes voient s’entrechoquer en elles des mondes hétéro-
clites. Espaces-temps transnationaux, qui composent et transposent 
en eux des bouts de territoires et d’histoires venus d’ailleurs, les occa-
sions de mariage mixte y sont nombreuses, la créolisation des lan-
gues et des cuisines, la syncrétisation et l’œcuménisation des rites, 
la fusion des mœurs et des coutumes y vont bon train. Les métro-
poles sont des matrices de personnalités marginales. Le travail de dislo- 
cation et de recomposition de l’expérience, lié au processus de désajus-
tement et de réajustement aux milieux de vie, devient une caractéris-
tique des citadins qui souvent – c’est vrai en tout cas pour les migrants, 
moins, selon Park, pour les esclaves africains coupés de leurs ancrages 
sociaux et de leurs racines culturelles – va de pair avec la formation 
de diasporas. Si le terme est peu utilisé comme tel, on le voit cepen-
dant apparaître chez Park qui en risque une rapide généalogie dans un 
article de l’Encyclopaedia of the Social Sciences, redéveloppée dans le 
collectif coordonné par E. T. Thompson, Race Relations and the Race 
Problem (Park, 1939b : 28-29). La « diaspora », catégorie dont le sens 
semble encore indécis, était utilisée pour désigner la dispersion des 
Grecs dans l’Empire romain – la Magna Græcia. Elle a également été 
appliquée, nous dit-il, aux Arméniens qui se sont éparpillés hors de 
leur territoire d’attache au cours des siècles, mais surtout aux Juifs, 
depuis leur captivité à Babylone, un Exil désigné par la catégorie de 
Galuth Babel (Baer, 1936/1947 ; Zeitlin, 1943). Park esquisse aussi un 
sens topologique de la diaspora. Il en parle comme de « la région dans 
laquelle les gens vivent plus ou moins comme des étrangers, la région 
dans laquelle on peut dire que les relations raciales existent » (Park, 



828

1939b : 39) – la diaspora serait-elle alors ce réseau de territoires de 
ré-enracinement de populations transplantées, pour autant qu’elles 
n’ont pas été (encore) « assimilées » ? Park recourt encore à cette caté-
gorie pour désigner les seize millions d’Orientaux – Chinois, Indiens et 
Japonais – qui vivent alors hors de leur pays d’origine. Il se soucie éga-
lement de la « population à sang-mêlé » que la dispersion européenne 
a engendrée à travers les croisements avec des Afro-descendants ou 
des Asio-descendants : notez que les personnes naissant du métissage 
avec des Juifs ou des Européens, n’ayant pas de trait phénotypique 
distinctif (d’un point de vue blanc et européo-centré), ne forment pas 
une caste ou une classe à part14.

Park a par contre un raisonnement singulier dans l’introduction  
à Negroes in Brazil de Donald Pierson (1942/1967 : lxxxii), qui le conduit 
à une définition restrictive de la diaspora. Pour qu’il y ait diaspora d’un 
peuple dispersé dans d’autres nations, il faut, écrit-il, que ce peuple 
forme une nation ou une nationalité. Ici, le raisonnement est à plu-
sieurs détentes. Tout d’abord, « en dehors de l’Afrique, les Noirs n’ont 
constitué ni une nation ni une nationalité et, à l’exception du Brésil, 
il n’existe pas, à ma connaissance, de pays en dehors de l’Afrique où 
un peuple d’origine africaine ait cherché à préserver les coutumes ou 
la culture africaines » (ibid.). Y aurait-il donc une diaspora afro-bré-
silienne, celle dont Pierson décrit les « survivances africaines » (ibid : 
203) ou le « patrimoine africain » (ibid. : part V) – et qui aurait été pré-
servée grâce aux liens continus d’échange et de circulation entre Bahia 
et Lagos et en raison de la nature de l’esclavage brésilien, très diffé-
rent de l’étatsunien ? Selon une thèse communément admise, partagée  
à l’époque par les étudiants de Park et par une bonne part des anthro- 
pologues et des historiens, les Afro-Américains n’ont gardé que des 
« bribes (scraps) de mémoire » (Frazier, 1939 : 21), en raison de la destruc-
tion des « dieux domestiques », des liens claniques, des us et coutumes, 
des langues parlées, des codes moraux et des rites religieux. Les Noirs « ont 
été amenés en Amérique par petits lots en provenance de nombreuses  
parties du continent africain et sur une longue période de temps » 
(Reuter, 1940 : 799). Dans le « processus de leur capture, importation 



829

et asservissement », leurs groupes d’appartenance ont été dispersés et 
leurs unités familiales ont été réduites à la fonction de procréation pour 
les intérêts du maître. Leur « héritage culturel [a été] complètement 
brisé », leur mode de vie se réduit à « ce qu’ils pouvaient apprendre des 
autres esclaves ou tirer des exemples donnés par les planteurs blancs » 
(Johnson, 1934 : 3). Du Bois lui-même parle de « désastre » à propos de 
ce « déracinement virtuel de l’ancienne culture africaine, ne laissant 
que de vagues réminiscences de ses ruines dans les coutumes et le tra-
vail des gens » (Du Bois, 1915 : 29).

Ici, il faut mentionner un livre contemporain, The Myth of the Negro 
Past de Melville Herskovits (1941), qui va remettre en cause cette vision 
des choses. Herskovits avait participé au célèbre « Mémorandum sur 
l’acculturation » en compagnie de R. Redfield et de R. Linton (1936) et 
avait lui-même publié un ouvrage intitulé Acculturation (1938). Dans 
The Myth of the Negro Past, écrit à la demande de la Fondation Carnegie 
en vue de la rédaction du livre de Gunnar Myrdal (1944), il s’attaque  
à ce mythe de Noir « sans passé » – une hypothèse qui se combinait 
souvent avec celle de la civilisation primitive ou de la mentalité infan-
tile15. Il revient sur les mœurs, les rites et les institutions, l’économie et 
le droit qui avaient cours dans la « zone d’esclavage des Akan-Ashanti 
de la Gold Coast, Dahoméens, Yoruba de l’ouest du Nigeria et Bini 
de l’est du Nigeria » (Herskovits, 1941 : 61), constate une « similarité 
dans ces cultures » (ibid. : 78-79) et contre la thèse de l’impossibilité 
de communiquer des esclaves, sinon dans la « langue des maîtres », 
il présume une « intelligibilité mutuelle » entre esclaves qui parlaient 
l’une ou l’autre des « langues soudaniques, bantoues et hamitiques ». 
Il s’intéresse aussi aux réactions des personnes réduites au statut  
d’esclave, leurs nombreuses grèves de la faim, fuites et révoltes, sur 
les bateaux et dans les propriétés, qui contredisent le « stéréotype de 
l’esclave soumis ». Et il réinterprète la politesse, la prudence et l’affa-
bilité des esclaves non pas comme des signes d’un accommodement 
à leur nouvelle situation, mais comme l’héritage d’un code culturel 
« profondément ancré » selon lequel « il était jugé plus avantageux pour 
[une personne] de céder à un point de vue contre lequel elle ne pouvait  



830

pas prévaloir que de persister dans son attitude, quelle que soit la fer-
meté de son opinion » (ibid. : 141) – ce qui conduisait « conquérants et 
conquis à s’approprier les dieux des uns et des autres » (ibid.).

Et si « les formes africaines de technologie, de vie économique et 
d’organisation politique n’ont eu qu’une chance relativement faible de 
survivre » (ibid. : 136), sinon quelques éléments de famille élargie et de 
relations claniques, principalement dans les communautés de nègres 
marrons (ou bien en Haïti, par l’assimilation des schèmes de mariage 
européens aux africains, ibid. : 168), il n’en allait pas de même « dans 
le domaine de la religion et de la magie, et en ce qui concerne certains 
aspects non matériels de la vie esthétique » (ibid. : 137) – qu’il s’agisse 
de culte des morts, de danse et de musique, ou de rites syncrétiques 
comme le candomblé, le vaudou ou la santeria, dès lors que ces pra-
tiques n’entravaient pas la bonne marche des plantations. Si les per-
cussions disparaissent aux États-Unis, leur rythme ressurgit dans le 
boogie-woogie, nous dit Herskovits (ibid. : 142), tout comme le pan-
théon des dieux des cultures adja-ewe-fon ou yoruba-nago a pu se 
superposer ou fusionner avec celui du catholicisme (ibid. : 220 ; sur le 
Voodoo en Louisiane : 245 sq. ; sur une figure marginale du Trickster-
Satan : 251 sq., analogue à l’identification entre djinn ou alijan musul-
man et iska ou bori haoussa : 319). Reuter avait signalé quelques varia-
tions entre communautés noires, inégalement acculturées, et où, dans 
certaines enclaves, se parlent des dialectes très différents et difficile-
ment compréhensibles pour les étrangers (Reuter, 1927a : 8 et 104). 
Mais Herskovits a le mérite d’ouvrir l’enquête aux États-Unis, au Benin 
et au Brésil, à la Guyane hollandaise (Surinam), à Haïti et Trinidad,  
à Cuba et la Jamaïque – comparant parfois les connaissances anthro-
pologiques déjà acquises entre celles-ci (comme en matière de religion  
entre Brésil, Cuba et Haïti : Herskovits, 1937).

Selon ces critères, à l’encontre de la position de Park, il y a donc bien 
eu des diasporas noires, ailleurs qu’au Brésil, ce à quoi la recherche  
a depuis rendu justice, et jusqu’aux États-Unis, même si l’accultu-
ration imposée aux esclaves noirs y a été infiniment plus violente 



831

qu’ailleurs. Park poursuivait cependant son raisonnement. La domi-
nation européenne a imposé aux peuples d’origine africaine, que 
ce soit en Afrique ou hors d’Afrique, un certain degré de conscience 
raciale et de solidarité raciale. La résistance à cette domination et la 
bataille pour la liberté, dans le mouvement abolitionniste et dans 
l’engagement pendant la Guerre de Sécession, ont contribué à trans-
former les populations esclaves en « nationalités » – ailleurs il par-
lerait de « minorités ». Aux yeux de Park, la diaspora ne se forme 
pas seulement comme le résultat d’une dislocation et d’une dissé-
mination de certains peuples, mais aussi comme une dynamique 
de recomposition collective : des diasporas afro-européenne, afro- 
caribéenne ou afro-américaine se sont organisées et mobilisées contre 
la « domination européenne ». Et Park poursuivait avec une dernière 
proposition :

la diaspora n’est plus ce qu’elle était : de simple zone de disper-

sion, elle est plutôt devenue une zone d’intégration, économique 

et culturelle. C’est dans ce sens que cette histoire, je devrais plutôt 

dire, cette histoire naturelle de la carrière des Africains au Brésil 

a cherché à décrire les processus par lesquels les Noirs ont été 

assimilés et à mesurer leur succès à trouver une place dans ce qui 

était la diaspora, mais qui est maintenant, pour utiliser l’expres- 

sion de Graham Wallas, la Grande Société. (Park in Pierson, 

1942/1967 : lxxxii-lxxxiii)

La diaspora, qui était une « zone » de maintien d’une culture et 
d’une identité dans la dispersion, semble être devenue, moyennant des 
processus d’accommodation et d’assimilation, un vecteur de fusion 
dans le melting-pot des nations, et au-delà, de la Grande Société (ibid. : 
lxviii). L’acculturation totale est-elle alors le destin des diasporas, pro-
mises à leur intégration à de nouvelles sociétés ? Ou peut-on imaginer 
un principe de pluralisme plus actif qui permette à une multiplicité 
de formes culturelles de se maintenir et de se réinventer dans le long 
terme ? Melting-pot ou pluralisme culturel ? Dissolution ou singulari-
sation des minorités ? Cette catégorie de « diaspora » aura eu une courte 



832

carrière : on ne la retrouve ni dans le livre de Stonequist (1937), ni dans 
les autres grands volumes collectifs sur les relations raciales, coor-
données par des proches de Park, « le Reuter » (1934), « le Thompson » 
(sinon dans « The Nature of Race Relations » de Park, 1939b) et « le 
Masuoka & Valien » sur Race Relations (1961).

Si l’on se tourne vers la vie citadine, la cohabitation plus ou moins 
pacifiée n’exclut par des « formes de subordination et de sur-ordi-
nation » – l’Über- et l’Unterordnung de Simmel (1896) – et toutes les 
recherches mettent l’accent sur les tensions, les frictions et les conflits 
ethniques ou raciaux. La métropole ne ressemble pas vraiment à une 
cité cosmopolite où tous accèderaient à une raison universelle16. Park 
pouvait parfois céder à une espèce d’optimisme évolutionniste, lui 
faisant imaginer les peuples « venant des quatre coins de la terre » 
vers les capitales européennes, « lieux d’effervescence et de rayon- 
nement » « embarquées dans une Aufklärung » (Park, 1938/2024). 
Dans ces milieux de diffusion et d’acculturation à un rythme accéléré, 
les différents groupements humains s’affrontent d’abord dans une 
compétition pour les ressources, puis, s’ils n’ont pas péri entre-temps, 
finissent par se trouver une place dans des rapports symbiotiques de 
complémentarité fonctionnelle avec les populations qui les entourent, 
avant que ne se produise une interpénétration biologique et culturelle, 
toujours compliquée, avec des réceptions ratées, et d’autres créatrices, 
des syncrétismes harmonieux, et d’autres douloureux. Il ne faut 
pas prendre les mots d’Aufklärung ou d’assimilation dans un sens 
absolu. Ce que constate Park, c’est que les usages et les mœurs, après 
un long séjour en ville, s’affranchissent de la tradition, des Dieux ou 
des Ancêtres, que les croyances et les rites magico-religieux perdent 
de leur emprise sur la vie publique et privée, et que les médiations de 
l’argent, des lois formelles et des institutions politiques prennent de 
plus en plus d’importance dans les relations interpersonnelles et les 
actions sociales. Rien d’autre qu’une interprétation en termes d’avè-
nement de la modernité, que Park partage avec beaucoup d’autres 
auteurs de sa génération. L’air de la ville rend libre.



833

La démonstration en a souvent été faite. D’une part, de tels indi-
vidus ne disposent plus d’un système de coordonnées assurées qui 
leur garantit de reconnaître et de maîtriser les situations auxquelles 
ils vont être confrontés. Une fois que les « définitions de situations » 
qui avaient cours dans leurs communautés d’origine et qui avaient 
été élaborées en relation à leur organisation de vie, dans un milieu 
donné, perdent leur efficacité et leur pertinence, une fois que les us 
et coutumes, les standards éthiques et les règles juridiques qui leur 
permettraient de s’orienter, sinon toujours de façon juste et légitime, 
en tout cas de façon correcte, coordonnée et significative, tombent en 
désuétude, ils sont obligés de bricoler des savoirs et des conventions 
ad hoc. Ils doivent « reconstruire » leur communauté, avec un nou-
veau périmètre, un nouveau leadership et de nouvelles institutions, 
de même que chacun d’entre eux, à sa façon, doit « reconstruire » son 
Soi, ses espaces de vie et ses histoires de vie. Dans leurs rencontres 
et leurs entreprises, il est rare qu’ils se retrouvent de plain-pied, en 
toute réciprocité et dans le partage d’une communauté d’expérience 
avec leurs partenaires. Ils recourent à des pidgins pour se comprendre, 
ajointant des bribes de dialectes, souvent dépareillés, et misant sur 
la logique de la situation et le pouvoir de l’analogie pour s’en sortir. 
Chaque opération de coopération et de communication requiert une 
part d’enquête et d’expérimentation pour savoir ce qui se passe, de 
quoi il s’agit, qui est qui et qui veut quoi, comment s’y prendre, qui 
a droit à quoi et qui a le devoir de quoi. La métropole assemble des  
personnes qui proviennent des quatre coins du globe. Celles-ci tendent 
à rechercher la compagnie de personnes qui leur ressemblent, qui, 
par le jeu des dettes et des obligations dues à ses parents, ses voisins, 
ses amis, aux membres de son clan, de son village ou de sa confrérie, 
peuvent leur rendre service, qu’elles pourront côtoyer avec une cer-
taine confiance et avec qui elles pourront s’entendre sans mot dire. 
La ville ressemble alors à une mosaïque de colonies de peuplement, 
que l’on a vues comme des reproductions des villages d’origine, alors 
qu’elles composent en vérité des aires marginales, au double sens où 
ce sont des zones de transition, où des bouts de territoires urbains sont 
requalifiés par leur implantation, et où ce sont des sas d’acclimatation, 



834

où les néo-arrivants ne sont plus tout à fait des étrangers sans pour 
autant se sentir chez eux (Willems, 1940)17. Dans ces aires marginales, 
ces néo-arrivants – migrants européens ou Noirs du Sud – sont entre 
deux eaux : ils accomplissent toutes sortes d’opérations, en recourant  
à leurs anciens répertoires de significations tout en testant ce qu’ils 
comprennent des nouveaux, pour faire sens. On a dit comment le maga-
sin général à la campagne et le saloon en ville fonctionnent comme des 
institutions à fonctions multiples, faisant office de banque, de bureau 
de poste, d’agence pour l’emploi et de centre d’échange de nouvelles : 
ce sont aussi des institutions marginales, ou des institutions-frontières, 
distribuées un peu ici, un peu là-bas, à la façon de ce que l’on pourrait 
qualifier de langues marginales ou de presse marginale – des organes 
de l’entre-deux. Dans un tel contexte, les individus se désencastrent 
de leurs anciens milieux d’appartenance en apprenant à jongler entre 
plusieurs groupes de référence, à mettre en scène des Moi partiels dans 
telle ou telle situation et à s’accommoder de savoir-faire suffisants  
à toutes fins pratiques. Ils se tracent leurs propres parcours personnels. 
Park nous apprend que la ville a une formidable puissance d’émancipa-
tion en plongeant les citadins dans des bains d’expérience marginale. 
Elle peut sans doute inciter au repli national, ethnique ou racial, parce 
qu’elle initie au cosmopolitisme et que les épreuves qu’elle procure 
exposent les néo-arrivants aux angoisses de la désorganisation person-
nelle et collective. Thomas, dans son article de 1917, rappelle la « persis-
tance des normes de groupes primaires » dans la ville moderne ; mais 
il développe aussi dans The Unadjusted Girl, en 1923, une réflexion 
sur « l’individualisation du comportement » (1923 : chap. III) : la ville 
fabrique des personnes marginales qui petit à petit, s’affranchissent 
des contraintes qui étaient les leurs dans les communautés rurales,  
villageoises, dont elles provenaient, que ce soit de Silésie, de Basilicate, 
d’Ulster, de Guangdong, de Luzon ou même d’Alabama ; et progres- 
sivement, elles s’inventent une nouvelle personnalité sociale, en com-
binant de façons différentes « fusion et conflit entre cultures », en étant 
ballottées entre des processus de désorganisation et de réorganisation 
de soi, avec plus ou moins de conformisme (philistin), d’instabilité 
(bohémien), de réflexivité (créatif), selon la typologie de Thomas et 



835

Znaniecki (1918-20), mais aussi d’inadaptation, de conflit, de déviance, 
de rébellion ou d’escapisme.

DISTANCE SOCIALE, DISTANCE RACIALE, 
UNIFORMES ET MASQUES

Une question centrale qui émerge dans le Race Relations Survey on 
the Pacific Coast (Park, 1924a) que Park supervise est celle de la distance 
sociale, que l’on peut élargir à la distance raciale. Ce sont Bogardus et 
Park qui inventent ce concept et le mettent en œuvre dans ce projet 
d’enquête américano-canadien, mené en 1923-1925 (Park, 1924a), qui 
portait sur les relations entre les Orientaux avec les autres habitants 
de la Côte Pacifique, depuis le Mexique et la Californie du Sud jusqu’à 
Vancouver et la Colombie Britannique. Tout en s’appelant « survey », 
cette enquête coopérative – Bogardus (1931) explicite le terme – avait 
entrepris de recueillir de nouvelles données statistiques hors des 
recensements habituels et des études de cas et des histoires de vie, 
qui à la fois passent par de nouvelles procédures d’enquête au sein des 
agences sociales et par des enquêtes d’universitaires hors de celles-ci. 
Bogardus, un ancien doctorant de Chicago, fondateur du département 
de sociologie de l’Université de Californie du Sud à Los Angeles (USC), 
insistait beaucoup sur le fait que ces méthodes de la new social research 
(Bogardus, 1926) « ont mis en œuvre la procédure taboue de pénétrer 
les champs d’expériences subjectives cachées et les attitudes qui en 
résultent et ont tenté de rendre ces attitudes objectives et mesurables » 
(Bogardus, 1931 : 567). Le Race Relations Survey a adopté l’entretien en  
profondeur (depth interview), une méthode élaborée par Bogardus 
dans sa « clinique méthodologique » à USC, destinée à « révéler des 
aspirations profondes, des complexes, des expériences difficiles, des 
préjugés » et à « fournir de précieuses “pistes” pour l’élaboration de 
matériaux statistiques et d’études de cas complémentaires » (ibid. : 
566-567). C’est à la même époque que l’on commence à mesurer l’opi-
nion publique et la distance sociale (chap. X et XII) et que l’on se met  
à forger les outils qui permettent à la fois de reconstruire quantita- 
tivement la « géométrie sociale » que Simmel avait appelée de ses vœux, 



836

et de reformuler quantitativement la « psychologie du préjugé racial » 
que W. I. Thomas (1904 et 1912) avait été le premier à développer.

C’est donc au cours de l’enquête sur les relations raciales sur la 
Côte Pacifique que la catégorie de « distance sociale » (Bogardus, 1924 ; 
Park, 1924b) est élaborée par Park et Bogardus. La distance sociale n’est 
pas la distance physique, mais renvoie au degré d’intimité ou d’éloi-
gnement, d’attraction ou d’hostilité, d’indifférence et d’inattention 
ou, au contraire, de dégoût, d’aversion, de peur ou de haine que des 
personnes de statut social, ethnique ou racial entretiennent les unes 
avec les autres. La distance sociale est une distance statutaire qui peut 
se territorialiser en une distance spatiale, mais qui ne s’y réduit pas. 
À la faveur de la mise au point de techniques de mesure des « atti-
tudes interraciales », Bogardus (1933) va développer une « échelle de 
distance sociale (social distance scale) ». Il soumet à cent personnes 
soixante questions en langage naturel sur le degré de « compréhen-
sion sympathique » ou de « réaction affective » qu’elles éprouvent vis-
à-vis d’autres personnes ou de groupes et qu’elles évaluent de 1 à 7. 
De la sorte, il obtient des données quantifiées sur le niveau de proxi-
mité-distance et attraction-répulsion, dans différentes espèces de 
relations (conjoints, amis, collègues de bureau, familles du quartier, 
simples connaissances, personnes hors du quartier, et hors du pays), 
vis-à-vis de 40 races, 30 professions et 30 religions. On avait là le pre-
mier sondage, peut-être, avec un certain degré de sophistication, sur 
différentes formes de discrimination, y compris raciste et antisémite.

La question de l’expérience des relations raciales (Park, 1924c), et 
des attitudes qui les médiatisent, est désormais clairement posée. Elle 
l’est en parallèle par les anthropologues (Goldenweiser, 1924), et elle 
l’est également dans la vie publique, dans des secteurs précis, pour 
ce qui concerne, par exemple, la question des « préjugés de couleur » 
dans les syndicats industriels qui, soit refusent d’inclure Noirs et 
Orientaux, soit les cantonnent dans des sections locales séparées. Des 
critiques contre cette discrimination sont exprimées par Du Bois dans 
The Crisis ou par la Ligue urbaine (Urban League for Social Service 



837

Among Negroes), organisation interraciale dont Park est le premier 
président à Chicago à partir de sa mise en place en 1917. Des revendi-
cations sont formulées politiquement lors du Congrès du travail des 
Noirs Américains (American Negro Labor Congress, proche du CPUSA) 
à partir de 1925 : la lutte contre les formes de ségrégation et de discri-
mination que les chercheurs en sciences sociales entreprennent de 
décrire était bien engagée dans le monde social.

Thomas comme Park affirment très tôt leur conviction d’une égalité 
raciale, concernant les migrants, les Juifs, les Noirs et les Orientaux. 
Le langage peut avoir vieilli, mais le message est clair : les différences 
qu’invoque la pensée raciale et raciste n’existent pas. Dans le processus 
d’assimilation, l’Oriental comme le Noir fait l’expérience d’une « pro-
fonde transfiguration de ses sentiments et de ses attitudes » : ils ont, 
comme le Slave, l’Italien ou l’Arménien, la même « capacité », si occa-
sion leur en est donnée, « d’acquérir notre culture et de partager nos 
idéaux nationaux » (Park, 1913/1914 : 611). Plongés dans le même envi-
ronnement social, Noirs et Orientaux ont les mêmes facultés d’appren-
tissage des habitudes et des croyances collectives, les mêmes aptitudes 
à se fondre dans des « arrangements pratiques » dont ils deviennent 
partie prenante, en se coordonnant avec les autres, en prenant part 
au fonctionnement social, y compris en tenant leur place dans diffé-
rents ordres d’interaction, dont ceux des mondes professionnels, en 
donnant et en recevant, enfin, leur part à la solidarité sociale (ibid. : 
609). Le problème n’est donc pas celui d’une incapacité, que beau-
coup croyaient biologique, des étrangers (aliens) en général, et des 
personnes marginales en particulier – Juifs, personnes à trait d’union 
et hybrides raciaux, Noirs ou Orientaux, à s’intégrer. Park et Thomas 
sont en phase avec Boas. Le problème est celui d’une incapacité des 
membres de la société d’accueil à se montrer hospitaliers et à les tenir 
pour égaux. L’« uniforme racial » est de ce point de vue préjudiciable.

[Qui porte un uniforme racial] ne peut devenir un simple indi-

vidu, indiscernable dans la masse cosmopolite de la popula-

tion, comme c’est le cas, par exemple, des Irlandais et, dans 



838

une moindre mesure, de certaines autres races d’immigrants. 

Le Japonais, comme le Noir, est condamné à rester parmi nous 

une abstraction, un symbole, et un symbole non seulement de sa 

propre race, mais de l’Orient et de cette menace vague, mal défi-

nie, que nous appelons parfois le « péril jaune ». Cela ne déter-

mine pas seulement, dans une très large mesure, l’attitude du 

monde blanc à l’égard de l’homme jaune, mais aussi l’attitude 

de l’homme jaune à l’égard du blanc. Cela creuse entre les races 

l’abîme (gulf) invisible, mais bien réel, de la conscience de soi. 

(Park, 1913/1914 : 611)

C’est toute la difficulté pour les personnes marginales : le proces-
sus d’assimilation est très différent pour qui se fond facilement dans 
la masse et pour qui reste repérable en raison de son apparence phy-
sique. Les immigrants, pour la plupart, ne viennent pas dans un nou-
veau pays pour « garder leurs distances » et rester à l’écart, hormis dans 
quelques exemples de symbiose professionnelle, comme celui du blan-
chisseur chinois qui ne cherche pas à « socialiser » avec des Américains, 
sinon quelques prestataires de services (et encore, la chaîne entière de 
ses coopérations tend à être tenue par des familles chinoises), quelques 
employées et quelques prostituées (Siu, 1953). Mais les immigrants 
viennent, en général, pour se mélanger aux locaux, pour se joindre  
à eux, prendre part à leurs activités et se mêler de leurs affaires : ce sont 
des facteurs de perturbation. Ils n’aspirent qu’à rejoindre des milieux 
de coopération et de communication déjà existants, quitte à les inflé-
chir. Ils « viennent à la communauté » (Stavo-Debauge, 2017) et cela 
pose toutes sortes de problèmes. Contre les exaltations de la fraternité 
universelle, qui voudraient, dans un élan universaliste, faire tomber les 
frontières, force est de constater que le processus n’est pas simple pour 
les immigrants. Contre les maltraitances, arnaques et exploitations 
dont les néo-arrivants (en particulier les plus vulnérables, les femmes 
et les enfants) sont les victimes, les femmes des settlements s’organisent 
et créent par exemple à Chicago, en 1908, la Ligue de protection des 
immigrants (Immigrants’ Protective League). Les membres de cette 
Ligue réceptionnent les migrants à la sortie de la gare, dans une salle  



839

d’accueil spéciale (à partir de 1910), après, souvent, avoir reçu des 
alertes depuis Ellis Island et les ports d’entrée (Abbott, 1917). Ces 
femmes aident les immigrants à trouver logement et emploi. Elles 
créent des cours de langue et d’éducation pour adultes et des centres 
de culture et de loisirs pour les plus jeunes. Soutenues par les juges et 
juristes Julian Mack et Ernst Freund, elles mettent en place une espèce 
de clinique juridique pour immigrants. Elles organisent à Hull House 
des fêtes de célébration des héritages culturels des différents groupes 

À propos d’uniforme racial… « Quelle est la prochaine couleur à être proscrite ? » Discussion 
entre Fritz (l’Allemand) et Pat (l’Irlandais) : « Si le Congrès yankee peut rejeter l’homme jaune, 

qu’est-ce qui l’empêche de nous qualifier de verts et de nous tenir nous aussi à l’écart ? » 
(Thomas Nast, Harper’s weekly, 25 mars 1882, p. 192) (Library of Congress Prints and 

Photographs Division. cph 3e02195 //hdl.loc.gov/loc.pnp/cph.3e02195).



840

nationaux ou ethniques. Elles se battent, sur le terrain du lobbying 
politique, contre les mesures proposées par la Ligue de restriction de 
l’immigration (Immigration Restriction League). Les immigrants sont 
malvenus pour les nativistes qui veulent réserver « l’Amérique aux 
Américains », traçant une ligne claire entre qui est et qui n’est pas un 
vrai Américain. Dès leur arrivée aux frontières, celles des Océans, du 
Mexique ou du Canada, l’hostilité dont les immigrants sont la cible 
est liée au fait qu’ils s’installent dans des espaces finis aux ressources 
finies et entendent prélever leur part sur un lot de biens et de services 
qui n’est pas indéfiniment extensible. Mais les immigrants sont mal-
venus, aussi, tout simplement, parce que leurs mœurs sont différentes 
et que leur simple présence va venir déranger un ordre établi, changer  
les habitudes et transformer la culture – un sentiment de dépossession 
de soi ou de désappropriation de son milieu qu’il est difficile de contre-
balancer par l’euphorie de la découverte ou de l’enrichissement dans 
la rencontre d’autrui. Enfin, leur infériorité génétique est un danger 
pour la pureté de la race et risque d’altérer la grandeur de la nation 
américaine : les personnes marginales – métisses aux ascendances 
multiples, juifs, indigènes « half-breeds », mulâtres, hapas et colored, 
et autres « races mêlées » – deviennent les témoins visibles de la dégé-
nérescence en cours.

De tout cela, les pragmatistes d’il y a un siècle étaient déjà conscients 
(sur Dewey, voir Stavo-Debauge, 2023 et 2024), et Park et Stonequist 
plus encore. Park pointait un problème jusque-là éludé : le Noir ou 
l’Oriental ne peut pas, « même s’il le souhaite parfois, tomber le masque 
racial ». Il est donc perçu, d’ordinaire, non pas comme une personne 
avec ses qualités singulières, mais comme l’exemplaire d’un type. Le 
regard que l’on appelle aujourd’hui « racisant » ne saisit que des caté-
gories abstraites de sens commun. La suspicion retombe par contre 
sur des individus en chair et en os. Ce sont eux qui en pâtissent ou qui 
en souffrent. Le phénotype racial tient à distance et opère comme un 
répulsif mental et interactionnel : dans une société stratifiée en rela-
tion à des systèmes de statuts raciaux, les relations sont médiatisées 
par des masques et des uniformes qui font que l’égalité de droits et de 



841

privilèges est démentie par le jeu de transactions inégales et exclu-
sives. « Le préjugé de race devient une fonction de la visibilité » (Park, 
1926a : 136). Cela vaut pour les Juifs qui, sans avoir de traits physiques 
reconnaissables, sont marqués par leur histoire et ont une apparence 
ou une allure qui les rend identifiables, selon l’auteur de référence, 
Maurice Fishberg (il a pour expression fétiche : a cast of countenance). 
Les « murs du ghetto », même lorsqu’ils ont été abattus, continuent 
d’exister dans les têtes et entre les corps des Juifs et des non-Juifs. 
Park prend l’exemple d’une Nippo-Américaine, grandie en Californie, 
objet de scandale au Japon parce qu’elle n’en parle pas la langue et n’en 
maîtrise pas les usages, tandis que ses enfants, nés aux États-Unis, 
continuent de subir les préjugés en vigueur aux États-Unis contre les 
Japonais. « La plupart des traits raciaux qui déterminent les relations 
raciales sont superficiels », mais n’en ont pas moins une redoutable 
performativité. « Les marques physiques de la race, dans la mesure 
où elles augmentent la visibilité raciale, ségrégent inévitablement les 
races, perpétuent leur distinction, prolongeant et intensifiant ainsi le 
conflit racial. » (Park, 1926a : 138).

C’est à cette époque qu’Erle Young dessine des cartes à points qui 
matérialisent la partition spatiale du territoire urbain, laquelle résulte 
du jeu des « attractions et des répulsions » (Zorbaugh, 1926 : 223), des 
agrégations et des ségrégations entre populations. Avec Bogardus 
(1926 : 35-36), ils font apparaître, dans un quartier de Los Angeles, la 
répartition des Noirs, des Caucasiens et des Orientaux. Les stratégies  
résidentielles, en vue de créer une distance avec des personnes 
considérées de moindre statut social, ethnique et racial et de s’élever  
vers les sommets de l’échelle statutaire en choisissant son quartier 
d’habitation, finissent par instaurer une distribution des habitants, 
des activités, des entreprises et des associations selon des critères 
sociaux, ethniques et raciaux. Cette distance physique, mesurable et 
visualisable comme un paramètre écologique par la statistique et la 
cartographie, éprouvée dans l’expérience de tous les citadins, est le 
pendant de la « distance sociale » ou « raciale » telle qu’elle est vécue. Il 
aurait ici fallu, pour aller plus loin, engager une analyse historique et 



842

comparée des relations raciales et s’intéresser à des modes d’assem-
blage spatial entre colons et colonisés, très différentes dans les colo-
nies anglaises, françaises, espagnoles ou portugaises, ou encore aux 
marges de tolérance très variables, selon les pays, à la transgression 
des barrières raciales, liées à toutes sortes de viol, de concubinage ou 
de mariage. La distance physique n’était pas du tout la même dans les 
plantations à Hawaii et en Haïti, en Louisiane, à Bahia et à Sumatra, 
au Congo belge, à Cuba ou à Durban. L’existence de rites d’interaction 
dans la société esclavagiste permettait aux maîtres et aux serviteurs 
qui cohabitaient dans la vie domestique de développer des « contacts 
étroits et intimes », aux États-Unis (Park, 1913/1914 : 614), tout en 
excluant d’autres possibilités, en premier lieu le mariage mixte, mais 
aussi la commensalité. Cela n’empêchait pas des relations affectives de 
se nouer, faites de gentillesse, de soin et de loyauté – pas vraiment des 
relations d’amour ou d’amitié, tant l’asymétrie restait grande. Les servi- 
teurs étaient attachés à une maison, n’étaient ni salariés, ni libres de 
circuler ou de chercher un autre emploi ; ils n’étaient clairement ni des 
propriétaires ni des citoyens, et leur désobéissance pouvait conduire 
à la mort. Mais il existait entre ces personnes ce que Park appelait – et 
on peut imaginer que Goffman (1963) est allé chercher là son inspi-
ration – un modus vivendi (Park, 1913/1914 : 609 et 615), un « arrange-
ment » social fait de « fonctionnement pratique (practical working) » 
et de « compréhension mutuelle (mutual understanding) » (ibid. : 609).

Cette proximité sociale allait de pair avec un processus d’assimi-
lation. Mais un autre paramètre est à prendre en compte, comme le 
souligne Park dès 1914 : le développement d’une conscience de classe 
ou de race. On a vu que les relations des Noirs et des Blancs étaient 
réglées par toute une étiquette sociale qui permettait à chacun de 
tenir sa place et de se tenir à sa place (Doyle, 1937). Mais la « crois-
sante conscience de soi de la race », liée à l’émergence d’une « fierté 
raciale » dans le Nord du pays et à une critique et à un rejet des préju-
gés – que Park (1913/1914 : 618) illustre par la formation d’un marché de 
poupées noires pour une clientèle noire – change la donne. La valori-
sation nouvelle des images, usages et idéaux noirs, distincts de ceux 



843

des Blancs, la création de costumes de mode et d’œuvres d’art pour 
un public spécifique, qui préludent alors les Renaissances noires de 
New York et Chicago, attestent que la communauté noire est capable 
à son tour d’ethnocentrisme (ibid. : 619), et n’est plus aliénée, prison-
nière des fétiches des Blancs.

La littérature et l’art, lorsqu’ils sont employés pour donner un 

sentiment racial et une forme aux idéaux raciaux, servent, avec 

d’autres agences, à mobiliser le groupe, à mettre les masses en 

rapport avec leurs dirigeants et à se reconnaître entre elles. Dans 

ce cas, l’art et la littérature sont comme des tambours silencieux 

qui convoquent et provoquent l’action des instincts et des éner-

gies latentes de la race. Ces luttes, ajouterai-je, dans lesquelles un 

peuple submergé cherche à s’élever et à se faire une place dans 

un monde occupé par des races supérieures et privilégiées, ne 

sont pas moins vitales ou moins importantes parce qu’elles se 

font sans effusion de sang. Elles servent à stimuler les ambitions 

et à inspirer des idéaux que des années de sujétion et de subor-

dination ont peut-être étouffés. En fait, il semble que ce soit par 

« Le Nouveau Noir n’a pas peur ! » Manifestation de l’Universal Negro Improvement Association 
Parade à Harlem, au croisement de la 135th et de Lenox Avenue, le 2 août 1920  

(Photographe : James Van Der Zee. New York Public Library).



844

des conflits de ce genre, plutôt que par la guerre, que les peuples 

mineurs soient destinés à acquérir la concentration morale et la 

discipline qui leur permettront de participer, sur un pied d’éga-

lité, à la vie consciente du monde civilisé. (Ibid. : 620)

Ces « luttes raciales » bouleversent l’ordre des relations raciales. 
La proximité et la convivialité hiérarchiques des plantations du Sud  
s’effacent devant une solidarité entre Noirs d’une nouvelle sorte ; la 
prise de conscience de formes d’aliénation et l’affirmation d’une culture 
propre vont de pair avec une critique explicite de processus de discri-
mination sociale ou légale, d’exploitation économique et de domina-
tion politique. Le travail sur l’art et la littérature, accompli par exemple 
dans The Crisis, accompagne les mobilisations sur un plan matériel 
en façonnant de nouvelles perceptions et évaluations de ce que veut 
dire être noir ; et le Brownies’s Book, fondé par Du Bois, Jessie Redmon 
Fauset et Augustus Granville Dill, édité entre octobre 1919 et décembre 
1921, se donne pour objectif de contrer les stéréotypes raciaux et de  
fournir aux enfants noirs des images et des récits de soi alternatifs.

Tout cela, Park est capable de l’analyser. Il rapproche le mouvement 
noir, « une nation à l’intérieur d’une nation » selon B. T. Washington, 
dans ses différentes variantes, du mouvement des nationalités en 
Europe – sinon que le premier est en quête de davantage d’intégration, 
le second, de plus d’autonomie. Plus d’intégration signifie paradoxa-
lement plus de distance raciale, l’expérience collective des Noirs se 
démarquant de celle des Blancs et s’affirmant comme singulière, objet 
de fierté, à exhumer et à cultiver ; mais paradoxe : plus d’intégration 
 va de pair avec l’exigence d’une égalité de droits, et donc la fin de la 
ségrégation résidentielle, scolaire et professionnelle, et une nouvelle 
proximité dans la mixité spatiale ! La revendication du Black is beau-
tiful (et ses déclinaisons sur le rouge et le jaune) s’impose au moment 
où masques et uniformes raciaux sont irrémédiablement condamnés.  
Dans cette dynamique collective, Park et Stonequist constatent avec 
E. B. Reuter, dès 1919, que les personnes marginales que sont les 
« mulâtres » assument le leadership :



845
Couvertures de The Brownies’ Book, magazine 
enfantin lancé par The Crisis entre 1919 et 1921..



846

La ségrégation des Noirs, l’émergence d’une classe moyenne et 

l’ajustement biracial des races qui en a résulté, ont donc ménagé 

une place et fourni une vocation aux mulâtres. Incapables 

d’échapper à la race et incapables de constituer une caste au- 

dessus de la race, ils sont restés dans le giron de la race et en sont 

devenus les véritables leaders. Ils sont les professionnels et les 

hommes d’affaires de la race. Ce sont eux les leaders qui dirigent 

toutes les affaires raciales et interraciales. (Reuter, 1918 : 360)

On voit une certaine configuration de l’expérience marginale, 
de la distance sociale et de la distance raciale se mettre en place à la 
faveur de nouvelles mobilisations et de nouvelles sensibilités collec-
tives. Ce serait intéressant, au-delà du cas des Africains-Américains, 
d’examiner la façon dont la psychologie des stéréotypes et des atti-
tudes raciales se transforme en relation à des groupes de migrants en 
voie d’assimilation (première thèse à Chicago : le cas des Tchèques ou 
Bohémiens, par Jakub Horak, 1920) ou à des « Eurasiens » (première 
thèse : le cas des Japonais-Américains par Jesse F. Steiner, 1917).

L’ÉTRANGER : JUIFS DU GHETTO  
ET JUIFS ÉMANCIPÉS

Il est un groupe qui va être au centre de l’attention, c’est celui des 
Juifs. La figure de l’homme marginal recouvre initialement celle de 
L’Étranger et pour Simmel (1908), la figure de l’étranger se référait 
explicitement à l’émancipation des Juifs européens, sortant de la 
sécurité endogamique (homopraxique et homoglossique) de leurs 
ghettos pour développer des liens complexes avec les Gentils18. Les 
Juifs des villes d’Europe occidentale, à la différence des communau-
tés rurales de Silésie, et plus encore, des provinces polonaise, litua-
nienne, biélorusse, ukrainienne et moldave de l’Empire russe, se trou-
vaient « à la périphérie de deux mondes ». Ils entretenaient des rela-
tions de dépendance, pour leur travail ou leur propriété, à de plus 
vastes entreprises commerciales et financières, tout en ayant besoin 



847

de la protection du Prince contre les menaces de précipitation du 
préjugé en pogrom : de ce point de vue, ils étaient relativement inté-
grés à une économie et à une politique19. Cette situation n’était pas 
celle de tous les groupements juifs, dont il faudrait retracer l’histoire 
dès l’Antiquité dans le Caucase et en Arménie, puis autour de la Mer 
Noire, en Crimée et dans le Bosphore, qui se fondent avec les Khazars, 
occupent Kiev et l’Ukraine orientale et poussent vers la Biélorussie, 
la Pologne et la Lituanie – sans oublier les Romaniotes, Mizrahites et 
Karaïtes, au statut spécifique. Les Juifs de l’Empire russe vivaient ainsi 
en toute autonomie communale, maintenaient leurs propres institu-
tions civiles et religieuses, et à partir du règne de Catherine, dans la 
seconde moitié du xviiie siècle, allaient être pris dans un double mou-
vement, en balancier, d’inclusion et d’exclusion par des lois commer-
ciales ou administratives.

Un peu dedans, un peu dehors. Cette oscillation existentielle est 
au cœur de la description des stratégies de vie des Juifs de Chicago 
(Wirth, 1927 : 64-66). Elle est typique d’une certaine topologie de l’expé- 
rience marginale. Les personnes marginales ne tiennent pas en place 
et ne trouvent pas leur place. Les Juifs de seconde génération de 
Chicago sont tenaillés par le désir de rejoindre le grand monde, d’au-
tant plus fort qu’ils sont passés par le « milieu où l’assimilation se fait 
le plus naturellement » « le groupe de jeu et la salle de classe de l’école 
publique » (Stonequist, 1937 : 130) et n’ont découvert que sur le tard 
l’expérience de discrimination raciale. Ils risquent de s’y perdre et se 
heurtent tôt ou tard aux limites de l’assimilation, que ce soit dans les 
gangs juifs qui se battent dans la rue contre les gangs polonais, dans 
les embûches rencontrées au cours de leur carrière scolaire ou profes- 
sionnelle ou dans les récits de pogroms restitués par la mémoire paren-
tale – comme celui de Kichinev en 1903 et 1905, en Moldavie, relaté par 
Zangwill dans The Melting Pot (1908). Ils aspirent à sortir du ghetto, 
mais ils sont renvoyés dans les limites de leur enclos statutaire.

Les déconvenues dans leurs histoires de vie – comme l’impossibilité 
d’accéder à certains emplois ou de connaître des promotions à parité 



848

avec les autres –peuvent conduire des personnes engagées sur la voie 
de l’assimilation à se soucier de « perpétuer la solidarité et la culture 
juives » (Stonequist, 1937 : 127). Un cas décrit par Stonequist (ibid. : 123-
129) montre la perplexité dans laquelle un jeune juif est plongé face 
aux difficultés qui lui sont opposées sur son lieu de travail. Renvoyé 
à sa judéité, il prend la décision, ultérieurement, de rejoindre le B’nai 
Brith, la congrégation locale Anshe Ernes et la section de Chicago du 

Le massacre de Kichinev, composition par Herman S. Shapiro, Asna Goldberg 
Music Co., New York, NY, 1904 (Library of Congress, Music Division, Heskes 

Collection, C.D. Box 1–110).



849

mouvement sioniste, tandis que sa clientèle, en tant qu’avocat, sera 
de plus en plus recrutée dans les rangs de la communauté.

Ces parcours ne sont pas tous identiques, et ils changent en fonc-
tion de la génération, de la date d’arrivée aux États-Unis et de la prove-
nance des pays d’accueil – Allemands déjà assimilés, urbains, éduqués 
à l’occidentale et plus prospères, qui débarquent à partir de 1843, ou 
Ashkénazes d’Europe centrale et d’Europe de l’Est à partir des années 
1860 (400 000 en 1888, 938 000 en 1897, 1 778 000 en 1907 et 3 300 000 en 
1918). À Chicago, la première vague s’installe dans le centre, quelques 
familles rejoignent le West Side, d’autres se regroupent dans le South 
Side, au nord de Hyde Park, autour de la synagogue de Kehillath 
Anshe Maarabh. Germanophones, ils s’organisent en créant sociétés 
de secours mutuel, clubs sociaux et civiques, association funéraire, 
hôpital et orphelinat. La seconde vague de migrants juifs, arrivés des 
shtetls de Bessarabie, de Pologne, Lituanie, Biélorussie, Ukraine et 
Russie, s’accroche au ghetto du Near West Side autour de Maxwell 
Street, avec ses quarante synagogues – sauvegardant, sinon le ghetto 
légal, en tout cas la forme du ghetto social et culturel. Les pogroms de 
1881-1882 et 1903-1906 accélèrent le flux des arrivées. Ces migrants juifs 
parlent yiddish, ont leurs propres congrégations, services sociaux et 
institutions scolaires – même s’ils bénéficient de l’aide des Juifs alle-
mands de la première vague.

Le ghetto « moderne », comme l’appelle Wirth, n’est rien moins 
qu’uniforme. Il comprime les uns avec les autres des Juifs provenant 
de différents milieux de la diaspora. De statuts socio-économiques  
différents, de nationalités, de langues et de rites dispersés, avec des 
horizons temporels variables, dépendant de l’âge et de la phase du 
cycle de migration, il semblerait qu’ils composent eux-mêmes une 
symphonie transnationale. Le pluralisme culturel règne jusque dans 
le Ghetto, qu’il faudrait voir plutôt comme le creuset d’un « Nouveau 
Juif », un Juif à la fois américain et cosmopolite, tout comme à la 
même époque, le milieu des années 1920, Alain Locke (1925/2024) rend 
compte de l’émergence d’un « Nouveau Noir » à Harlem, New York.  



850

Le ghetto n’est du reste pas une prison, ni « écologique », ni « socio- 
psychologique » (Wirth, 1927 : 71). Wirth décrit un mouvement pen-
dulaire qui peut conduire certains de ses membres à s’en émanciper, 
quitte à y retourner un jour. Le processus d’américanisation et l’ascen-
sion économique et sociale poussent les plus jeunes à s’éloigner des 
noyaux les plus conservateurs de la communauté, en direction des 
nouveaux quartiers (au cours du temps, North Lawndale, Albany Park, 
South Shore ou Rogers Park). Mais à trop souffrir de l’expérience margi- 
nale – une épreuve d’autant plus douloureuse que le contraste est fort 
entre assimilation et exclusion – certains reviennent finalement se 
réfugier dans le ghetto, à moins qu’ils ne trouvent de nouveaux modes 
d’investissement d’une identité juive (par le revival religieux, l’œuvre 
philanthropique ou l’activisme sioniste). Dans la presse juive, Park 
repère l’alternative qui s’offre à New York au début des années 1920 :

Les Juifs religieux ouvrent des écoles hébraïques, qui offrent un 

enseignement à l’ancienne ; les Juifs radicaux créent des écoles 

nationales-radicales ou « écoles libres », où les enfants reçoivent 

un enseignement moderne en hébreu et en yiddish, ou en yiddish  

uniquement ; les socialistes assimilés envoient leurs enfants dans 

des Sunday schools socialistes. (Park, 1922a : 167)

Cette alternative traverse les familles et les individus. Louis 
Wirth, travailleur social entre 1919 et 1922 pour les Jewish Charities, 
épouse Mary Bolton, une jeune fille baptiste, en 1923 ; plutôt porté au 
cosmopolitisme, dont il fixera la formule dans son article « Urbanism 
as a Way of Life » (1938), il maintient la pratique de certains rites dans 
la vie familiale et il entretient sa vie durant une sociabilité primaire 
très forte avec ses amis et ses parents. Son expérience de caseworker 
lui permet de rassembler le corpus de cas de son mémoire de master, 
Culture Conflicts in the Immigrant Family (1925). Le concept clef en est 
celui de « conflit culturel », qu’il décline en conflits de mœurs, de lan-
gage et de religion (Wirth, 1925 : 60-74, 75-96 et 97-118), et qu’il observe 
dans le monde vécu de chaque migrant et entre les générations de la 
même famille. Le remplacement des liens primaires par des relations 



851

Maxwell Street est à la fois 
le marché du ghetto, mais 
aussi un marché ouvert au 
tout-venant : c’est une zone 
marginale, à cheval sur les 
multiples mondes qui s’y 
rencontrent.



852

dans des groupes secondaires, le déplacement de la fonction de socia-
lisation et de contrôle de communauté, de la famille et de la syna-
gogue vers des institutions publiques font émerger des formes de 
désorganisation psychique et relationnelle dans la vie des individus. 
Des conflits personnels naissent de la contradiction ou de l’incom-
patibilité entre plusieurs éléments culturels avec lesquels l’individu 
est entré en contact. Chaque groupe primaire exerce un contrôle sur 
ses membres en leur imposant une définition partagée de leurs situa-
tions de vie (Thomas, 1917), en leur inculquant un sentiment d’appar-
tenance, en réglant et en orientant leurs appétits et leurs désirs, en les 
rendant aptes à remplir des fonctions dans les institutions commu- 
nautaires et en leur fournissant des corpus d’interprétations et de 
justifications pour que ces activités aient du sens. Une famille, une 



853

entreprise ou une église ne sont viables que si elles pourvoient des 
« codes » qui lient les individus, leur donnent des « ensembles de com-
préhensions communes » et leur permettent d’agir en commun et de 
juger en consensus. Mais dans une société de migrants, les individus 
sont exposés à l’entrechoc, entre « fragments » de « traditions sociales » 
et de « cultures divergentes » (Park, 1918).

Ce processus de traduction des conflits culturels en conflits person-
nels peut donner lieu, au mieux, à des formes de fusion syncrétique et 
de rupture créatrice, au pire, il engendrera pathologie et délinquance. 
Mais il ne va pas « sans douleur ». Les groupes primaires, qui abritent 
les relations d’association et de coopération en face à face, du contact 
physique et de l’affection personnelle sont disloqués par cette dyna-
mique. Certes, les nouveaux arrivants (newcomers) sont en partie pris 
en charge dans cette transition de l’Ancien Monde au Nouveau Monde 
où règnent l’entreprise capitaliste et la loi positive : mais ils ont moins 
affaire à une communauté (Gemeinschaft) qu’à une « lâche agréga-
tion de relations » (Park, Miller [& Thomas], 1921 : 43) où priment, de 
toute façon, les intérêts individuels. Tous les standards de vie fami-
liale, pédagogique et religieuse – l’honneur et l’obéissance due aux 
parents, la supériorité statutaire du père de famille, la dignité de la 
femme à travers la maternité, le respect des tabous alimentaires, la 
perpétuation des pratiques rituelles – entrent en confrontation avec 
ceux du Nouveau Monde. L’hypothèse de Wirth est que « l’assimilation 
des membres des familles de migrants passe par les enfants, qui sont 
le médium à travers qui les parents ont leurs principaux contacts avec 
la vie américaine » (Wirth, 1925 : 54). Les enfants sont comme les « mis-
sionnaires dans les colonies » : ils « importent » les savoirs, les idéaux, 
les souhaits, les sentiments de la rue ou de l’école dans la famille ; ils 
s’imbibent des « idiomes culturels locaux », ils acquièrent de nouveaux 
usages et mœurs (folkways) et un nouvel ethos (Park, 1924d). Un « travail  
de partage et d’appréciation mutuelle » s’engage entre les membres de 
la famille. Les enfants mettent en contact les plus anciens, ex-habi- 
tants de « communautés isolées et homogènes », avec une société 
nord-américaine, éminemment « mobile et plurielle » (Wirth, 1928 : 59).  



854

Le contact donne lieu à des conflits de type linguistique (disputes sur 
les lieux et les moments d’usage du yiddish et de l’anglais), de type reli-
gieux (transgressions des prescriptions du Shulchan Aruch20 et défec-
tions du Cheder ou du Talmud Torah) et de type moral – au sens du 
respect des mœurs (pratiques vestimentaires et alimentaires, obser-
vance du Shabbat, règles endogamiques). Les modes de résolution 
du conflit par les individus sont divers et peuvent s’ordonner selon 
une classification de types sociaux : Thomas est l’auteur de la parti-
tion entre personnes créatives, philistins et bohémiens, enrichie par 
celle de Park et Miller (et donc, de Thomas) : settlers, all-rightniks ou 
buffoons (Wirth, 1925 : 100). Wirth dresse sa propre galerie de types. 
Entre les extrêmes du conformiste et du rebelle, il distingue le déri-
veur (drifter), un philistin dont les affiliations et les loyautés à la tradi- 
tion sont instables, le grimpeur (climber), dont l’ambition est de réussir  
mieux que ses parents selon les critères statutaires de l’Amérique, 
l’émancipé (emancipated), qui ne respecte les conventions ni du 
groupe d’origine, ni du groupe d’accueil, le romantique (romantic), 
qui se replie sur un culte nostalgique ce que devrait être la tradition, 
le pragmatique (practical), prêt à tous les compromis, qui administre 
sa vie au coup par coup et l’intellectuel, qui devient un exégète de son 
héritage culturel et investit la vie scolaire (ibid. : 105-118).

Quoi qu’ils fassent, quoi qu’ils deviennent, les Juifs étaient visés 
par un antisémitisme rampant aux États-Unis. Celui-ci était évident 
dans le refus de certaines universités – la plus fameuse, Harvard –  
à prendre l’inscription d’étudiants juifs. L’Université de Chicago, en 
tout cas le département de sociologie, semblait immune à cette vague 
d’antisémitisme et de racisme, et acceptait beaucoup d’étudiants juifs 
– et noirs. Mais il pouvait, là aussi, arriver qu’un des membres du corps 
enseignant dise son exaspération contre la singularité juive. Faris, qui 
a par ailleurs écrit des articles sur le préjugé racial, était prêt, dans « If I 
Were a Jew » (1937), l’année de sa présidence de l’American Sociological 
Society, à mettre l’antisémitisme sur le compte du refus des Juifs de 
s’assimiler :



855

Little Giant, Jew Jokes, Cleveland, Arthur Westbrook  
Company, 1908. Dime Novel Collection.

L’avidité du vampire commercial que sont les grands magasins (« The Commercial Vampire » par 
Leon Barritt, Vim, 1, n° 5, 20 juillet 1898, p. 10-11 (Library of Congress. Digital ID : cph 3g04626).



856

Je devrais me rendre compte, si j’étais juif, que la haine pour 

mon peuple a des causes compréhensibles et qu’elle pourrait être 

surmontée avec du temps, de la patience et de l’intelligence. Je 

devrais essayer de faire de ma vie une référence pour le monde des 

Gentils, afin qu’ils révisent un peu leur opinion sur mon peuple 

grâce à ce qu’il verrait en moi. Je ne devrais donc pas m’éloigner 

de ceux qui sont prêts à m’accepter. Pour cette raison, je devrais 

renoncer à toutes les pratiques inutiles, encombrantes et supers-

titieuses qui divisent tant et qui sont si peu en harmonie avec la 

vie moderne. Je ne devrais pas refuser de manger des huîtres, 

du jambon cuit ou du poisson-chat […] je devrais me marier par 

amour, mais je devrais essayer d’épouser une fille non-juive.  

Il y a d’excellents arguments eugéniques pour des croisements 

de ce genre. (Faris, 1937 : 350-353)

On peut être un psychologue social en vue, héritier de Mead et 
Angell, successeur de Thomas au sein du département en 1919, et un 
antisémite basique. Cet argument était du reste assez commun. On le 
retrouvait sous la plume de démocrates convaincus, puisque Walter 
Lippmann, qui saluait plus haut l’ouverture d’esprit de James, mais 
qui rejetait également les signes de distinction de la judéité comme 
manifestations d’un « exclusivisme ethnique » (Steel, 1980 : 186-196), 
et faisait de l’antisémitisme leur effet21. Park (1925b) critique cette idée 
que le Juif est un corps étranger dans l’organisme social et que les réac-
tions de rejet contre l’irritation qu’il suscite sont naturelles, le remède 
minimal étant la ségrégation. Et contre l’argument inverse d’un philo- 
sémite, qui affirme que la race humaine va être améliorée et devenir  
plus universelle en absorbant l’intelligence supérieure, le dyna-
misme, les aspirations et les idéaux des Juifs, Park remarque, avec 
ironie, en s’appuyant sur une enquête statistique de Julius Drachsler, 
Intermarriage in New York City (1921), que « si l’amalgame est la mis-
sion du Juif, il ne semble pas pressé de se ruer vers son destin, du moins 
en Amérique » (Park, 1925b : 488). Les taux de mariage endogamique 
les plus élevés à New York l’étaient chez les Juifs et chez les Noirs ! 
La vague d’antisémitisme d’après-guerre était violente. Elle rejetait 



857

les Juifs, à présent, au nom d’une idéologie antibolchévique, en les 
associant au communisme. Ils étaient l’une des premières cibles du 
mouvement anti-immigration – associés à la migration « russe » – et 
du Ku Klux Klan. Les carrières dans les services publics, banques et 
assurances, universités, cabinets d’avocats et écoles de médecine leur 
étaient fermées. Les programmes antisémites s’étalaient librement 
dans les journaux et à la radio, le médium le plus ouvertement orienté 
contre les Juifs étant The Dearborn Independent, financé et édité par 
Henry Ford de 1921 à 1927, qui touchait plusieurs centaines de milliers 
de lecteurs chaque semaine, et qui aura été central dans la diffusion 
aux États-Unis des Protocoles des sages de Sion (Singerman, 1981). Ce 
magazine imputait aux Juifs un plan de contrôle de la Réserve fédé-
rale et de l’économie mondiale et il entretenait l’idée qu’Oncle Sam 
était désormais prisonnier « entre les mains des Juifs ». La mise en 
place de quotas par la loi sur l’immigration de 1924 était clairement 
pensée par une frange des protestants fondamentalistes comme une 
mesure contre les Catholiques et contre les Juifs.

On peut se faire une idée de la violence des échanges en lisant l’inter- 
vention de Robert H. Clancy, représentant républicain de Détroit au 
Congrès, qui dénonce les lois de 1921 et 1924 comme « non-américaines 
(un-American) » et qui défend l’américanité des Juifs et des Européens 
de l’Est et du Sud :

Les Know-Nothings, ancêtres du Ku-Klux Klan, dénonçaient 

amèrement les Irlandais et les Allemands comme des bâtards, 

de la racaille, des étrangers et une menace pour nos institu-

tions, tout comme d’autres rameaux de la race caucasienne,  

à l’histoire et aux antécédents glorieux, sont aujourd’hui fusti-

gées. Ils sont traités comme de la populace (riff-raff), des inassi-

milables, des « diables étrangers », des porcs inaptes à s’associer  

au grand peuple élu. Ces formes d’hallucination et de  fierté natio-

nale sont aussi vieilles que la division des races et des nations.

Mais aujourd’hui, voilà que ce sont les Italiens, les Espagnols, 

les Polonais, les Juifs, les Grecs, les Russes, les Balkaniques, etc., 



858

qui sont à leur tour les lépreux raciaux. Et il est tout à fait appro-

prié que tant de membres de cette Assemblée, dont les noms 

sont aussi irlandais que le cochon de Paddy, prennent la parole 

ces jours-ci pour attaquer une fois de plus, comme leurs sem-

blables l’ont fait pendant sept siècles sanglants, l’effrayante 

fable des peuples élus et des peuples inférieurs. Ce redoutable 

sophisme consiste à dire que les uns sont faits pour régner et 

les autres pour être exécrés… (Robert H. Clancy, April 8, 1924, 

Congressional Record, 68th Congress, 1st Session, Washington 

DC : Gov. Print. Office, 1924, vol. 65, p. 5929 sq.)

Clancy rappelle que tous les Américains ont des ancêtres étran-
gers, que l’américanité est par essence en traits d’union, et que les 
Juifs, qui constituent une bonne part des contingents des immigrants 
des provinces polonaises et russes, honnis parce qu’inférieurs, sont 

Brochures antisémites diffusées par le Dearborn Independent, 1920 et 1922.



859

pourtant des citoyens actifs, dans les Charities, la justice ou le com-
merce de la ville de Detroit. De bons citoyens, comme les autres. La 
loi de 1924 ferme la séquence ouverte par les controverses sur l’amé-
ricanisation, qui existaient de longue date, cultivées par les mouve-
ments nativistes, mais qui avaient connu une flambée, due à la sus-
picion à l’égard de la loyauté des immigrants récents et des Germano-
Américains, pendant la Grande Guerre. C’est de cette situation qu’est 
né le « pluralisme culturel » de Horace Kallen (1915/2024) : contre les 
tentatives contrariées d’assimilation et les risques d’anglo-saxonisa-
tion de la communauté juive, Kallen s’efforce d’imaginer une autre 
Amérique où les différents groupes nationaux, ethniques et raciaux 
pourraient trouver leur place sans pour autant renoncer à leurs 

Dr H. W. Evans, sorcier impérial du Ku Klux Klan, à la tête  
des Chevaliers du Klan lors de la parade de Washington, D. C., le 
13 septembre 1926 (Library of Congress Prints and Photographs 

Division. Digital ID : cph.3b08983).



860

singularités culturelles. À la même époque, Norman Hapgood, qui 
n’était pas juif, mais qui écrira plus tard, en 1922, une série d’articles 
contre la propagande antisémite de Henry Ford, appelle les Juifs 
à ne pas renoncer à leur héritage culturel, et rêve d’une Amérique 
faite de « vingt types de civilisations différentes et harmonieuses » 
(Hapgood, 1915 et 1916). Il est rejoint en cela par Randolph Bourne 
(1916/2024), qui voit dans le sionisme américain une piste à explorer  
pour son rêve d’Amérique transnationale (Cefaï, 2024c). De fait, les 
Juifs sont un groupe marginal particulier : à la différence de la plupart 
des minorités qui se réfèrent à un territoire national, ils n’ont pas de 
patrie (homeland, Heimat) vers laquelle se tourner et où se réfugier,  
sinon, en 1937, la Palestine sous mandat britannique, à l’avenir alors 
incertain. Ils forment un peuple dispersé à travers le monde, une  
diaspora aux langues multiples, aux expériences multiples, dépen-
dantes du degré d’assimilation au pays où ils vivent. Ils sont unis par 
une religion du Livre, qui connaît cependant de nombreuses variantes, 
des plus orthodoxes aux plus libérales, sans compter un bon nombre 
de laïques ou d’agnostiques. Leurs pratiques culturelles ont dérivé 
pendant près de 2 000 ans : la découverte en 1867, par Joseph Halévy, 
des Falashas, les Juifs d’Abyssinie, a suscité beaucoup de polémiques 
et touchait à un point extrême du spectre de la judéité. Les Juifs pou-
vaient éprouver un sentiment analogue au sentiment national, direc-
tement lié à leur histoire collective et à leur conscience de groupe, 
tout en étant solidement ancrés dans la « communauté culturelle » 
du ghetto (Wirth, 1928 : 201-226). Objet de ségrégation forcée dans des 
ghettos, leur répression, en Europe, alternait avec des phases de pro-
tection et d’engagement public. Stonequist leur ménage une place  
à part dans sa réflexion sur l’homme marginal :

[…] dans la plupart des pays, l’époque du ghetto fermé est révolue  

et elle a laissé place aux attraits et aux répulsions du ghetto ouvert 

ou volontaire. Le Juif a généralement été libéré pour participer 

au monde plus vaste qui l’entoure. Il a pénétré ce monde en  

profondeur, a largement contribué à sa culture, sans pourtant s’y 

sentir tout à fait chez lui. Une fois qu’il y a pris part, il ne peut se 



861

retirer confortablement dans le ghetto. Il est beaucoup trop juif 

pour être assimilé et pas assez juif pour rester isolé. En outre, le 

climat intellectuel du modernisme a sapé le fondement religieux 

et racial du ghetto, tandis que la voie du nationalisme juif mène 

à une impasse [sic].

Le Juif moderne, le Juif qui est sorti du ghetto, vit dans une 

culture double (duplex) : juive et gentille [gentile, au sens de goye]. 

En Angleterre, il tend à devenir un Anglais ; en Amérique, un 

Américain ; en Allemagne, un Allemand. Moins son immigration  

d’Europe de l’Est est récente, plus son assimilation est com-

plète. Ses enfants désertent les écoles juives (Chedarim) ; ils se 

mêlent aux non-Juifs ; beaucoup se convertissent ou se marient 

en dehors du groupe. (Stonequist, 1937 : 78)

Bref, ce que veut démontrer Stonequist, c’est que le Juif moderne 
est un « hybride culturel, pour moitié issu de la culture hébraïque  
traditionnelle et pour moitié façonné par la culture occidentale, dans 
l’une de ses formes nationales » (ibid. : 80). Une marginalité paradoxale 
à ses yeux. D’une part, il voit se profiler un amalgame biologique et 
une assimilation culturelle des Juifs avec le reste de la population. 
Cette vision, non datée et non située, est très (nord- ou sud-)améri-
caine, mais elle ne prend pas en compte la situation de nombreuses 
communautés juives, par exemple sépharades, d’Afrique du Nord et 
du pourtour méditerranéen. Et surtout, elle ignore la catastrophe en 
cours en Europe : les massacres s’accéléreront à partir de 1940, avec  
l’arrivée des nazis au pouvoir en Allemagne, mais dès 1933, amalgame et  
assimilation sont devenus moins plausibles que l’exclusion juridique, 
la spoliation économique, les vexations et les humiliations morales, la 
destruction physique, et pour les plus chanceux, l’exil. La famine dans 
les ghettos, l’exécution par les Einsatzgruppen et l’extermination dans 
les camps allaient bientôt être une solution radicale de la Judenfrage : 
cette possibilité de maltraitance, et bientôt d’annihilation d’une popu-
lation marginale, dans tout son spectre allant des Juifs « hassidiques » 
des shtetls aux Juifs dits « assimilés » des villes, est sous-estimée par 
Stonequist22.



862

Celui-ci, d’autre part, pense que la dynamique de dissolution 
de la singularité du peuple juif a ses limites : cette « culture minori-
taire tenace » ne se laisse pas absorber. Pour différentes raisons. La 
plus flagrante en est que les discriminations, qui parfois tournent 
au pogrom, ou des dynamiques collectives, comme l’Affaire Dreyfus 
(Wirth, 1928 : 149), viennent recréer une distance entre un peuple juif 
qui doit s’auto-défendre et les autres qui le persécutent. En outre, un 
argument interne à la communauté est que le mariage des hommes 
juifs avec des femmes non-juives casse la chaîne de la perpétuation 
du peuple juif : sur le mariage mixte pèse ainsi une réprobation qui 
limite son extension. Enfin, dans un environnement hostile, l’isole-
ment culturel et moral, dans un milieu de vie où le stigmate de l’uni-
forme racial est renversé et où la tension quotidienne des interac-
tions est relâchée, est recherché pour lui-même. Le ghetto comme 
« aire ségréguée », analogue à la Black Belt, Little Sicily ou Chinatown, 
offre les avantages d’un modus vivendi, fait de symbiose économique, 
de compétition professionnelle, de rivalité intellectuelle, mais aussi 
d’accommodation par ségrégation dans d’autres domaines (proscrip-
tion du mariage mixte, séparation des pratiques cultuelles, prescrip-
tions alimentaires limitant la commensalité). Cette distance spatiale et 
morale est une garantie de tolérance. Elle offre aux habitants du ghetto 
la protection d’un cocon social et culturel avec ses réseaux de parenté 
et d’entraide et avec ses synagogues, ses écoles et ses tribunaux, ses 
services funéraires, ses commerces ethniques, ses organes de presse, 
ses sociétés de crédit et de bienfaisance et ses clubs de sport et de loisir.

Le ghetto a ses spécificités historiques, restituées par Wirth, mais 
il est aussi la résultante de toutes sortes de forces sociales qui ont une 
transcription écologique. Comme Chinatown ou Bronzeville, le ghetto 
est à la fois le produit d’une ségrégation imposée de l’extérieur, de 
l’éloignement des autres groupes raciaux que leur mobilité géogra-
phique et sociale pousse vers d’autres quartiers, et d’un choix d’auto- 
ségrégation en vue de créer des zones de sécurité et de confort, entre-
soi : partage des langues, expressives et discursives, esthétiques des 
corps, des sons et des odeurs, maintien de coutumes strictes et de lois 



863

protectrices, concentration de commerces et de services spécifiques, 
délimitation territoriale d’un espace de vie collective. C’est un milieu 
de vie, avec ses arcs-boutants institutionnels et ses réseaux de socia-
bilité, d’association et de solidarité, qui, tout en offrant une palette 
de choix à ses membres et en abritant de nombreux types de trajec-
toires, forge un certain type de « personnalité sociale ». Il constitue une 
« région morale » spécifique de la ville, où les Juifs, entre eux, n’ont pas 
besoin de jouer un double jeu. « Chaque secte religieuse a sa physio-
nomie. Les Méthodistes ont acquis une face, les Quakers, une face, 
les religieuses, une face. » (Emerson, English Traits, 1856). « Nos faces 
[nos visages] sont des masques vivants qui réfléchissent les émotions 
changeantes de nos vies intérieures », mais ce sont aussi les « masques 
conventionnels » de types sociaux, ethniques ou raciaux que nous ten-
dons à incarner. Nos masques traduisent et trahissent. Dans le ghetto, 
il est plus facile qu’ailleurs, dans la ville, d’échapper à l’imagerie que 
les non-Juifs projettent sur les Juifs, et plus facile à ceux-ci de n’être 
pas prisonniers des jeux de rôles et des intrigues de la vie publique. 
Entre soi, et si diverses soient les personnalités sociales de ce Nouveau 
Juif, plus besoin de se cacher derrière le masque, la persona ou l’hy-
pocritès des conventions sociales.

Wirth renversait cependant ce raisonnement. Il jouait sur l’oppo-
sition entre la personnalité « étriquée » du Juif à la vue courte, vissé 
au ghetto, cultivant son orthodoxie, ne renonçant pas au yiddish, et la  
personnalité « hybride » du Juif « émancipé », en voie d’américanisation, 
qui change d’habit et de résidence, se coupe la barbe et se met à l’anglais,  
mène ses affaires avec des partenaires, des employés et des clients 
extérieurs au ghetto, ne supporte plus qu’une version libérale ou 
réformée de la religion et enfreint parfois les règles de Shabbat 
(Wirth, 1928 : 264-266). Le problème est à la fois que le Juif en voie 
d’assimilation souffre de « conscience divisée » en vivant « à la fron-
tière » ou en « bordure du monde des Gentils » – « on the fringe », en 
français, « sur la marge » –, à la différence des « habitants du ghetto, 
qui s’accrochent à la chaleur du foyer familial et tribal » (ibid. : 280).  
Il goûte les plaisirs de sa nouvelle vie tout en se heurtant aux préjugés 



864

« L’Heure des enfants (The Children’s Hour) » à Chinatown, San Francisco (publiée 
dans Arnold Genthe, Pictures of Old Chinatown, New York, Moffat, Yard, 1908, p. 43, 
avec le commentaire : « That was the brightest hour of all the day in those streets. 

Dupont and Washington and Stockton blossomed with racing, tumbling babies, all 
bright in silk »). Cette photographie, tirée entre 1896 et 1906, fait partie de la collection 

Arnold Genthe, conservée à la Library of Congress. Digital ID : agc 7a08938).



865

qui continuent de lui être opposés, en continuant d’être exposé aux 
« explosions récurrentes » de haine antisémite, tout en se sentant 
coupable d’avoir déserté sa communauté – où certains Menschen le 
perçoivent comme un Allrightnick23 opportuniste (ibid. : 248). De façon 
intéressante, « marginal man » n’apparaît pas dans le corps du texte 
de la thèse, publiée ou non, de Wirth, mais la catégorie est présente 
dans l’index du livre. L’entrée renvoie aux pages 36, 73 et 110. Une fois 
l’ouvrage sous presse, Wirth a dû prendre connaissance du texte de 
Park. Il a recensé quelques-uns des passages de son propre travail où 
il est question de lisière entre deux mondes, pour les subsumer sous 
la catégorie de son directeur de thèse.

Première occurrence : le ghetto, en renvoyant l’une à l’autre les 
expériences du dedans et du dehors, a fait naître une conscience d’être 
soi – en tout cas, a induit une nouvelle expérience de soi. Les Juifs 
vivent dans une tension permanente entre vivre entre soi et vivre avec 
les autres, et plus amplement, entre particularisme et universalisme.

Le ghetto a rendu les Juifs conscients d’eux-mêmes. Ils vivaient 

à la frontière de deux mondes : le monde du ghetto et le monde 

étrange au-delà des portes du ghetto. La vie dans le ghetto n’était 

possible que parce qu’il existait un monde plus vaste à l’exté-

rieur, dont de nombreux Juifs avaient souvent plus qu’un simple 

aperçu. (Wirth, 1928 : 36)

Deuxième occurrence : la conscience de soi va de pair avec l’ambiva-
lence des attitudes et des sentiments. Les Juifs ont la double tentation 
de rester fidèles à ce qu’ils croient être la tradition et de la faire voler en 
éclats. Ils sont dans l’impossibilité d’endosser un statut et de s’en sentir 
satisfaits. Ce qui induit une série incessante de sorties hors du ghetto 
et de retours vers le ghetto, même une fois que les droits de citoyens 
leur sont accordés (Zangwill, 1908 ; et Wirth, 1928 : 117-121) ; ou, en paral-
lèle, un fil continu de réinterprétations, fondées sur les textes, de ce 
que veut dire être juif, et des moments de rupture, de réforme moder-
nisatrice, qui peuvent pousser jusqu’à l’oubli d’être juif. L’incertitude 



866

statutaire a pour pendant une hésitation entre « réserve protectrice » et 
« initiative agressive » dans les interactions. Tantôt, la personne reste 
en retrait, sur son quant-à-soi, elle s’efface et se fait oublier, tantôt elle 
dépasse les bornes, veut trop prendre ou se montre trop entreprenante. 
Dans les deux cas, elle cherche sa place sans la trouver.

Tous les moyens mis en œuvre pour maintenir le Juif à l’écart 

lui faisaient en même temps désirer ces contacts qui lui étaient 

tabous. Il vivait à la périphérie de deux mondes, sans être plei-

nement dans l’un ou l’autre. En conséquence, il a développé ce 

sens aigu de la conscience de soi qui s’exprime souvent par sa 

maladresse et son manque d’assurance en compagnie d’étran-

gers. Soit il est timide et effacé, soit il compense par l’agressivité. 

Dans les deux cas, il est rarement lui-même. Il est hanté par la 

solitude dans le monde extérieur et, lorsqu’il rentre au bercail 

familial, il ne tient pas en place et il est désireux de s’échapper. 

(Wirth, 1928 : 73)

Troisième occurrence : si certains Juifs misent sur la Loi écrite et 
publique de la Torah, d’autres prennent le chemin opposé de la mys-
tique ou de l’ésotérisme, et d’autres, encore, sont habités par l’espoir 
d’une émancipation universelle, qui les concerne au premier chef, 
mais qui peut avoir une portée pour l’humanité tout entière. Parfois, 
écrit Wirth, ils tendent à négliger en politique les solutions raison-
nables aux problèmes pratiques pour se laisser séduire par l’appel de 
grands systèmes idéologiques.

Le sionisme, le socialisme et tous les autres mouvements qui ont 

vu le jour ont trouvé de nombreux adhérents chez les Juifs. Le 

Juif vivait à la frontière de deux mondes. [Il] était tiraillé entre les 

impulsions conflictuelles de rester dans le cercle intime de ses 

semblables et de s’échapper dans la vie extérieure […] où rencon-

trer, non seulement des Juifs du ghetto, mais aussi des hommes 

du monde entier. [Il considérait] chaque projet sous l’angle de son 

sens rationnel et de sa signification téléologique. Le Juif n’avait 



867

aucune difficulté à rationaliser, non seulement le réformisme et 

le socialisme, mais aussi le sionisme et le hassidisme. (Ibid. : 110)

L’Exil a partie liée avec une capacité à rationaliser et à universaliser,  
mais les Juifs peuvent aussi trouver une fuite hors de leur situation 
marginale dans des épreuves mystiques ou idéologiques.

LE CAS DU MARIAGE MIXTE : AMALGAME  
ET ACCULTURATION

Les Juifs n’ont cependant pas l’exclusivité de l’expérience margi-
nale, ils la partagent avec beaucoup d’autres, en premier lieu ceux que 
Park (1931a) et Stonequist (1937 : chap. II) appellent des « hybrides », les 
mal nommés « sang-mêlé » (Hughes, 1949 : 59), issus du croisement 
de différents lignages biologiques. À commencer par les « hybrides 
raciaux », produits du mariage mixte entre « races » de couleur diffé-
rente. Toutes les démonstrations dans la tradition de Chicago tendent 
à accréditer l’existence de races, prises en tout cas comme des faits de 
croyance, autour desquels s’oriente la perception et l’évaluation com-
munes ; dans le même mouvement, elles visent à en nier le caractère 
biologique – Park affirme que les « races pures » n’existent pas, dans 
son introduction au livre de Romanzo Adams sur le mariage interracial  
à Hawaii (Park, 1937 : vii) –, et à déplacer la discussion sur le plan social 
et culturel. Les hybrides raciaux relèvent autant de « l’interpénétration 
culturelle » que de l’« amalgame biologique » (Stonequist, 1937 : 206). 
« La personnalité marginale est une fonction de conditions sociales. » 
(Ibid. : 211). Le préjugé racial est affaire de « définition de situation » ; la 
race intervient principalement en tant que « marque d’identification » 
(ibid.). Park comme Stonequist tendent à faire de l’hybride racial un 
hybride culturel : la variété des « personnalités marginales » selon la 
nature des situations sociales invalide l’idée que « le mélange racial 
comme tel engendrerait des constitutions génériques instables ou des 
personnalités disharmonieuses » (ibid.) et les ambivalences, difficultés 
ou contradictions éprouvées par les hybrides raciaux n’ont rien à voir 
avec une hypothétique incompatibilité des sangs : le « clash of blood » 



868

(ibid. :148) est un clash culturel et rien de semblable ne serait observable 
là où les différences culturelles seraient bien acceptées ou tolérées,  
et où l’équilibre serait harmonieux entre les processus de compétition 
et de symbiose, d’accommodation et d’assimilation.

L’hybridité raciale n’en est pas moins vécue comme un problème 
social. On peut en suivre les différentes formulations tout au long 
des mémoires de recherche soutenus à Chicago, depuis The Mulatto 
de E. B. Reuter (1918) à Negroes in Brazil : A Study of Race Contact at 
Bahia de Donald Pierson (1942/1967) et à Interracial Marriage in 
Hawaii de Romanzo Adams (1937), de The Eurasian : A Social Problem 
de Mary H. Lee (M.A. Chicago, 1912) à Japanese Invasion de Jessie F. 
Steiner (1917 : chap. IX) et à Americans of Japanese Ancestry de Forrest 
La Violette (Ph.D. 1946). En passant, hors de Chicago, par The Souls 
of Black Folk de Du Bois (1903) ou Intermarriage in New York City de 
Julius Drachsler (1921) ou encore le questionnaire sur le mariage mixte 
d’Emory Bogardus dans The New Research (1926 : 157-160).

Quelles aversions et hantises étaient plus précisément liées à la 
mixité raciale ?

HAWAII ET BAHIA : DEUX ESPÈCES  
DE « LABORATOIRE RACIAL »

On commencera par une citation des Studies in History and 
Jurisprudence (1901) de James Bryce, juriste, politiste, député à la 
Chambre des Communes qu’il quitte entre 1907 et 1913 pour devenir  
ambassadeur du Royaume-Uni aux États-Unis, auteur de The American 
Commonwealth (1888).

Les différences et les animosités raciales, qui ont joué un grand 

rôle dans la menace de l’unité des États, sont généralement 

dangereuses lorsque des races hostiles l’une à l’autre occupent  

différentes parties du pays. Si elles vivent mélangées, en nombre 

équilibré à un niveau tolérable, et si en outre elles ne sont pas de 



869

religions différentes et parlent la même langue, l’antagonisme 

disparaîtra en une ou deux générations, principalement par  

l’action des mariages mixtes. Mais il existe un ensemble de cas, 

pour lesquels aucune fusion n’est possible et qui font le désespoir 

des hommes d’État. Ils posent un problème qu’aucune consti- 

tution ne peut résoudre. Il s’agit de la juxtaposition sur le même 

sol de races de couleur différente. (Bryce, 1901 : I. 245-246)

La séparation des groupes raciaux amène ceux-ci à opérer comme 
des « forces centrifuges » qui créent de la division, menacent de faire 
sécession et « empêchent la croissance d’une opinion véritable-
ment nationale », nous dit Bryce. Il précise qu’aucune solution n’a 
été trouvée, citant Algérie et Afrique du Sud, sinon en Nouvelle-
Zélande où les Maoris, qui vivent dans leurs réserves, ont obtenu 
le droit à la représentation parlementaire. Dans les pires des cas, 
cette cohabitation peut conduire aux exactions des Belges au Congo 
(1885-1908), ou des Allemands contre les Namas et les Héréros  
(1904-1907). Aux marges de l’Europe, les pogroms contre les Juifs en 
Russie (1881-1884 et 1903-1906) et les massacres hamidiens des Turcs 
contre les Arméniens (1895-1897) témoignent des risques de violence 
contre une minorité résidant sur un territoire national. Bryce signera 
en 1916 le Blue Book, rapport de référence, corédigé avec Arnold 
Toynbee, sur le « traitement des Arméniens et des Assyriens » par 
les Jeunes Turcs. Les « forces centrifuges » se soldent parfois par des 
déplacements, confiscations, incarcérations, déportations, et exécu- 
tions massives des minorités – la plupart n’étant pas concernées 
par le droit des peuples à disposer d’eux-mêmes, que proclame le 
Traité de Versailles en 1919. Aux États-Unis, Bryce reconnaît que des 
droits politiques et civils ont été concédés à la communauté noire, 
mais que celle-ci est loin d’être « assimilée » et qu’elle est la cible de 
toutes sortes de relations de violence. « Assimiler » au sens physio- 
logique d’« avaler et digérer toutes les espèces de différences humaines 
normales », ce qui, selon Park, opère aux États-Unis, « à l’exception de 
celles qui sont purement externes, comme la couleur de la peau » (Park, 
1913/1914 : 608). La question d’arrière-plan semble être : comment 



870

fonder une communauté politique qui ne soit pas menacée par ces 
forces centrifuges et qui métabolise tous les corps étrangers qui se 
présentent à elle ? Plus tard, on se demandera comment fonder une 
démocratie trans-raciale ou une nation multiculturelle ?

Pourtant, il y a un bout de territoire étatsunien qui semble avoir sur-
monté la division raciale. L’exemple chéri dans les années 1920 et 1930, 
est celui de Hawaii. L’île de Hawaii est alors perçue comme le double 
inversé de la situation continentale : amalgame racial et acculturation 
interraciale semblent s’y produire sans trop de heurt. Ce mythe tenace 
de Hawaii « laboratoire racial », apparaît dans The Peoples of Hawaii 
(1925), un petit livre publié par Romanzo Adams pour le compte de 
l’Institut des relations du Pacifique (Institute of Pacific Relations). 
Hawaii, peut-être parce que l’île avait une longue histoire de migra-
tions et de mélanges, depuis l’épisode mythique du débarquement du 
Capitaine Cook en 177824, semblait offrir un milieu propice à l’amal-
game racial des autochtones (Kanaka Maoli), des Portugais, Japonais 
ou Chinois, Philippins, Coréens ou Samoans. Les études sont nom-
breuses à aller dans ce sens, depuis le premier colloque de l’Institut des 
relations du Pacifique, où William Allen White, dans un article repris 
dans la revue Survey Graphic (1926), déclare la disparition des « anti- 
pathies » et des « injustices raciales », à l’ombre de la « bienveillance de 
l’oligarchie blanche ». Il en est ainsi dans les premières livraisons de la 
revue Social Process in Hawaii ou dans le livre de Adams sur le mariage 
interracial. Hawaii semble avoir réalisé le « melting-pot du Pacifique » 
(Lind, 1961 : 58). Elle passe pour l’épicentre des rencontres entre Orient 
et Occident, à une période de relance des relations diplomatiques des 
États-Unis avec la Chine et le Japon. Dans le volume When People Meet : 
A Study in Race and Culture Contacts, Alain Locke (1941) reprend des 
extraits d’Adams sur la « doctrine raciale non-orthodoxe de Hawaii » 
(Adams, 1934), et invoque son « code d’égalité raciale » (ibid. : 148), de 
« tolérance sociale » et de « réciprocité culturelle » (Locke, 1941 : 237). 
La race induit peut-être certaines « loyautés préférentielles », mais 
elle n’est pas un mode de catégorisation et de classement qui règle de 
façon déterminante les relations sexuelles ou matrimoniales, pas plus 



871

qu’elle ne hiérarchise, dans les mœurs ou rites locaux, les individus et 
les groupements humains les uns par rapport aux autres. La « qualifi-
cation personnelle » l’emporte, selon Adams, sur les autres considéra-
tions statutaires – à l’exact opposé de l’étiquette des relations raciales 
observée dans le Sud des États-Unis (Doyle, 1937).

Tous les auteurs ne sont pas aussi iréniques. Stonequist, après un 
séjour de deux années à Hawaii, écrit un petit article, « The Marginal 
Man in Hawaii » (1935b). Le texte est intéressant en ce qu’il affirme que 
le mélange des races et des cultures ne se fait pas à la même vitesse 
pour tout le monde et qu’il y a en quelque sorte des « pionniers » – les 
personnes marginales – qui avancent plus rapidement que les autres 
sur ce front. Stonequist accomplit aussi une opération de comparaison  
entre « hybrides raciaux » (croisement de Kanaka et de Blancs) et 
« hybrides culturels », sans amalgame racial (Japonais américanisés), 
constatant de semblables dilemmes de conduite, ambivalences affec-
tives et incertitudes statutaires. Il en infère que la condition margi-
nale semble bien sociale et culturelle, et non pas biologique. Surtout, 
il repère, intriqué dans le « pattern d’égalité et de convivialité », un 
« pattern d’inégalité et de préjugé » (1935b : 19) : le premier s’observe 
à l’état pur sur les aires de jeu des plus petits, qui n’ont pas encore dû 
se cogner aux « barrières raciales » ; mais en contrepoint du premier 
pattern, le second joue à plein dans le monde des plantations, et ce en 
dépit de l’absence d’un « code de ségrégation ». Enfin, Adams fait une 
remarque intéressante qui concerne cette fois-ci les façons qu’ont les 
Hawaiiens de se percevoir les uns les autres. Ils ne se voient pas comme 
blancs, noirs ou orientaux, mais comme haole (étranger, de statut éco-
nomique supérieur), Pake (chinois), Kepani (japonais), Potegee (por-
tugais), Poko Liko (portoricain), Pilipino (philippin) (Adams, 1937 : 
chap. VIII). Le mode de catégorisation et de classification passe donc 
par les origines nationales plutôt que par la couleur de peau – une diffé- 
rence majeure par rapport au continent, qui recoupe une autre distinc- 
tion, celle entre Kama’aina (enfants de la terre, nés au pays) ou Malihini 
(résidents de passage, fraîchement débarqués).



872

Buck Lai, célèbre joueur de baseball (3e en partant de la gauche) et son équipe créée en 1935, 
les All Hawaiian Nine (d’ascendance chinoise et japonaise) Courtesy of Roy Delbyck, Museum of 

Chinese in America (MOCA) Collection.

Équipe chinoise de baseball, Honolulu, 1910 (George Grantham Bain Collection, Library of Congress 
Prints and Photographs Division. Digital ID : ggbain 08356 //hdl.loc.gov/loc.pnp/ggbain.08356).



873

Ces éléments d’observation sommaire seront infiniment plus nuan-
cés dans les enquêtes à venir d’écologie historique de Andrew Lind 
(1938) et de Clarence Glick (1938), qui rendront compte des multiples 
transformations que la « situation raciale » aura connues au cours de 
l’histoire du système des plantations, du développement urbain et de 
l’exode rural. La multiplication des études de cas, dans le Laboratoire 
de recherches sociales (Social Research Laboratory) créé par Romanzo 
Adams, a peu à peu mis un bémol à cette vision enchantée (Lind, 1969). 
Adams rend compte en détail de toutes les stratégies matrimoniales. 
Il montre par exemple comment, dans les groupes de Caucasiens-
Hawaïens ou de Chinois-Hawaïens, les deux groupes de sang-mêlé où 
il croit repérer l’amorce d’une solidarité interne, les choix de conjoints 
dépendent, comme partout ailleurs, des attentes d’ascension sociale, 
de la beauté des femmes et de la richesse des maris, de leur réputation  
de non-violence, de travail et de générosité, de la moralité des 
familles, et ainsi de suite (1937 : chap. VII). Les autres combinaisons 

Honolulu, Hawaii : enfants chinois et japonais pris en charge par la Croix Rouge, juillet 
1918 (American National Red Cross photograph collection, Library of Congress Prints and 

Photographs Division. Digital ID : anrc 08535 <https://hdl.loc.gov/loc.pnp/anrc.08535>).



874

matrimoniales sont plus rares : le métissage est loin d’être généralisé. 
Et les cas de personnalité marginale sont nombreux sur l’île (ibid. : 
292-295). Jeune japonaise adoptée par des haole, ou acculturée en 
raison de sa fréquentation de l’église, Hawaïens autochtones qui ont 
séjourné quelque temps en Californie et qui présentent les syndromes 
du migrant de retour, membres de familles chinoises qui dans l’inter-
valle d’une génération accèdent à l’argent et à l’éducation : tous types 
de situations d’accommodation et d’assimilation, plus ou moins bien 
vécues, peuvent être rencontrés dans l’archipel.

Par ailleurs, le mythe du « paradis racial » n’est pas arrêté une fois 
pour toutes. On peut suivre les positions de Park au cours du temps. 
Park sera lui-même professeur invité à l’Université de Hawaii en 
1931 et 1932, et laissera une marque forte sur la sociologie pratiquée  
à Honolulu jusqu’aux années 1960 : les chercheurs importants de cette 
époque, Adams, Lind, Reuter, Glick, Bernhard Hörmann et William C. 
Smith, étaient ses anciens étudiants. En 1926, dans la recension de 
plusieurs ouvrages, il fixe l’imagerie du laboratoire, qui avait déjà une 
longue carrière chez les réformateurs sociaux, au moins depuis les 
années 1890.

Les îles Hawaii sont devenues un laboratoire pour l’étude du pro-

blème racial. Dans ces îles, toutes les races du Pacifique se sont 

rassemblées en nombre et dans des conditions plus favorables 

au bon fonctionnement du melting-pot que ce que l’on peut vrai-

semblablement trouver ailleurs sur la planète. (Park, 1926e : 303)

La clôture de l’archipel, et en lui, l’isolement relatif de chaque île 
(Oahu, Honolulu, l’île de la capitale, mise à part), qui a son propre mode 
de vie, facilite l’examen d’une expérimentation en cours, sur site naturel,  
en ce qu’elle amortit l’effet de nombreux processus économiques, 
sociaux ou politiques qui se déchaînent ailleurs. Mais quelques années 
plus tard, dans son introduction à Interracial Marriage in Hawaii 
(1937 : vii-xiv), la donne a changé. La métaphore du laboratoire est tou-
jours là, mais Park voit la situation actuelle comme un moment dans un 



875

cycle de relations raciales, qui engage beaucoup d’autres dimensions. 
Parmi ces paramètres, la politique d’éducation par les États-Unis, 
après l’annexion, qui a bouleversé la structure sociale et le ratio rural- 
urbain, la concurrence internationale qui conduit à l’essoufflement 
progressif des plantations – ces deux processus courent sur la longue 
durée –, ou dans les années 1930, sur la courte durée, la militarisation 
des îles face à la menace japonaise dans le Pacifique qui provoque 
la multiplication des mariages de femmes du cru avec des soldats 
(1937 : 124-125) (on pourrait rajouter que, pendant la guerre, l’expan- 
sion du pouvoir de l’armée et l’imposition de la loi martiale ont sus-
cité le déclin des grands propriétaires terriens, les Big Five, et qu’après-
guerre, les Vétérans nisei ont fédéré les travailleurs de la production 
de sucre et d’ananas au sein d’un syndicat de débardeurs et de maga-
siniers – International Longshoremen’s and Warehousemen’s Union). 
L’écologie humaine s’est historicisée et politisée. La carrière de ces rela-
tions raciales n’a rien d’un processus naturel, et elle peut suivre des 
trajectoires différentes. Park décline « trois configurations » possibles 
de « stabilisation » : le système de castes, comme en Inde ; l’assimila-
tion complète, comme en Chine ; ou l’établissement d’une « minorité 
raciale permanente dans les limites d’un État national, comme c’est 
le cas des Juifs en Europe [et bientôt comme une majorité nationale 
en Palestine] » (Park, 1937 : xiii).

Le cosmopolitisme de Hawaii, située sur une « frontière » de la 
dynamique d’américanisation et de mondialisation, est singulier.  
À l’échelle internationale, la croissance de la mixité raciale va de pair 
avec la formation d’une « société mondiale », animée par toutes sortes 
de processus de conquête territoriale, de dissémination démogra-
phique, de modernisation économique, de conflit politique et d’expan- 
sion culturelle (Park, 1934b). À l’échelle locale, le cas hawaïen, passée 
la naïveté de certaines représentations du laboratoire racial, témoigne 
de la multiplicité des situations raciales. Un autre cas de « démocratie 
raciale » qui va passionner Park est celui du Brésil. Dès 1911, le directeur 
du Musée national de Rio, Lacerda, qui participe au Premier Congrès 
universel des races à Londres, avance la thèse de la « miscigenaçao » 



876

entre Africains, Indiens et Blancs – faisant, du reste, de celle-ci une 
source de « blanchissement racial » : le sang blanc est un facteur de 
« clarification » du sang noir et indigène. La théorie de la miscégénation 
va devenir un mythe national, illustré au mieux par le classique Casa 

Adolescent chinois-
hawaïen (Romanzo 
Adams, Interracial 
Marriage in Hawaii, New 
York, The Macmillan Co, 
1937, p. 90).

 La fille authentique 
de l’archipel de Hawaii 

(William Atherton 
Du Puy, Hawaii and 

its Race Problem, 
Washington, D.C., 

Government Printing 
Office, 1932).

Les types nationaux et raciaux de Hawaii ont été recensés de façon analogue au catalogage 
photographique des types coloniaux par l’anthropologie (cf. photos 1 à 6).

1

2



877

Le cowboy (paniolo) David 
Kuloloia dans les années 

1930 (Hawaii State Archives, 
PP-13-6.010).

Enfants américains du 
melting-pot (William 
Atherton Du Puy, Hawaii 
and its Race Problem, 
Washington, D.C., 
Government Printing 
Office, 1932).

Ouvrières agricoles japonaises sur une plantation de canne à sucre  
(University of Hawaii – West O’Ahu Center For Labor Education And Research).

3

4

5



878

Garçon portugais-hawaïen (Caroline Haskins Gurrey. Library of Congress Prints and 
Photographs : LC-DIG-ppmsca-38999).

6

grande e senzala de Gilberto Freyre (1933). Park, en 1942, insistant sur 
la nécessité d’une étude comparative internationale des rapports entre 
« race et culture », écrit que « le Brésil offre l’un des plus remarquables 
melting-pots de races et de cultures au monde, où miscégénation et 
acculturation sont manifestement à l’œuvre » (Park, 1942 : lxxvii). Le 
Brésil, comme Hawaii, est un formidable poste d’observation, un chau-
dron expérimental de personnes marginales. Sur ce cas, un étudiant 
de Park, Donald Pierson, et un élève de Pierson à l’École libre de socio- 
logie et de politique de São Paulo, engagé pendant deux ans, entre 1945 
et 1947, dans la préparation de son doctorat avec E. C. Hughes, Oracy 
Nogueira, ont mené des enquêtes qui restent de référence, aujourd’hui 
encore (Corrêa, 1987 ; Valladares, 2010 ; en français, Brochier, 2011a et b). 
Pierson était parkien jusqu’à la moëlle. Il publie des manuels d’écologie 
humaine en portugais, Estudos de ecologia humana (1948) et Estudos de 
organização social (1949). Il traduit l’arsenal conceptuel qu’il a appris 
à Chicago et qu’il applique avec ses étudiants de São Paulo dans des 
études de communauté comme Cruz das Almas (Pierson et al., 1951). 



879

Son couple est proche de celui des Park, avec qui ils ont passé un mois  
à Bahia, l’été 1937, et avec qui ils ont habité deux ans à Nashville,  
passant l’été dans leur maison du Michigan. Park et Pierson ont été 
chargés du « Seminar on Race and Culture » à Fisk University de 1937  
à 1939 (lettre de Pierson à Fred Matthews, 7 novembre 1964, University 
of Chicago Special Collections).

Une des caractéristiques du cas brésilien est la rémanence d’une 
« nation noire » au Brésil – à la différence des États-Unis. Pierson en 
donne une explication. À Bahia, les maîtres n’ont pas cherché à briser 
systématiquement les liens familiaux et tribaux, que ce soit dans la 
ville de Salvador (où les negros de ganho, artisans et commerçants, 
vivaient relativement séparés des Blancs) ou dans les plantations 
du Recôncavo (où hormis les serviteurs directs des maîtres, la main-
d’œuvre agricole avait sa propre organisation sociale). Les héritages 
culturels des Haoussas et des Nagô-Yorubas, mais aussi des Angola 
et Kongo, des Gege (Ewe), Queto (Ketou) et Ijexa (Ijesha) ont ainsi pu 
se perpétuer. Dans leurs cantos, lieux de sociabilité et d’association 
qui fonctionnaient comme des groupes professionnels, isolés de la 
société blanche, les langues d’origine étaient encore parlées, ainsi que 
la lingua franca qu’était le nagô ; cuisine, vêtements et cérémonies se 
sont implantés, en particulier les divers rituels du candomblé et leurs 
variations selon les nations (Bastide, 1958/1961). Les Noirs libres se 
regroupaient pour payer le rachat d’un certain nombre d’esclaves25. 
Ce sont des Haoussas et des Nagô-Yorubas que l’on retrouve à la tête 
de la révolte de 1807 ou de la révolte des Malês de 1835 – une insur-
rection dirigée par des esclaves-lettrés musulmans, qui écrivaient 
l’arabe (Reis, 2004). En même temps, paradoxalement, le Brésil a été 
un pays de métissage très fort. Les raisons en étaient diverses. Il s’agis-
sait d’utiliser la main-d’œuvre et cette force de médiation qu’étaient les 
sang-mêlé, déjà installés sur place quand Bahia devient une colonie.  
La politique religieuse de la part de l’Église appelait à évangéliser les 
peuples indiens et à baptiser les métis – ce qui incitait les Portugais 
à épouser des indigènes. Et les Portugais manifestaient une relative 
indifférence vis-à-vis de la différence raciale, ce qui les distinguait des 



880

Portraits photographiques de Bahianais, 
pris dans les années 1940, par Pierre Verger 

(Fundação Pierre Fatumbi Verger).



881

colons espagnols (Stonequist, 1939 : 249). De l’autre côté de la ligne de 
Tordesillas, les catégories de mestizo, castizo, mulato, morisco, albino, 
toranatràs, pour les mélanges de sang noir et blanc ou de chino cam-
bujo, lobo, albarazado, barcino, zambo, chamizo ou coyote, quand du 
sang indien était impliqué, réglaient les positions dans une société de 
caste : des « patentes de blanc » – des certificats de blancheur – étaient 
délivrées aux membres des élites métissées.

Pierson, suivi par Charles Wagley, sans doute par contraste avec 
leur expérience nord-américaine, mais aussi sous l’effet de la lecture 
de Freyre (1933), a fini par se persuader que le Brésil était réfractaire 
au préjugé racial26. De fait, le préjugé racial au Brésil ne consiste pas 
en un rejet sans mélange des Noirs, des Indiens et des sang-mêlé par 
les Blancs : il connaît toutes sortes de modulations et de variations 
en fonction des situations de classe des personnes en présence. Sans 
doute, « la couleur de la peau est très souvent [prise pour] symbole de 
rang social » à Bahia, comme le rappelle Azevedo, dans Les Élites de 
couleur (1952 : 103) : le blanc est la couleur des anciens colons et le noir 
celle des anciens esclaves, et l’on pourrait ajouter que l’Indien conti-
nue d’être nimbé d’une aura de sauvagerie. Mais Azevedo qualifie, 
lui aussi, la population de Bahia « comme une société multiraciale 
de classes, et non de castes, si l’on définit la caste comme un groupe 
fermé auquel on appartient par la naissance et dont il est impossible de 
s’évader. À Bahia, les gens de couleur ont un statut qui est conditionné 
par leurs qualités et par leurs aptitudes individuelles, et ils peuvent 
entrer en compétition avec les Blancs. » (Ibid. : 103). « Pae taberneiro, 
filho cavalheiro, neto mendicante (père aubergiste, fils gentilhomme, 
petit-fils mendiant) » (Pierson, 1939 : 531) : dans un contexte de mobi-
lité professionnelle et sociale, on dit souvent qu’un Noir riche devient 
blanc tandis qu’un Blanc pauvre devient noir. À la limite, pour Pierson, 
comme pour Wagley ou Azevedo, la différence raciale est subordonnée  
à la différence de classe et dans le bouillon d’amalgame biologique 
et d’assimilation culturelle qu’est le Brésil, il n’y a plus de place 
pour des personnes marginales. Plus de marginaux quand tous sont 
marginaux…



882

À vrai dire, le sentiment de Park lors de sa visite en 1937 à Salvador, 
une ville de 290 000 habitants – selon le recensement de 1940, 102 000 
blancs, 76 000 noirs, 112 000 « bruns (pardos) » et 146 « jaunes (ama-
relos) » –, avec très peu d’étrangers et des migrants de l’intérieur de 
l’État, semble tout autre (Valladares, 2010).

C’est une expérience quelque peu surprenante (bizarre) pour un 

étranger à Bahia qui se promène sur l’une des crêtes où vivent 

les riches (os ricos), d’entendre le battement insistant des tam-

bours africains provenant des palmeraies des vallées voisines où 

vivent les pauvres (os pobres). Les distances spatiales qui séparent 

l’Europe, située en haut sur les collines, de l’Afrique, située en 

bas dans les vallées, sont si étroites qu’il est difficile de se rendre 

compte de l’ampleur des distances sociales qui les séparent. 

(Park, 1942/1967 : lxxx)

Proximité spatiale et distance sociale, mais possibilité de mobilité 
spatiale et sociale pour les mulâtres (mulatos) : le Brésil « absorbe ses 
Noirs ! » (Park évoque le processus de « blanchissement » ou d’« arya-
nisation » en l’imputant à la « politique nationale », ibid. : lxxix)27. La 
carrière des Africains à Salvador en faisait un modèle possible pour 
les États-Unis. D’autres travaux vont nuancer cet excès d’optimisme 
d’un credo trans-racial. Oracy Nogueira (1954/2007) va introduire une 
précieuse différenciation (entre marca et origem) : aux États-Unis, le 
préjugé racial peut se définir comme un préjugé d’origine, tandis qu’au 
Brésil, il prend le caractère d’un préjugé d’apparence, ainsi défini :

On considère comme préjugé racial toute disposition (ou atti-

tude) défavorable, culturellement conditionnée ; relative à une 

partie de la population, qui est marquée d’un stigmate, soit  

à cause de son physique, soit à cause de son origine ethnique, 

totale ou partielle. Quand le préjugé de race s’exerce d’après le 

physique, c’est-à-dire quand il prend pour prétexte les traits  

physiques de l’individu, sa physionomie, ses gestes, sa pronon-

ciation, on dira qu’il est d’apparence ; quand il suffit de supposer 



883

que l’individu descend d’un certain groupe ethnique pour qu’il 

souffre des conséquences du préjugé, on dira qu’il est d’origine. 

(Nogueira, 1954/2007 : 292)

Du coup, le préjugé de couleur peut être contrebalancé au Brésil 
par d’autres marques statutaires comme la réputation, l’instruction, la 
profession, la richesse ou le pouvoir qui atténuent ou invisibilisent la 
couleur ; à la différence de la ligne de couleur aux États-Unis qui sépare 
sans recours, comme une guillotine, les Blancs de ceux qui auraient 

Salvador de Bahia : vue générale depuis la mer (Photographe : Voltaire Fraga, circa 1940).

Salvador de Bahia, Ladeira da Conceição : de la Cidade Alta à la Cidade Baixa  
(Photographe : Voltaire Fraga, circa 1940).



884

jusqu’à un seizième de sang noir dans leurs veines, les Noirs de Bahia 
peuvent cesser de paraître noirs. Mais cela ne signifie pas que le Brésil 
soit exempt de préjugés raciaux. La thèse qui prévaudra longtemps, 
portée par Florestan Fernandes (assistant de Bastide : 1955), est celle 
d’une insignifiance de la discrimination raciale en regard de la strati- 
fication de classes. Nogueira continuera d’insister sur les « difficultés 
spécifiques » liées à la couleur de peau, un marqueur important du statut 
social. Il écrit, dans son étude sur Itapetininga (Nogueira, 1954/2007 ; et 
Cavalcanti, 1998), que « la blancheur facilite l’ascension sociale mais ne 
la garantit pas ; en revanche, la noirceur conduit au mépris ». « Les indi-
vidus de couleur sont soumis à des difficultés particulières qui rendent 
leur ascension sociale moins probable que celle des Blancs » : après cin-
quante ans, les immigrants d’Itapetininga ont rejoint les positions des 
familles d’origine portugaise, tandis que la mobilité verticale des Noirs 
et des mulâtres a subi un fort « filtrage social ». La sélection s’est faite 
sur la base du phénotype, moyennant « un type de préjugé subtil et 
subreptice » (Nogueira, 1955 : 505), qui fait que les Noirs sont de moins 
en moins nombreux, plus on monte dans les hiérarchies sociales. Cette 
discrimination entre en tension avec l’idéologie égalitariste du métis-
sage, laquelle assure « une coexistence pacifique, sans conflit, entre 
des éléments d’origines ethniques différentes, donnant aux mani-
festations intentionnelles et évidentes de préjugés le caractère d’une 
attaque contre une valeur sociale qui a le consentement de la quasi- 
totalité de la société brésilienne » (ibid. : 423-424).

Remarquons au passage que la sociologie de Chicago, à laquelle 
on reproche souvent son localisme étroit, est une sociologie compa- 
rative, historique et internationale : Hawaii et Bahia, pris comme labo-
ratoires raciaux, deviennent des contre-modèles des dynamiques 
raciales sur le continent nord-américain. On n’ira pas plus avant de 
ce débat passionnant.



885

LA HANTISE DE LA MISCÉGÉNATION

Park, lorsqu’il parle d’amalgame – on parle aussi de cross-breeding 
ou de hybridization –, se démarque clairement de toute conception de 
la « pureté raciale ». Dans une recension, il se moque de la dialectique 
« translucide et ingénue » de F. C. S. Schiller (1926), qui se noie dans ses 
efforts de « rendre nos Babbitts omniscients » au moyen de son livre sur 
l’eugénisme et la politique. Soucieux du « fonctionnement dysgéni- 
que de la société civilisée », Schiller (dont l’humanisme est souvent 
mis en regard du pragmatisme de James) présume que « la raison pour 
laquelle les symptômes de la décadence raciale ne sont pas plus pro-
noncés est probablement que la civilisation européenne vit encore sur 
son capital biologique, sur les qualités forgées dans le stock nordique 
par la sélection naturelle la plus sévère, alors qu’elle était encore bar-
bare, il y a seulement 1 500 ans » (ibid. : 92).

Le projet d’« hygiène sociale à grande échelle », à savoir la « réforme 
eugéniste », appliquera ses « désinfectants scientifiques » à une « race 
européenne » en voie de « dégénérescence » (ibid. : 14, 29), sinon 
d’« effondrement ». De telles idées avaient cours au Collège Corpus 
Christi d’Oxford, dont Schiller était un membre éminent ; et elles 
étaient diffusées, à grande échelle, dans les milieux progressistes aux 
États-Unis.

Mais le tabou du mariage interracial était partagé par toutes les 
communautés raciales (Steiner, 1917 : 165), qui toutes entretenaient 
des récits sur les méfaits de la miscégénation – un terme entré dans 
le lexique après la publication du pamphlet anti-abolitionniste de 
David Goodman Croly (1864). Le mélange des sangs souille la pureté 
de la race, en affaiblit les vertus et engendre des bâtards. Beaucoup 
croyaient (jusqu’à Hawaii et à Bahia !) que les métis avaient des apti-
tudes inférieures et des tempéraments contrariés : ils prenaient le pire 
de chacun de leurs lignages. La généralisation du métissage aurait 
conduit à l’abâtardissement de la race – Gobineau n’avait-il pas prédit 
la ruine de la civilisation européenne ? Du reste, la loi interdisait dans 



886

de nombreux États fédérés les mariages interraciaux et jusqu’au concu-
binage ou aux relations occasionnelles entre partenaires de races  
différentes. C’était à vrai dire les relations entre femmes de la race 
dominante et hommes indiens, noirs ou orientaux qui étaient les plus 
insupportables. Les hommes blancs avaient carte blanche. Aux États-
Unis, les mulâtres étaient comptés dans le groupe racial inférieur, 
comme Park et Stonequist ne cessent de le constater. La règle d’une 
goutte de sang noir qui suffit à faire chuter vers le bas de la hiérarchie 

« Seules les graines saines doivent être semées ! Contrôlez les 
semences d’inaptitude et de maladie héréditaire par l’eugénisme » 
(Eugenics Society Archives, Wellcome Institute Library, Londres. 

Propagande des années 1930).



887

raciale (one drop rule) était suivie uniformément et ce depuis 1691, 
quand la Virginie, puis le Maryland avaient fait du mariage inter- 
racial un crime et banni de l’État les couples incriminés. Des lois sem-
blables seront en vigueur dans huit des treize colonies britanniques,  
et celles qui n’auront pas été abolies après la Seconde Guerre mondiale 
ne le seront que sur une décision de la Cour Suprême en 1967 (Loving v. 
Virginia) – l’Alabama maintenant ses lois contre le métissage jusqu’en 
200028. Selon Du Bois (1915 : 183-185), un tiers de la population noire des 
États-Unis – officiellement, 9 828 294 personnes reconnues d’ascen- 
dance noire, presque toutes descendantes d’ancêtres esclaves – a des  
« traces distinctes de sang blanc »; mais le mélange est également très  
fort entre « diverses populations africaines: Bantous, Soudanais, 
Nègres de la côte Ouest, sans oublier quelques traces de sang arabe, 
berbère et sémite et de sang pygmée (dwarfs) » (ibid.: 185).

Pour comprendre le sérieux de cette interdiction, et la hantise qui 
la soutient, on peut rappeler l’histoire de Jack Johnson, le géant de 
Galveston, premier champion du monde noir en boxe poids lourds 
entre 1908 et 1915. Sa victoire en 1910 contre James J. Jeffries a sus-
cité une cinquantaine d’émeutes raciales à travers le pays. En 1912, 
Johnson est arrêté au motif que sa relation avec Lucille Cameron, sa 
future épouse blanche, violait la loi Mann, qui interdisait de « trans-
porter des femmes au-delà des frontières de l’État à des fins immo-
rales ». Il s’en sort cette fois-là, mais sera à nouveau inculpé en 1913, 
pour la même raison – une peine qui le poussera à un exil de sept 
ans avant qu’il ne la purge à son retour aux États-Unis. Supériorité 
physique (au point que Johnson inspirera King Kong !) et transgres-
sion de la ligne de couleur : Johnson était le bouc émissaire idéal. Les 
charges d’adultère et de fornication étaient de bons motifs pour le 
mettre hors circuit. Les sang-mêlé Blancs-Indiens ne subissaient pas 
la même mise au ban, car ils devenaient en général membres de la 
tribu de leur parent autochtone, quoiqu’il y eût un certain nombre de 
cas de métis à peau claire qui se sont discrètement assimilés à la vie 
américaine. D’autres mesures étaient plus spécifiques : la Louisiane 
interdit en 1920 le concubinage et le mariage entre Amérindiens et 



888

Afro-Américains, le Maryland, en 1935, les mariages entre Noirs et 
Philippins. Cette discrimination raciale pouvait se redoubler d’une 
discrimination sexuelle. La loi sur l’expatriation (Expatriation Act) de 
1907 stipulait que toute femme américaine qui épousait un étranger 
perdait aussitôt sa citoyenneté américaine. Cette disposition, valide 
pour tous les ressortissants étrangers, avait des conséquences fortes 
pour les femmes dont les conjoints étaient chinois. Dans la mesure où 
leurs droits étaient subsumés sous ceux de leurs maris, elles perdaient 

Jack Johnson et 
son épouse Etta 
Terry Duryea, 
27 janvier 1910 
(Library of 
Congress Prints 
and Photographs 
Division. Digital ID : 
ppmsca 31941 //hdl.
loc.gov/loc.pnp/
ppmsca.31941).



889

la protection des lois des États-Unis et se retrouvaient exposées aux 
lois d’exclusion des Chinois (Chinese Exclusion Act, 1882, renouve-
lable tous les dix ans, qui suspendait l’immigration des Chinois aux 
États-Unis – totalement aboli en 1965). Ces femmes et leurs enfants 
étaient facilement suspectés de loyauté pour une puissance étrangère 
et devaient obtenir un certificat de résidence, en plus du visa de travail 
du chef de famille, pour rester sur le territoire américain.

La peur de la prédominance de certaines races inférieures était 
au cœur de l’action du lobbying eugéniste – avec à sa tête Harry 
Laughlin, co-directeur aux côtés de Charles B. Davenport, de l’Euge-
nics Record Office – pour faire passer la Loi de restriction de l’immigra-
tion (Immigration Restriction Act) de 192429. L’enjeu en était de sauve-
garder l’« intégrité raciale » de l’Amérique, en la protégeant de la vague 
sud-européenne, juive ou orientale. Cet eugénisme avait une portée 
bien plus grande, puisque certains prônaient de stériliser les épilep-
tiques, criminels et alcooliques, aveugles, sourds et muets, retardés  

Knockout de Jack Johnson par Jess Willard, à La Havane, Cuba, au 26e round, le 5 avril 1915.  
On raconte que Johnson aurait accepté de perdre en échange de la clémence  

lors de son retour d’exil d’Europe (Library of Congress Prints and Photographs Division.  
Digital ID : cph 3a34259 //hdl.loc.gov/loc.pnp/cph.3a34259).



890

mentaux et autres « individus cacogéniques ». En 1924, l’État de 
Virginie fait voter deux lois, quasi simultanément, une sur la stéri-
lisation (par vasectomie ou salpingectomie) des malades mentaux, 
l’autre sur la préservation de l’intégrité raciale (par rejet des mariages 
mixtes : one drop rule). Le cas d’une jeune femme de Charlottesville, 
Carrie Buck, enfermée dans la Colonie de l’État de Virginie pour épilep- 
tiques et simples d’esprit (feeble-minded), après avoir donné naissance 
à un enfant, fruit du viol par le neveu de sa famille d’accueil, est porté 
devant la Cour suprême des États-Unis. Celle-ci décide, en 1927, par 
huit voix contre une, de confirmer le droit d’un État de stériliser une 
personne considérée comme inapte à procréer – cette décision pouvant 
être contestée par le patient et son tuteur. Dans la décision, connue 
sous le nom de Buck v. Bell, la famille Buck est présentée comme com-
posée d’« imbéciles » par Justice O. W. Holmes, déficiente mentale-
ment et inapte socialement sur trois générations, y compris Vivian, la 
fille de Carrie. Le 19 octobre 1927, Carrie est stérilisée par ligature des 
trompes de Fallope. Cette décision de la Cour Suprême va conduire 
à la multiplication des lois eugéniques (dans 32 États) et des actes 
de stérilisation de force (estimés à 70 000). La réflexion sur le plura- 
lisme racial et culturel a ici des implications pour le développement 
d’un pluralisme vis-à-vis des personnes en situation de disabilité.

LE MÉTISSAGE : BIOLOGIQUE OU CULTUREL ?

On met souvent en avant la naturalisation des incapacités des per-
sonnes classées comme inférieures – et l’on pourrait montrer que le 
même schéma est appliqué à des catégories de populations différentes, 
que la stigmatisation passe par des critères de classement d’ordre reli-
gieux (catholiques, juifs, animistes), ethnique (Europe du Sud ou de 
l’Est), racial (Amérindiens, Noirs et Orientaux), ou touche au handi-
cap (morons, simple-minded, mentally retarded – autant d’adjectifs  
qui s’appliquent aussi bien aux autres groupes infériorisés). Les usages 
sociaux et légaux sont ici en contradiction manifeste avec la Déclaration 
d’Indépendance, selon laquelle « tous les hommes sont créés égaux ; 
ils sont doués par le Créateur de certains droits inaliénables ; parmi 



891

ces droits se trouvent la vie, la liberté et la recherche du bonheur », 
laquelle est spécifiée par la Déclaration des droits (Bill of Rights) qui 
garantit « la liberté de presse, de parole, de religion, de réunion, le droit 
de porter des armes, et le droit de propriété ». Ces droits civils et poli-
tiques sont élargis par les XIIIe, XIVe et XVe Amendements à toutes les 
« personnes nées ou naturalisées aux États-Unis », sans restriction due 
à « la race, la couleur ou à une condition antérieure de servitude » – ou 
au genre (XIXe Amendement).

Que nous en dit l’anthropologie ? Boas donne une conférence à la 
NAACP en 1910 qui est publiée par Du Bois dans le numéro 2 de The 
Crisis.

La revue Medical Review of Reviews a loué les services de quatre vagabonds supposés illettrés 
pour organiser cette petite manifestation en faveur de l’eugénisme à Wall Street le 27 octobre 
1915 (Underwood & Underwood. Wisconsin Historical Society IM2003). ). Ils brandissent les 

messages suivants : « Je suis un fardeau pour moi-même et pour l’État. Dois-je être autorisé à me 
reproduire ? », « Je dois boire de l’alcool pour survivre. Dois-je transmettre à d’autres cette soif 

insatiable ? », « Les prisons et les asiles seraient-ils pleins si mon espèce n’avait pas d’enfants ? », 
« Je ne peux pas lire cette pancarte. De quel droit ai-je des enfants ? ».



892

Les caractéristiques morphologiques des deux races montrent 

plutôt un développement spécialisé dans des directions diffé-

rentes qu’un développement plus élevé d’une race par rapport 

à l’autre […] Il n’existe aucune preuve anthropologique de l’infé-

riorité de la race noire par rapport à la race blanche, bien que l’on 

puisse supposer qu’il existe des différences dans les caractéris-

tiques mentales des deux races. (Boas, 1910 : 22-25)

La démonstration de Boas a deux moments intéressants. Il 
enclenche sur une comparaison du métissage humain avec des « cas 
parallèles » à même de prouver les « effets néfastes du mélange sur les 
types mixtes », qu’il va chercher du côté de la domestication animale. 
« Le type anatomique de l’homme […] doit être considéré comme ana-
logue au type des animaux domestiqués » : il n’existe pas à l’état pur, 
il n’est que le produit de successions de « mélanges (intermixture) de 
types distincts ». L’espèce humaine est faite de cette infusion de sangs 
étrangers, provenant des invasions et des migrations. Et de même que 
les animaux domestiques ne montrent pas de signes de dégénéres-
cence, de même, « l’analogie biologique ainsi que les preuves histo- 
riques ne favorisent pas l’hypothèse d’une quelconque infériorité 
matérielle du mulâtre » (ibid.).

L’autre point de Boas est un démenti de l’hypothèse d’un noircis-
sement de l’espèce humaine. La « crainte que le mélange entre Blancs 
et Noirs n’injecte une certaine quantité de sang noir dans l’ensemble 
de la population blanche » ne résiste pas à l’examen des faits.

Dans tous les cas où le mélange entre Blancs et Noirs se produit, 

aussi longtemps qu’il engage principalement des pères blancs et 

des mères de couleur, la proportion relative de sang noir dans la 

génération mixte suivante diminue ; en conséquence, une res-

semblance de plus en plus forte entre les deux types raciaux peut 

se développer. (Ibid.)



893

Pour Boas (1911 : 274-275), et Park ou Thomas lui emboîtent le pas, 
l’isolement des groupes raciaux s’atténue peu à peu au cours du temps. 
La perspective à venir est celle « d’un nivellement des distinctions  
profondes entre les deux races et d’une coopération de plus en plus 
fructueuse. » Boas, comme Park ou Thomas, rejette l’idée d’une pureté 
des races d’Europe, d’Afrique ou d’Amérique et ne doute pas que le 
métissage généralisé soit le destin de l’humanité. Il n’a aucune crainte 
concernant la perte en vigueur physique ou en agilité mentale que cela 
pourrait engendrer ; il fait prévaloir l’effet du milieu ambiant sur celui 
de la biologie corporelle dans la modification des « traits physiques 
comme mentaux » (ibid. : 262) ; il constate la variété des conduites 
dans le même groupe racial, et l’impossibilité de rapporter celles-ci  
à tel ou tel « lignage génétique » (ibid. : 254-255) ; et rejetant les théo-
ries de « l’infériorité héréditaire », il affirme la pleine capacité des Noirs  
« à remplir les devoirs de la citoyenneté » (ibid. : 272-273).

Certaines formulations des années 1910 peuvent surprendre 
aujourd’hui, plus d’un siècle après. Boas pose ainsi, dans le texte de 
The Crisis, non seulement la question de « l’aptitude du pur-sang noir 
( full-blood Negro), mais aussi celle de la capacité, de la vigueur et de 
l’adaptabilité du mulâtre ». C’est là un véritable problème national aux 
États-Unis jusqu’au début des années 1920. Pour beaucoup, les sang-
mêlé ont des capacités inférieures, pour d’autres ils disposent d’une 
sensibilité et d’une intelligence accrues – la question étant de savoir 
s’il faut imputer ces meilleures performances à l’apport de sang blanc 
ou à la position marginale des mulâtres. Edward B. Reuter, étudiant 
de Park, y consacre sa thèse, The Mulatto in the United States (1918) 
et une série d’articles aux titres évocateurs, comme « Superiority of 
the Mulatto » (1917), « The Hybrid as a Sociological Type » (1925) ou 
« The Personality of Mixed Bloods » (1928), qui ont préparé le terrain 
à la figure de l’homme marginal. Reuter examine les thèses fréquem-
ment avancées de l’infériorité raciale, mais pour aussitôt les démentir.  
« L’infériorité de la culture (lower culture) des peuples noirs est un 
simple fait d’observation et doit être acceptée comme telle » (Reuter, 
1917 : 87), même s’il est « injustifiable d’en tirer la conclusion que la race 



894

Franz Boas, « Does the white race give the highest human type ? », The New York Times, 1er octobre 1911, 
suite à la publication de The Mind of Primitive Man (1911) et Changes in Bodily Form of Descendants of 

Immigrants (Immigration Commission, 1911b).



895

est incapable d’une culture supérieure ou que la culture inférieure 
(inferior culture) est l’expression nécessaire d’une capacité raciale infé-
rieure » (ibid. : 88). Il ne faut pas tomber dans une erreur d’interprétation  
qui serait due à une lecture anachronique. L’objectif de Reuter est 
bien de remettre en cause la naturalisation de l’infériorité des races 
« noire », « brune » ou « jaune ». Il est totalement en accord avec Boas 
de ce point de vue.

La culture est un produit social, pas un fait biologique. Son 

absence dans une race ne prouve pas plus son incapacité d’acqué-

rir la culture qui lui fait défaut que l’absence d’éducation supé-

rieure chez un individu ne prouve son incapacité mentale à rece-

voir une telle formation. (Ibid. : 88)

On pourrait croire, toutefois, que malgré lui, il cède aux sirènes 
eugénistes quand il continue :

Il ne s’agit pas, cependant, de nier que la race noire puisse repré-

senter un degré légèrement inférieur de capacité native par rap-

port à d’autres races. C’est l’opinion quasi unanime des auteurs 

qui ont une connaissance directe de la race noire en Amérique, 

ainsi que des psychologues et des éducateurs qui ont utilisé des 

méthodes quantitatives d’enquête dans leurs études sur les Noirs. 

(Ibid.)

Reuter cite alors une série d’enquêtes fondées sur l’évaluation des 
résultats scolaires ou sur l’usage des tests Binet qui montre que les 
enfants noirs sont « psychologiquement différents ». Leur intelligence 
serait aux trois quarts de celle des enfants blancs, celle des mulâtres, 
plus élevée, montant jusqu’à 90 % – de là l’inférence fallacieuse que 
l’augmentation de la capacité intellectuelle est due à « l’infusion de 
sang blanc dans la communauté noire » (Ferguson, 1916 : 130). Mais ici, 
à nouveau, Reuter démonte cet argument des proches de Galton et de 
Davenport. Il se tourne vers « l’ethnologie et la folk psychology » pour 



896

critiquer l’inégalité présumée entre capacités de fonctionnement et 
de développement mental (Reuter, 1917 : 93).

Quelques années plus tard, Reuter a affiné sa réflexion. Aucune 
confusion de la dimension biologique et de la dimension culturelle de 
la race ne peut lui être reprochée. La citation est un peu longue, mais 
elle résume bien, sans ambiguïté, la position de Reuter, de Park et de 
Thomas, et des auteurs de Chicago, en général :

La race, en tant que telle, est un fait physique, et l’étude de l’ori-

gine, de l’évolution, des caractéristiques et de la classification 

des types raciaux est une branche de l’étude biologique. Mais 

partout dans le monde moderne, les marques physiques de la 

race classent automatiquement les personnes et déterminent 

l’expérience personnelle et collective. Les phénomènes cultu-

rels, qui résultent du fait que les marques raciales sont traitées 

comme des valeurs sociales, ne sont en aucun cas biologiques. 

Ils ne résultent pas directement de différences raciales. Ils sont 

le résultat des attitudes sociales adoptées à l’égard du fait phy-

sique. Ils sont l’objet d’enquête de la sociologie et ne peuvent 

être compris que dans leur relation avec d’autres données sur 

le plan culturel.

Le mélange des races est un phénomène biologique et donne 

lieu à un ensemble varié de problèmes d’intérêt et d’importance 

biologiques. Mais le caractère, la personnalité et le comporte-

ment de la progéniture métisse ne se prêtent pas à une explica-

tion biologique. Ils résultent du fait biologique du mélange des 

sangs dans une situation sociale donnée, mais se situent eux-

mêmes sur un autre plan de la réalité. Cela n’empêche pas qu’ils 

déterminent les contacts matrimoniaux et autres et contribuent 

ainsi à transformer le type biologique. Les groupes d’ascendance 

biraciale constituent donc un objet légitime d’étude à la fois bio-

logique et sociologique. Mais les faits sociologiques ne peuvent 

être expliqués biologiquement, pas plus que les faits organiques 



897

ne peuvent être compris en termes de science sociale. (Reuter, 

1927b : 716-717)

Mais ici, comme souvent, Du Bois, dans un petit texte redécouvert 
cinquante ans plus tard, « Miscegenation » (1935/1985), a une façon 
bien plus contemporaine de formuler les choses.

Il n’est pas plus important aujourd’hui de savoir combien il y a de 

races humaines que de savoir combien d’anges peuvent danser 

sur la pointe d’une aiguille […] Si l’on considère les divisions 

conventionnelles de l’humanité en noir, jaune et blanc, aucune 

ligne de démarcation nette et précise ne peut être tracée entre 

elles. Elles se fondent insensiblement les unes dans les autres. 

(Du Bois, 1935/1985 : 90)

Les peuples noirs eux-mêmes (mis à part les Bushmen, Pygmées 
et autres « tribus forestières »), nous dit Du Bois, ont du sang blanc : 
pas de races pures, le mélange racial (inter-mixture, inter-mingling, 
inter-breeding) est la règle, et il l’est à grande échelle, en raison de « l’in-
continence sexuelle de la lie de la société blanche » (ibid. : 95), en pre-
mière ligne dans les sociétés esclavagistes et coloniales. Esclavagisme 
et colonialisme étaient aussi une affaire sexuelle et ils ont accouché 
d’une nouvelle population mondiale de demi-caste. Aucune étude n’a 
cependant pu prouver que « le métissage entre Noirs et Blancs produit 
des types anthropologiquement inférieurs ». Ni plus délinquants, ni 
moins intelligents, et tout aussi fertiles.

L’INTELLIGENCE SUPÉRIEURE DES HYBRIDES 
CULTURELS, ETHNIQUES OU RACIAUX ?

Beaucoup de fantasmagories circulent donc sur ces êtres margi- 
naux que sont les mulâtres, à « plus faible vitalité » ou à moindre capa-
cité, mais le préjugé se renverse avec l’hypothèse de l’intelligence 
aiguisée et de la réussite accrue des « sang-mêlé (mixed-blood) », que 
ce soit chez Park ou son étudiant Reuter.



898

Groupe de l’une des anciennes colonies de mulâtres français de Natchitoches, Louisiane près de 
la plantation de coton John Henry, rentrant d’une journée de magasinage en ville (Photographe : 

Marion Post Wolcott. U.S. Farm Security Administration/Office of War Information, juillet 1940.  
Library of Congress : fsa 8c12723).



899

Uncle Joe Rocque, 86 ans 
environ, membre de la 
communauté de Melrose, 
Natchitoches (Photographe : 
Marion Post Wolcott. U.S. 
Farm Security Administration/
Office of War Information, juin 
1940. Library of Clonre : fsa 
8c12687).

Femme mulâtresse, autrefois 
esclave dans le nord du comté de 

Greene, Géorgie (Photographe : 
Jack Delano. U.S. Farm Security 

Administration/Office of War 
Information, juin 1941. Library of 

Congress : fsa 8a35954).



900

Les peuples hybrides, en particulier s’ils sont le produit du croise-

ment de stocks, si différents physiquement que l’hybride (hybrid) 

qui en résulte peut être facilement distingué de ses deux parents, 

occuperont généralement un statut quelque peu inférieur à celui 

de l’Européen colonisateur, mais supérieur à celui de l’indigène 

ou du pur-sang (pure blood). Dans cette situation, le métis (half-

caste) a tendance à correspondre à la personnalité de celui que 

l’on appelle «l’homme marginal», c’est-à-dire un homme prédes-

tiné à vivre dans deux cultures et dans deux mondes. Le type 

marginal se caractérise par sa capacité à regarder avec un certain  

degré de détachement critique les différents mondes de ses 

parents. En même temps, il est plausible qu’il ne se sente chez lui 

ni dans l’un ni dans l’autre. C’est particulièrement le cas lorsque 

les parents parlent habituellement chacun une langue différente, 

le chinois et l’hawaïen, par exemple, à Hawaii. Dans ce cas, leur 

progéniture parlera probablement l’anglais. En bref, ils n’auront 

pas de langue maternelle. (Park, 1939b : 39)

Le mulâtre est une personne marginale qui vit une situation mar-
ginale, ballotté entre deux groupes raciaux. L’expérience marginale 
est peut-être la meilleure façon d’être ajusté à un parcours dans un 
monde où la traduction simultanée, la vision binoculaire ou l’écoute 
stéréophonique sont de mise. Les personnes trop adaptées à un point 
de vue ou à un point d’écoute n’ont pas la richesse sensorielle et la viva-
cité d’esprit requises pour voir, entendre et comprendre les choses 
autrement. Ce qui dans certains cas pourrait passer pour une source 
de désorganisation personnelle et donner lieu à différentes espèces 
de pathologies sera, dans d’autres cas, une source de liberté et de créa-
tivité : l’expérience marginale rend les personnes plus délicates, plus 
intelligentes et plus performantes, selon Park et Stonequist – invo-
quant la plus grande réflexivité des personnes qui, dans leur histoire 
de vie, ont traversé un grand nombre de situations marginales.

S’il est vrai que « l’origine de la pensée réside dans une certaine  

perplexité, une certaine confusion ou un certain doute » (Dewey 



901

1910 : 12), alors l’homme marginal est susceptible d’être plus 

réflexif que la personne ordinaire. Il existe des preuves de cette 

affirmation. Des documents autobiographiques, publiés ou 

non, indiquent que suite à l’expérience d’une crise, la personne  

marginale est poussée à réfléchir sur elle-même et sur sa posi-

tion. Il existe également des preuves d’une nature plus objec-

tive. Le sang-mêlé, malgré les anomalies et les difficultés de sa 

position, a en général des performances supérieures, en termes 

de réussite, à la race de ses parents [tenue pour] « inférieure ». 

De même, le Juif, dans une compétition ouverte, atteint géné-

ralement un niveau moyen de réussite entrepreneuriale, profes-

sionnelle et intellectuelle plus élevé que les Gentils qu’il côtoie. 

(Stonequist, 1937 : 155-156)

Une fois de plus, la situation marginale est mise en regard du 
laboratoire d’expérimentation. Dès lors que les choses ne vont plus 
de soi, qu’elles ont perdu leur qualité d’évidence dans la vie quoti-
dienne, une personne est amenée à se poser des questions, à s’inter-
roger sur la meilleure façon de faire, à s’inquiéter de la pertinence de 
ses croyances et de ses habitudes, et à devoir choisir entre des cultures 
alternatives. Au « point de rencontre de deux cultures », la personne 
marginale « teste des hypothèses de travail » (Green, 1947 : 167) : elle 
substitue des hypothèses qui ont perdu leur pertinence par de nou-
velles hypothèses formulées plus ou moins clairement. Il n’est pas sûr 
que les savoir-voir, savoir-dire et savoir-faire qui nous permettent de 
nous orienter dans le monde de la vie quotidienne aient le même statut 
que les connaissances scientifiques ; mais si obscurs, mal formulés, 
ou imprécis soient-ils, ces savoirs tacites ne sont pas statiques chez  
la personne marginale. Ils ne cessent de se corriger et de s’enrichir  
à l’épreuve des situations. Potentiellement, la personne marginale est 
une exploratrice, une enquêtrice ou une expérimentatrice, en général  
à titre individuel, puisque les migrations contemporaines sont de plus 
en plus celles d’individus et non plus de peuples entiers. Et cela vaut 
pour sa sensibilité comme pour son entendement.



902

Le fait d’être le « produit de stocks raciaux divergents » est sup-
posé procurer aux « mulâtres », nous l’avons dit, une intelligence plus 
aiguisée que la moyenne. Les tests d’intelligence menés par l’armée 
en attestent, mais Park s’en méfie, tout comme Reuter (1927a : chap. IV, 
81 sq.). Les résultats des populations rurales ne sont-ils pas inférieurs 
à ceux des populations urbaines, ceux des étrangers à ceux des natifs, 
ceux des Noirs à ceux des Blancs et ceux des Noirs du Sud à ceux du 
Nord ? Les tests semblent davantage mesurer le nombre d’années 

Laboratoire 
anthropométrique 
de Francis Galton 

(International 
Health Exhibition, 
South Kensington, 

1884-85).

Eugenics 
Record Office 
(ERO), dirigé 
par Charles H. 
Davenport, 
département 
de la Carnegie 
Institution of 
Washington (CIW), 
Station d’enquête 
sur l’évolution 
expérimentale 
à Cold Spring 
Harbor, NY (1921).



903

de scolarisation que les capacités naturelles de tel ou tel groupe 
racial (ibid. : 90 ; voir aussi le bilan dans Johnson, 1930 : chap. XIX). 
L’intelligence relative des métis que mesurent les tests semble bien être 
affaire de situation marginale, plutôt que de croisement génétique. Ce 
point est important. Pourquoi les métis, se demandent Park et Burgess, 
constituent-ils dans beaucoup de pays – États-Unis, Brésil, Haïti… – 
une élite de la « classe la plus sombre », réussissent-ils mieux dans leurs 
études et occupent-ils des postes plus élevés ? Loin d’hériter des vices 
des races parentales et d’aucune de leurs vertus, les sang-mêlé sont 
pris entre plusieurs feux : vivant plus proches de la maison du maître 
dans les campagnes du Sud, puis exposés en plus grand nombre à la 
culture urbaine (Johnson, 1941 : 258), les métis développent une capa-
cité à comprendre et à déchiffrer des situations depuis différents points 
de vue. Ils apprennent à se mouvoir dans des mondes qui peuvent 
être sécants ou parallèles, et à jouer des rôles, atteindre des objectifs, 
nouer des liens, gagner de la reconnaissance dans chacun d’entre eux. 
Reuter (1918 : 193-195) reprend ce constat de la forte proportion de métis 
parmi les notables noirs. Dans un exercice intéressant, il revient sur 
une liste de dix « hommes de renom, mesuré par quelque standard 
de bon aloi de la réussite humaine », que Du Bois avait établie pour le 
Booklovers Magazine (1903, n° 2). « Des hommes que j’ai nommés, trois 
sont noirs, deux sont bruns, deux sont à moitié blancs, et trois sont 
blancs aux trois-quarts. » Du Bois, de son côté, veut montrer, en dres-
sant cette galerie de portraits de dix hommes, qu’il nomme « l’Avant-
Garde de la Race », que […]

l’attitude de l’esprit américain à l’égard du mulâtre est extrê-

mement bizarre. Le mélange des sangs est une damnation  

terrible, s’écrient les hommes qui ont fait le mélange, et si un 

prophète se lève à l’intérieur du Voile ou un homme de quelque 

talent, « c’est à cause de son sang mêlé », s’extasient les mêmes 

hommes. Cependant, si nous étudions les cas de capacité, de 

bonté et de talent parmi les Noirs américains, nous aurons du mal 

à établir une thèse claire sur les effets de l’amalgame. D’un point 

de vue historique, les peuples de couleur d’Amérique ont produit 



904

autant d’hommes remarquables parmi les Noirs que parmi les 

mulâtres. (Du Bois, 1903 : 15)

Du Bois fait les comptes, tout en s’en moquant et tout en invali-
dant les réflexions de ses contemporains sur les « effets du mélange 
racial » : il constate que parmi les mulâtres, il y a ceux qui, « enfants 
naturels de riches Sudistes, ont été envoyés dans le Nord pour étu-
dier tandis que les hommes noirs peinaient dans les champs », et il y 
a un grand nombre de citadins – « la ville qui inspire et éduque ceux 
d’en bas et leur ouvre les portes de l’opportunité ». Bref, une affaire 
de classe plus que de race. Reuter renverse l’argument en se livrant  
à un reclassement : seul le poète Paul Laurence Dunbar est noir à 100 % 
(full-blood), le mathématicien Kelly Miller est un mulâtre brun (brown 
mulatto) et l’inventeur Granville T. Woods avait du sang indien par sa 
mère. Là où Du Bois tente de dépasser l’interrogation sur les effets du 
métissage, avec l’arrière-pensée politique, peut-être, de réunir tous 
les Noirs, et là où il propose d’abandonner les spéculations sur les 
mesures du dosage des sangs mêlés, Reuter insiste sur la spécificité 
d’une « mentalité hybride » due à une position hybride. Mais il est, lui 
aussi, au-delà des fantasmes de l’amélioration ou de l’abâtardissement 
des races dues à l’amalgame biologique, et des mythes du mulâtre 
dynamique, alerte, ambitieux à l’encontre du Noir indolent, ingénu 
et insoucieux. Du Bois veut réunifier la race dans un même combat, 
et en finir avec les préjugés qui portent sur les nuances de couleur de 
peau – sa posture est normative. Reuter, Park et Stonequist restent 
attachés à la thèse de l’expérience marginale : ils constatent l’existence 
d’une « classe intellectuelle et professionnelle » qui compte une grande  
proportion d’« hybrides raciaux » (un Who’s Who des Noirs-Américains 
selon Reuter, 1918 : 186), qu’ils expliquent moins par un processus de 
sélection sociale et sexuelle (ibid. : 45-48 et 396-397), remontant à la 
période de l’esclavage, que par le processus de rencontre, fusion et 
conflit des cultures qui se joue dans les personnes marginales (Park, 
1931).



905

Ce qui est sûr, pour les uns comme pour les autres, c’est que c’en 
est fini des thèses racialistes.

EXPÉRIENCES DE CRISE : LA PALETTE  
DES TROUBLES ÉPROUVÉS

La vision heureuse de l’expérience marginale – le trouble faisant 
expérience et suscitant réflexion, enquête et expérimentation, selon 
le schéma pragmatiste bien connu de la résolution des solutions pro-
blématiques – ne va pas de soi. Les sang-mêlé (demi, tiers, quart, etc.) 
doivent vivre au-dessus du « gouffre invisible, mais bien réel », entre 
les races que creuse « la conscience de soi » (Park, 1913/1914 : 611). Ils ne 
sont pas blancs et noirs, ils ne sont ni blancs ni noirs. Il en va de même 
pour toutes les personnes se trouvant dans des situations marginales. 
Le conflit entre groupes ou la transition au sein d’un groupe se traduit 
par une « expérience de crise (crisis experience) ». Il prend la forme de 
troubles personnels. Stonequist détaille ces difficultés en proposant 
une psychologie des troubles de l’expérience marginale. Il précise qu’il 
s’intéresse aux conflits intenses et durables, qui façonnent un type de 
personnalité. C’est sans doute le point le plus original de son livre, contre 
lequel nous pouvons adosser notre enquête en l’ouvrant à d’autres  
littératures sur la migration ou la colonisation.

LA SOUFFRANCE DES IDENTITÉS MULTIPLES

La personne marginale est balancée entre deux dynamiques d’iden-
tification qui la plongent dans un état de confusion d’attitudes et de 
sentiments. Elle peut être fascinée par son monde d’accueil et rompre 
avec son monde d’origine, jusqu’à le haïr et à l’oublier. « [Elle] n’aime 
pas [alors] les contacts qu’[elle] entretient avec le groupe subordonné » 
(Stonequist, 1937 : 140), pour lequel elle ne se sent aucune attraction ; 
elle adopte, par contre, toutes les apparences conformes à son modèle 
de rôle et gomme jusqu’aux tours de langue ou aux traits physiques 
qui pourraient la faire prendre pour une transfuge. Elle se livre alors  
à un exercice de mimétisme, de caméléonisme social qui va souvent de  



906

pair avec la rupture des liens avec ses réseaux antérieurs de relations 
familiales et amicales – ce qui en dépit des merveilles du refoulement, 
ne manque de faire retour de temps à autre et de susciter un sentiment 
de culpabilité. Ce désir d’être assimilé au nouveau corps social pousse 
la personne marginale à adopter des formes d’hyper-correction dans 
le respect des usages et d’hyper-conformisme dans les mœurs et les 
opinions. Elle refoule ses autres Moi, ceux de la vie d’avant, qui ne sont 
plus pertinents dans ce nouvel environnement.

Si cette aspiration à l’assimilation n’est pas satisfaite, en dépit de 
ses gages de bonne conduite, la personne marginale peut être plongée 
dans un grand désarroi. Elle éprouve de la colère et, par un effet boome-
rang, peut rejeter en bloc le statut auquel elle aspirait et passer d’une 
phase d’idéalisation à une phase de dénigrement. Cette « ambivalence 
émotionnelle » (ibid. : 40) est par exemple celle des Hawaïens biraciaux 
rejetés par la branche la plus blanche de leur famille. Ils ressentent un 
mélange de sentiments positifs et négatifs, à la fois d’attraction et de 
répulsion vis-à-vis du groupe qui les exclut, de révolte ou de résigna-
tion face à cette exclusion. Ils sont prisonniers de ce dilemme, « tiraillés  
entre deux lignes de conduite sans pouvoir sereinement adopter l’une 
et laisser tomber l’autre » (ibid. : 146). Ces épreuves d’inconfort avec 
les deux groupes de référence sont vécues par les migrants comme 
par les métis. Ils peuvent continuer d’être hantés par cette métamor-
phose de soi et par l’attente de reconnaissance qui n’est jamais arrivée,  
ils peuvent renverser toutes les évaluations qu’ils faisaient de ce 
monde en le percevant désormais comme « quelque chose de maudit 
et détestable, voire de honteux » (ibid.). Mais ils peuvent aussi passer 
par des moments de haine de soi et de leur peuple. Ludwig Lewisohn 
éclate : « Je hais les Juifs ! Je me hais moi-même ! » (Lewisohn, 1925). 
Lewisohn comprend qu’en dépit de toutes ses années de travail, de 
sa conversion au christianisme et de son mariage avec Mary Arnold 
Crocker, il reste un outcast (1922 : 123). Le sentiment d’isolement est 
insurmontable, mais, écrit Lewisohn, ce n’est pas pour autant qu’il 
sait dire en quoi il est juif et ce que ça implique d’être juif. Trop assi-
milé. L’effet boomerang arrive quand il redécouvre cette judéité, et 



907

que, sur fond de cette révélation, il devient un protagoniste du mou-
vement sioniste, et alors que sa thèse avait été refusée par Columbia 
au début du siècle, participe à la fondation de l’Université Brandeis.

Le Soi est irrémédiablement divisé. Il est écartelé entre des tendan- 
ces divergentes et fluctuantes. Il est pris dans un tourbillon d’affects 
et de désirs contradictoires. Entre les différentes parties du Soi se joue 
une bataille pour la prise d’un rôle social : le Soi devient tantôt la cible 
de ses propres préjugés, et tantôt il exhibe avec fierté une identité 
assurée. Il est bousculé entre des phases d’excitation et de passivité, 
de négativisme et d’euphorie. James (1902 : 167) rend compte de ces 
états de « dystonie de l’Ego », traversé et agité par des désirs, des sen-
timents, des attitudes, des idéaux discordants ou dissonants. Le Soi 
devient extrêmement conscient de problèmes d’appartenance à une 
nationalité, à une race ou à un peuple, ballotté entre plusieurs loyautés, 
indécis sur la nature de ses affiliations et ses allégeances. Il enchaîne 
les situations de bonheur et de dégoût, plonge dans des abîmes de per-
plexité, croit avoir surmonté ses handicaps avant de se voir renvoyé 
dans les cordes, s’illusionne sur sa capacité à être comme les autres 
avant de subir de nouvelles blessures – une expérience en montagnes 
russes comme celle que décrit M. E. Ravage dans An American in the 
Making (1917). Le Soi, pris dans le feu croisé de ses perceptions et de 
ses évaluations par des Blancs et par des Noirs, devient un problème 
pour lui-même après avoir été un problème pour les autres. Il est gagné 
par ce sentiment d’étrangeté à soi-même que Du Bois avait analysé : 
personnalité louche, qui voit double et se voit double, parce qu’elle-
même vue sous deux angles, irréconciliables :

Le Noir est une sorte de «septième fils»30, né avec un voile et doué 

d’une seconde vue dans ce monde américain – un monde qui 

ne lui donne pas de véritable conscience de soi, mais qui ne lui 

permet de se voir qu’à travers la révélation de l’autre monde. C’est 

une sensation particulière, cette double conscience, ce sentiment 

de toujours se regarder soi-même à travers les yeux des autres, 

de mesurer son âme à l’aune d’un monde qui [vous] regarde avec 



908

amusement, pitié et mépris. On ressent toujours cette dualité 

(two-ness) – un Américain, un Noir ; deux âmes, deux pensées, 

deux aspirations irréconciliées ; deux idéaux en guerre dans un 

même corps sombre, que seule sa force obstinée préserve du 

déchirement. (Du Bois, 1903 : 3 ; trad. auteur)

« Zwei Seelen wohnen, ach, in meiner Brust ! » (Goethe, Faust, 1808 : 
73). Cette agitation psychique a été interprétée par les dénonciateurs de 
la miscégénation comme le résultat du mélange de sangs incompatibles 
ou du brassage de cultures inconciliables, le fruit de la « dysharmonie 
raciale » ou de l’« instabilité génétique ». Mais elle n’est rien d’autre 
que la conséquence des paradoxes insolubles de l’expérience marginale. 
Les analyses de Du Bois (Cefaï & Stavo-Debauge, 2024), de Park et de 
Stonequist, reprennent et retravaillent les analyses pragmatistes de 
James, Cooley ou Mead. Mais les identités multiples, si prisées sur 
le papier par le pluralisme culturel, ne sont pas simples à vivre. Les 
différents Moi qui cohabitent en un Soi qui serait « multiculturel », 
« trans-national » ou « trans-racial » ne font pas forcément bon ménage. 
Au lieu de s’intégrer en un caractère stable et une personnalité harmo-
nieuse, comme dit plus haut, la fédération des Moi s’avère parfois un 
pandémonium de composantes indisciplinées du Soi, qui ne laissent 
pas la personne en paix. Elle souffre de l’incohérence et de la confusion  
de ses attitudes, volontés, opinions, convictions, un tohu-bohu qui 
peut aller jusqu’à des troubles dissociatifs de l’identité.

LE PORTE-À-FAUX DE L’ENTRE-DEUX

Une clef interprétative qui revient dans la littérature est celle du 
complexe d’infériorité de l’homme marginal. Elle est développée  
à partir de la psychanalyse d’Alfred Adler, par exemple dans Neurotic 
Constitution (1917 – aussi cité par Burgess, 1923 : 672). Stonequist y 
recourt une bonne trentaine de fois dans son livre et il semble que 
ses enquêtés eux-mêmes recourent à cette explication – longtemps 
avant qu’on ne la retrouve chez les psychologues de la colonisation. Le 
complexe d’infériorité tend à cristalliser autour de l’expérience d’une 



909

déficience. Il manque à la personne un trait qui a une valeur, maté-
rielle ou symbolique, dans son monde social et culturel et elle perçoit et 
évalue ce manque comme une marque dégradante ou infamante. Park 
et Burgess, dans leur Introduction (1921 : 641 et 649), se référaient déjà 
à Adler et voyaient dans ce complexe d’infériorité « l’effet du conflit 
provenant du contraste entre le statut effectif et le statut idéal de la 
personne », poussant celle-ci à rechercher des « compensations psy-
chiques » dans la quête de reconnaissance par autrui. Avoir de l’argent 
ou du pouvoir, bien parler ou bien s’habiller, avoir une peau bien claire, 
habiter un quartier de prestige, tous ces éléments tendent à conférer 
un statut supérieur. L’existence d’une telle épreuve de distinction rela-
tive est inhérente aux sociétés organisées en strates hiérarchiques, que 
celles-ci soient rigides, séparées de façon inamovible, ou perméables, 
par le jeu de la mobilité sociale. Il n’y aurait pas vraiment d’expérience 
marginale dans un monde dont les relations sociales seraient réglées 
par l’égalité et la réciprocité : la marginalité naît de l’asymétrie, sinon 
des relations de dominance, avons-nous vu. Les personnes prises entre 
deux groupes reprennent à leur compte les critères de subordination 
et de sur-ordination (Simmel, 1896 ; Park & Burgess, 1921) moyen-
nant lesquels les membres de ces deux groupes se classent les uns les 
autres. Dans le cas où une personne, tiraillée entre un Soi qu’elle déva-
lorise et un autre qu’elle idéalise, éprouve un tel sentiment d’infério-
rité, elle peut chercher à « compenser » de façon à atteindre ce statut 
supérieur propre au groupe dominant. E. F. Frazier reprendra plus 
tard cette idée dans Bourgeoisie noire (Frazier, 1955 : chap. VI) et par-
lera du « complexe d’infériorité » éprouvé dans la « quête de statut ». Le 
risque est que celui-ci ne se retourne en complexe de supériorité – un 
peu comme ces migrants de longue date, qui, ayant passé victorieu-
sement un certain nombre de tests d’intégration et résisté à l’usure 
du racisme ordinaire, deviennent intolérants et intraitables vis-à-vis 
des nouveaux arrivants et viennent gonfler la clientèle électorale des 
partis xénophobes. Une personne qui a accédé à un statut supérieur, 
mais dont l’extraction inférieure reste sensible, n’est jamais complète-
ment sortie d’affaire. Ses petites gaucheries peuvent nourrir le soupçon 
d’un manque de loyauté et être surinterprétées comme de la fausseté 



910

ou de l’irrévérence, en tout cas prises pour des offenses, et son chan-
gement de vie, encore trop frais, risque de la faire prendre pour une 
« parvenue » ou pour une « renégate »31.

Alternance ou cohabitation de sentiments d’admiration et de 
mépris, de répulsion et de fascination, c’est cette position de porte-à-
faux que décrit Robert Redfield (1930 : 214-216), le gendre de Park à la 
ville, à propos de R. G., « qui est issu du peuple, n’y est plus tout à fait 
chez lui, mais ne peut jamais le quitter tout à fait ». Natif de Tepoztlán, 
R. G. a étudié à Cuernavaca et séjournait à Mexico City pendant la révo-
lution. Il entretient avec la langue nahuatl une relation savante, liée 
à sa fréquentation d’un prêtre archéologue, et il l’investit comme un 
« symbole de sa conscience raciale en formation progressive » (ibid.). 
Tout en étant l’un des réformateurs de la Colonia Tepozteco, fier de 
son indianité, il se marie avec une femme métisse, mi-espagnole, 
mi-tarasque. Il quitte un emploi de bureau à Mexico pour reprendre 
la charge de conservateur des monuments de Tepoztlán et réinstaller 
sa famille de quatre enfants dans la maison en adobe de sa naissance 
– au désespoir de son épouse. Ses efforts d’installer une école échouent 
parce qu’il est devenu trop anticlérical et se met le prêtre à dos ; et il ne 
peut pas davantage compter sur le petit groupe de radicaux de la ville 
pour le seconder dans l’amélioration de la voirie et de l’éclairage. Sa 
femme tombe durablement malade et deux de ses enfants meurent 
malgré les soins médicaux, urbains et traditionnels, qu’il leur pour-
voit. R. G. renonce finalement à ce projet de renaissance indienne et se 
lance dans l’apprentissage de l’anglais pour aller valoriser le nahuatl 
dans le monde de la recherche aux États-Unis. Intellectuel marginal, 
il rencontre les problèmes de la « freischwebende Intelligenz » de Karl 
Mannheim (1929/1936), que l’on a souvent traduite par intelligentsia 
« sans attaches », « flottant librement », mais qui renvoie plutôt à la posi-
tion de liminarité de personnes « en suspens » entre deux classes, ni 
totalement détachées de leur classe d’origine, ni complètement atta-
chées à leur classe de cœur, suscitant souvent la méfiance des deux 
bords. En Europe, ces déclassés rêvaient de devenir des intellectuels 
organiques du prolétariat (Gramsci, 1932), de faire corps avec lui, 



911

E. Franklin Frazier, 
professeur à Howard 
University (Owen, 
Chandler, and United 
States. Office of 
War Information. 
Negroes and the War. 
Washington : 1942) 
(Library of Congress 
Prints and Photographs 
Division.  
Digital ID : fsa 8b29220//
hdl.loc.gov/loc.pnp/
fsa.8b29220).

Couverture de E. Franklin Frazier, 
Bourgeoisie noire, paru à Paris, 

chez Plon, en 1955.



912

contribuant à sa prise de conscience et à sa conversion révolution-
naire ; mais coincés dans leur fonction de « médiation de classes », ils 
étaient sans cesse menacés de n’être représentatifs que d’eux-mêmes 
(Benda, 1927). C’était le cas de R. G. en quête d’une place entre ville et 
campagne, entre indianité et hispanité. L’expérience marginale a pris 
pour lui un tour dramatique.

On aura compris que ces sentiments d’infériorité et de supério-
rité sont extrêmement ambigus et que les mêmes personnes peuvent 
basculer aisément de l’auto-stigmatisation à l’autosatisfaction. Les 
désirs d’intégration et de sécession se contredisent souvent chez la 
même personne marginale et une façon de sortir de ce cercle infernal 
est d’opter pour des processus de ségrégation et d’isolement, à la fois 
imposés et désirés. On peut voir la même personne marginale osciller  
entre un projet existentiel d’assimilation (allant jusqu’à la maîtrise 
pathologique des codes culturels et à la dissimulation de toute trace 
de son monde d’origine – allure, physionomie, accent, goût – ce qui 
peut même donner lieu au soupçon à force d’irréprochabilité) et un 
effort systématique de démarcation du groupe dominant (en criti-
quant ouvertement les valeurs, inventant des généalogies fictives et 
adoptant des discours, des postures et des expressions de rupture). Ces 
ambiguïtés existentielles sont très fréquentes dans les situations colo-
niales, que l’on voit commentées, à la suite de Park, de Stonequist (1937) 
à Frazier (1957) : nombre de leurs remarques accompagnent, anti-
cipent sur ou résonnent avec la littérature d’analyse du colonialisme 
des années 1950. La colonisation, en tant que système de perspectives 
interdépendantes et solidaires, « fabrique des colonisés comme elle 
fabrique des colonisateurs » (Memmi, 1957 : 85). Elle  s’infiltre jusqu’aux 
tréfonds de l’intimité corporelle. Le mépris, le dégoût ou la haine de 
soi sont au revers du désir de blanchir son corps ou de défriser ses  
cheveux ; inversement, l’affirmation de soi passe par l’adoption de 
symboles capillaires et vestimentaires, de techniques du corps et de 
l’âme supposées être plus authentiques. Entre ces deux extrêmes, tous 
les doutes, toutes les hésitations, toutes les duplicités sont de l’ordre du 
possible, toutes les pratiques de dissimulation calculée ou d’exhibition 



913

involontaire, toutes les tactiques de régie des apparences. Les affres 
des personnes marginales se retrouvent dans les épreuves que nous 
ont mieux fait connaître les psychologies croisées du colonisé et du 
colonisateur d’Octave Mannoni (1950)32, de Frantz Fanon (1952) ou 
d’Albert Memmi (1957). Configurations psychologiques indissociables 
de milieux de commandement, de subordination et de participation 
politique, de régimes juridiques de règle directe ou indirecte, de rap-
ports de propriété, de production et d’exploitation, de formes d’amé-
nagement de la nature et d’organisation de race, de caste ou de classe 
(Frazier, 1957a).

Parfois, l’endossement des rôles du Blanc – le gouverneur, le capo-
ral ou la locomotive, le secrétaire-général, la femme du capitaine ou 
celle du docteur –, montrera Jean Rouch avec Les Maîtres-Fous (1955), 
se fait dans des dramaturgies de transe rituelle. Le culte de posses-
sion est souvent décrit comme une catharsis, une façon, pour des 
ouvriers ou des petits employés, d’exorciser les frustrations des rap-
ports sociaux du colonialisme dans la pantomime ; une autre lecture, 
contemporaine, est celle d’une « parodie carnavalesque des symboles 
du pouvoir colonial et donc une forme de résistance contre-hégémo-
nique par rapport au colonialisme européen » (Henley, 2009 : 103). 
Prendre le rôle d’autrui, tout en renversant les hiérarchies, avec une 
bonne part de caricature, quelles que soient les significations reli-
gieuses, thérapeutiques ou politiques du rituel, paraît en tout cas une 
façon de faire apparaître la vie sociale comme un théâtre de masques. 
Elle est parfois une tragi-comédie, qui prend des tours grotesques, où 
les colonisés arborent les masques des colons, ceux qui détiennent le 
pouvoir, l’argent, et une magie plus forte que celle des Noirs ; parfois,  
à l’inverse, elle met en scène une parodie dérisoire où les Noirs miment 
leur place de Noirs, dans une espèce de ménestrélisation de la perfor-
mance de soi (Goffman, 1963 : 133). « Comme il arrive aux enfants euro-
péens, le Noir adopte ironiquement le jugement de ses oppresseurs et 
joue devant le Blanc le rôle du nègre comme on fait le pitre. » (Mannoni, 
1951). Inversement, les Blancs rient beaucoup quand certains d’entre 
eux se déguisent en Noirs, tout comme les colons se divertissent à se 



914

raconter des plaisenteries en imitant les accents des colonisés. Park 
a sans doute été l’un des premiers à être sensible à cette question des 
masques sociaux et raciaux.

On retrouve dans les descriptions de la personnalité de l’homme 
marginal par Stonequist un certain nombre des caractéristiques qui 
ressurgiront par la suite dans la littérature sur la colonisation. Ainsi 
de la dialectique de protection et de servilité, de paternalisme et d’as-
sujettissement : comme il n’y a pas de compétition possible pour une 
mobilité ascendante, les colonisés restent des citoyens de deuxième 
zone, et néanmoins, certains tentent avec passion de s’identifier au 
colon et éprouvent de la gratitude pour la petite place qui leur est 
faite. Memmi souligne ce qu’il voit comme de l’outrance dans la sou-
mission et le mimétisme, qui peuvent aller jusqu’à « la négrophobie 

Harry Frankel, « the boy from 
old Kentucky », plus tard 
surnommé « Singin’ Sam, the 
Barbasol », avec portraits 
de Edward Conard, J.E. 
Hatfield, Jack Conard, et Al. 
G. Field (Cleveland, Ohio, Otis 
Lithograph Co. autour de 1910. 
Library of Congress Prints and 
Photographs Division. Digital 
ID : cph 3a26943).



915

du nègre, ou à l’antisémitisme du juif » : « Nègre, juif ou colonisé, il 
faut ressembler du plus près au blanc, au non-juif, au colonisateur. » 
(1957 : 149-150). Les personnes marginales font leur la perspective 
ethnocentrique du groupe de colons auquel l’accès leur est fermé. 
Stonequist n’utilise pas la catégorie d’« aliénation », mais il parle bien 
des colonisés qui se voient avec les yeux des colons, qui parlent avec 
leurs mots et qui se rêvent blancs – ce que Frantz Fanon exprimera 
dans Peau noire, masques blancs. Certains de ces colonisés sont invités 
à s’assimiler, idéal improbable en raison des mœurs et des lois, mais 
qui peut être rendu crédible par un jeu de petites différences entrete-
nues par les colons, qui divisent pour régner – le Kabyle ou le Juif, au 
Maghreb, sont tenus pour plus proches de l’Européen que l’Arabe et 
bénéficient de privilèges refusés aux autres indigènes ; les autres sont 
cantonnés dans une situation de misère, rasant les murs, réduits à des 
tâches subalternes, « pétrifiés » conformément aux stéréotypes que les 
colons leur appliquent. Faute d’assimilation, le colonisé est promis  
à la « catalepsie », nous dit Memmi (1957 : 131), à l’amnésie historique et 

Spectacle de ménestrels : Primrose & West’s Big Minstrels (Cinti, N.Y. : Strobridge Lithographing 
Company, vers 1896) (Library of Congress. Digital Id : var 1730 //hdl.loc.gov/loc.pnp/var.1730).



916

à l’enkystement culturel. Faute de canaux de représentation et d’ascen- 
sion sociale, faute d’une législation affirmant l’égalité des droits 
civils, sociaux et politiques, l’issue la plus plausible est l’explosion 
de violence (ibid. : 167). Cette espèce d’expérience marginale est sans 
issue, mortifère, faute de ménager des trajectoires de transition : elle 
retourne la fascination en haine de l’Occident ; de même que par le 
retournement des stigmates, elle fabrique une « contre-mythologie » 
– un « mythe positif » du colonisé (ibid. : 166) (comme il en existe un 
du prolétaire, du Noir ou de l’Indien).

À l’inverse, le colonisateur « progressiste », celui « qui se refuse » 
(ibid. : chap. 2), a « mauvaise conscience », déchiré par le fait qu’il 
jouit de privilèges qu’il estime usurpés et qu’en sympathisant avec les 
revendications des colonisés, il se condamne lui-même à disparaître 
après l’indépendance. Malgré lui, avec toute sa « bonne volonté », il est 
complice de la « pyramide de tyranneaux » (ibid. : 46) qu’entretient la 
société coloniale, jouissant de ses passe-droits, privilèges et avantages. 
Il peut à ce titre développer une espèce de dégoût de soi et décider de 
partir pour la métropole, ce qui conduit à terme dans la colonie à une 
« sélection graduelle des médiocres » (ibid. : 80) ; il peut aussi s’empê-
trer dans un « complexe de Néron » (ibid : 82), s’accepter comme usur-
pateur, endosser tous les mythes du colon, et naturaliser sa position  
en la justifiant par les bienfaits de la civilisation ou par l’immaturité 
des colonisés (ibid. : 83). Il dérivera alors jusqu’à un patriotisme qui 
peut virer, nous dit Memmi, à une forme de domination fasciste (ibid. : 
85) sur des colonisés qu’il méprise, qu’il dépersonnalise et déshuma-
nise (ibid. : 113-116), dont il fait des sauvages, des déficients ou des 
déviants potentiels. Mais son exaltation cocardière n’en fait jamais 
qu’un citoyen d’outre-mer, et s’il met le pied en métropole, loin d’être 
accueilli en héros, il est déconsidéré et méprisé à son tour. Il découvre 
qu’il est lui aussi un être marginal, coincé dans un entre-deux entre 
les « métro », qui en font un personnage folklorique et exotique, et les 
« indigènes », dont il veut à tout prix se démarquer, d’autant plus qu’il 
leur ressemble.



917

On n’a ainsi pas de peine à faire jouer les intuitions de Park et 
Stonequist dans les réflexions sur l’expérience coloniale.

DÉNATIONALISATION ET DÉSORGANISATION 
FAMILIALE ET PERSONNELLE

Parmi les expériences de crise rencontrées, une catégorie revient, 
ici et là : celle de « dénationalisation », proche dans ses effets des pro-
cessus de « détribalisation ». Ce qui a été très tôt thématisé par les 
anthropologues (en particulier par les boasiens), et à leur suite, par 
les sociologues, comme le « contact culturel comme problème pra-
tique » (Mair, 1934), est déjà abordé par des praticiens de la rencontre, 
de la traduction et de la médiation – voyageurs, administrateurs colo-
niaux, travailleurs sociaux, settlement workers, etc. La zone d’interface 
entre les sociétés d’origine et d’accueil de migrants, entre les mondes 
des colonisateurs et des colonisés ou entre des groupes ethniques ou 
raciaux différents est une zone problématique. Elle conduit à une perte 
de la culture tribale ou nationale et au démantèlement du cocon com-
munautaire que constituaient l’obchtchina ou le mir paysan pour les 
immigrants russes ou polonais, le ghetto pour les « juifs médiévaux » 
ou le village pour les Kikuyu de Nairobi. Les « Africains européa- 
nisés », dans le langage de l’époque, ont appris l’anglais ou le français, 
parfois en passant par l’école des missionnaires ; convertis, ils répu-
dient l’animisme de leur enfance, mais ils n’en sont pas moins rejetés 
par les fonctionnaires, les planteurs ou les industriels qui voient en 
eux la menace d’« indigènes éduqués » et « détribalisés ». Leur monde 
explose et nombre d’entre eux, comme les Kikuyu, rejoignent la rébel-
lion mau mau au Kenya dans les années 1950 (Buell, 1928 ; Stonequist, 
1937 : 61-62).

Leur destin est similaire à celui des immigrants paysans qui 
connaissent l’exode rural, et parfois international, et qui s’engagent sur 
la voie de la « démoralisation ». Ce terme renvoie à la fois à la corruption 
de la moralité ordinaire des mœurs (le pilier de l’ordre moral selon Park), 
à la perte de la disposition à réagir avec vigueur et courage aux aléas 



918

de la vie que l’on appelle le moral (celui des civils ou des troupes, par 
exemple, qui conduit à l’extrême au suicide ou à la folie) et à l’annihila-
tion du jugement moral qui tempère les désirs et les appétits et empêche 
de verser dans la délinquance (celui qui nous fait respecter les lois d’une 
communauté) (Park, Miller [& Thomas], 1921 : chap. 4 ; Stonequist, 
1937 : 159 et 203-204). On constate des phénomènes semblables dans 
des processus de « dénationalisation » trop rapide, qui conduisent 
les enfants de migrants, les « seconde génération », à vivre le conflit 
culturel à la première personne, dans leur propre champ d’expérience. 
Cette question avait été abordée par Jane Addams et par les femmes 
de Hull House. Il s’agissait d’un constat pratique, fondé sur l’obser- 
vation des dégâts que provoquaient un oubli, sinon un reniement des 
origines et une adoption trop rapide de ce qui pouvait passer pour le 
mode de vie américain. Ce point était original au début du xxe siècle : 
se retrouver dépossédé des repères d’orientation et de compré- 
hension des situations de la vie quotidienne – des patterns of life inhé-
rents aux « coutumes », aux « mœurs » ou aux « habitudes collectives » – 
peut conduire à de graves processus de désorganisation personnelle. 
Cette situation est problématique pour des raisons que l’on pourrait 
qualifier d’écologiques, démographiques et économiques. Le démé-
nagement vers des villes surpeuplées, insalubres, où ils étaient la cible 
de toutes sortes d’escrocs, pour travailler dans des industries dange- 
reuses, qui les surexploitaient, suffisait à saper le moral des plus 
solides. Le sentiment de perte de dignité, et tout simplement de n’avoir 
plus aucune valeur, était avant tout dû aux conditions de vie. Mais il 
était aussi lié au regard porté sur les adultes par leurs enfants, gagnés 
à des standards normatifs selon eux américains, souvent mal digérés, 
dont n’étaient retenus que des éléments mal intégrés, épars et super-
ficiels. Le conflit culturel déchirait les relations intra-familiales entre 
les plus jeunes et les plus anciens et passait souvent même au cœur des 
fratries. L’une des causes en était, selon Addams, l’échec de la société 
américaine à comprendre les immigrants tels qu’ils vivent leur propre 
culture, à partir de leur propre expérience vécue (Fischer, 2014/2024), 
et à évaluer ce qu’ils apportent, en termes de richesse culturelle, à la 
société américaine. Cette dernière renvoie une image extrêmement 



919

négative des mœurs et des coutumes, du folklore et de la religion, des 
modes de vie et des idéaux des immigrants, plongeant ceux-ci dans ce 
que Marilyn Fischer (ibid. : 50/128) appelle une « crise spirituelle (spiri-
tual turmoil) » et qu’elle compare à la « double conscience » de Du Bois. 
Plus ils aspirent à devenir américains et plus ils s’acculturent, plus 
ils sont conduits à faire leur des critères d’évaluation qui les dévalo-
risent, plus ils éprouvent de la honte et du mépris pour la part d’héri- 
tage de leurs parents.

Lillian Wald constate le même problème au Henry Street 
Settlement, à New York :

Il faut aussi tenir compte du grand écart qui se creuse entre les 

conventions d’une génération à l’autre. La confrontation (clash) 

entre elles, malheureusement familière à de nombreuses per-

sonnes dont les expériences ne sont jamais connues en dehors 

du cercle familial, est susceptible de s’intensifier lorsque la fille 

ou le fils, américanisé, gagne-pain de la famille, renverse la rela-

tion enfant-parent en devenant le protecteur de la maisonnée 

et en assurant le lien avec le monde extérieur. (Wald, 1915 : 197)

Beaucoup de jeunes sont ainsi déchirés entre les obligations dont 
ils continuent de s’acquitter vis-à-vis de leurs parents, et les nouveaux 
désirs, idéaux, croyances, aspirations qui naissent de leurs engage-
ments dans de nouvelles situations sociales. Ils finissent par remettre 
en cause les hiérarchies d’autorité dans leur famille et leur commu-
nauté, s’éloignent des rites et des cultes partagés avec les anciens, 
adoptent de nouveaux modes de consommation et les goûts qui vont 
avec, font des rencontres amoureuses qui ont le parfum de l’interdit 
ou de l’exotisme. Inéluctablement, à moins de segmenter de façon 
étanche entre leurs différents Soi, ils entrent en « conflit culturel » avec 
leurs proches. Ce conflit culturel eut se répercuter avec violence en 
leur for intérieur et, s’ils ne s’auto-détruisent pas, les conduire à des 
formes de démesure ou de radicalisme dans la délinquence, la poli-
tique et la religion.



920

Dewey se fait l’écho de cette expérience des settlements dans « The 
School as Social Center » :

Le pouvoir qu’ont les écoles publiques d’assimiler des races dif-

férentes à nos propres institutions, grâce à l’éducation donnée  

à la jeune génération, est sans doute l’une des plus remarquables 

manifestations de vitalité que le monde n’ait jamais connues. 

Mais, après tout, elle ne touche pas la génération plus âgée ; et 

l’assimilation des plus jeunes peut difficilement être complète 

ou assurée tant que les foyers des parents restent relativement 

épargnés. De fait, de sages observateurs, tant à New York qu’à 

Chicago, ont récemment tiré la sonnette d’alarme. Ils ont attiré 

l’attention sur le fait qu’à certains égards, les enfants sont trop 

rapidement, je ne dirai pas américanisés, mais trop rapidement 

dé-nationalisés. Ils perdent le sens de la valeur positive et protec-

trice de leurs propres traditions, de leur propre musique, de leur 

art et de leur littérature. Ils ne sont pas complètement initiés aux 

coutumes de leur nouveau pays et sont donc souvent laissés à la 

dérive, flottant dans l’instabilité entre les deux. Ils apprennent 

même à mépriser la tenue vestimentaire, l’allure, les habitudes, 

la langue et les croyances de leurs parents – dont beaucoup ont 

plus de substance et de valeur que les nouvelles habitudes adop-

tées de façon superficielle. (Dewey, 1902 : 78)

L’individu ne peut pas fixer le tempo de son processus d’intégra-
tion à un autre groupe, migrant ou racial : s’il va trop vite, il est pris 
dans des nœuds de tension culturelle, et risque de plonger dans des 
abîmes d’angoisse et de culpabilité, qui se combinent avec des senti- 
ments d’insularité, d’agressivité et de dévalorisation de soi (Fanon,  
à propos de la « névrose d’abandon », 1952 : 41 et 59). Le travail de des-
cription et d’analyse par Wirth (1925) du « conflit culturel », signalé plus 
haut, est à l’origine de l’immense littérature, publiée depuis, sur les 
conflits entre première et seconde génération. L’une des issues pos-
sibles de ces conflits intra-familiaux – et plus largement, de la « déna-
tionalisation » et de la « détribalisation » subies par les immigrants – est 



921

le passage à la délinquance. L’expérience marginale se dénouerait 
dans l’assomption de carrières de délinquants ou de criminels (Wirth, 
1931 ; Stonequist, 1937 : 204). Ce point a donné lieu à beaucoup de dis-
cussions. S’il s’agit là d’un phénomène universel, pourquoi les taux 
de délinquance et de criminalité sont-ils si bas parmi les Chinois et 
les Japonais en Amérique ? Que vaut cette connexion entre troubles 
d’interaction dans des situations marginales et conduites illégales ? 
Comment rendre compte de la variation des taux de délinquance 
et de criminalité – qui avait pour principal facteur, selon C. Shaw et 
H. McKay (1942), des conditions sociales, et non pas des conditions 
raciales ? La délinquance des pauvres a-t-elle à voir avec l’équation 
entre expérience marginale, désajustement culturel, et conduite 
désorganisée, au cœur de la conception de Park et de Stonequist ? Ou 
résulte-t-elle de stratégies de personnes dans le dénuement, désirant 
accéder à des niveaux de confort et de reconnaissance équivalents  
à ceux des autres et ne jouissant pas du soutien d’un certain nombre 
de ressources et d’institutions publiques ?

L’ESTRANGEMENT : « DÉPAYSÉ, DÉCLASSÉ  
ET DÉRACINÉ »

On a dit que certains éléments descriptifs récurrents dans la litté-
rature sur les « identités ethniques ou raciales » et sur l’expérience de 
la colonisation sont déjà présents chez Park et Stonequist. Ils y sont, 
sans qu’il faille rechercher chez eux le ton des textes qui vont compter  
pour les mouvements de décolonisation ou du mouvement de la négri-
tude, ou encore du mouvement des droits civiques. Beaucoup de leurs 
remarques sur l’expérience noire recoupent pourtant celles de Du Bois 
ou plus encore, de Richard Wright, dont 12,000,000 Black Voices (1941), 
Black Boy (1945), et plus tard American Hunger (1977) étaient nourris  
de références à l’écologie et aux histoires de vie de la sociologie de 
Chicago (Cappetti, 1985 ; Bone, 1986). Wright était un ami de Louis 
Wirth, qui l’embauche dans le Projet des Écrivains de l’Illinois (Illinois 
Writers Project), financé par la Work Projects Administration, pen-
dant la période de disette des années 1930 – on peut consulter son 



922

étude « Ethnographical Aspects of Chicago’s Black Belt » (1935) dans 
les « Negro in Illinois Papers » à la Bibliothèque publique de Chicago 
(Chicago Public Library). Wright était surtout proche de Horace R. 
Cayton, dont il avait apprécié le livre, coécrit avec George S. Mitchell, 
Black Workers and the New Unions (1939), et qu’il avait rencontré 
quand, envoyé par Mme Mary Wirth, travailleuse sociale, il était venu 
rencontrer M. Louis Wirth, professeur d’université, dont l’entrée du 
bureau était gardée par son assistant de recherche, Horace Cayton. 
Leur amitié se renforce à l’époque où Cayton dirige le centre commu- 
nautaire Parkway Community House, fondé par l’église du Bon Pasteur 
(Good Shepherd Church, 51st et South Parkway), tandis que Cayton 
s’implique avec W. Lloyd Warner et St. Clair Drake dans l’enquête « Black 
Metropolis »33 (1945 ; et Cayton, 1963 : chap. 10). Wright, qui écrira l’in-
troduction de Black Metropolis, de Drake et Cayton (1945), avait lu ses 
classiques, The Negro Family in Chicago (1932) de E. Franklin Frazier, 

Couvertures des romans de Richard Wright, Native Son (1940) et Black Boy (1945), 
parus l‘un et l’autre chez Harper & Brothers.



923

The Etiquette of Race Relations in the South de Bertrand Doyle (1937) 
et Negro Politicians de Harold F. Gosnell (1935). C’est chez Cayton 
qu’il rencontre Park, et l’on n’aurait pas de peine à rendre compte de 
l’écologie de l’expérience qui sous-tend les « récits de vie » de Wright 
dans Black Boy (1945) et Native Son (1940). Son histoire est celle d’un 
enfant sans acte de naissance, initié au « mode de vie sudiste » dans 
un Mississippi hanté par les lynchages du K. K. K., bousculé de démé-
nagement en déménagement vers Memphis, dans l’Arkansas et enfin 
dans le South Side de Chicago. Il y vit douloureusement les injustices 
et les humiliations infligées à sa peau noire – une épreuve cruelle du 
hiatus entre la personne et le stéréotype. Il trouve une forme de salut 
dans la découverte, chez Mencken, Dreiser et Sinclair, que les mots, 
bien maniés, peuvent être des armes. Les mots permettent de rendre 
compte de ses expériences de faim, de solitude et de violence, de haine 
et de terreur. Wright peut être tenu pour une personne marginale, 
refusant de se soumettre à son destin de Noir du Sud, ultra-sensible  
à l’aliénation qui lui est imposée par le régime de discrimination 
raciale, marginal par ses choix amoureux de couple mixte, marginal par  
ses choix politiques de militant communiste, à la fois auteur à succès 
et persécuté par les agences fédérales de sécurité, marginal, enfin, par 
la vie de migrant qu’il se choisit à Paris en 1947.

Stonequist reprend souvent la catégorie d’estrangement qui, en 
vieux français, disait comment l’éloignement des choses familières 
les rendait étrangères, et qui en anglais renvoie à ce même sentiment, 
mais aussi au sentiment qu’un environnement est inamical et inhos- 
pitalier, sinon hostile. Les migrants et les Juifs, les Noirs et les 
Orientaux, même « assimilés », disent souvent leur malaise de n’être 
pas à leur place, de vivre un décalage par rapport à leurs proches et par 
rapport aux « Américains » – ce qu’ils sont sans en être. Cet estrange-
ment va souvent de pair avec un sentiment d’impuissance : le contrôle 
des situations leur échappe, elles sont hors de portée. Sentiment d’être 
à côté de son propre corps et de ne pas le vivre pleinement, sentiment 
d’irréalité des situations, qui n’offrent pas de prise et semblent irra-
tionnelles et incontrôlables. L’épreuve de privation du pouvoir a des 



924

fondements matériels et elle est due à la dépossession effective de 
moyens d’agir et à la dépendance à des décisions prises par d’autres, 
avec pour conséquence que ces personnes ne maîtrisent ni leur espace, 
ni leur temps, ni leur statut juridique, ni leur source de revenus. Mais 
la privation de pouvoir provient aussi de l’« appauvrissement cultu-
rel » (Stonequist, 1937 : 102) de ces personnes qui ne disposent pas des 
significations qu’elles donnent aux situations, parce que ces significa-
tions leur sont dictées par d’autres ; ou qui vivent collectivement un 

Horace Cayton et Richard Wright examinant des cartes de Bronzeville, 
pour la Works Progress Administration, au centre communautaire 

Parkway Community House, 1941 (Horace R. Cayton Papers. Vivian G. 
Harsh Research Collection of Afro-American History and Literature, 

Chicago Public Library, photo 036).



925

rétrécissement de leurs réserves d’expérience et un émoussement de 
leur imagination collective, dans une langue étrangère.

Les langues étrangères peuvent aussi offrir des ressources. 
« Déclassé » revient dix fois, en français, dans le livre de Stonequist, 
encadré, une fois, par « dépaysé, déclassé et déraciné » (en français dans 
le texte, ibid. : 83-84).

La décision même de quitter sa famille, ses amis et ses compa-

triotes provoque un mal du pays prémonitoire. La peur de l’in-

connu, voire des pressentiments superstitieux, jette une ombre 

sur les esprits les plus forts et les plus téméraires. L’expérience 

sociale et l’horizon mental de l’immigrant moyen sont plutôt 

étroits, leur envergure porte à peine au-delà de son village et de 

ses voisins les plus proches. Le voyage vers l’Amérique s’avère 

une succession de révélations agréables et désagréables. Le long 

voyage dans l’entrepont d’un bateau à vapeur semble avoir été un 

supplice particulièrement éprouvant ; et les premiers aperçus de 

New York ont été souvent décevants, donnant lieu parfois à de  

profondes désillusions.

Arrivé en Amérique, l’immigrant subit une transformation plus 

radicale et plus longue encore. De simple dépaysé, il devient éga-

lement un déclassé et, plus généralement, un déraciné. S’il n’a pas 

de parents ou d’amis qui le soutiennent et l’aident à surmonter les 

premières difficultés, sa situation est de fait précaire. S’il ignore 

la langue, il est pratiquement isolé de la scène américaine. Sa 

meilleure chance est de trouver des compatriotes avec lesquels il 

pourra au moins communiquer ses difficultés et peut-être recevoir  

une assistance. Il se fraye donc un chemin dans la colonie d’im-

migrants. S’il y a des parents et des amis de son pays d’origine, il 

y a de toute façon de bonnes chances qu’il se retrouve là.

Au début, l’immigrant est un « bleu (greenhorn) », comme il le 

découvre rapidement, parfois, à son plus grand chagrin. Ses 

vêtements et ses manières étrangères, son nom et sa façon de 

parler, et jusqu’à l’expression de son visage le désignent comme 



926

un nouveau venu (newcomer) et un étranger (alien). Ses com-

patriotes plus américanisés se sentent, avec plus ou moins de 

gentillesse, supérieurs à lui et lui conseillent ce qu’il doit faire. 

Certains tirent profit de son ignorance et de ses peurs. En chan-

geant les caractéristiques les plus extérieures de son apparence 

et de son comportement, il réduit les risques de susciter le ridi-

cule et l’animosité et il augmente ses chances de trouver du tra-

vail. Il se sent ainsi moins inférieur, plus à sa place. (Ibid. : 83-84)

Dépaysé et déraciné. On retrouve là la métaphore de la transplanta-
tion, qui arrache à un pays, à un lieu et à un milieu et transporte dans 
un autre, mais qui détruit un ancrage organique dans un habitat sans 

Japonais-Américains en transit au centre de Salinas Assembly Center, Californie, le 31 mars 1942 
(Photographe : Clem Albers pour la War Relocation Authority. National Archives and Records 

Administration. Ctrl.#: NWDNS-210-G-A204; NARA ARC#: 536162).



927
Le centre de réception et de regroupement d’Arcadia, Calif., avril 1942 (attribué à Clem Albers. 
Library of Congress. Farm Security Administration and Office of War Information Collection /

www.loc.gov/pictures/item/2001697385/).

Yuki Okinaga Hayakawa, âgée de deux ans, à Union Station, Los Angeles, en route avec ses 
parents pour Manzanar, en avril 1942 (Photographe : Clem Albers pour la War Relocation 

Authority. National Archives and Records Administration. NARA ARC#: 539959).



928

Érection des baraquements 
pour les Japonais déplacés 
et détenus au centre de 
Pomona, Calif. (Photographe : 
Clem Albers. Library of 
Congress : www.loc.gov/
pictures/item/2021650500/).

San Pedro, Calif., 5 avril 1942. 
Résidents d’origine japonaise 

évacués et attendant d’être 
transportés vers le centre 
d’Arcadia (Photographe : 

Clem Albers. Library of 
Congress : www.loc.gov/

pictures/item/2021650500/).

Des personnes d’ascendance 
japonaise incarcérées dans 
le camp de déplacement 
de Manzanar, Calif., par la 
War Relocation Authority, le 
2 avril 1942 (Photographe : 
Clem Albers. Library of 
Congress : www.loc.gov/
pictures/item/2021643487/).



929

garantie de réussir à réaménager un nouveau terroir et à y réorganiser  
une nouvelle communauté biotique. Cette transplantation a pu 
donner lieu aussi bien à des massacres, des asservissements qu’à des 
symbioses et syncrétismes, une histoire de processus de transplant, 
de métissage, d’invasion et de succession. C’est l’histoire des vain-
queurs, celle de la colonisation par les Romains de la Gaule narbon-
naise, aquitaine ou celtique, de l’invasion goth en Europe de l’Ouest, 
de la conquête arabe de l’Afrique du Nord et de la péninsule ibérique, 
de la colonisation de l’Amérique du Sud par les conquistadores espa-
gnols et portugais. C’est aussi l’histoire des migrations aux États-Unis. 
Le déracinement des émigrants pouvait, du reste, être plus ancien : les 
paysans du Mezzogiorno italien, des campagnes irlandaises ou des 
shtetls galiciens, avaient déjà, pour un certain nombre, perdu leur 
assise dans le monde, poussés hors de leurs terres par la misère, pour 
certains prolétarisés dans les faubourgs de grandes villes, pour d’autres 
rendus étrangers à leur propre patrie par la violence des pogroms, et 
condamnés à l’exil. Le problème est de disposer des outils de descrip-
tion de ces transitions d’expérience, dans des situations de contact 
culturel, ethnique ou racial, parfois complexes : ainsi des Acadiens, 
déportés au xviiie siècle, lors du Grand Dérangement, et devenus les 
Cadiens (Cajuns) de Louisiane, qui cohabitent avec des Créoles, blancs 
ou de couleur, réfugiés de Saint-Domingue entre 1791 et 1803 (Haïti) 
et des métis, pour beaucoup issus du système du plaçage (forme de 
concubinage mixte, autorisé jusqu’à la vente de la Louisiane en 1803) 
– tous catholiques, créolophones ou francophones, menacés d’assi-
milation linguistique, mais blancs et noirs, séparés dans des églises 
distinctes (Verdet, 1951), dans les années 1950 et redéfinissant leur 
identité créole à l’épreuve du mouvement des droits civiques, dans 
les années 1960. La dynamique d’« identification ethnique ou raciale » 
n’est pas simplement celle d’un groupe de départ et d’un groupe  
d’arrivée : elle implique toutes sortes d’événements de déplacement 
et de croisement, de conversion et de conflit.

Un autre exemple pourrait être le redoublement de l’expérience du 
déracinement et du dépaysement de certains groupes d’immigrants, 



930

déjà installés aux États-Unis et devenus citoyens américains. 
L’enfermement dans des camps d’internement d’un certain nombre 
de Germano-Américains lors de la Première Guerre mondiale, a connu 
une répétition avec l’enfermement dans des camps de déportation et 
d’incarcération de 120 000 Nippo-Américains, jugés « inassimilables », 
après l’attaque de Pearl Harbor (Uprooted : Marrin, 2016). Leur statut 
marginal leur a coûté cher : ils ont été chassés de chez eux, mis au ban 
des citoyens américains et enfermés, au nom du décret 9 066 signé le 
19 février 1942 par F. D. Roosevelt, dans une dizaine de camps durant 
trois à quatre ans. Après leur libération, beaucoup n’ont pas retrouvé 
leurs biens, vendus au rabais avant leur départ ou pillés et saccagés 
en leur absence, les Japantowns des grandes villes de l’Ouest avaient 
pratiquement toutes disparu et les emplois étaient devenus rares 
en raison du fort racisme dont les Nippo-Américains ont continué 
d’être la cible. Eugene Uyeki, étudiant de Park (Ph.D. 1953), a ainsi 
enquêté sur les effets sur les « conceptions de soi » – ses références 
sont Cooley, Thomas, Park et Mead – des Américains d’ascendance 
japonaise, perçus comme ni blancs ni noirs, qui ont décidé, malgré 
l’affront, de rester aux États-Unis, au lieu de rejeter la citoyenneté 
américaine et de retourner au Japon. Comment des Nisei, de seconde 
génération, personnes marginales qui « culturellement appartiennent 
au groupe dominant, mais racialement sont des membres d’un groupe 
subordonné » (Stonequist, 1937 : 211), ont-ils vécu cette « expérience 
perturbatrice de l’éviction » ? Quels processus de conflit culturel et 
d’acculturation ont accompagné cet évincement et cette expulsion 
d’individus, déjà américanisés, de leurs « communautés japonaises 
tricotées à mailles serrées » ? Et après le trauma de leur enfermement 
matériel et de leur déchéance symbolique, comment ont-ils vécu leur 
transfert vers la « culture anonyme et massifiée » de la grande ville ? 
Comment les Nisei ont-ils réparé leur identité blessée suite à cette série 
d’« expériences dramatiques » ? Comment ont-ils produit de nouveaux 
« cadres de référence » pour surmonter ces épreuves de bannissement 
et de révocation civiques ? Comment se sont-ils insurgés contre la 
condition qui leur était imposée et par quels actes de « protestation 
statutaire » (Hughes, 1949) ? Et comment ont-ils inventé, en tant que 



931

minorité marginale, de nouveaux « patterns d’ajustement » dans un 
nouveau milieu de vie, la métropole de Chicago ?

L’expérience marginale est une expérience liminaire, pour parler 
comme Van Gennep (1909), où un individu se retrouve dans un espace 
de transition entre deux statuts, sinon que le passage vers un nouveau 
statut ne se réalise jamais complètement, ou alors avec beaucoup de 
difficultés. Cela vaut pour les immigrants, coincés entre deux habi-
tats, deux langues, deux écologies sociales et culturelles. En partant, 
ils quittent souvent une source de revenus et un statut social, familial  
et professionnel pour une situation plus incertaine, où leurs qualités ne 
sont plus reconnues. Ils perdent le cocon de leurs proches et la sécurité 
de leur habitat. Ils traversent parfois des épreuves cruelles pour parve-
nir à leur nouveau milieu de résidence, en particulier s’ils sont dans une 
situation d’exil forcé ou de refuge politique, ou si le pays d’accueil les 
maintient dans un no man’s land d’apatrides ou de demandeurs d’asile. 
Ils doivent tout réapprendre, se refaire un carnet d’adresses, accepter  
des emplois en-deçà de leurs compétences et se rebâtir une vie, une 
histoire et une réputation. Cette situation de déclassement était aussi 
celle des « indigènes » passés par l’école coloniale – « Africains euro-
péanisés », « Orientaux occidentalisés » ou « Hawaïens haoléfiés » 
(Stonequist, 1937 : chap. II et III). Le rêve de ces « hybrides culturels » 
d’accéder aux mêmes carrières que les colons par la voie de l’école 
se brisait tôt ou tard sur leur maintien à distance par des vexations 
dans les interactions ordinaires et des mesures racistes d’exclusion 
de certains postes de travail et parfois de certains lieux d’habitation.  
E. F. Frazier fait à ce propos le lien entre ces statuts marginaux et les 
situations coloniales étudiées par Lord Frederick Lugard (1922) – le 
théoricien du gouvernement indirect (indirect rule ou dual mandate) – 
et Raymond Buell (The Native Problem in Africa, 1928) – favorable au 
maintien des institutions traditionnelles dans les régions colonisées. 
Il en allait de même pour les « hybrides raciaux » qu’étaient les Nisei 
(La Violette, 1945), Eurasiens, Indo-Européens, métis de Jamaïque 
ou du Brésil, mulâtres des États-Unis ou Cape Coloureds d’Afrique du 
Sud, flottant entre deux groupes raciaux, disposant parfois d’un statut 



932

spécial, comme au Cap ou à Kingston, mais condamnés à y séjourner  
comme en un Purgatoire éternel. Si le déclassement des migrants 
blancs pouvait se vivre comme transitoire et être habité par l’espoir 
de son dépassement, le déclassement des migrants de couleur ou des 
demi-sang de l’intérieur avait de fortes chances de devenir chronique. 
Le cas de l’exil juif, la galuth, est à traiter à part : l’exil est la condition 
de la diaspora juive au point de devenir son synonyme en hébreu. C’est 
un exil qui a une longue histoire sémantique et dont Baer (1936/1947) 
sent la menace qui pèse sur elle avec l’avènement du nazisme – ce que 
Stonequist n’a pas l’air de comprendre.

TROIS FAÇONS DE S’EN SORTIR : AU-DELÀ  
DU CYCLE DE L’EXPÉRIENCE MARGINALE

Estrangement, donc. On a beaucoup insisté jusqu’à présent sur le 
processus de socialisation de la personne marginale ou sur la place 
déterminante de l’écologie de son milieu de vie pour rendre compte des 
tensions dans l’organisation de sa vie (life-organization). Stonequist, 
dans la lignée des recherches menées à Chicago, croit repérer  
l’enchaînement typique de trois phases typiques qui, selon lui, consti-
tuent un « pattern de développement » propre à l’histoire naturelle des 
personnes marginales. On a depuis critiqué cette conception rigide, 
parfois déterministe, de l’histoire naturelle, mais si on la prend uni-
quement comme un scénario-type, comme une trame narrative, elle 
permet d’éclairer des types de situations marginales et de leurs trans-
formations et elle aide à repérer des modalités typiques de pilotage 
de cette expérience marginale, par ceux qui y sont immergés, afin de 
la rendre vivable.

UNE HISTOIRE NATURELLE DE L’EXPÉRIENCE 
MARGINALE ?

1. Pendant la première phase de ce cycle, la personne ne fait pas 
l’expérience d’une tension liée à sa race, à sa nationalité ou à son ethni- 
cité. Elle n’a aucune conscience de ce qui la caractériserait en propre 



933

par rapport aux gens et aux choses qui l’entourent. Le migrant, par 
exemple, vit un premier moment d’adaptation qui lui permet de sur-
monter le problème de sa survie, en bénéficiant souvent du soutien de 
membres de sa famille, son clan, son village ou son église ou de celui 
des associations ou des settlements qui tentent de lui épargner diffé-
rentes mésaventures et l’aident à trouver logement et emploi. Il doit 
se tailler et se sculpter un « habitat naturel », en trouvant ses appuis 
dans ce nouvel environnement et en tirant parti des ressources acces-
sibles ; et s’il y parvient sans difficulté d’adaptation, il n’a pas de raison 
de connaître une expérience de crise. Ce sont les réponses des gens 
qui l’entourent, les regards qu’ils portent sur lui ou les réactions qu’ils 
lui opposent, qui éveillent une conscience de soi. Il y a d’une part 
des opérations de stigmatisation qui sont inhérentes aux façons de 
voir et de dire, des modes de représentation des Noirs, des Juifs ou 
des Orientaux, des étrangers ou des allophones qui leur renvoient en 
miroir une image négative et leur font prendre conscience des percep- 
tions et évaluations dont ils sont l’objet. Leur sentiment d’infériorité 
est alors le revers du sentiment de supériorité affirmé à leur endroit 
– ils sont prisonniers d’un « arsenal complexuel », propre à la situation  
coloniale, pour reprendre les termes de Fanon (1952 : 24). Il y a d’autre 
part l’imposition d’un statut qui se fait en pratique, à travers la masse 
des interactions, conscientes ou inconscientes, dans lesquelles une 
personne est engagée, ainsi que la résistance que les situations 
opposent à ses projets, enquêtes et expérimentations : progressive-
ment, elles lui attribuent des places dans le monde social, délimitent 
la sphère de ses déplacements possibles, lui font éprouver un manque 
d’aise et d’assurance, l’amènent à réviser la force de ses appétits et l’en-
vergure de ses ambitions, la cantonnent dans un style de vie au rabais. 
Tous ces processus peuvent rester implicites, naturalisés, en quelque 
sorte, sans que se produise le « stop and think », seuil d’accès, selon 
Dewey (1910), à une conscience réflexive. Mais dès 1914, Park affirme 
que si « l’assimilation ordinaire se fait silencieusement et inconsciem-
ment » (1913/1914 : 611), il arrive que le modus vivendi entre les indivi-
dus de différents groupes culturels, ethniques ou raciaux devienne 



934

problématique et que ce trouble se transforme en expérience de prise 
de conscience.

2. La deuxième phase du cycle émerge avec cette prise de conscience 
par la personne de sa position dans un entre-deux : à la fois insider et 
outsider, elle est exposée à des attentes ou des injonctions contradic-
toires. Elle est prise dans une espèce de double bind, d’une part, en 
devant s’intégrer comme migrante, noire ou juive, et d’autre part, en 
subissant des pratiques de blocage, de vexation ou d’exclusion de la 
part même de ceux qui lui reprochent de ne pas s’assimiler. Migrante, 
elle prend conscience, de manière soudaine ou graduelle, de la diffi-
culté de maintenir un mode de vie bien organisé et harmonieux dans 
le pays d’accueil. Elle éprouve un « choc », que les étudiants de Hughes, 
à propos des transitions de statut professionnel, qualifieront de « choc 
de réalité (reality shock) » (Wagenschein, 1950), pour désigner le hiatus 
entre attentes idéales et expériences effectives. Ce test de réalité est 
aussi un test de validité, et implique un choc normatif, en ce que les 
« définitions de situation » qui sont mises en cause incluent des atti-
tudes et des évaluations, des habitudes et des croyances, relevant des 
mœurs, de l’éthique ou du droit, mises à mal par les réponses des choses 
et des autres. On a évoqué plus haut l’expérience de crise que suscite 
cette situation marginale. L’expérience marginale est typique de pro-
cessus de changement de personnalité moyennant lesquels des per-
sonnes, en traversant des situations de tension ou de friction, et plus 
radicalement, de stigmatisation et de discrimination, se retrouvent 
dans un état de confusion. Elles passent par des moments de trouble, 
de désillusion, de haine de soi. Parfois, en raison des dilemmes et des 
contradictions de rôle et de statut dans des milieux trop désarticulés, 
elles sont mises dans l’incapacité de se reconstruire un nouveau soi, 
cohérent et harmonieux, et de se trouver une juste place dans leur nou-
velle vie. Parfois, elles réinterprètent leurs parcours personnels, les 
raccrochent à une histoire collective et élaborent de nouveaux idéaux 
et objectifs en se projetant dans un futur possible. Elles découvrent la 
marginalité de leur Soi tout en le réinventant et en tentant de transfor-
mer, corrélativement, leurs milieux de vie. On pourrait paraphraser 



935

Kurt Riezler (1950 : 78) en disant que chaque moment de la genèse de 
soi est entourée d’un « halo de “peut” et de “ne peut pas”, de “veut” et 
de “ne veut pas”, de “devrait” et de “ne devrait pas” ».

3. Dans tous les cas, des formes de dissociation, de décomposition 
ou de désintégration de la personnalité sociale peuvent se produire, 
conduisant à des épreuves douloureuses de dysharmonie entre les 
multiples Moi qui font un Soi. Ce sont des épreuves de disjonction 
des ethos, des attachements et des loyautés, et parfois de scission avec 
certains de ses groupes et de ses milieux de référence. Dans ce type 
de situations sociales, la notion d’expérience marginale a le plus de 
force. Arrive alors la troisième phase du cycle : les personnes margi- 
nales, souvent à titre individuel, parfois dans un élan collectif, en 
misant, qui sur l’éducation, qui sur le marché, qui sur le mouvement  
social et le conflit politique, tentent de parvenir à un « ajustement 
réussi ». Elles se battent pour jouir de droits équitables, améliorer leur 
condition matérielle, se sentir à nouveau à l’aise, recevoir du respect et 
de la reconnaissance : ces personnes sortent alors de ce que Stonequist 
appelle la « classe marginale » (1937 : 123). Ce réajustement final ne 
va pas de soi. Il n’a rien de nécessaire. Les personnes peuvent aussi 
atteindre des positions plus satisfaisantes en pratique avant de rebas-
culer dans de nouvelles situations de crise ; elles peuvent s’inventer des 
profils de vie qui les maintiennent dans une marginalité reconnue, et 
inverser et valoriser collectivement leurs stigmates – Black is beautiful,  
I’m proud to be an Italian-American, Good to be a Jew… Par analogie 
avec les pensées de Lukacs ou de Korsch, on pourrait dire que dans 
la « classe marginale » en soi s’esquisse une dynamique de formation 
d’une « classe marginale » pour soi. Mais il se peut aussi que ces per-
sonnes ne trouvent pas la bonne clef de l’ajustement dans la margina-
lité, et qu’elles soient embarquées dans un cercle vicieux de désorgani-
sation personnelle. Les traits de personnalité d’ordinaire retenus pour 
caractériser les « sang-mêlé », migrants, eurasiens ou afro-américains, 
traversant une « expérience de crise » – hypersensibilité, ambivalence 
affective et conflit de loyautés, sentiment d’infériorité et mécanismes 



936

de compensation, etc. – doivent être resitués, en tout cas, dans des 
dynamiques individuelles et collectives.

On notera que cette histoire naturelle est en vérité une histoire 
ouverte, travaillée par une indétermination fondamentale de son deve-
nir, où les actions ne sont pas déterminées par des conditions don-
nées à l’avance, et où chaque migrant doit composer sa propre feuille 
de route, sans trop savoir ce qu’il fait et où il va, attentif au champ des 
options qui s’offrent à lui, révisant constamment le jeu des moyens 
et des fins qu’il se donne à l’épreuve des conséquences de ses actions 
antérieures. Les personnes ont une capacité de définir et de résoudre 
les problèmes auxquels elles sont confrontées et donc de se mouvoir 
dans des paysages de contraintes et d’opportunités. Leurs réponses 
à une situation marginale peuvent être multiples : il n’y a pas un et 
un seul scénario d’histoire naturelle ou un seul cycle de dévelop- 
pement que ce soit à l’échelle d’une personne marginale ou d’une 
culture marginale. Les arborescences possibles à chaque point de 
bifurcation sont multiples, et chaque migrant est capable d’entre-
voir et de saisir les occasions qui se présentent. Il ne faut surtout pas 
croire que Park, Stonequist et les sociologues de Chicago enferment les 
migrants dans un et un seul scénario d’expérience marginale, orienté 
par la flèche inéluctable de l’assimilation. Parmi les différents modes 
de résolution que l’expérience de crise peut connaître – les façons de 
s’en sortir, comme on dit communément – on en a ici retenu trois : le 
passing, la médiation et la rébellion. Il y en a d’autres.

PASSING : SE FAIRE PASSER POUR,  
ÊTRE PRIS POUR

On a vu que les préjugés contre les Orientaux et contre les Noirs 
étaient tenaces. Les « barrières raciales » n’étaient pas dues seulement 
à la compétition économique, mais aussi à leurs « traits physiques », 
leur apparence et leur couleur. L’assimilation est compliquée par le 
port d’un « uniforme racial » (Park, 1913/1914 : 610-611), une « marque 
(hall mark) » qui devient le « symbole de toutes les peurs, vagues, 



937

semi-conscientes, comme du sentiment d’étrangeté et de non-res-
semblance » (Steiner, 1917 : 183) éprouvé à leur égard. Même si les  
personnes acquièrent les mêmes « schémas culturels » et « idéaux natio-
naux », a-t-on dit, même si elles se projettent dans les mêmes rêves 
d’ascension sociale, partagent les mêmes goûts de consommation, 
cultes religieux ou croyances politiques, elles ne sont pas abordées  
comme des personnes, à égalité, mais traitées comme des types abs-
traits – des types parfois répulsifs ou ignobles. L’auto-confirmation 
du préjugé dans l’imaginaire prévaut sur ce que l’on appelle commu-
nément les « épreuves du réel ». On peut ici ouvrir une incise : « définir  
une situation » peut couvrir des opérations très différentes. On peut 
fixer des types et ne plus vivre les événements et les rencontres qu’au 
miroir de ces types. L’interférence d’un Autre imaginaire court- 
circuite la possibilité d’une expérience ; ce qui nous arrive est entiè-
rement bouclé par une autoreproduction des préjugés. Mais seconde 
possibilité : on peut user de ces types comme de matrices de sensibi-
lisation : les préjugés de sens commun orientent une précompréhen-
sion de la situation, mais celle-ci reste en attente de confirmation ou 
d’infirmation par les événements et les rencontres. Autrement dit, le 
doute peut continuer de faire son office et des micro-enquêtes et à des 
micro-expérimentations se déployer dans l’ordre d’interaction, qui 
rendent possible d’instaurer ou de restaurer un système d’attentes 
réciproques, de savoir qui est qui et où l’on met les pieds, de nouer des 
relations de coopération et de communication, et dans ce processus  
d’expérience, de découvrir qui est le Soi et qui sont les autres, ici et 
maintenant. Sans cette démarche expérimentale – qui implique de 
réinterpréter les phrases « l’identité est construite » ou « l’identité est 
performée » dans un sens pragmatiste – les personnes sont prison-
nières d’un théâtre de fantasmagories. Elles ne sortent plus de ce que 
nous avons appelé plus haut le « cercle vicieux des préjugés ». Au lieu 
de n’avoir affaire qu’à des hypothèses de travail, dans l’organisation 
et la définition de leur situation biographique, à l’épreuve desquelles 
s’ouvrent leurs champs d’expérience personnelle, lesquels s’entre-
croisent dans un champ d’expérience collective, elles sont prises de 
panique face au « péril jaune », au danger d’invasion de l’Amérique 



938

par les peuples asiatiques, ou hantées par le risque de pollution par 
contact avec des Juifs ou de dégénérescence par le commerce avec des 
descendants d’esclave. Le sentiment d’une perversion des hiérarchies 

« Pas de chien, pas de Noir, pas de Mexicain ». Panneau d’affichage à El Paso, Texas, 1929.

Panneau indiquant la salle d’attente pour personnes de couleur sur un trajet de 
bus Greyhound de Louisville, Kentucky à Memphis, Tennessee.



939

naturelles et la peur d’une dégradation morale en raison de la mixité 
raciale commandent à des attitudes d’« ostracisme social » (Steiner, 
1917 : 1952), de méfiance et de mépris.

Le cas des métis exerce une espèce de fascination intellectuelle, 
qui redouble le trouble éprouvé vis-à-vis de ces gens de l’entre-deux, 
souvent reconnaissables par les traits de leur visage, la couleur de leur 
peau et la texture de leur chevelure. Ils sont reconnaissables, mais 
pas toujours, et donc capables, pour certains, d’estomper leurs « stig-
mates » ou de les dérober à la perception d’autrui ! Ces stratégies de  
dissimulation des aspirants au statut supérieur du groupe dominant 
ont fait couler beaucoup d’encre. L’usurpation d’identité pour échapper  
à la discrimination et à la relégation et pour accéder aux opportunités  
de réussite sociale et professionnelle, réservées aux « Blancs », et plus 
particulièrement aux « Anglo-saxons », est devenue un problème 

Hôtel, magasins de vêtements 
d’occasion et bureaux de prêteurs 
sur gages sur Beale Street, 
Memphis, Tennessee, autour de 
1939 (auteure : Marion Post Wolcott. 
Library of Congress, Farm Security 
Administration/Office of War 
Information. www.loc.gov/pictures/
item/2017755097/).



940

pratique, grossi par la loupe des commentateurs au début du xxe siècle. 
Pour les uns, comment donner le change en public et, en « se blan-
chissant », s’immiscer dans une chasse gardée d’activités, de biens 
et de ressources ? Pour les autres, comment démasquer les fraudeurs 
et les remettre à leur place, en s’assurant ainsi du contrôle des privi-
lèges matériels, mais aussi, et surtout, peut-être, de la conservation 
de l’ordre moral ?

Les personnes marginales qui possèdent des « traits physiques et 
sociaux » assimilables (Stonequist, 1937 : chap. IX) sont condamnées  
à une période de temps réduite de purgatoire avant de gagner le para-
dis de l’assimilation : le temps d’apprendre les codes de comportement, 
de s’ajuster aux propriétés normatives des situations, de corriger ses 
façons de paraître, de parer son corps et de s’exprimer jusqu’à se fondre 
dans la masse. Mais il n’en va pas de même avec des « marques raciales » 
difficilement assimilables. En 1937, Stonequist nous dit que se référer  
à quelqu’un comme à un « Jew », « Negro » ou « Chinese » revient à l’exclure  
du cercle des vrais Américains34. Dans une somme comme celle de 
Maurice Fishberg, en 1911, il est encore question de la physiognomonie 
et de la caractérologie du Juif. Mais la supposée « indélébilité du type 
juif » (Fishberg, 1911 : chap. V), ou plutôt des types sépharade et ashké-
naze et de leurs variantes, n’empêche pas ceux-ci de passer, parfois, 
inaperçus et de se fondre dans la masse. Le « nez juif »35 n’offre pas une 
garantie suffisante. Pour être sûrs qu’on ne les confonde pas avec les 
Chrétiens, les Juifs ont été contraints dans toute l’Europe médiévale 
de vivre dans les murs de leurs ghettos et de porter des « badges » arti-
ficiels (ibid. : 92 et 534) afin d’être immédiatement reconnaissables36. 
Les techniques d’ostracisme qui imposent le port d’un stigmate cor-
porel – marque au fer rouge, pièce de vêtement ou étoile jaune – ou 
une marque d’infamie sur un bien ou une résidence, permettent de 
procéder à de claires opérations de catégorisation et de classement, 
là où l’ambiguïté des apparences d’une personne marginale pourrait 
conduire à des erreurs d’identification.



941

Les hybrides raciaux, métis qui ont l’apparence de Blancs, sont 
pour leur part confrontés à un dilemme. Depuis leur enfance, ils sont 
renvoyés à leur blancheur par leurs proches, mais éprouvent souvent 
un sentiment de trahison à n’être pas vraiment noirs. Dans les espaces 
publics, alors ségrégués par les lois Jim Crow et par les usages raciaux 
aux États-Unis, ils ne trouvent pas leur place – ou alors, s’ils la trouvent, 
ils continuent de souffrir de leur duplicité, et ne peuvent se débarrasser  
d’un sentiment d’imposture, celui de feindre d’être blancs. Ils ou elles 
choquent les Noir.e.s qui éprouvent une forme de « fierté raciale » 
(Stonequist, 1937 : 188) en prenant des Blanc.he.s pour partenaires, ils ou 
elles choquent les Blanc.he.s en se mettant en couple avec des Noir.e.s. 
Dans tous les cas, ils ou elles sont accusé.e.s de transgresser un interdit. 
Certains refusent de « passer » pour blancs, mais échouent à « passer » 
pour noirs ! Pour fuir cette zone grise de la difficulté de reconnaissance, 
et cesser d’être tourmentés par ces problèmes d’image de soi, ils rêvent 
de l’« inattention civile » dont ils jouiraient dans les grandes métropoles 
du Nord du Pays (ou de la « Mecque du Noir marginal » que serait la 
France !) (ibid. : 187) et qui rétablirait la paix au sein de la fédération 
de leur soi – leurs Moi noirs et leur Moi blancs tiraillant à hue et à dia.

Un bon nombre de demi-sang, noirs et blancs, choisissent de 
tirer parti de leur blancheur pour rejoindre le groupe dominant et se 
ménager une vie plus facile. La catégorie de sens commun pour cette 
pratique est celle du « crossing over » ou du « passing ». Stonequist se 
livre à un petit calcul. On compte, en 1920, 1 020 hommes noirs pour 
1 000 femmes noires, contre 854 hommes métis pour 1 000 femmes 
métisses : où s’est donc évaporé le déficit en hommes métis pointé 
par les nombres ? Un nombre conséquent de « Noirs en droit (legal 
Negroes) » franchissent la ligne de couleur et se font passer pour des 
« Blancs en droit ». Ce passage n’est que rarement total et définitif, sou-
vent, il n’est que temporaire, pour des motifs d’opportunisme. Pendant 
des décennies, les statisticiens se sont efforcés en vain de répondre à la 
question : « How Many Negroes “Pass” ? » (Burma, 1946 ; Eckard, 1947). 
La question statistique dissimule une question morale. Beaucoup de 
Blancs se sentent trahis s’ils découvrent qu’une personne leur a caché 



942

avoir du sang noir, ils rompent brutalement une amitié naissante ou 
dénoncent un contrat, quelles que soient les compétences profession-
nelles de la personne ; quant aux Noirs, si certains approuvent le subter- 
fuge, beaucoup le réprouvent, en particulier les défenseurs d’un 
mouvement noir qui voient des renégats dans les transfuges. Coller  
à une identité raciale semble affaire de moralité : le maniement hypo-
crite des masques raciaux est inacceptable.

L’expérience du passing est, du reste, mal vécue à la première per-
sonne : toutes sortes de « conflits mentaux » agitent la coalition de Moi 
qui constitue une personne. La peur d’être découvert, d’abord, celle de 
perdre la face, et surtout de subir des représailles, déchéance, expul-
sion ou châtiment pour avoir violé un tabou. Cette peur du scandale et 
du déshonneur peut être contrebalancée par la « honte insupportable 
d’être identifié avec un peuple qui peut en toute impunité être traité de 
façon pire que des animaux », comme l’écrit James Weldon Johnson 
dans The Autobiography of an Ex-Colored Man (1912)37 ; lequel com-
mence toutefois sa confession en disant son soulagement d’en finir 
avec le remords qui le tenaillait… Les situations de passing existent 
partout où un groupe racial ou culturel est maltraité, pour des raisons 
de discrimination sociale ou légale. On les recense, nous dit Stonequist 
(1937 : 198), dans les sociétés coloniales, et plus généralement dans 
des sociétés dont la structure est marquée par de fortes différences de 
caste ou de classe, liées à l’ethnicité ou à la race. C’est le cas des Eta au 
Japon38, d’Italiens qui se font passer pour Juifs dans les quartiers juifs 
de Chicago ou de Polonais qui se germanisent – dissimulent langue 
et religion – et se polonisent à nouveau dans certaines provinces de 
la Prusse au xixe siècle et au début du xxe siècle (Thomas, 1914). Il est 
toujours difficile de démêler la part d’opportunisme, calculé ou non, 
et celle de la fascination pour le camp des puissants. Le point extrême 
de cette expérience du passing, proche de l’assimilation forcée, est le 
processus de conversion massive des Juifs au moment de leur persé-
cution par l’Inquisition au xve siècle. Conversos, ils ont mis leur judéité  
en sourdine, l’ont effacée de la vie publique, et se sont officiellement 
fait passer pour catholiques – tout en continuant de pratiquer en secret 



943

leurs rites et cultes. La situation marginale trouve là une solution, 
dans la segmentation entre un monde manifeste et un monde intime : 
la façade publique des marranes devient un bouclier de protection 
contre leur répression.

Toutes ces situations renvoient à des façons conscientes de « passer 
pour ». Stonequist constate qu’il n’est pas aussi gênant pour un homme 
de couleur d’être confondu (mistaken) avec un blanc que pour un 
homme blanc d’être pris pour un homme de couleur. Une hiérarchie 
statutaire semble bien exister pour tous, même pour ceux qui veulent 
la subvertir ou la renverser, et ce sont les jugements de valeur liés à son 
existence qui sont à la source de ces camouflages de personnes margi- 
nales et des troubles qu’ils provoquent dans l’ordre d’interaction et par 
contrecoup, dans l’arène du Soi – « le forum intérieur de nos pensées  
et de nos objectifs privés » (Mead, 1929 : 395).

MÉDIATIONS ET TRADUCTIONS : PERSONNES, 
LANGUES ET GROUPES-TAMPONS

L’expérience marginale peut aussi être mise au service du social sett-
lement et de la community organization, que ce soit dans les variantes  
de Clifford Shaw (Chicago Area Project) ou de Saul Alinsky (Back of 
the Yards Neighborhood Council). Ces organisations font un double 
travail de traduction des savoirs expérientiels, des besoins, désirs, 
idéaux ou projets des habitants de quartiers en exigences institu-
tionnelles ou politiques, et réciproquement, elles rendent compré-
hensibles pour des citoyens ordinaires des logiques stratégiques, juri-
diques ou politiques. Dans les quartiers d’immigrants, des apprentis  
sociologues et des travailleurs sociaux avaient cette capacité de faire 
l’aller-retour entre des champs de connaissance et d’action différents 
et, par leur maîtrise de plusieurs langues, de s’en faire les interprètes. 
Cette fonction de « traduction » était cruciale dès la fondation des 
social settlements, dont la finalité assignée par Addams (1899/2021) 
ou Mead (1907/2021) était de communiquer et de coopérer avec leurs 
voisins en vue d’identifier avec eux leurs problèmes pratiques et de leur 



944

trouver des solutions. Des personnes marginales – issues de classes 
supérieures, ayant décidé de vivre dans des quartiers déshérités, ou 
juives, noires ou orientales, ayant bénéficié d’une bonne éducation – 
faisaient ainsi le lien, avec plus ou moins de succès, avec leurs publics 
spécialisés. Stonequist (1937 : 181) mentionne également les efforts de 
« conciliation et d’accommodation créatrice » de Booker T. Washington 
entre Blancs du Sud soucieux de n’être pas débordés par une révolte 
noire et Noirs radicaux refusant de passer des compromis et désireux  
d’obtenir tous leurs droits ; et l’on pourrait également, dans un style  
différent, prendre un autre métis pour exemple de médiateur politique, 
W. E. B. Du Bois, doublement conscient de sa situation, et capable de 
se transformer en opérateur de synthèse de très nombreux intérêts et 
perspectives dans The Crisis, de façon à faire émerger une conscience 
de la « race la plus sombre ».

La mise à profit de l’expérience de certaines personnes margi-
nales dans des situations de rencontre, de commerce ou de politique 
est universelle. Stonequist rappelle l’action de personnalités comme 
Fukuzawa Yukichi, traducteur, membre de la première mission diplo-
matique japonaise en Europe en 1862, ce qui lui permet de publier son 
Situation de l’Occident (10 vol., 1867-1870), qui sera le livre de référence 
à l’ère Meiji pour les Japonais tentés par l’Occident ; mais Fukuzawa 
est aussi un éducateur de haute volée, fondateur de l’Université Keio 
de « civilisation occidentale » et un philosophe, à l’origine d’un mouve-
ment de pensée, la Meirokusha, qui introduit des éléments d’éthique 
occidentale au Japon. En une période de transition au Japon, il a fait 
partie de la petite minorité de passeurs, réformateurs et professeurs, 
haïs des patriotes conservateurs, marginaux dans leur propre monde, 
qui ont contribué à lancer des passerelles de coopération et de com-
munication du Japon avec l’extérieur et d’interrogation réciproque 
de leur passé et de leur présent par les Japonais. Erwin Baelz, qui sera 
médecin personnel de la famille impériale au Japon, avait lui aussi été 
amené à un tel « rôle intermédiaire de rapprochement39 et d’accommo-
dation entre Japon et Allemagne ». Stonequist (1937 : 177) décrit com-
ment son système de coordonnées s’est progressivement dédoublé au 



945

cours de ses voyages. « Ses parallaxes intellectuelles ont été modifiées 
par un séjour prolongé sous des cieux étrangers [ce qui lui a permis] 
d’avoir des perspectives grand champ sur deux civilisations aux anti-
podes. » (Ibid.).

Autre groupe de médiateurs : les Juifs médiévaux, qui étaient tolérés  
par les musulmans comme par les chrétiens, ont pu servir de traduc-
teurs de connaissances médicales, philosophiques ou scientifiques 
entre l’Antiquité grecque et ces deux mondes. Mais leur position margi- 
nale les rendait très vulnérables, forcés de se convertir, exterminés ou 
expulsés de pratiquement tous les pays européens entre le xiie siècle 
et le xve siècle. La singularité de leur position écologique était due, 
comme Simmel l’a montré, à leur enracinement autant qu’à leur déta-
chement, à leur vision à la fois d’insiders et d’outsiders en prise sur plu-
sieurs cultures, à leur maîtrise, tant pour les choses intellectuelles que 
commerciales, de plusieurs langues, et à leurs attaches à des réseaux 
multiples, à la fois ceux de la diaspora et ceux qu’ils développaient dans 
des milieux différents, a priori disjoints les uns des autres40.

L’individu qui pénètre suffisamment en profondeur dans une 

culture étrangère acquiert une plus riche personnalité. Il passe 

facilement d’une langue à une autre, d’un ensemble d’habitudes,  

d’attitudes et de valeurs à un autre. Il est ainsi en mesure d’envi-

sager les problèmes de plusieurs points de vue et de saisir ce que 

chacun d’entre eux a d’ethnocentrique. C’est sans doute ce qui 

est impliqué dans la création de « l’esprit international », si on le 

définit dans son sens le plus large.

Cette capacité à prendre le rôle d’une autre culture, à voir la vie 

et ses problèmes d’un point de vue fondamentalement diffé-

rent, ne doit pas être confondue avec le déracinement du cosmo- 

polite. Ce dernier a rompu ses amarres traditionnelles et il est 

culturellement à la dérive. Il vit à la surface de la vie, devient blasé 

et s’ennuie facilement, et se déplace sans cesse à la recherche de 

nouvelles sensations. C’est une personnalité instable, alors que 

l’internationaliste, tel que défini ci-dessus, a consciemment saisi 



946

le sens et les valeurs distinctives de chacune des cultures dans 

lesquelles il évolue. (Stonequist, 1935 : 178-179)

Et Stonequist, après avoir repris à Mead cette idée de « prendre le 
rôle de » pour comprendre l’alternance entre expériences de compro-
mis et d’innovation qui caractérise la personne marginale, de conclure 
en citant Mead, à nouveau : « Une chose, cependant, est claire : nous 
ne pouvons nous hisser à un état d’esprit international (internatio-
nal-mindedness) tant que nous n’avons pas atteint un degré plus élevé 
d’esprit national que celui que nous possédons actuellement. » (Mead, 
1929 : 406). L’internationalisme qui veut se débarrasser de tous les 
malentendus dus aux attachements provinciaux et nationaux perd 
sa pertinence. Il ne vaut que s’il fait entrer en dialogue, latéralement, 
de gré à gré, toutes ses composantes. On a très tôt critiqué l’univer-
salisme de l’espéranto, par exemple, comme celui d’une langue arti-
ficielle, vide de sens (Samuel, 1927 : 108-112), sans texture affective, 
« manquant de caractère », parce qu’elle ne charrie pas son lot d’expé-
riences. C’est un outil logique, sans profondeur historique, qui peut 
servir de médium secondaire, mais qui échoue à fédérer des commu-
nautés dont les membres seraient rompus, pour se comprendre, au 
double jeu de l’enracinement et de l’arrachement. Par contre, des lan-
gues de médiation ne cessent de se créer. Des langues franches, avec 
leur géographie méditerranéenne, langues-frontières de matelots, 
d’esclaves et de marchands, non vernaculaires, nées pour leur utilité 
à communiquer et à résoudre des problèmes pratiques. Des langues 
métisses, aussi, nées de processus de créolisation ou de pidginisation 
(Thompson, 1961), langues bâtardes du point de vue des grammai-
riens, langues tourmentées du point de vue des colonisés, honteuses 
et humiliantes en regard de la langue des colons ; mais aussi des lan-
gues luxuriantes qui peuvent se sublimer dans la littérature, expri-
mer avec créativité les expériences marginales en leur donnant forme 
et voix, partie prenante de syncrétismes plus généraux. Pas d’inter- 
tionalisme qui ne bruisse de ces multiples différentiels d’expérience 
entre communautés, éprouvés dans les transactions qui sans cesse 
s’accomplissent entre celles-ci, moyennant des langues marginales. 



947

L’universel se trace son chemin au cœur de processus de contact, de 
communication et de conflit, de coopération, mais aussi d’exploitation 
et d’oppression, dans des zones marginales, lattéralement, en crabe, 
moyennant des lieux et des moments d’apprentissage réciproque, et 
ce non sans violences et non sans effort pour les surmonter. On touche 
là à l’un des paradoxes cruciaux de l’émergence d’un sens commun 
dans l’expérience marginale.

Dans de nombreux cas, c’est une classe de métis qui se forme et 
qui sert de « groupe tampon (buffer) entre les Blancs et les Noirs : ils 
absorbent les chocs des deux côtés tout en servant de lien aux deux 
races » (Stonequist, 1935 : 31-32). Ainsi de la Jamaïque. La faible propor- 
tion de Blancs (2 %) (descendants d’administrateurs coloniaux et de 
colons européens ou américains) par rapport aux Noirs (77 %) et aux 
sang-mêlé (18 %) et la promulgation d’un Code d’égalité raciale en 1834 
qui abolit l’esclavage, autorisent, nous dit Stonequist, une certaine 
mobilité sociale. Il parle de loyauté à la Couronne britannique de la 
population noire, mais semble cependant ignorer l’impôt électoral qui 
éloigne de la politique la majeure partie de la population, les conditions 
de vie, d’éducation et de santé dans lesquelles elle vit et les relations 
post-esclavagistes qui continuent de régner entre Blancs et Noirs ; tout 
comme il passe sous silence un événement crucial comme la Rébellion 
des anciens esclaves affranchis de Morant Bay du 11 octobre 1865. Selon 
Stonequist, même si l’aristocratie sociale reste blanche et si la main-
d’œuvre ouvrière et paysanne est noire, des possibilités d’ascension 
sociale existent, en particulier pour les métis (Stonequist, 1937 : 18). 
Comme pour le Brésil ou pour Hawaii, cette lecture selon laquelle « il 
n’y a pas de claire ligne de couleur, pas de ségrégation ni de discrimi-
nation publique » (ibid. : 29), pèche par excès d’optimisme. La distinc-
tion légitime entre classe et caste conduit Stonequist à sous-estimer 
la pesanteur des inégalités de statut et à surestimer le pouvoir de la 
libre concurrence dans l’évaluation des chances de promotion sociale 
des groupes raciaux. La hiérarchie sociale continue pourtant d’être en 
grande partie calquée sur la hiérarchie raciale et la « barre de couleur » 



948

entre Blancs, métis et Noir se transforme souvent en « plafond (cei-
ling) » professionnel et politique (Frazier, 1957a : 164 sq.). 

Stonequist passe par ailleurs à côté de la Universal Negro 
Improvement Association (UNIA), créée en juillet 1914 par Marcus 
Garvey. Cette association, connue pour son mot d’ordre Back to Africa, 
avait aussi pour visée de rendre la population noire autonome d’un 
point de vue économique, avec Booker T. Washington pour modèle. 
Mais l’élite métisse de la Jamaïque ne se reconnaissait pas dans la 
personnalité de Garvey, qui finit par être accusé de détournement de 
fonds. Il embarque alors en mars 1916 pour New York City. L’UNIA a eu 
son importance jusqu’aux États-Unis, où elle a ouvert, depuis ses quar-
tiers généraux à Liberty Hall, Harlem, des sections dans une trentaine 
de villes, entre 1916 et 1922. Organisation de masse composée exclusi-
vement de membres Afro-Américains, elle proposait une alternative  
à la NAACP, multiraciale et plus orientée vers une élite (talented tenth). 

Robert E. Park et Clara Cahill Park en 1933 (Université de 
Chicago, Special Collections Research Center, apf1-06709)



949

Garvey appelait, outre au panafricanisme, à la fierté et à la dignité 
raciales, à la création d’institutions autonomes (racial self-help) et  
à l’esprit d'entreprise – en quoi il donnait l’exemple en fondant en 1919 
la compagnie de navigation Black Star Steamship, destinée à assurer 
les liens avec l’Afrique, ou en 1920, la Negro Factories Corporation, 
un réseau d’entreprises, dont une chaîne d’épiceries, dirigées par des 
Noirs et le journal Negro World. La plupart de ces entreprises auront 
coulé dès le milieu des années 1920 et en 1927, Garvey, après deux 
ans d’emprisonnement, sera expulsé vers la Jamaïque. Mais le pari de 
refonder l’unité de la communauté noire sur ses racines africaines et 
de la libérer de la domination blanche, quelle que fût la personnalité 
de Garvey, aussi controversée que charismatique, a eu un écho bien 
plus fort que ne le laisse entendre Stonequist. Il n’est jusqu’à l’annonce 
de la fondation d’un empire noir et son Hymne éthiopien universel, 
chanté pour la première fois en 1919, rebaptisé en août 1920 « Hymne 
de la race noire (Anthem of the Negro Race) », à l’occasion de la procla-
mation de la Déclaration des droits des peuples noirs dans le monde 
(Declaration of Rights of the Negro Peoples of the World), qui aura 
un destin inattendu. Les Afro-Jamaïcains ont développé un culte du 
« Roi noir », le Négus, Haïlé Sélassié, couronné empereur d’Éthiopie 
le 2 novembre 1930, et l’Hymne de l’UNIA sera repris par le mouve-
ment rastafari (sur le Revival Zion, Simpson, 1956).

On perçoit là les limites des types d’enquêtes menés par Park et 
Stonequist. Ils aspirent à un véritable effort de description et d’ana-
lyse comparée. Ils disposent des corpus conséquents produits aux 
États-Unis, à Hawaï et au Canada par les étudiants du réseau infor-
mel qui s’est constitué, à la faveur de l’essaimage des étudiants de 
Park et de ceux de Addams, McKenzie, Reuter, Hughes, Johnson, 
Frazier, et de quelques autres. Mais ils sont contraints de s’en tenir aux 
informations souvent vagues et pas toujours fiables qu’ils recueillent 
dans une littérature d’observateurs et de commentateurs, ou direc-
tement, lors de séjours dans d’autres universités ou de voyages au 
long cours. À l’occasion d’un périple qui les mène, avec Mme Park, 
de Beijing à Shanghai, Hong Kong, Saigon, Singapour, Rangoon, 



950

Calcutta, Bombay, Mombassa, Zanzibar, Dar Es Salam, Beira, Lourenço 
Marques, Park adresse une série de lettres à Romanzo Adams (Special 
Collections Research Center, Robert Ezra Park Collection, 1882-1979, 
Box 13 Folder 13), où il se laisse aller à des commentaires, plus ou moins 
sagaces, au gré de la plume. Il s’intéresse ainsi particulièrement à la 
comparaison du statut des Eurasiens dans les villes qu’il traverse et au 
leadership de la communauté mulâtre en Birmanie et aux Philippines 
(Lettre à Adams, « BS. Takliwa, En Route to Africa », 14 mars 1933). Il 
commente les différences entre mahométisme et hindouisme, avec 
force stéréotypes glanés au cours de conversations avec ses corres-
pondants. Et alors qu’en Europe, Hitler vient de prendre les pleins 
pouvoirs, il esquisse une hypothèse qui restera sans suite : « Je suis 
impressionné par le fait que l'Inde, la Chine et le Japon représentent 
des étapes différentes dans l'amalgame racial et l'intégration culturelle 
des différents stocks raciaux qui les composent. » (SSRC Park Papers, 
B13 F13 : Lettre à Adams, « Durban, Natal, Afrique du Sud », 29 mars 
1933). Un peu comme s’il avait rencontré, incarnées dans les pays tra-
versés par son cargo liner, des phases successives de son cycle de rela-
tions raciales.

Lors de cette croisière sur les mers de Chine, d’Andaman et du Ben- 
gale, qui les ont fait passer, avec Clara, de l’Océan Pacifique à l’Océan 
Indien, Park évoque le cas sud-africain, qu’il traitera une année plus 
tard dans « Race Relations and Certain Frontiers » (1934b : 67-72). 
Après avoir fait escale à Durban, le 29 mars 1933, il est particulière-
ment intrigué par les Cape Coloureds qui sont en 1930 une minorité 
de 550 000 en face de 2 millions de Blancs, 4,7 millions d’autochtones, 
en premier lieu bantous, et 165 000 Asiatiques. Mais cette minorité 
de Cape Coloureds devient une majorité au sein de la province du 
Cap. Métis, ils proviennent d’un mélange d’Européens, initialement  
Portugais, puis Hollandais, d’Hottentots et de Bushmen San aux 
xviie et xviiie siècles, mais aussi de musulmans, libres ou esclaves, 
des actuelles Malaisie et Indonésie, ainsi que d’esclaves d’Afrique 
de l’Ouest, du Mozambique et de Madagascar. Tous ont acquis l’éga-
lité en droit avec les Blancs en 1833. Ils ont perdu leur organisation 



951

tribale, parlent afrikaans ou anglais ; ils sont protestants, hormis la 
minorité musulmane des Cape Malays ; si leur peau est claire, ils 
franchissent facilement la « barre de couleur », sinon ils vivent dans 
un entre-deux, et restent « sans espoir, suspendus entre Blancs et 
Noirs » (Stonequist, 1937 : 18-24). Qualifiés parfois de « demi-caste 
(Half-Caste) », ils se voient blancs et se détestent cordialement avec les 
Bantous. Park mentionne encore les Bastaards de Rehoboth, descen-
dants de 90 familles qui avaient fui Le Cap en 1868 et s’étaient installés  
sur une bande de terre obtenue des Rooinasie (soit des Hottentots). 
Ils ont survécu avec leur propre loi aux conflits avec les Hottentots, 
les Hereros, les Allemands, les Boers du Transvaal, et ont formé une 
République libre, puis un Gebiet, enfin un Bantoustan, avant d’intégrer  
la Namibie. Les Griquas sont pour leur part des métis de colons blancs 
et d’esclaves khoïsan (chasseurs-cueilleurs bushmen et pasteurs 
hottentots) qui, dirigés par la dynastie de leur capitaine, Adam Kok, 
ont quitté la colonie du Cap à la fin du xviie siècle, se sont installés  
à Piketberg et ont fondé le Griqualand, se mélangeant en route avec 
d’autres groupes comme les Tswanas. Une autre histoire est celle de 
Coenraad de Buys, hollandais, qui a essaimé au tournant du xviie siècle 
au xviiie siècle toute une descendance avec des femmes noires et a ins-
tallé sa famille nombreuse (les Buys Bastaards) dans les montagnes 
du Zoutpansberg, dans le Transvaal du Nord – ses descendants refu-
sant, de leur côté, de se mélanger avec les populations alentour, sinon 
avec des Blancs, afin « d’améliorer la couleur de leurs enfants ». Du 
point de vue de Park en 1934, ou de Stonequist en 1937, « les peuples 
sud-africains sont encore plus ou moins in the making » (Park, 1934 : 
69). Mais la miscégénation des origines de la colonie est en train de 
se tarir, nous dit Park.

L’histoire a malheureusement connu une suite, que Park ne verra 
pas. Les Blancs imposent un régime d’Apartheid à l’Afrique du Sud 
en 1948 (que Frazier examine en 1957a : 279-284). Les Cape Coloureds 
comme tous les autres métis sont alors inclus dans une plus vaste 
classe de Coloured, enfermés dans les limites de cette catégorie, privés 
du droit de participer à des jurys populaires en 1954 et du droit de vote 



952

à partir de 1956, condamnés à un système d’éducation et de santé de 
deuxième catégorie, et souvent contraints à une relocalisation forcée 
dans des « zones raciales ». La dynamique d’assimilation et d’accultu-
ration qui fascinait Park a connu un coup d’arrêt pour l’un des régimes 
de ségrégation les plus violents : l’écologie humaine est, comme tou-
jours, étroitement tributaire d’un cadre juridique et politique.

ENGAGEMENTS NATIONALISTES  
ET MINORITAIRES

Le spectre des choix de trajectoire pour les personnes marginales 
est bien plus riche que certaines versions misérabilistes de la migra-
tion et de la colonisation (mais aussi plus contraint que certaines 
versions euphoriques du métissage) semblent le croire. L’écologie de  
l’expérience ménage des marges de manœuvre aux hybrides culturels, 
ethniques et raciaux au lieu de les enfermer dans une prison où ils ne 
pourraient que subir leur sort. Ils sont confrontés à des bifurcations 
dans des champs de possibilités d’action, ouverts sur leur passé et sur 
leur avenir, qu’ils ne cessent de redéfinir tout au long de leur parcours. 
Ils sont mis à l’épreuve par les situations qu’ils traversent, tout en révi-
sant continûment leurs objectifs et en reconfigurant leurs moyens 
pour y parvenir, et ce faisant, en remaniant les évaluations, catégori-
sations, explications et interprétations qu’ils se donnent de ces situa-
tions. Ils hésitent sur le type de personnalité à endosser. Ils peuvent du 
reste dévier de leur parcours, se détourner et se réorienter – changer de 
résidence, de profession ou de religion, plonger dans des carrières de 
déviance et en faire un métier et un destin, se lancer dans des versions 
escapistes de soi et cultiver des attitudes hors-monde. Ils peuvent, au 
contraire, décider de s’impliquer, jouer des rôles de médiateur, depuis 
la tâche des enfants nés ou arrivés jeunes au pays d’accueil qui conver-
tissent leur expérience marginale en outil de traduction, à, plus tard, 
la tâche de professionnels du travail social ou de l’organisation com-
munautaire. Ils peuvent devenir des leaders associatifs, civiques ou 
politiques, capables de prendre la parole au nom de collectifs qu’ils 
représentent, et de faire exister des situations jusque-là invisibles 



953

dans des arènes dont ils ont appris à maîtriser les règles du jeu. Cette 
marginalité, cet art des doubles langages et des doubles façades, 
devient une force d’engagement public : elle peut être vilipendée  
par des adversaires, qui voient certains de leurs pouvoirs ou privi-
lèges mis en cause, mais aussi tout simplement parce qu’elle bous-
cule les grammaires de la publicité – redéfinissant ce qu’il est loisible 
ou prohibé de dire ou de faire en public, les façons de rendre public 
(comment), les thèmes susceptibles de publicité (quoi) et les acteurs 
autorisés à s’exprimer (qui).

Il est un rôle qui intéresse particulièrement Park et Stonequist, c’est 
celui de « nationaliste ». Que faut-il entendre par là ? L’expérience de 
la crise peut trouver pour issue que l’individu s’identifie au groupe de 

Figures de la mobilisation afro-américaine tout au long du xxe siècle (photos 1 à 4).
Funérailles de Jim Crow : l’écriteau au-dessus du cercueil indique « Here lies Jim Crow » lors de la 
Parade for Victory du NAACP de Detroit en 1944 (Library of Congress Prints and Photographs 
Division, Visual Materials from the NAACP Records, Digital ID : ds 14470 //hdl.loc.gov/loc.pnp/

ds.14470).

1



954

Convention de l’United Negro Improvement Association & African Communities League, UNIA-
ACL (Marcus et Amy Ashwood Garvey), à Madison Square, NY, 13 août 1920) (Declaration of the 

Rights of the Negro Peoples of the World).

2



955

Marche des jeunes au Lincoln Memorial, Washington, D. C., le 25 octobre 1958 : mouvement des 
droits civiques en faveur de la déségrégation scolaire (National Archives Identifier : 175539930).

Des membres du Black Panther Party de Seattle manifestent devant le Capitole de l’État de 
Washington à Olympia, le 28 février 1969 (State Governors’ Negative Collection, 1949-1975, 

Washington State Archives).

3

4



956

statut supérieur et tente de le rejoindre ou tout au moins de gagner sa 
reconnaissance – ce qui, nous l’avons vu, requiert souvent une stratégie 
du passing ; mais la résolution de l’expérience de crise peut aussi passer 
par une identification avec le « groupe subordonné ou opprimé » et par 
l’engagement d’une lutte pour la défense de ses intérêts, de ses libertés 
et de ses droits. Pour Stonequist (1937 : chap. VII), la catégorie englo-
bante de « nationalisme » inclut le « mouvement des nationalités » au 
xixe siècle européen et les revendications des « minorités nationales », 
reconnues par le Traité de Paix de 1919 ; cette catégorie comprend aussi 
les batailles anti-impérialistes en Inde, Chine ou Egypte, le sionisme 
juif, le mouvement Back to Africa de Marcus Garvey et la Renaissance 
de Harlem autour du New Negro41. Bref, elle implique des mobilisations 
en vue de l’affirmation d’identités collectives, d’intérêts méconnus ou 
réprimés, de droits déniés ou bafoués – ce qui ne va pas sans dissen-
sions et conflits internes ; et pour les mouvements de décolonisation, 
elle signifie la prise de pouvoir d’une nouvelle élite à la place du gouver- 
nement et de l’administration coloniales et le contrôle d’un territoire 
national – une question qui ne se pose pas pour les minorités au sein 
d’une nation. Cette dynamique nationaliste est décrite très tôt par 
Park, dès 1914, quand il parle de l’émergence, au sein de la communauté 
noire aux États-Unis, de processus analogues à ceux des révolutions  
nationalitaires en Europe, quelques décennies plus tôt. La prise de 
conscience d’une solidarité collective, d’une « fierté raciale » et d’une 
« loyauté raciale » (Park, 1913/1914 : 618), la naissance de nouveaux 
idéaux et de nouvelles ambitions, étouffés pendant des « années de 
sujétion et de subordination », et la valorisation d’une culture noire 
dans les mouvements noirs sont analogues à ce qui s’est passé en 
Europe, nous dit Park. Sinon que les Slaves ont atteint la « conscience de 
soi » en s’arrachant à la conquête allemande, afin d’échapper à l’extinc- 
tion par assimilation de la Bohême, et qu’ils ont fondé la nation 
tchèque alors que les Noirs, une fois acquise l’émancipation, se sont 
battus contre les privilèges des Blancs et ont revendiqué l’égalité des 
chances pour les Noirs. La conscience nationale des Slaves leur est 
venue en faisant sécession, la conscience raciale des Noirs se forge 
dans une exigence d’intégration. Les personnes marginales, en cessant 



957

de s’identifier au groupe dominant, en dépassant leur complexe d’infé- 
riorité et en renversant leur désir d’assimilation, éprouvent ce qu’il y 
a de commun dans leur situation de vie. Elles forment une collecti-
vité à l’identité, aux intérêts et aux droits partagés et elles réorientent 
les sentiments d’humiliation et de ressentiment en « auto-exaltation » 
nationaliste (sur le cas indien : Stonequist, 1935 : 161-162).

La démonstration est assez sommaire, mais on peut l’appliquer 
aux situations coloniales. C’est un thème récurrent dans la littérature. 
L’apprentissage de standards occidentaux par certaines franges des 
populations colonisées les amène dans un premier temps à espérer 
adopter un mode de vie, obtenir un métier et gagner un statut, identi- 
ques à ceux des colons ; mais dans un deuxième temps, la frustration de 
leur désir d’intégration, face au mur de mépris, fait naître de la colère, 
du ressentiment, un désir de liberté mêlé à un désir de vengeance et 
une prise de conscience de type nationaliste. Ce schéma temporel se 
retrouve dans le parcours qui court, en Inde, depuis l’imitation et l’admi- 
ration initiale pour l’Occident de la petite classe de lettrés hindous et 
musulmans qui accèdent à une éducation à l’anglaise, à un moment 
de déception face au refus de la puissance coloniale de leur ménager 
une place, et à leur rejet progressif de l’administration britannique 
et des classes qui la commandent et la représentent. L’amertume, le 
désenchantement, la rancœur et la détestation étaient d’autant plus 
forts chez les Eurasiens ou Anglo-Indiens qui se retrouvaient « ostra-
cisés à la fois par les Indiens et par les Anglais » (Stonequist, 1937 : 12). 
E. Franklin Frazier (1957 : 313-314), vingt ans plus tard, rappellera que 
c’était l’inquiétude de certains voyageurs ou administrateurs colo-
niaux que la scolarisation des indigènes, dans le cadre de la politique 
d’assimilation des Français, ne conduise à la création d’une frange 
d’Africains européanisés, séparés des autres Africains par « un golfe 
qu’aucune affinité raciale ne puisse combler » (Lugard, 1922 : 81). Ce 
groupe de « déracinés » allait évoluer en un groupe de « déclassés » qui, 
ne pouvant être absorbés par les maisons de commerce ou par l’admi- 
nistration, se transformeraient de « demi-Français » en « anti-Fran-
çais », « agents de mécontentement et de révolte » (Weulersse, 1931 : 



958

16, et 218). Ce sont ces déçus de l’assimilation qui vont se retrouver  
à l’avant-garde des mouvements d’indépendance, et qui vont prendre 
le leadership de l’organisation politique de la protestation, de la reva-
lorisation des héritages culturels et au bout du compte, de l’invention  
des nouvelles nations. Leur capacité à manier les outils philoso-
phiques, historiques, juridiques et politiques appris à l’école, à en 
user tout en les transgressant, leur capacité à parler un français ou 
un anglais, souvent impeccables, et à entrer pied à pied dans des négo-
ciations avec les anciens chefs, leur capacité à exprimer l’expérience 
collective des communautés de colonisés, à mettre des mots sur leur 
malaise, et à les rassembler autour d’enjeux de dépossession maté-
rielle et de liberté nationale – tous ces éléments les ont propulsés à la 
tête des mouvements d’indépendance.

De fait, l’interrogation sur l’expérience marginale a été rejointe par 
l’histoire. Déjà, au tournant du xixe siècle au xxe siècle, une série d’évé-
nements venait renforcer ces dynamiques anticoloniales et nationa-
listes : les difficultés de la guerre des Boers (1899-1902), la destruction  
de l’armée italienne en Abyssinie (1895-1896), la défaite de l’Empire 
russe face au Japon (1904-1905), enfin la Première Guerre mondiale 
(Chirol, 1926 ; Kohn, 1929). Avec les mouvements de libération qui se 
multiplient à travers le monde, après la Seconde Guerre mondiale, 
ce sont, là encore, des élites indigènes, formées dans les écoles et les 
universités des puissances coloniales, qui prennent la tête de la rébel-
lion, et qui instaurent des formules politiques sans doute hybrides, 
mais à base de Constitution libérale ou socialiste, avec des visées 
modernisatrices et souvent laïques. On peut évaluer la différence de 
contexte entre Stonequist, 1937 et Frazier, 1957. La thèse des élites mar-
ginales admet des variantes. Frazier rappelle comment les Hollandais 
avaient laissé se créer une caste-tampon d’Eurasiens qui jouissaient 
d’un certain nombre d’avantages refusés aux Indonésiens : ce sont 
ces Indonésiens, à qui l’accès aux écoles de médecine et de droit était 
interdit et qui souffraient toutes sortes de discriminations, qui ont 
constitué le fer de lance de la Révolution nationale indonésienne 
entre 1945 et 1949. La fin des Indes orientales néerlandaises, sous le 



959

leadership de Soekarno, n’a donc pas été portée par une « classe margi- 
nale », trop conservatrice, même si Soekarno a tout de même étudié 
dans des écoles pour Européens avant d’étudier l’ingénierie ; et s’il 
énonce les cinq principes de la Pancasila, il n’en promeut pas moins un 
État religieusement neutre. Un autre exemple est celui de la Côte d’Or 
(Gold Coast) britannique. Au début du siècle, la Société de protection 
des droits des aborigènes s’opposait à la législation (Crown Lands Bill, 
1896-1897) visant à transférer les terres des chefs vers le domaine de la 
Couronne, mais cette organisation ne touchait que les élites tradition-
nelles. En 1920, Joseph Casely Hayford, un homme marginal, organise 
le Congrès national de l’Afrique de l’Ouest qui offre un médium d’ac-
tion politique aux classes moyennes urbaines. La relève est prise par 
Kwame Nkrumah, un autre homme marginal. Passé chez les Jésuites 
et à l’Achimota School à Accra, il est ensuite formé dans des universités  
pennsylvaniennes où il dirige l’Association des étudiants africains 
pour l’Amérique du Nord. Il s’intéresse à Garvey et rencontre Du Bois 
à une réunion de la NAACP. Ses études lui permettent d’élaborer une 
critique du colonialisme, dès son premier pamphlet, Vers la libéra-
tion nationale, écrit en vue du Congrès panafricain de Manchester 
1945. Il devient à son retour au pays secrétaire général du parti indé-
pendantiste, l’UGCC (United Gold Coast Convention). Nkrumah va 
s’engager dans une série de rapports de force avec l’administration 
coloniale, fonder un nouveau parti et œuvrer sur fond de grèves et de 
manifestations à la promulgation d’une nouvelle Constitution, avant 
de retourner le droit colonial contre lui-même pour se présenter aux 
élections alors qu’il est en prison (Frazier, 1957 : 291-294). Il obtient 
l’indépendance du Ghana en 1957, tout comme Habib Bourguiba celle 
de la Tunisie, Ahmed Sékou Touré celle de la Guinée, Jomo Kenyatta 
du Kenya, Leopold Sédar Senghor du Sénégal, Nnamdi Azikiwe du 
Nigeria ou Félix Houphouët-Boigny de la Côte d’Ivoire.

On peut se demander ce que cette lecture centrée sur la supposée  
expérience marginale de quelques leaders permet de comprendre 
de ces dynamiques de libération nationale. On retiendra qu’après-
guerre, le ton change par rapport à la version de Park et Stonequist. 



960

L’extermination des Juifs, au nom de la mystique raciale des nazis, 
et la nouvelle aliyah vers la Terre d’Israël, ont fait émerger de nou-
velles possibilités dans les relations raciales : le projet d’éradication 
pure et simple d’un peuple par la mise en œuvre d’une « solution 
finale » et le projet d’une diaspora de trouver un refuge et de garantir  
sa sécurité en fondant son propre État. La montée du mouvement des 
droits civiques et l’exigence de déségrégation résidentielle, profession-
nelle et scolaire ont introduit des questions politiques fortes que l’éco-
logie humaine avait peu traitées – elles sont prises en compte dans le 
petit texte de Preston Valien (1961) sur la protestation collective autour 
de l’affaire du bus de Montgomery. Enfin les mouvements d’indépen-
dance nationale qui se battent pour mettre fin à la colonisation redéfi-
nissent les situations raciales, et sont exposés à des problèmes inédits 
de conflit inter-ethnique ou interracial dans le processus de forma-
tion de nouveaux États indépendants (Masuoka, 1961). La montée des 
nationalismes est exemplifiée par E. C. Hughes, dans un papier sur les 
« New Peoples » présenté à Honolulu en 1955, l’année de la Conférence 
de Bandung, par la référence à L’Afrique du Nord en marche de Charles 
André Julien (1952) et à la thèse de Hatim Abdul Sahib Ka’bi (Ph.D. 
1954) sur le mouvement de libération nationale en Irak. Que reste-
t-il de l’« homme marginal » dans ces nouveaux questionnements ?  
Stonequist et Frazier sont d’accord pour dire que l’hybridation 

Photos de mouvements de libération nationale (de 1 à 5)  
(par référence à E. F. Frazier, Race and Culture Contacts in the Modern World, 1957).

1) Miliciennes locales vietnamiennes du mouvement communiste dirigé par Ho Chi Minh  
(Fonds de L’Illustration, décembre 1946).

1



961

2) Révolutionnaires javanais armés de lances de bambou et de fusils japonais  
(Stichting Nationaal Museum van Wereldculturen, Rotterdam, 1946).

3) Groupe de combattants du mouvement mau mau (entre 1952 et 1956).

2

3



962

4) Après la grève et boycott organisés par le Parti de la Convention du Peuple (CPP) en 1950 
dans la Côte de l’Or (qui deviendra le Ghana le 6 mars 1957), Kwame Nkrumah est relâché de 

prison en février 1951 et nommé premier ministre en 1952.

5) Alger le 2 juillet 1962, scène de liesse le lendemain du référendum d’autodétermination 
(photographe : Marc Riboud).

4

5



963

culturelle, même en situation coloniale, a pu avoir des effets positifs : 
les mouvements nationalistes sont nés de l’infusion d’aspirations, de 
savoirs, de normes de la « culture occidentale » parmi les élites et les 
masses qui y ont emprunté de quoi forger les outils pour se rebeller. 
La décolonisation est pour une part la fille de la colonisation à laquelle 
elle met fin. La modernisation économique, la lutte politique et la 
langue juridique ont entamé l’ordre traditionnel, elles ont fait tomber 
des barrières ethniques et sont allées à l’encontre de loyautés tribales : 
elles ont contribué à forger de nouveaux peuples ou de nouvelles 
nations qui se sont donné des États. Et, ajoute Stonequist, là où cette 
hybridation culturelle n’a pas pris, la « révolte nationaliste » risque de 
s’« enliser dans des mouvements religieux de caractère messianique » 
(Stonequist, 1937 : 294) ou dans des règlements de compte inter-eth-
niques. Mais pouvait-il écrire pour autant que « la méthode d’inter-
pénétration raciale est la seule qui empêchera les guerres raciales et 
les effusions de sang » (ibid. : 48) ?

Stonequist a une lecture souvent psychologisante des choses, 
Frazier une vision davantage politique. Pour le premier, les personnes 
marginales s’efforcent de surmonter un complexe d’infériorité en 
reconquérant leur liberté. Elles retrouvent l’estime de soi (ibid. : 161 ; 
et Frazier, 1957a : 317) et réinstaurent un esprit de corps (Stonequist, 
1937 : 19 et 160), sans lesquels il n’y a ni « fierté », ni « dignité ». Frazier 
pose les problèmes autrement. Tout en maintenant la référence  
à l’expérience marginale propre à la colonisation et à ses « sentiments 
d’infériorité et de soumission (subservience) » (Frazier, 1957a : 298-299 
et 312), il y voit les prémisses d’une nouvelle « culture cosmopolite » 
(ibid. : 35-36). Il a un raisonnement écologique et politique de bout en 
bout. Il est sensible à la transformation de l’environnement végétal 
et animal, à la diffusion de nouvelles maladies ou aux changements 
d’habitat, de nourriture et de vêtement dont le contact entre peuples, 
occasionné par la conquête coloniale, est le primum movens. Il décrit 
clairement les « relations symbiotiques » qui se mettent en place entre 
différents groupes, sur lesquelles va naître l’organisation économique 
de l’esclavage et de la plantation. Mais il est aussi très attentif aux 



964

régimes politiques qui vont contraindre et façonner ces « communautés  
multiraciales » (ibid. : chap. XI), selon les différentes espèces d’adminis-
tration coloniale, directe ou indirecte, les degrés d’autonomie laissés  
aux régions dans des espaces impériaux, les formes de ségrégation spa-
tiale et sociale des « quartiers blancs » avec les villes indigènes, et les 
types de gouvernement moyennant diverses combinaisons de « subor-
dination et de participation politique ». Et il n’hésite pas à repérer des 
logiques de domination politique dans les « organisations biraciales » 
(ibid. : chap. XV), en particulier en Afrique du Sud. Il est très intéressé 
par les cultures de la négritude qui affirment réveiller un « héritage afri-
cain » et valorisent une philosophie, une peinture et une littérature pro-
prement africaines ou caribéennes (ibid. : 322, il cite les publications 
des Éditions « Présence africaine ») : elles vont de pair avec la naissance 
d’un Nouvel Africain, en écho à la renaissance du Nouveau Noir de 
1925, qui composent de nouvelles synthèses culturelles, qui refusent la 
« fausse assimilation » aux anciennes colonies, qui tentent de s’affran-
chir de l’emprise de l’ancien colon tout en jouant avec sa langue – diver-
sement pour Léopold Sédar Senghor, Léon-Gontran Damas ou Aimé 
Césaire, Guy Tirolien ou Jean-Joseph Rabéarivelo… voir les « Latitudes 
françaises » de Damas (1947) ou l’Anthologie de la nouvelle poésie nègre 
et malgache de Senghor (1948)42. Ce travail de l’expérience marginale sur 
elle-même, avec ses percées libératrices, ne manque pas d’ambiguïtés : 
Senghor est un bon exemple, lui qui se fait le chantre de la négritude ou 
de l’africanité (qu’il tire du côté de la « nature » et de l’« émotion »), fait 
à l’occasion « l’éloge du métissage », tout en aspirant à une très teilhar-
dienne « Civilisation de l’Universel ». D’autres, comme Alioune Diop, 
en créant le carrefour intellectuel et artistique de Présence africaine,  
voient l’enjeu qu’il y a à « désoccidentaliser pour universaliser » (Diop, 
1959 : 44) – on parlerait aujourd’hui de « provincialiser l’Europe » ou 
de « décoloniser les savoirs », de décentrer, à contre-courant de l’occi- 
dentalisation, de l’européanisation ou de la colonisation, mais sans 
perdre l’horizon d’une universalisation. « Pour universaliser, il importe 
que tous soient présents dans l’œuvre créatrice de l’humanité43. » 
L’expérience marginale, plutôt que de se confronter à l’alternative 
entre rejoindre les dominants ou les subalternes, devient la matrice 



965

d’une épreuve de recevoir et de donner : « Les apports de l’Occident 
à la formation de notre personnalité restent précieux. Nous revendi-
quons cependant la liberté de les enrichir et à notre tour de donner. 
Et pas seulement de recevoir. » (Ibid. : 44 ; soul. par Diop)44. On peut 
penser que Park, Stonequist ou Frazier se seraient reconnus dans cette 
proposition. Frazer rajoutant un dernier point : si cet idéal d’Afrique 
nouvelle a le sens d’une désaliénation et d’une émancipation, pas-
sant par l’affirmation de nouveaux peuples à travers la musique, 
le roman ou la poésie, et à terme, le sens d’une réappropriation  
inventrice des langues et des cultures autochtones, cette libération 
ne peut qu’être éminemment politique et économique. C’est vrai aux 
États-Unis où « le problème de la déségrégation va bien au-delà des 
attitudes raciales ou des relations interpersonnelles. Les facteurs 
économiques et politiques doivent être pris en compte, de même que 
les institutions et d’autres aspects de la vie sociale organisée. » (Frazier, 
1957b : 291). Et dans les anciennes colonies, la quête d’une autonomie, 
difficile à trouver au cœur des hybridations culturelles de la moder-
nité, passe nécessairement par les luttes pour l’indépendance, écono-
mique et politique. Le monde était, à la fin des années 1950, à la croisée  
des chemins.

L’ESPACE DE DISCUSSIONS OUVERT PAR  
LA CATÉGORIE DE MARGINAL MAN

La notion d’homme marginal a donné lieu à une énorme littéra-
ture, de sa formulation en 1928 jusqu’aux années 1960. On peut repérer 
quelques tentatives de critiquer, d’élargir ou de refondre cette catégorie  
qui a cette qualité d’être à la fois relativement concrète, quoiqu’in-
dexée sur des situations empiriques disparates, tout en étant en même 
temps suffisamment vague pour susciter, quand elle n’est pas simple-
ment rejetée comme un mythe sociologique, toutes sortes d’applica-
tions et de remaniements intellectuels et politiques.



966

REMISES EN QUESTION

Une des interrogations significatives est celle de Milton Goldberg 
(1941) qui parle de « (re)qualification », c’est-à-dire d’interprétation, 
d’explicitation et de réajustement du sens de la théorie de la margi-
nalité. Il opère ainsi un glissement de l’homme marginal à la « culture 
marginale » – une expression déjà présente chez un certain nombre 
d’anthropologues et chez Stonequist. L’homme marginal est un 
« hybride culturel » (Park, 1928 : 892) vivant dans un entre-deux – entre 
deux cultures qui ne se sont pas complètement interpénétrées –, qu’il 
soit le produit du métissage racial ou du flux migratoire. Cette situa-
tion d’entre-deux a pour condition que « l’appartenance [soit] impli-
citement, sinon explicitement fondée sur la naissance ou l’ascen-
dance (race ou nationalité) » et que la position marginale entraîne 
une « exclusion [qui] soustrait l’individu à un système de relations de 
groupe » (Stonequist, 1937 : 8). Partant, elle induit une composition 
entre deux cultures : « Les discordances et les harmonies, les répul-
sions et les attractions de ces mondes, dont l’un est souvent “domi-
nant” par rapport à l’autre », vont « se refléter dans l’âme » de l’homme 
marginal (ibid.). Et Stonequist rajoute :

À une extrémité de l’échelle se trouvent les conflits aigus et pro-

longés de nombreux groupes métissés et de minorités histo- 

riques, telles que les Juifs ; à l’autre extrémité, des groupes dont 

le degré d’exclusion est faible et transitoire, tels que les immi-

grants du nord-ouest de l’Europe et leurs descendants aux États-

Unis. (Ibid.)

Le point de Goldberg est le suivant. L’individu marginal qui est 
socialisé dans une culture marginale est parfaitement ajusté au groupe 
dans lequel il vit. Les « définitions de situation » qu’il met en œuvre et 
les « schémas standardisés de comportement » qu’il active lui donnent 
une prise sur les situations de la vie quotidienne, lui permettent  
d’atteindre ses objectifs et de réaliser ses désirs, d’être en phase avec 



967

les autres membres du groupe, d’en respecter les conventions, de  
participer à ses institutions et de ne pas passer pour un déviant.

Si (1) l’individu dit « marginal » est conditionné dès sa naissance  

à son existence aux frontières de deux cultures, si (2) il partage 

cette existence et ce processus de conditionnement avec un grand 

nombre d’individus de ses groupes primaires, si (3) ses années 

de croissance précoce, de maturation et même d’âge adulte le 

voient participer à des activités institutionnelles administrées 

en grande partie par d’autres individus « marginaux » comme 

lui, et enfin si (4) sa position marginale n’entraîne pas de blo-

cages ou de frustrations majeurs des attentes et des désirs qu’il  

a acquis dans cet environnement culturel, alors il n’est pas un 

véritable individu « marginal », mais un membre participant 

d’une culture marginale, tout aussi réelle et totale pour lui que 

peut l’être la culture non-marginale pour l’homme non-marginal.  

(Goldberg, 1941 : 53)

Goldberg soulève une question importante : « marginal » et « ajusté », 
de quel point de vue ? Le principe de relativité de l’anthropologie cultu-
relle joue ici à plein. Il vient bousculer le raisonnement encore très 
positiviste de Park et Stonequist, qui semblent attribuer des cultures 
relativement unifiées et homogènes aux Américains, et en contre-
point, à telle ou telle nationalité, aux Noirs et aux Juifs – préfigurant 
les recherches sur les « tempéraments nationaux » – et qui tiennent 
pour allant de soi que les Américains blancs, natifs et protestants, 
ont les mêmes normes dominantes qui s’imposent à tous les autres 
groupes. Curieusement, alors même qu’ils forgent des outils d’en-
quête empirique pour mieux saisir des dynamiques psychologiques 
et culturelles où surgissent les phénomènes de double conscience, en 
particulier dans des phases de conflit ou de transition, ils perdent de 
vue ce que Dewey (1916) avait affirmé sur l’originarité du trait d’union 
pour comprendre ce qui fait l’américanité. Ce que David Golovensky, 
dans un papier très critique, formule à sa façon, en faisant de l’Amé-
rique non pas « un organisme monolithique, mais des conglomérats 



968

de valeurs en conflit et en contradiction » (Golovensky, 1952 : 335). En 
allant plus loin, on pourrait dire que, du fait que la société moderne 
multiplie les groupes de référence (Shibutani, 1955), elle se présente 
comme un « complexe de subcultures de classe, d’ethnicité, de religion, 
et autres subcultures dont les frontières coïncident rarement. Nous 
sommes tous des marginaux. » (Antonovsky, 1956 : 57). Les expériences 
marginales et les identités multiples, déchirées, métissées, bario-
lées, hybridées, contradictoires sont devenues la règle, comme c’est 
la mode de le dire aujourd’hui. Ajoutons qu’elles mériteraient d’être 
étudiées plus minutieusement, dans des situations concrètes, tant 
du point de vue de l’expérience vécue de l’intérieur que des activités  
observables de l’extérieur, de façon à disposer d’un nuancier beaucoup 
plus riche que les hypothèses, fortes en leur temps, mais devenues  
trop simples aujourd’hui, de Park et Stonequist.

Par ailleurs, la tentation de tirer l’expérience marginale du côté de la 
psychopathologie pose problème. Karen Horney fournit un diagnostic  
dans The Neurotic Personality of Our Time (1933) où elle montre que 
les tensions de la personne marginale sont celles de tout un chacun : 
la marginalité est l’horizon indépassable de notre temps ! Golovensky 
se reconnaît dans ce diagnostic et met en doute la façon dont les  
personnes marginales sont présentées comme souffrant d’instabilité 
émotionnelle, sinon de trouble psychique. On peut reprendre le livre 
de Stonequist pour noter la litanie des caractérisations psychopatho-
logiques de l’expérience marginale : « peurs névrotiques des Noirs » 
(1937 : 118) ; hypersensibilité des Juifs (ibid. : 150), « inflexibilité spiri-
tuelle » et sublimation du Peuple Élu (ibid. : 133 et 156) ; malaise allant 
jusqu’au crime, au suicide ou à la psychose (ibid. : 159), et ainsi de suite. 
Golovensky (1952 : 336) s’en tient au cas des Juifs et rejette l’idée que 
leur dualité supposée les amènerait à « se sentir piégés et à pâtir amè- 
rement de leur participation à deux cultures ». Golovensky pense que 
loin d’être un facteur de « névrose », sinon de « schizophrénie sociale », 
cette « biculturalité » peut tout aussi bien être une source de créativité 
culturelle et de fécondité interculturelle.



969

La marginalité est à la théorie du pluralisme culturel ce que la 

« tolérance » est à la notion de fraternité. De même que la tolé-

rance suggère une condescendance qui est la négation d’une fra-

ternité authentique, de même la marginalité a les connotations 

d’une attitude hautaine qui est tout à fait différente de l’idée 

d’égalité complète qu’implique le pluralisme culturel. Beaucoup 

pensent avec Kallen que la tâche de l’éducation est de surmonter  

« les isolements de l’esprit ; d’engendrer une mutualité de res-

pect, de compréhension et de sympathie entre les différentes 

cultures ; d’initier une telle habitude de jouer en équipe entre 

différents peuples que [chacun] connait un plus grand épanouis- 

sement dans la liberté ; de libérer par [l’éducation] les énergies 

des humains, moyennant l’union des différences sur un pied 

d’égalité. Le trait d’union est l’art de la civilisation dynamique. 

(Italiques de Golovensky, 1952: 337, citant Kallen)

Du coup, la catégorie de « désorganisation personnelle », à travers 
laquelle une bonne part des expériences marginales ont été longtemps 
abordées, prend l’eau. Il y a en fait un spectre de réactions aux personnes 
marginales, qui vont de la valorisation à la répudiation, en passant  
par divers degrés de tolérance, réactions qui leur réservent des places et 
des destins très divers. Ce que Goldberg (1941) montre pour les Juifs, en 
particulier de seconde et troisième générations aux États-Unis, Arnold 
Green (1947) le reprend dans sa thèse sur les mulâtres. Les Anglo-
Indiens vivent dans une caste intermédiaire (Hedin, 1934), tandis 
que les mulâtres américains – demi-sang, quarterons ou octavons,  
sans distinction – sont aussi ségrégués que les Noirs ; si les Noirs amé-
ricains ferment les yeux sur les pratiques de passing, tenues pour une 
façon légitime de changer de statut, les Juifs non-libéraux s’opposent  
à la défection des leurs (Green, 1947 : 169). De cette palette de possibilités,  
il devient impossible d’inférer quelque chose comme de la désor-
ganisation personnelle dans l’expérience marginale. Juifs, métis et 
migrants sont plutôt exposés à différentes nuances d’intransigeance 
ou d’indulgence, de reconnaissance et de dénégation, d’accoutumance 



970

ou d’allergie, qui témoignent de combinaisons variables de monisme 
et de pluralisme culturel.

HÉSITATIONS IDENTITAIRES ET DILEMMES 
STATUTAIRES DANS LES ORGANISATIONS

Everett C. Hughes, l’un des étudiants les plus fidèles à Park, propose  
lui aussi une réinterprétation du concept d’homme marginal, de façon 
à élargir son périmètre et sa portée. Dans « Social Change and Status 
Protest » (1949), il revient au texte de Park en 1928 et y distingue deux 
dimensions. L’une est celle de l’accès à la modernité qui va de pair 
avec une « émancipation des attentes coutumières », celles en vigueur 
dans les communautés traditionnelles, que ce soit par une révolution 
culturelle, « par le travail et par la migration » (1949 : 58) ; une autre 
possibilité est celle du Juif quittant le ghetto, de l’hybride culturel 
ou du Noir américain. Entre deux mondes, le statut marginal de ces  
personnes est le produit d’une « contradiction de statut » (Hughes, 
1945). Les contradictions de statut ont un caractère objectif : elles se 
manifestent lorsque des individus possèdent des qualités appréciées 
qui devraient normalement les conduire à l’acquisition de certains  
statuts, mais en sont empêchés en raison de la possession d’autres 
caractéristiques qui les prédéfinissent. On perçoit déjà l’extension du 
statut marginal par Hughes, dans la mesure où de telles contradic-
tions objectives peuvent également se produire dans un contexte où 
les statuts sont de profession, de classe ou de genre. Ces contradictions 
de statut se redoublent de « dilemmes de statut » (ibid.), au caractère 
subjectif : le problème est alors celui de la conception de soi, d’autres 
diraient l’image ou la perception de soi, plus précisément, l’expérience 
qu’une personne entretient d’elle-même et de sa place dans le monde 
social. Le dilemme réside dans la tension entre la volonté de l’individu 
de se distancier du statut qui lui est assigné et son incapacité à s’en  
éloigner ou à s’en libérer complètement. En d’autres termes, il découvre 
que ses engagements actualisent une identité personnelle qui lui 
est intolérable, mais qui s’avère implacable : il voudrait s’échapper  
de cette cage de stéréotypes où il est maintenu et où il ne peut se 



971

réaliser, moyennant un certain nombre d’activités, en droit acces-
sibles, mais de fait interdites à son « groupe d’appartenance ». Il vou-
drait cesser d’être traité comme le représentant d’un type et devenir 
une personne sans qualités, comme tout le monde. Il est sans cesse 
reconduit à ce statut détestable à ses yeux, en raison de son uniforme 
racial et de la définition culturelle qui en est donnée, collectivement, 
ou de tout autre trait visible ou sensible, ciblé par une opération de 
catégorisation qui le déprécie. Qu’elle soit capable ou non, sympa-
thique ou non, entreprenante ou non, légaliste ou non, toutes les  
qualités et tous les défauts de cette personne seront mis sur le compte 
de son « identité » et de sa « culture ». Il y a une malédiction à être vu 
comme juif, noir, oriental, migrant, mais aussi comme femme, d’un 
certain âge ou porteuse de handicap : celle d’être marqué par un statut 
qui a la force du stigmate et qui est associé à un ensemble de limites 
et de contraintes. On n’ira pas plus loin, mais on imagine aisément 
pourquoi la lecture de « Social Change and Status Protest » a pu être 
importante pour les théories de l’étiquetage et du stigmate de Becker, 
Goffman ou Davis dans les années 1960.

Du point de vue des partenaires d’interaction, le dilemme vis-à-vis 
des personnes marginales est d’un autre ordre. À travers quelle caté-
gorie percevoir un collègue et s’adresser à lui ? Faut-il le voir comme 
un « noir » ou comme un « médecin » (Hughes, 1945 : 367) ? Faut-il la 
traiter comme une « femme », une « juge » ou une « latino » ? Quel est le 
statut qui l’emporte (master status) sur les autres dans tel ou tel ordre 
d’interaction ? Que faire de ces personnes marginales qui, à la faveur 
d’un processus d’égalisation des conditions, se rencontrent de plus 
en plus nombreuses, projetées à des places qui leur étaient barrées 
quelques années auparavant ? Elles ont tous les droits d’y être parce 
qu’elles se sont qualifiées par des études universitaires ou qu’elles ont 
fait la preuve de leur compétence professionnelle, mais elles conti-
nuent d’être la cible de préjugés en tant que membres d’un groupe 
jusque-là stigmatisé ou discriminé. Que l’opération de stigmatisation 
ou de discrimination soit de genre ou de race, de nationalité ou de reli-
gion importe peu à Hughes, qui élargit la notion de marginalité bien 



972

au-delà de sa définition initiale. Hughes prend l’exemple du méde-
cin noir, littéralement entre-deux-mondes. Auprès de ses collègues 
blancs, il suscite des sentiments mitigés d’accueil et de rejet, mais 
nous dit-il, en 1948, il n’est jamais accepté comme membre du corps 
fraternel des médecins. Une pointe de méfiance subsiste, et elle est 
encore plus forte de la part de clients racistes. Se montrer avec lui peut 
de surcroît avoir des conséquences négatives pour la réputation que 
les autres médecins entretiennent auprès de leurs collègues ou de 
leurs patients. Le médecin noir est lui aussi prisonnier d’un dilemme : 
même s’il a eu son diplôme à égalité avec ses pairs blancs et s’il est 
reconnu comme bon professionnel dans le cadre d’un hôpital à domi-
nante blanche, il continue d’être traité comme une exception. Il reste 
un Noir remarquable qui a réussi à s’extirper de sa condition ; il est 
appréhendé, perçu et évalué comme un type et échoue à être perçu 
comme une personne. Par ailleurs, un certain nombre de personnes de 
son milieu d’origine vont l’accuser de se blanchir et d’être au bout du 
compte un traître qui « sacrifie sa race » à ses propres intérêts. Il peut 
adopter une attitude militante et ne travailler qu’avec la communauté 
noire, œuvrant à la mise en place d’un système de soins décent, et sou-
vent défaillant, pour ses patients noirs, mais au risque de conforter 
une ségrégation dont il aurait pu être un contre-exemple.

Bref, en 1948, les stéréotypes ont encore la peau dure. Dans la plus 
grande partie du pays, les lois Jim Crow continuent de prévaloir et les 
cursus de formation comme les filières de l’emploi des Blancs et des 
Noirs restent hermétiquement séparés. Et dans les grandes métro-
poles du Nord, de l’Est et de l’Ouest, la solution la plus simple et la 
moins coûteuse pour tout le monde, à court terme, est de maintenir  
une ségrégation raciale des institutions médicales. Ce n’est que 
moyennant une politique active de déségrégation, assumée dans les 
centres de santé comme dans les écoles et les universités, que cette 
situation commencera à changer. Cette ségrégation n’était du reste 
pas seulement raciale, mais plus largement ethnique. La thèse de  
doctorat d’Oswald Hall (Ph.D 1944) consistait en une écologie de la 
profession médicale à Providence, Rhode Island. Elle laisse apparaître 



973

la distribution ethnique des institutions hospitalières, des carrières 
et des spécialités, des médecins et des clientèles entre communautés  
juive, irlandaise, italienne ou arménienne – moyennant le jeu des 
stéréotypes, des relations de fraternité et des réseaux de cooptation. 
Cet ancrage communautaire ne touchait pas seulement la corpora-
tion des médecins, mais aussi celle des avocats – les avocats noirs  
travaillant dans les quartiers noirs avec des clients noirs (Hale, 1949). 
Et comme une autre thèse soutenue en cette phase d’après-guerre, 
celle de Josephine Williams (1949), le montre, les femmes sont tout 
autant les victimes que les Noirs de cette espèce de stigmatisation – ce 
que l’on pourrait traduire en disant que l’uniforme du genre se subs-
titue alors à celui de la race :

L’avocate peut devenir l’avocate des femmes ou se spécialiser 

dans un type de service juridique conforme au rôle de la femme 

en tant que gardienne du foyer et de la morale. Les femmes méde-

cins peuvent trouver une place dans les spécialités dont seuls 

les femmes et les enfants ont besoin. […] Le professionnel noir 

trouve ses clients parmi les Noirs. Le sociologue noir étudie géné-

ralement les relations raciales et enseigne dans un collège noir. 

Une nouvelle figure sur la scène américaine est le responsable du 

personnel noir dans les industries qui ont commencé à employer 

des travailleurs noirs. Ses fonctions consistent à régler les diffi-

cultés des travailleurs noirs, à résoudre les conflits mineurs entre 

les races, à interpréter la politique de la direction pour les Noirs 

et à présenter et expliquer le point de vue des Noirs à la direc-

tion. C’est un travail difficile. Toutefois, ce qui nous intéresse 

pour l’instant, c’est le fait que le Noir, promu à ce poste, n’agit 

qu’à l’égard des employés noirs. (Hughes, 1945 : 358)

Les occasions d’expérience marginale vont donc se multiplier 
au fur et à mesure que va progresser le mouvement vers l’égalité des 
conditions des différents groupes ethniques entre eux, des Blancs et 
des Noirs ainsi que des femmes et des hommes. La lutte contre les 
situations d’inégalité, de ségrégation et de discrimination va faire 



974

proliférer de nouvelles situations, trajectoires et personnalités margi-
nales. Hughes est l’un des premiers à décrire la réponse donnée par les 
organisations et les entreprises aux nouvelles règles de déségrégation.  
Des fiches de poste sont créées spécifiquement dans les entreprises 
et les organisations, qui s’alignent ainsi sur les nouvelles législations 
en introduisant une nouvelle partition au sein de leur personnel. 
Hughes parle d’« officiers de liaison » (ibid. : 359) qui sont embauchés 
pour assurer la connexion de la direction avec certains groupes de 
genre, ethniques ou raciaux – de la même façon que, dans l’armée 
coloniale française, des officiers sénégalais faisaient la charnière entre 
le haut commandement et les régiments de tirailleurs (Fanon, 1952 : 
14). C’est une nouvelle gestion des interfaces qui se développe dans 
les organisations et les entreprises, lesquelles, tout en appliquant les 
règles de droit, n’en paient pas moins leur tribut au jeu des préjugés  
et des stéréotypes. Nous sommes là juste après la Seconde Guerre 
mondiale. Le mouvement des droits civiques commence à faire son 
chemin dans certaines organisations communautaires et syndicales, 
églises et universités. Mais la recherche en sciences sociales, surtout, 
ne peut plus s’en tenir aux généralités de vingt ou trente ans aupara-
vant. On sait désormais que les progrès du pluralisme peuvent aller 
de pair avec le fractionnement des espaces et des histoires de vie ; ou 
encore que l’assimilation n’est pas incompatible avec la segmentation 
des institutions sociales du welfare, de santé ou d’éducation, des mar-
chés du travail, du loisir et de la consommation. Morcellement des  
services, encapsulement des carrières, exclusion de certains postes au 
revers de l’inclusion dans la force de travail, ethnicisation de trajec- 
toires résidentielles et professionnelles, reconduction de formes 
d’auto- et d’hétéro-ségrégation dans les écoles, les églises et les quar-
tiers. Les migrants d’ascendance irlandaise, italienne ou polonaise, et 
même juive, chinoise ou philippine réussissent progressivement à se 
faire une place. Ce n’est souvent que la seconde ou la troisième géné-
ration qui réussit à se dissoudre dans le creuset de la citoyenneté amé-
ricaine – avec une accélération à partir de la fin des années 1950. Le 
processus d’assimilation (au sens de Park) poursuit son cours, ponctué 
par des phénomènes de renouveau religieux (revival) – le pluralisme 



975

religieux se traduira par des mesures de protection du droit d’exercer  
sa religion ou d’exemption des obligations fiscales ou militaires – et 
par les mouvements des droits civiques – le pluralisme ethnique et 
racial va se concrétiser dans des programmes d’action affirmative.

Mais le « problème des Noirs » n’a pas été résolu, à la différence de 
celui des Amish et Quakers, Mormons et Doukhobors, Huttérites et 
Mennonites, dont la revendication d’une espèce d’« isolement moral » 
a été satisfaite, écrit Park (1938/2024). Et la question des minorités  
a depuis été compliquée par l’arrivée d’autres groupes étrangers 
– mexicain, portoricain, latino en général, coréen, haïtien –, sans 
compter le réveil des minorités autochtones de Hawaii ou d’Alaska, 
et plus largement des peuples amérindiens (Native Americans) dans 
les années 1960.

LA FRAGMENTATION DES SITUATIONS  
ET LE CONTREPOINT DES PERSONNALITÉS

Un dernier point important est que l’expérience marginale est 
pensée à la croisée de deux cultures ou comme un stade dans un pro-
cessus d’assimilation, mais du point de vue d’une phénoménologie 
de l’expérience, cette proposition doit être affinée. Une culture ne 
se donne jamais en bloc, ce qui lui est pris et ce qui en est laissé est 
extrêmement variable ; et la culture n’existe qu’en tant qu’elle s’in-
carne dans des arrangements écologiques qui peuvent, eux aussi, 
être d’une grande variété. Les scénarios d’intégration sont multiples, 
comme la tradition sociologique de Chicago l’a montré et comme les 
auteurs contemporains continuent de le confirmer. Les années 1960 
ont fait apparaître de nouvelles questions sur les parcours d’assimi-
lation. Milton M. Gordon (1964), dans Assimilation in American Life, 
réexamine les hypothèses de l’anglo-conformité, du melting-pot et du 
pluralisme culturel, et va plus avant dans la combinaison des multiples 
critères de classe et d’ethnicité qui composent les sous-sociétés et sub-
cultures états-uniennes. Les études sur les petits groupes, sur les socia-
bilités et sur les identités qui se multiplient dans les années 1950-60 



976

montrent que l’intégration à l’emploi, la réussite scolaire, l’affiliation 
à des associations, l’apprentissage culturel, les modes de consomma-
tion, la participation civique, l’identification à la politique nationale 
ne vont pas du même pas. Beyond the Melting Pot de Nathan Glazer 
et Daniel Patrick Moynihan (1963) a de même marqué les esprits par 
la multiplicité des dynamiques collectives qu’il a décrite à New York, 
attestant de la diversité et de la longévité, de la vitalité et de la créati-
vité des regroupements ethniques – les Allemands, si nombreux au 
xixe siècle, se sont fondus dans la masse, tandis qu’avec l’afflux continu 
de Porto-Ricains, l’épopée des Latinos n’a cessé de s’écrire. Il n’y a pas 
un et un seul scénario d’assimilation. Toutes sortes de recompositions 
se font autour de critères raciaux, politiques et religieux. Et les figures 
de l’expérience marginale se font de plus en plus complexes, a fortiori 
avec les secondes générations. On peut en prendre deux exemples, 
parmi d’autres, liés au logement et à l’emploi.

Le logement, d’abord. Dans la sociologie de Chicago des années 
1920 et 1930, la ségrégation résidentielle dans des colonies d’habitat  
a été prise comme un « indicateur d’assimilation » : la mosaïque de 
nationalités apparaissait déjà sur les cartes des Hull House Maps and 
Papers (1895) et le développement urbain se fait par des regroupe-
ments de populations (settlements) par nationalité. Ces phénomènes 
sont observés non seulement à Chicago, mais dans sa région métro-
politaine. Dans l’une des premières enquêtes sur les villes périphé-
riques, Satellite Cities, produit d’un exode industriel en vue de dis-
poser d’espace bon marché et d’échapper à des contraintes fiscales 
ou réglementaires, Graham Taylor Jr. (1915) découvre que les villes 
manufacturières aux entours de Chicago sont blanches en leur centre, 
encerclées de bidonvilles peuplés de Noirs, « dans un contraste sor-
dide » (1915 : 251). Si les Bulgares et les Macédoniens s’entassent dans 
les immeubles du centre de Granite City, une loi non écrite y « interdit  
à quiconque de vendre ou de louer des biens immobiliers » à des 
Noirs (ibid. : 151), tandis qu’à Fairfield, des conditions raciales s’appli- 
quent à l’usage des lots : « Ledit lot ne sera utilisé que par des per-
sonnes blanches, à l’exception des domestiques employés sur les lieux 



977

qui pourront occuper les maisons qui leur sont réservées. » (Ibid.). Ce 
compartimentage racial va de pair avec un compartimentage social 
– d’autres villes satellites sont des sortes de communautés résiden-
tielles pour familles prospères. Pourtant, une telle segmentation n’est 
pas incompatible avec le processus d’américanisation, d’autant moins 
que ce qui est à atteindre est une « uniformité superficielle, une homo-
généité de manière et de mode, associée avec des différences relati-
vement profondes dans les opinions, croyances et sentiments indivi-
duels » (Park, 1913/1914 : 607).

La sociologie ne cessera de rendre compte de ce phénomène de  
distribution spatiale selon des indicateurs de classe, d’ethnicité et de 
race, montrant les affinités plus fortes entre certaines communautés  
(les Noirs et les Japonais font bon ménage) et les zones conflictuelles 
aux frontières de certaines autres (les batailles entre Juifs et Polonais)45. 
Cette segmentation du marché du logement a été entretenue par des 
conflits entre nationalités, entre néo-arrivants et déjà-installés, par 
l’exercice d’un contrôle territorial fondé sur la violence ou la dissuasion, 
et concernant les personnes de couleur, par les clauses de restriction  
raciale et les mouvements de white flight (une expression qui n’appa-
raît que dans les années 1950). Amos Hawley (1944) affirme que « la 
redistribution d’un groupe minoritaire selon le même pattern territo-
rial que le groupe majoritaire entraîne une dissipation de son statut de 
subordination et une assimilation de ce groupe assujetti dans la struc-
ture sociale ». Il perd la visibilité due à la concentration dans l’espace et 
il se recompose tandis que ses membres occupent de nouvelles places 
dans la société d’accueil, en particulier dans l’espace urbain (Duncan 
& Duncan, 1955). C’est ce qui est supposé se passer après que la Cour 
suprême annule en 1947 les « clauses restrictives » entre propriétaires 
s’engageant à ne jamais louer ou vendre à des Noirs, à des Juifs ou à des  
Orientaux. À terme, de tels quartiers pourraient réaliser l’utopie d’une 
« canopée cosmopolite », au sens où l’entend Elijah Anderson (2019) ; 
dans les faits, le droit peine à substituer ses règles d’égalité à l’ordre 
des mœurs établies et des habitudes morales.



978

La ségrégation sur le marché foncier et immobilier, qui permet 
malgré tout de s’y faire une place, se retrouve sur le marché de l’emploi.  
La séparation des lieux de résidence a des conséquences fortes sur la 
capacité de parler correctement anglais, sur le choix des conjoints, 
des relations et des amitiés, sur la cooptation dans des organisations 
ou des entreprises, sur les événements de rencontre qui procurent 
des opportunités. À la faveur des réputations de communauté ou de 
quartier, elle ménage des contacts sélectifs, qui ont des conséquences 
sur les chances de trouver du travail ou de participer à la vie civique. 
Le jeu des attractions et des répulsions qui se met en place dans une 
configuration de patterns résidentiels est donc, comme l’a montré 
Stanley Lieberson (1961), corrélé à d’autres processus d’intégration 
sociale à la société d’accueil, et en particulier au monde de l’emploi. 
La complexification de la division du travail et de la spécialisation 
des fonctions dans les sociétés modernes se traduit par l’extension 
du système de relations de compétition et de coopération entre diffé-
rents groupes, et par une redistribution territoriale et professionnelle 
des populations. Certains secteurs et occupations économiques sont 
appropriés par, ou réservés à, certains groupes nationaux, ethniques 
ou raciaux. Ils s’y investissent parce que ces opportunités sont dispo- 
nibles, ou qu’elles leur sont assignées par des agences de recrutement ; 
ils s’y substituent à d’autres minorités pour des raisons de coût de 
main-d’œuvre, ou ils se les transmettent par cooptation ou par héri-
tage – auquel cas, leurs membres développent des compétences spéci- 
fiques et accumulent une expérience collective. Cela rend compte de 
la prépondérance des Chinois dans les blanchisseries ou sur les chan-
tiers du Transcontinental Railroad, des Irlandais dans la police ou le 
clergé à Boston, des Japonais ou des Philippins dans le maraîchage  
à Hawaii et en Californie, des Mexicains dans les mines et les ranches 
du Sud-Ouest, des Juifs dans les entreprises de confection au début 
du siècle ou des Hassidim dans l’import-export à New York, des Noirs 
dans les industries de l’acier, de l’automobile ou de la viande après la 
Grande Migration vers le Nord. Ces niches d’activités développent des 
relations symbiotiques avec d’autres niches d’activités, tout comme 
elles peuvent être le lieu d’antagonismes ethniques sur un marché du 



979

travail divisé (split labor market). Certaines fonctions et institutions 
sont dédoublées dans le monde des Africains-Américains ou dans celui 
de minorités ethniques et raciales ; tandis que d’autres minorités rem-
plissent au contraire des fonctions d’« intermédiaires » (middleman 
minorities) (Blalock, 1967), un point que Stonequist avait entrevu.

Ces minorités marginales – Juifs, Grecs, Arméniens, Libanais… 
mais aussi Pakistanais au Royaume-Uni, Chinois en Asie du Sud-Est 
ou Indiens en Afrique de l’Est et du Sud – sont des médiatrices des 
processus de commerce, d’échange et de circulation de personnes et 
de marchandises, de capitaux et de valeurs, entre leurs pays d’origine 
et celui où elles séjournent. D’après Bonacich (1973), elles se caracté-
risent, pour la première génération, par un ensemble de traits : résis-
tance aux mariages extérieurs, solidarité familiale, régionale ou clani- 
que, auto-ségrégation résidentielle, création d’écoles communau-
taires, maintien de traits culturels et religieux, implication limitée 
dans la politique locale, sinon pour des sujets ayant trait aux affaires 
qui affectent directement leur groupe. Ces minorités marginales sont 
avant tout entrepreneuriales (moyennant des partenariats d’investis-
sements, des prêts à faible taux d’intérêt et des associations de crédit 
rotatif) ; elles s’adressent à différents types de clientèles dans et hors 
de leur communauté ; si elles créent des magasins familiaux ou des 
fermes d’approvisionnement (truck farms), elles recrutent leur main-
d’œuvre dans la famille élargie ou dans des réseaux proches ou alliés ; 
et ce personnel entretient des rapports de protection personnelle et 
d’assistance paternaliste avec la famille qui l’emploie. Ces minorités 
marginales sont elles-mêmes stratifiées, souvent avec des écarts de 
richesse considérables, mais elles n’en sont pas moins des commu-
nautés où règne une certaine solidarité – tontines, caisses de secours, 
associations funéraires… On notera la diversité de ces minorités margi- 
nales. D’après l’hypothèse d'une « assimilation segmentée » (Portes & 
Zhou, 1993), leurs membres de seconde génération connaîtront diffé- 
rents modes d’incorporation à la société d’accueil. Ils peuvent avoir 
une mobilité ascendante et devenir américains au sens fort du terme, 
s’affranchissant parfois de la famille, ne la retrouvant que pour les 



980

grandes occasions, entretenant tout au plus un rapport folklorisant 
avec leur ascendance ethnique et se débrouillant avec la rémanence 
de formes de stigmatisation. Mais ils peuvent aussi s’intégrer dans des 
communautés démunies, qui s’identifient comme états-uniennes, 
mais qui restent ségréguées dans des zones urbaines défavorisées, dont 
les membres occupent les postes subalternes du marché du travail, 
avec de forts taux de chômage chronique et des chances de mobilité  
ascendante extrêmement limitées ; tout comme ils peuvent s’intégrer 
dans des communautés prospères économiquement, à forte cohésion 
ethnique, avec des élites qui contrôlent des enclaves de l’industrie ou 
du business, à cheval sur les États-Unis et leur pays d’origine, minorités 
qui disposent de leurs propres institutions sociales et où tendent à se  
maintenir des valeurs traditionnelles. Il n’y a pas un seul profil de 
minorité marginale.

Un dernier exemple de ces imbrications ethniques, raciales ou 
nationales des territoires, des groupes et des activités, nous est donné 
par la thèse de William Kornblum, Blue Collar Community (1974), sur 
les quartiers des aciéries de l’extrême South Side de Chicago. Au moyen 
d’une ethnographie chirurgicale, Kornblum rend compte des multiples  
sociabilités primaires, qu’elles relèvent de la proximité résidentielle, de 
l’affiliation ethnique ou de la coopération professionnelle. Il constate 
une forte ségrégation des groupes de loisir, de consommation, de sport 
et de religion entre Scandinaves, Polonais, Serbo-Croates, Italiens, 
Irlandais, et plus encore, Mexicains et Noirs, sans compter les noyaux 
de Juifs et Grecs le long des avenues commerçantes. Cela est vrai de la 
plupart des lieux de culte, des bandes de jeunes au coin de la rue, des 
bars, des tavernes et des pubs – certains étant très identitaires, d’autres 
acceptant le tout-venant, Noirs exceptés, sinon dans les buvettes du 
no man’s land à la sortie des aciéries. Dans l’espace résidentiel, les 
conflits ethniques et raciaux sont également violents entre les diffé- 
rentes nationalités, au gré de leur installation à Irondale ou Slag 
Valley, dans l’East Side ou à South Chicago. Irondale a ainsi connu 
des conflits territoriaux des Serbes et des Italiens contre les Irlandais, 
ou des Mexicains contre les Serbes et les Irlandais. Mais la violence est 



981

bien plus intense entre Noirs et Blancs : les Noirs doivent s’installer 
dans des quartiers périphériques à ceux des aciéries et sont personae  
non gratae. L’épisode des émeutes raciales de Trumbull Park en 1953-
54 explose après que l’Agence du logement de Chicago a installé une 
famille noire dans un nouveau complexe de logements sociaux : les 
tensions dureront des années et se traduiront par l’interdiction de  
certains parcs et magasins aux personnes africaines-américaines. 
Au sein des aciéries, les groupes de travail sont également distribués 
et hiérarchisés selon différents critères, en fonction de la nationa-
lité d’origine, avec les Noirs et les Mexicains en bas de l’échelle, sans 
doute. Mais le système de l’occupation des emplois et des chances de 
promotion est aussi fonction de la nature des postes, de l’ancienneté 
et de la compétence : être Noir n’interdit pas d’avoir une ascension 
professionnelle ou de mener une carrière syndicale. Et tous les sidé-
rurgistes partagent la même culture ouvrière, qui atténue les autres 
appartenances sur le lieu de travail. Enfin, les sections syndicales, 
selon qu’elles relèvent de la Wisconsin Steel Works, de la Republic Steel 
Corporation ou de la South Woks de l’U.S. Steel, ont des ancrages diffé-
rents dans les communautés ethniques et des articulations différentes 
avec la politique locale. C’est un autre paramètre à prendre en compte 
pour comprendre comment opèrent les relations inter-ethniques ou 
inter-raciales. Les partis politiques, cependant, tout en maintenant 
des liens directs avec les réseaux ethniques et raciaux, et leur disper-
sion en groupes primaires (relations vicinales, affinités langagières, 
cohortes d’âge, solidarités paroissiales, co-activismes associatifs ou 
syndicaux…), sont également surdéterminés par des considérations 
municipales, pour la politique de la circonscription (ward), étatiques 
ou nationales pour les législatives et les présidentielles, qui débordent 
les frontières du quartier : ils sont amenés, par la finalité même des 
engagements qu’ils accueillent, à opérer des mélanges.

La réponse à la question de l’intégration de différents groupes, du 
dépassement des clivages ethniques et raciaux, et éventuellement de 
la formation d’une hybridité culturelle, ne peut donc être donnée en  
bloc, une fois pour toutes, pour toutes les situations. Il faut un travail 



982

d’observation et de documentation bien plus minutieux des écologies  
locales et de leur genèse historique pour donner chair au plura-
lisme culturel. Il faut aussi prendre en compte ce qui s’y passe en 
matière de ségrégation et de lutte contre la ségrégation dans les 
transports publics, les écoles publiques, les universités subvention-
nées, et les forces armées, et plus largement dans le domaine privé. 
L’administration fédérale, certaines agences locales comme celle du 
logement à Chicago, et des associations de défense des droits civiques 
ont mis la pression sur les entreprises, les syndicats, les confréries 
et les églises pour faire avancer les choses à partir de 1945, et plus 
encore dans les années 1960. Un autre paramètre est celui du passage 
du temps. Les seuils d’intolérance s’abaissent à la faveur d’une accultu- 
ration réciproque, de génération en génération, jusqu’à rendre pos-
sibles des coexistences et des mixités impensables dans un premier 
temps. La transformation des quartiers eux-mêmes, le brassage de leurs 
habitants, la sortie des jeunes hors du cocon ethnique ou racial, leur 
apprentissage de la multiplicité des milieux et des codes qui font les 
métropoles modernes, leur investissement dans des cursus scolaires  
et universitaires, et à terme, leurs mariages mixtes, l’interconnaissance 
entre voisins, leur engagement dans les mêmes organisations pour 
résoudre leurs problèmes : tous les processus de symbiose et d’asso- 
ciation, d’assimilation et d’accommodation dans lesquels ils sont 
embarqués, engendrent de nouvelles formules d’expérience margi- 
nale. De temps à autre, les crispations identitaires grippent ce proces-
sus d’américanisation, l’imaginaire prenant le pas sur l’expérience : 
« l’étranger » redevient la cible à abattre pour les uns, l’Amérique le 
repoussoir d’identités fantasmées pour les autres, et des partis politi- 
ques, nativistes ou communautaristes, jettent de l’huile sur le feu de 
la discorde et de la sécession. Mais la tendance générale reste à l’inté- 
gration progressive.

Les enquêtes empiriques montrent en tout cas que le processus 
d’américanisation ne s’accomplit pas d’un seul tenant et qu’il s’accom-
plit selon des formules différentes : il suit des cheminements et obéit  
à des rythmes multiples, selon les individus, les familles ou les groupes. 



983

Les stratégies de transition sont parfois réversibles. Les occasions  
de se perdre, de subir des déconvenues ou de choir dans le ressenti-
ment sont nombreuses pour tous ceux qui se risquent dans des par-
cours marginaux. Alfred Schütz écrivait déjà, dans « The Stranger » 
(1944/1964 : 105), que

[…] l’étranger est qualifié d’ingrat, quand il refuse de reconnaître 

que le pattern culturel qui lui est proposé lui offre un abri et une 

protection. Mais ces personnes ne comprennent pas que l’étran-

ger en état de transition ne considère pas du tout ce pattern 

comme un abri protecteur, mais comme un labyrinthe dans 

lequel il a perdu son sens de l’orientation.

Le pluralisme culturel commence déjà là, à prendre la mesure 
de l’écart entre les perspectives des insiders et des outsiders. Il nous 
conduit à investiguer sur les occasions de la vie quotidienne d’une 
personne : dans quelles activités et dans quelles interactions se joue 
quelque chose comme de l’assimilation ou comme de l’accommoda-
tion, comme de la ségrégation ou comme de l’intégration ? Ce plura-
lisme culturel s’étend des membres de minorités ethniques ou raciales 
aux femmes, et bientôt, aux personnes en situation de disabilité, 
répondant à l’appel de la liberté et de l’égalité, animées par un désir 
d’émancipation et de réalisation de soi, à l’encontre des différentes 
formes d’oppression, de discrimination et de stigmatisation qu’elles 
subissent. Finalement, à l’échelle des trajectoires biographiques, la 
littérature sur l’expérience marginale nous apprend les façons multi- 
ples, dé-syntonisées et désynchronisées de devenir un insider tout 
en restant, sous certains aspects, un outsider. L’idée d’une « structure 
contrapuntique de la personnalité » (Schütz, 1947-51/1970) peut être 
ici mobilisée en renfort pour comprendre l’expérience marginale, dis-
persée sur de multiples agencements institutionnels, légaux et poli-
tiques, faite de l’entrelacement de multiples lignes mélodiques (l’asso-
ciation-dissociation des parcours résidentiel, scolaire, professionnel, 
amoureux, langagier, religieux, etc.) et de la composition de multiples 



984

accords harmoniques (dans des synthèses plus ou moins consonantes 
ou dissonantes, euphoriques ou dysphoriques).

Depuis les premiers travaux de Park et de Thomas-Znaniecki, au 
moment de la Première Guerre mondiale, jusqu’au manuel publié par 
Tamotsu Shibutani et Kian M. Kwan en 1965, Ethnic Stratification, 
on aura constaté que les trajectoires d’assimilation et d’accommo-
dation, d’incorporation institutionnelle, d’implantation résiden-
tielle et de mobilité économique ne sont pas synchrones et peuvent 
aller de pair avec des formes de ségrégation ethnique ou raciale. 
Malgré tout, pour les sociologues de Chicago, « la colonie d’immi-
grants en Amérique est un pont de transition (bridge of transition) 
entre l’ancien et le nouveau monde, une maison de transit à mi- 
chemin (half-way house), sur la route de l’assimilation » (Stonequist, 
1937 : 85). L’expérience marginale y a ses médiations institutionnelles. 
Les institutions autonomes de chaque communauté locale en sont 
des matrices et des vecteurs, à cheval sur les mondes d’origine et 
d’accueil, des sas de transition, de transplantation et d’acclimata-
tion entre deux milieux. Parfois, ces institutions sont séparées par la 
force des choses, comme c’est le cas pour les églises : mixité raciale 
non-désirée, disjonction des rituels et des liturgies, mis à part pour 
quelques églises comme la Christian Church à Hyde Park (devenue 
University Church of Disciples of Christ), dont s’est occupé pendant 
quarante ans le pragmatiste Edward Scribner Ames, et que fréquen-
tait R. E. Park. Ces institutions autonomes peuvent être des écoles 
communautaires qui s’alignent néanmoins sur les programmes et les 
exigences du Conseil d’éducation et ménagent des programmes bilin-
gues dans les écoles. Le Hmong a ainsi été un véhicule d’instruction 
et une ressource d’apprentissage après que les Hmong du Laos et de 
Thaïlande ont été réinstallés après 1973 et 1980 dans le Wisconsin et 
de Minnesota. Un autre type d’institutions sociales peut être écono-
mique, comme les circuits d’approvisionnement et de vente des com-
merces ethniques, par exemple ceux de Chinatown ou du Ghetto, qui 
sont ancrés dans des réseaux communautaires, mais qui assument 
leur statut marginal en vendant des produits ordinaires et en étant 



985

ouverts à tous, mélangeant leurs clientèles. On a encore des médias 
de communication marginaux, véritables institutions frontières : la 
pratique du bilinguisme et la pidginisation des langages est au cœur 
des centaines d’organes de la presse ethnique. Park a ainsi décrit les 
mélanges de yiddish et d’anglais, de nouvelles de proximité et d’infor- 
mations générales, dans la presse juive de New York du début des 
années 1920. De fait, ces formes de culture marginale peuvent aussi 
se constater dans des processus de fusion et d’innovation, que ce soit 
dans les façons de cuisiner et de s’habiller ou dans celles de jouer 
de la musique. Elles témoignent d’une créativité syncrétique, qui va 
au-delà de la sélection et de l’addition d’éléments musicaux, culi-
naires et vestimentaires des deux cultures.

Les cultures marginales ne sont pas seulement « entre-deux », 
elles synthétisent de nouvelles formes de vie commune par un irré-
sistible processus d’invention. Elles ont une traduction politique : les 
machines partisanes peuvent à la fois s’ancrer dans des clientèles eth-
niques ou raciales et transformer leurs protégés en bons Américains. 
L’exemple classique est Tammany Hall, avec son Grand Sachem Boss 
Tweed, de 1858 à 1871, patronnant les électeurs irlandais débarquant 
en masse à New York en raison de la Grande Famine, leur fournis-
sant subsides et emplois (policiers, pompiers, etc.) contre votes, mais 
les aidant aussi à se naturaliser et les initiant à la vie civique et poli-
tique aux États-Unis. Harold Gosnell a été l’un des premiers à étudier 
sérieusement les politiciens noirs. Park retrace, dans son introduc-
tion à Negro Politicians (1935), l’histoire de la politique noire depuis 
une aristocratie de leaders du mouvement abolitionniste aux poli-
ticiens d’une « jungle politics des slums » et aux radicaux « qui tirent 
leur inspiration de Moscou ». Les deux noms les plus connus jusqu’au-
jourd’hui restent Edward H. Wright, soutien de Big Bill Thompson 
et l’un des plus influents dans la politique locale, et Oscar de Priest, 
premier alderman noir élu à Chicago en 1915 et premier Noir du Nord  
à entrer au Congrès en 1929. Les partis politiques, démocrate ou répu-
blicain, s’adressaient à des électorats spécifiques et labouraient le 
terrain de circonscriptions spécifiques – Five Points à New York, la 



986

Black Belt à Chicago… – donnant ainsi à des minorités ethniques ou 
raciales voix au chapitre et leur ménageant l’accès à un certain nombre 
de droits et de services. Paradoxalement, la gamme des pratiques 
de clientélisme et de corruption, des pots-de-vin au crime organisé, 
peut, sous cet angle, être interprétée comme une boîte à outils d’inté- 
gration et de transition entre les différentes communautés et sub-
cultures migrantes et le reste de la société américaine.

Tous ces éléments viennent compliquer le portrait du pluralisme 
culturel, ethnique et racial dressé par les philosophes et intellectuels 
publics.

CONCLUSION

On peut récapituler comme suit quelques points évoqués dans 
ce texte. La personne marginale, en fonction de la stratégie qu’elle 
adopte : 1) peut devenir un membre accepté ou en tout cas toléré 
du groupe dominant. Cette tâche est facilitée si elle ne porte pas de 
marque stigmatisante, à commencer par un « uniforme racial ». Mais 
le stigmate peut prendre d’autres formes, comme celui de porter un 
nom indigène dans un univers de missions, d’être né dans tel pays 
et de vivre dans tel quartier, de fréquenter telle église ou de manger 
telle cuisine. 2) C’est toute la problématique du passing : la personne 
marginale peut gommer ses origines pour se fondre dans le groupe 
dominant, ce qui commence souvent aux États-Unis par l’adoption 
d’un nom de famille plus facile à comprendre, à épeler et à prononcer 
pour des Anglo-Saxons (Stonequist, 1937 : 99). On a entrevu le formi-
dable travail sur soi, sur son corps, ses modes d’apparaître et de dis-
courir en public que requiert le passing – et les périls de cette stratégie. 
3) Au lieu de quoi, la personne marginale peut s’identifier au groupe 
dominé et prendre le parti de la rébellion. Elle choisit de devenir « révo-
lutionnaire » ou « nationaliste », gagne le leadership de mouvements 
luttant énergiquement pour le pouvoir, les intérêts et les droits de 
la « minorité » qui s’exprime et se représente à travers elle. C’est fré-
quemment le cas de métis, selon Park et Stonequist, que l’on retrouve 



987

à la tête du mouvement des droits civiques aux États-Unis. Mais pas 
toujours. Un « groupe-tampon » comme celui des Eurasiens se sentait 
proche des Européens en Indonésie, avait davantage intérêt au statu 
quo et a été débordé par les Indonésiens du bas de l’échelle sociale 
(Frazier, 1957a : 314). 4) Sans être aussi radicale, la personne marginale 
peut se contenter de mettre ses capacités de traduction et de média-
tion entre deux camps au service d’un emploi de « réformatrice » ou 
de « conciliatrice ». Du fait qu’elle est à même de prendre la place des 
uns et des autres, elle est bien placée pour essayer de résoudre les ten-
sions et les conflits qui les opposent. La difficulté est de réussir à faire 
reconnaître par les deux bords sa position double d’outsider et d’in-
sider, afin de remplir une fonction de transcodage et de conciliation.  
5) La personne marginale peut encore ne vivre que dans une situation 
transitoire, sans rien revendiquer, recroquevillée sur son micromilieu 
de vie, s’accommodant sans s’assimiler, comme le migrant séjourneur, 
qui refuse de s’installer dans sa société d’accueil et retourne dans sa 
société d’origine ; société d’origine, devenue d’accueil, où le migrant 
découvre qu’il n’a plus de place, qu’il est doublement marginal, sans 
chez soi nulle part et ne peut trouver de répit qu’auprès de ceux qui ont 
eu une trajectoire similaire à la sienne. 6) Cette personne marginale 
peut aussi virer à la délinquance (Wirth, 1931), ou en tout cas multi- 
plier les conduites répréhensibles (misconducts), comme les jeunes 
de familles migrantes, à cheval sur plusieurs mondes, réseaux et 
éthiques, qui larguent les amarres familiales et trouvent de nouveaux 
standards moraux et sociaux en rejoignant des bandes ou des gangs. 
« Produits d’un mélange incomplet de différentes souches culturelles », 
par exemple de l’hybridation raciale ou du mariage inter-religieux, 
ils vivent leur pluralisme comme l’impossibilité de se plier à un code 
moral ou légal. 7) Une dernière possibilité pour la personne marginale 
est de transformer son trouble en réflexivité et en créativité « artis-
tique » ou « intellectuelle ». Elle se met alors en quête de représenta-
tions expressives et imaginatives d’un monde commun – à la façon 
d’un capteur et d’un générateur de l’esprit communautaire – produi-
sant des œuvres dans lesquelles des publics sensibles et pensants vont 
se reconnaître et à travers lesquels ils vont s’unifier. 8) Mais la double 



988

conscience du Soi divisé peut s’avérer trop douloureuse et la personne 
marginale, pour en finir avec ses tensions et ses conflits internes, peut 
décider de s’enfuir ou de s’évader (escape). Elle ne choisit plus entre les 
options des groupes dominant ou subalterne, elle renonce au confor-
misme et à la délinquance, à la rébellion et à l’expression, elle tourne 
le dos à une situation trop infructueuse et met fin aux contradictions 
qui la rongent en prenant le large – voyage, drogue, mysticisme.

Tel est le spectre de possibilités que Park et Stonequist, mais aussi 
Wirth, Siu, Frazier, et quelques autres, ont dessiné pour les personnes 
marginales. L’expérience marginale se noue là où et quand les peuples 
se rencontrent (where /when the peoples meet) : ce peut être sur des ter-
ritoires, ce peut être dans des choses, des lois, des langages, des ins-
titutions, mais ce peut aussi être dans des corps et leurs milieux, des 
espaces de vie et des histoires de vie. La figure de la personne margi- 
nale est partie prenante de la tentative de reconstruire une typologie  
de personnalités et de formes d’expérience dans des situations de 
contact, de cohabitation et parfois d’interpénétration entre groupes 
culturels, ethniques ou raciaux. Cette rencontre n’est pas systémati-
quement heureuse : elle peut conduire à l’échec, donner lieu au mieux 
à des « conduites ambivalentes » et à des « sentiments contradictoires » 
(Stonequist, 1935 : 6) dans lesquels s’enferre la personne marginale, 
qui se traduisent par toutes sortes de malaises (un mot récurrent, en 
français, chez Stonequist) existentiels, sinon à des pathologies psy-
chiques et sociales. Le contact entre peuples suscite surtout beau-
coup de xénophobie, de racisme et d’antisémitisme contre ces êtres 
de la marge, ni dedans ni dehors – minorités de longue date, produits 
de la migration ou du métissage, sang-mêlé ou demi-caste. Les situa-
tions marginales sont travaillées par des conflits culturels, des ten-
sions ethniques ou des frictions raciales, souvent enracinées dans des 
dynamiques de discrimination sociale ou légale, d’exploitation éco-
nomique et de domination politique, qui empêchent la dynamique 
d’accommodation et d’assimilation du « cycle des relations raciales » 
de se dérouler sans heurt. Mais Park et ses étudiants n’étaient pas des 
promoteurs de l’assimilation à tout va, comme c’est devenu la mode 



989

de le leur reprocher, du point de vue, anachronique, des politiques de 
l’identité. Ils constataient juste qu’elle se produit la plupart du temps, 
à plus ou moins longue échéance, à des rythmes différenciés selon les 
domaines de vie – un fait de description sans jugement de valeur. Cette 
assimilation, au sens d’une ingestion sans reste, n’a rien de nécessaire 
et peut laisser la place à d’autres solutions : séjour transitoire et retour 
au pays pour les migrants ; position marginale de certaines minorités  
juive, noire et orientale ; création de niches ethniques ou raciales, 
que ce soit dans le commerce ou dans le crime ; isolement relatif  
de certaines minorités religieuses – Mormons, Quakers, Molokans, 
Anabaptistes, etc. ; cristallisation de classes ou de castes organisées, 
avec une identité et un statut ; mouvements de revendication collec-
tive, réformistes ou révolutionnaires…

Quand les peuples se rencontrent (Alain Locke & Bernhard J. Stern, 1942)  
et Où les peuples se rencontrent (Everett C. Hughes & Helen MacGill Hughes, 1952).



990

Pour Park et ses étudiants, l’expérience marginale est plus qu’une 
conscience malheureuse de l’entre-deux. Tout d’abord, elle est notre 
destin de modernes. Nous devenons tous des marginaux en ce que 
nous n’occupons plus de place assurée dans un monde donné en 
nature ou par dieu, où nous serions arrimés à des cascades hiérar-
chiques de statuts organiquement liés les uns aux autres et où notre 
devenir serait décidé par notre naissance. Nous vivons au point d’inter- 
section de nombreux cercles sociaux (Simmel, 1908/1955) qui se 
croisent et se chevauchent, parfois se corroborent, parfois se concur-
rencent, et ne cessent de complexifier les champs de possibilités qui 
s’offrent à notre expérience. Le Soi est un complexe d’habitudes et de 
croyances, de motivations et de relations, d’aspirations et de dispo-
sitions, d’intérêts et de capacités qui sont pertinentes dans tel ou tel 
milieu de vie et qui ont sédimenté dans son histoire de vie. Il est le 
produit des multiples situations de socialisation qu’il a traversées, le 
plus souvent à son insu, sans avoir à y réfléchir, depuis son enfance, 
tout autant que de situations problématiques, pour la compréhension  
et la résolution desquelles il a dû s’arrêter, s’interroger, enquêter et 
expérimenter et dont il a retenu différents schémas d’expérience, 
d’action et d’interaction. Curieusement, la modernité accouche de 
l’illusion de l’individu souverain, libre arbitre de ses désirs, maître 
d’un pouvoir d’auto-construction de soi ou de performance de soi, au 
moment même où nous prenons conscience du brouillage des iden-
tités, qui se font toujours plus mélangées, équivoques ou ambiguës, 
depuis trois siècles. L’expérience ne concerne donc pas seulement 
les Juifs, les Afro-Américains et autres immigrants à trait d’union ; 
elle nous concerne tous, sans espoir de réconciliation des tensions et 
conflits qui traversent et agitent nos vies. De là un second point. Les 
profils conformistes, bien adaptés à des milieux stables, menacent 
de devenir un handicap, dans des milieux de vie travaillés de toutes 
parts par des ruptures de l’ordre social, des changements techno- 
logiques accélérés ou des brassages culturels inédits. La crise est désor-
mais chronique et les phases d’homéostasie retrouvée se font rares. 
Le clivage culturel, et le strabisme qui va avec, font que l’on se perçoit,  
tour à tour et parfois simultanément, avec les yeux de l’insider et 



991

de l’outsider : cette distorsion du soi ne fait pas nécessairement des 
consciences malheureuses, elle peut être une source d’émancipation 
et de créativité. Elle ménage une « marginalité ouverte », celle du « Noir 
éduqué, du self-made man, de la femme ingénieure » (Riesman, 1951 : 
113-114) qui sont autant de passeurs (Hughes, 1949), médiateurs et tra-
ducteurs aux carrefours d’un monde réticulaire et mobile. La margi- 
nalité est un atout et une richesse. La diversité des modes de vie, des 
langues et des mondes, est au milieu social ce que la biodiversité – une 
catégorie qui n’existait pas encore – est au milieu naturel. Et l’hybri-
dation raciale et culturelle semble être, malgré toutes les barrières 
légales et politiques qui s’efforcent de la contenir, l’horizon de la vie 
collective. Par moments, en les lisant, on peut même se demander  
s’ils croient encore qu’il existe ce que l’on appelait des « races » de 
leur temps – qui recouvraient des groupes de personnes de couleur 
« noire », « brune », « jaune » ou « blanche » et toutes sortes de décou-
pages culturels, nationaux et nationalitaires : ils sont encore empêtrés 
dans cette vision des choses, mais valorisent incroyablement l’expé-
rience marginale et l’identité à trait d’union, au point d’imaginer leur 
généralisation. « Les races pures n’existent pas… »

Le langage a parfois vieilli, mais peut-être pas tant que ça. 1937, la 
date de publication de The Marginal Man est aussi la date où, pour 
la première fois, Herbert Blumer commence à parler d’« interaction-
nisme symbolique », et c’est la date du retour d’Everett C. Hughes  
à Chicago, où il va former toute une nouvelle génération de chercheurs 
de terrain. Il n’est pas sûr que la figure de l’homme marginal ait le 
pouvoir explicatif qui lui était accordé par Park et Stonequist, mais 
toutes ces descriptions de situations, de personnes et d’expériences 
marginales anticipent sur la petite révolution de la « seconde école de 
Chicago ». Elles font le lien entre les raisonnements écologiques des 
années 1920 et 1930 et le recentrage de nombres d’enquêtes, à partir 
des années 1950, sur l’ordre d’interaction, sur les conceptions de soi, 
sur les contradictions de statut ou sur les dilemmes d’identité. On 
notera que la psychologie des troubles de l’expérience est la plupart 
du temps, dans les travaux de Park et de Stonequist, mais surtout de 



992

R. D. McKenzie, d’E. T. Thomson (Ph.D. 1923), de Clarence Glick (Ph.D. 
1938) ou d’Andrew W. Lind (1938), rapportée à une histoire écologique, 
économique ou démographique de la colonisation, de l’esclavage ou 
de la migration. Comme le formule E. F. Frazier dans Bourgeoisie noire 
(1955), « le problème de la déségrégation va bien au-delà des attitudes 
raciales ou des relations interpersonnelles. Les facteurs économiques 
et politiques doivent être pris en compte, de même que les institutions 
et d’autres aspects de la vie sociale organisée. »

Si le langage a vieilli, le message reste entier. Le corpus de textes 
que nous avons présentés date pour sa grande part d’avant la Shoah 
et hormis quelques textes plus tardifs que nous y avons inclus, il pré-
cède les mouvements de décolonisation, que Frazier prend en consi-
dération, l’explosion du mouvement des droits civiques à partir de 
la fin des années 1940 et celle des nouveaux mouvements sociaux 
au cours des années 1960. Pourtant, il résonne de forts accents poli-
tiques, aujourd’hui, en des temps sombres où l’antisémitisme connaît 
une nouvelle flambée, et où les affirmations et les assignations iden-
titaires ébranlent le vivre-ensemble qui était au fondement des com-
munautés politiques, où le racisme et la xénophobie sont au cœur de 
nombre de programmes électoraux, sessions parlementaires et déci-
sions gouvernementales, et où le raidissement politique de la ques-
tion de l’immigration se traduit par des milliers de morts. Pourquoi 
pas une politique du trait d’union et de la marginalité, à la place des 
politiques de l’identité ?



993

Winold Reiss (1886-1953), Harlem at night, 1925  
(encre sur papier : Archives Winold Reiss).



994

BIBLIOGRAPHIE
TEXTES DE ROBERT EZRA PARK

Park Robert E. (1904-1907), « Recent Atrocities in the Congo State », World To-
Day, 8 (octobre 1904), p. 1328-1331 ; « A City of Racial Peace », World To-Day, 9 
(août 1905), p. 897-899 ; « A King in Business : Leopold II of Belgium, Autocrat 
of the Congo and International Broker », Everybody’s Magazine, 15 (novembre 
1906), p. 624-633 ; « The Terrible Story of the Congo », Everybody’s Magazine, 
15 (décembre 1906), p. 763-772 ; « The Blood-Money of the Congo », Everybody’s 
Magazine, 16 (janvier 1907), p. 60-70 [plusieurs de ces textes sont accessibles 
in Lyman, 1992 : 205-245].

Park Robert E. (1912), « Tuskegee International Conference on the Negro », The 
Journal of Race Development, 3 (1), p. 117-120.

Park Robert E. (1913), « Negro Home Life and Standards of Living », Annals of the 
American Academy of Political and Social Science, 49 (septembre), p. 147-163.

Park Robert E. (1914 [1913]), « Racial Assimilation in Secondary Groups, with 
Particular Reference to the Negro », Publications of the American Sociological 
Society, VIII, p. 66-83, repris dans American Journal of Sociology (1914), 19 (5), 
p. 606-623.

Park Robert E. (1915a), The Principles of Human Behavior, Chicago, The Zalaz Co.
Park Robert E. (1918), « Education in Its Relation to the Conflict and Fusion 

of Cultures : With Special Reference to the Problems of the Immigrant, the 
Negro, and Missions », Publications of the American Sociological Society, 13, 
p. 58-63.

Park Robert E. (1919), « The Conflict and Fusion of Cultures with Special 
Reference to the Negro », The Journal of Negro History, 4 (2), p. 111-133.

Park Robert E. (1920), « Foreign Language Press and Social Progress », in 
Proceedings of National Conference of Social Work, Chicago, The University of 
Chicago Press, p. 493-500.

Park Robert E. (1921), « Immigrant Heritages », in Proceedings of National 
Conference of Social Work, Chicago, The University of Chicago Press, p. 492-497.

Park Robert E. (1922), « Letters Collected by R. E. Park and Booker T. Washington », 
Journal of Negro History, 7 (2), p. 206-222.

Park Robert E. (1922), The Immigrant Press and Its Control, New York et Londres, 
Harper & Brothers Publishers.

Park Robert E. (1924a), « A Race Relations Survey », Journal of Applied Sociology, 
8 (4), p. 195-205.

Park Robert E. (1924b), « The Concept of Social Distance as Applied to the Study 
of Racial Attitudes and Racial Relations », Journal of Applied Sociology, 8 (6), 
p. 339-344.

Park Robert E. (1924c), « Experience and Race Relations », Journal of Applied 
Sociology, 9 (1), p. 18-24.



995

Park Robert E. (1924d), « Culture and Cultural Trends », Publications of the 
American Sociological Society, 19, p. 24-36.

Park Robert E. (1925 [1915b]), « The City : Suggestions for the Investigation of 
Human Behavior in the City Environment », American Journal of Sociology, 
20 (5), p. 577-612 (version modifiée in Park, Burgess & McKenzie, The City, 
Chicago, The University of Chicago Press, 1925, p. 1-46).

Park Robert E. (1925a), « The Immigrant Community and the Immigrant Press », 
American Review, III, p. 143-152.

Park Robert E. (1925b), « Reviewed Work(s) : The Jews, by Hilair Belloc ; 
Patriotism of the American Jew, by Samuel Walker McCall ; Truth about 
the Jews, by Walter Hurt ; With the Judeans in the Palestine Camping, by 
John Henry Patterson ; Intermarriage in New York City : A Statistical Study 
of the Amalgamation of European Peoples, by Julius Drachsler », American 
Journal of Sociology, 30 (4), p. 486-488.

Park Robert E. (1926a), « Behind Our Masks », The Survey, LVI (3), 1er mai, p. 135-
139 (repris in Race and Culture, 1950, p. 244-255). 

Park Robert E. (1926b), « Our Racial Frontier on the Pacific », Survey, 56 (3), 
1er mai, p. 192-196 (repris in Race and Culture, 1950, p. 138-151).

Park Robert E. (1926c), « Methods of a Race Survey », Journal of Applied Sociology, 
10 (5), p. 410-415.

Park Robert E. (1926d), « Reviewed Work(s) : Races, Nations, and Classes. The 
Psychology of Domination and Freedom, by Herbert Adolphus Miller », 
American Journal of Sociology, 31 (4), p. 535-537.

Park Robert E. (1926e), « Review of The Melting Pot Mistake, by Henry Pratt 
Fairchild ; Eugenics and Politics, by Ferdinand C. S. Schiller ; Temperament 
and Race, by Stanley D. Portens & Marjorie E. Babcock ; Intelligence and 
Immigration, Mental Measurement Monographs, Serial No. 2, by Clifford 
Kirkpatrick ; The Immigration Problem, by Jeremiah W. Jenks & William Jett 
Lauck », American Journal of Sociology, XXXII (2), p. 300-303.

Park Robert E. (1928), « Human Migration and the Marginal Man », American 
Journal of Sociology, 33 (6), p. 881-893.

Park Robert E. (1928b), « The Bases of Race Prejudice », Annals of the American 
Academy of Political and Social Science, 140, p. 11-20.

Park Robert E. (1928c), « Immigration – Book Review », American Journal of 
Sociology, 34 (2), p. 376-381.

Park Robert E. (1929), « Migration and the Marginal Man », in Ernest Watson 
Burgess (dir.), Personality and the Social Group, Chicago, The University of 
Chicago Press, Chap. VI.

Park Robert E. (1929), « The City as a Social Laboratory », in Thomas Vernor 
Smith & Leonard Dupee White (dir.), Chicago : An Experiment in Social Science 
Research, Chicago, The University of Chicago Press, p. 1-19.

Park Robert E. (1930), « Assimilation, Social », International Encyclopaedia of 
Social Sciences, 2, p. 281-283.



996

Park Robert E. (1931a), « Mentality of Racial Hybrids », American Journal of 
Sociology, 36 (4), p. 534-551.

Park Robert E. (1931b), « Personality and Cultural Conflict », Publications of the 
American Sociological Society, 25 (2), p. 95-110 (repris in Race and Culture, 1950, 
p. 357-371). 

Park Robert E. (1931c), « The Problem of Cultural Differences », in « Problems of 
the Pacific », Proceedings of the Institute of Pacific Relations, Data Paper n° 15, 
New York, Institute of Pacific Affairs (repris in Race and Culture, 1950, p. 3-14).

Park Robert E. (1931d), « The Sociological Methods of William Graham Sumner 
and of William I. Thomas and Florian Znaniecki », in Stuart A. Rice (dir.), 
Methods in Social Science : A Case Book, Chicago, The University of Chicago 
Press, p. 154-175.

Park Robert E. (1932), « The University and the Community of Races », Pacific 
Affairs, 5 (8), p. 695-703.

Park Robert E. (1933a), « Abstract in Racial Contacts and Social Research », 
Proceedings of the American Sociological Society, 27, p. 101-102.

Park Robert E. (1933b), « Reviewed Work(s) : The Autobiography of Lincoln 
Steffens, by Lincoln Steffens », American Journal of Sociology, 38 (6), p. 954-957.

Park Robert E. (1934a), « Dominance : The Concept, Its Origin and Natural 
History », in Roderick D. McKenzie (dir.), Readings in Human Ecology, Ann 
Arbor, George Wahr, p. 381-385.

Park Robert E. (1934b), « Race Relations and Certain Frontiers », in Edward Byron 
Reuter (dir.), Race and Culture Contacts, New York, McGraw-Hill Book 
Company, p. 57-85.

Park Robert E. (1934c), « The Negro and his Plantation Heritage », Préface à 
Charles S. Johnson, Shadow of the Plantation, Chicago, The University of 
Chicago Press (repris in Race and Culture, 1950, p. 66-78).

Park Robert E. (1937a), « Introduction » to Bertram W. Doyle, The Etiquette of Race 
Relations in the South, Chicago, The University of Chicago Press, p. xi-xxiv.

Park Robert E. (1937b), « Introduction », in Everett Stonequist, The Marginal Man, 
New York, Charles Scribner’s Sons, p. I-XVIII.

Park Robert E. (1939a), « Symbiosis and Socialization : A Frame of Reference for 
the Study of Society », American Journal of Sociology, 45 (1), p. 1-25.

Park Robert E. (1939b), « The Nature of Race Relations », in Edgar T. Thompson 
(dir.), Race Relations and the Race Problem : A Definition and an Analysis, 
Durham, N. C., Duke University Press, p. 3-45.

Park Robert E. (1941), « Methods of Teaching : Impressions and a Verdict », Social 
Forces, 20 (1), p. 36-46.

Park Robert E. (1943), « Racial Ideologies », in William F. Ogburn (dir.), American 
Society in Wartime, Chicago, The University of Chicago Press, p. 165-184.

Park Robert E. (1944), « Missions and the Modern World », American Journal of 
Sociology, 50 (3), p. 177-183.



997

Park Robert E. (1950), Race and Culture, Everett C. Hughes, Charles S. Johnson, 
Jitsuichi Masuoka, Robert Redfield & Louis Wirth (dir.), Glencoe, Ill., Free Press.

Park Robert E. (1950 [1923]), « Negro Race Consciousness as Reflected in Race 
Literature », American Review, septembre-octobre, 1, p. 505-517 (repris in Race 
and Culture, 1950, p. 284-300).

Park Robert E. (1967), On Social Control and Social Behavior, éd. par Ralph H. 
Turner, Chicago, The University of Chicago Press (« The Heritage of Sociology »).

Park Robert E. (1967 [1942]), « Introduction », in Donald Pierson, Negroes in Brazil : 
A Study of Race Contact at Bahia, Carbondale, Southern Illinois University 
Press, p. lxxiii-lxxxiii (repris comme « The Career of the Africans in Brazil », 
chap. 15 de R. E. Park, Race and Culture, p. 196-203).

Park Robert E. (2007 [1904]), La Foule et le public, trad. fr. par René A. Guth, Lyon, 
Parangon.

Park Robert E. (2024 [1936]), « Écologie humaine », in Daniel Cefaï, Mathieu 
Berger, Louise Carlier & Olivier Gaudin (dir.), Écologie humaine, Saint-Étienne, 
Créaphis.

Park Robert E. (2024 [1938]), « Réflexions sur la communication et la culture », in 
Daniel Cefaï, Mathieu Berger, Louise Carlier & Olivier Gaudin (dir.), Écologie 
humaine, Saint-Étienne, Créaphis.

Park Robert E. & Ernest W. Burgess (1921) (éd. révisée en 1924), Introduction to 
the Science of Sociology, Chicago, The University of Chicago Press.

Park Robert E, Miller Herbert A. [& William I. Thomas – auteur non-crédité] 
(1921), Old World Traits Transplanted, New York, Harper & Brothers.

AUTOUR DE LA NOTION D’HOMME MARGINAL
Antonovsky Aaron (1956), « Toward a Refinement of the “Marginal Man” 

Concept », Social Forces, 35 (1), p. 57-62.
Atal Yogesh (1989) « Outsiders as Insiders The Phenomenon of Sandwich 

Culture : Prefatorial to a Possible Theory », Sociological Bulletin, 38 (1) (Special 
Issue on Indians Abroad), p. 23-41.

Bargatzky Thomas (1981), « Das “Marginal Man” Konzept : Ein Überblick », 
Sociologus, Neue Folge / New Series, 31 (2), p. 141-166.

Cuche Denys (2009), « “L’Homme marginal” : une tradition conceptuelle 
à revisiter pour penser l’individu en diaspora », Revue européenne des 
migrations internationales, 25 (3), p. 13-31.

Dewey Gerald J. (1970), « Strangers, Status Protest, and Marginal Men », The 
Kansas Journal of Sociology, 6 (2), p. 75-83.

Dickie-Clark Hamish Findlay (1966), « The Marginal Situation : A Contribution 
to Marginality Theory », Social Forces, 44 (3), p. 363-370.

Drachsler Julius (1920), Democracy and Assimilation : The Blending of 
Immigrant Heritages in America, New York, Macmillan.



998

Gieryn Thomas F. & Richard F. Hirsh (1983), « Marginality and Innovation in 
Science », Social Studies of Science, 13 (1), p. 87-106.

Goldberg Chad A. (2012), « Robert Park’s Marginal Man : The Career of a 
Concept in American Sociology », Laboratorium : Russian Review of Social 
Research, 4 (2), p. 199-217.

Goldberg Milton M. (1941), « A Qualification of the Marginal Man Theory », 
American Sociological Review, 6 (1), p. 52-58.

Golovensky David I. (1952), « The Marginal Man Concept : An Analysis and 
Critique », Social Forces, 30 (3), p. 333-339. 

Green Arnold W. (1947), « A Re-Examination of the Marginal Man Concept », 
Social Forces, 26 (2), p. 167-171.

Hughes Everett C. (1949), « Social Change and Status Protest : An Essay on the 
Marginal Man », Phylon, 10 (1), p. 58-65. 

Johnson Peter A. (1960), « The Marginal Man Revisited », Pacific Sociological 
Review, 3 (2), p. 71-74.

Kerckhoff Alan C. & Thomas C. McCormick (1955), « Marginal Status and 
Marginal Personality », Social Forces, 34 (1), p. 48-55.

Mann John W. (1958), « Group Relations and the Marginal Personality », Human 
Relations, 11 (1), p. 77-92.

Masuoka Jitsuichi (1945), « The Hybrid and the Social Process », Phylon (1940-
1956), 4th Qtr., 6 (4), p. 327-336.

Nudd T. Roger (1961), « The Dean is a Marginal Man », Journal of Educational 
Sociology, 35 (4), p. 145-151.

Patten Thomas H. Jr. (1965), « An Evaluation of the Marginal Man Concept in 
Industrial Sociology », Social Science, 40 (1), p. 11-21.

Reid Margaret (1982), « Marginal Man : The Identity Dilemma of the Academic 
General Practitioner », Symbolic Interaction, 5 (2), p. 325-342.

Simon Pierre-Jean (1993), « Marginal, l’homme marginal (Marginal Man) », 
Pluriel Recherches. Vocabulaire historique et critique des relations 
interethniques, Cahier n° 1, p. 68-72.

Smith William C. (1934), « The Hybrid in Hawaii as a Marginal Man », American 
Journal of Sociology, 39 (4), p. 459-468.

Wardwell Walter I. (1952), « A Marginal Professional Role : The Chiropractor », 
Social Forces, 30 (3), p. 339-348.

Weisberger Adam (1992), « Marginality and Its Directions », Sociological Forum, 
7 (3), p. 425-446.

Wray Donald E. (1949), « Marginal Men of Industry : The Foremen », American 
Journal of Sociology, 54 (4), p. 298-301.

Wright Roy Dean & Susan N. Wright (1972), « A Plea for a Further Refinement 
of the Marginal Man Theory », Phylon, 33 (4), p. 361-368.



999

BIBLIOGRAPHIE SECONDAIRE
Abbott Grace (1917), The Immigrant and the Community, New York, The Century 

Company.
Abel Theodore (1929), Systematic Sociology in Germany, New York, Columbia 

University Press.
Adams Romanzo (1934), “The Unorthodox Race Doctrine of Hawaii », in Edward 

Byron Reuter (dir.), Race and Culture Contacts, New York, McGraw-Hill Book 
Company, p. 143-160.

Adams Romanzo (1937), Interracial Marriage in Hawaii : A Study of the Mutually 
Conditioned Processes of Acculturation and Amalgamation, New York, The 
Macmillan Company.

Adams Romanzo, avec Livesay T. M. & E. H. Van Winkle (1925), The Peoples of 
Hawaii, Honolulu, Institute of Pacific Relations.

Addams Jane (1910), Twenty Years at Hull-House with Autobiographical Notes, 
New York, The Macmillan Co.

Addams Jane (2021 [1899]), « Une fonction du social settlement », Pragmata. 
Revue d’études pragmatistes, 4, p. 520-553. En ligne : <https://revuepragmata.
wordpress.com/wp-content/uploads/2021/10/8-pragmata-4-addams.pdf>.

Adler Alfred (1917), Neurotic Constitution, New York, Moffat, Yard & Co.
Allport Gordon W. (1954), The Nature of Prejudice, Boston, Addison-Wesley.
Anderson Elijah (2019), « La canopée cosmopolite », Politix, 125 (1), p. 109-134.
Azevedo Thales de (1953), Les Élites de couleur dans une ville brésilienne, Paris, 

UNESCO.
Baer Yitzhak F. (1947 [1936]), Galut, New York, Schocken Books.
Bastide Roger (1957), « Les relations raciales au Brésil », Bulletin international 

des sciences sociales, 9 (4), p. 525-543.
Bastide Roger (1961 [1958]), O Candomblé da Bahia : Rito nagô, trad. port. 

Maria Isaura Pereira de Queiroz, São Paulo, Companhia Editora Nacional.
Bastide Roger & Florestan Fernandes (dir.) (1955), Relações raciais entre negros 

e brancos em São Paulo, São Paulo, Unesco/Editora Anhembi.
Benda Julien (1927), La Trahison des clercs, Paris, Grasset.
Berkson Isaac Baer (1920), Theories of Americanization : A Critical Study with 

Special Reference to the Jewish Group, New York, Teachers College/Columbia 
University.

Binet Alfred (1892), Les Altérations de la personnalité, Paris, Félix Alcan.
Boas Franz (1910), « The Real Race Problem », The Crisis : A Record of the Darker 

Races, 2, p. 22-25.
Blalock Hubert M. (1967), Toward a Theory of Minority Group Relations, New 

York, John Wiley.



1000

Boas Franz, Fishberg Maurice, Huntington Ellsworth & Max J. Kohler 
(1934), Aryan and Semite : With Particular Reference to Nazi Racial Dogmas, 
Addresses delivered before the Judaeans and the Jewish Academy of Arts and 
Sciences, March 4th, 1934, in New York City, Cincinnati, B’nai B’rith.

Boas Franz (1911), The Mind of Primitive Man, New York, The Macmillan Co.
Bogardus Emory S. (1924), « Social Distance in the City », in The Urban 

Community, Chicago, The University of Chicago Press, p. 48-54.
Bogardus Emory S. (1926), The New Social Research, Los Angeles, Jesse Ray Miller.
Bogardus Emory S. (1928), Immigration and Race Attitudes, Boston, D. C. Heath.
Bogardus Emory S. (1931), « Cooperative Research on the Pacific Coast », The 

Journal of Educational Sociology, 4 (9), p. 563-568.
Bogardus Emory S. (1933), « A Social Distance Scale », Sociology and Social 

Research, janvier-février, 17, p. 265-271.
Bonacich Edna (1973), « A Theory of Middleman Minorities », American 

Sociological Review, 38 (5), p. 583-594.
Bone Robert (1986), « Richard Wright and the Chicago Renaissance », Callaloo, 28 

(« Richard Wright : A Special Issue »), p. 446-468.
Bourne Randolph S. (2024 [1916]), « Amérique transnationale (Atlantic 

Monthly) », Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 646-668.
Brochier Christophe (2011a), « De Chicago à São Paulo : Donald Pierson et 

la sociologie des relations raciales au Brésil », Revue d’histoire des sciences 
humaines, 25, p. 293-324.

Brochier Christophe (2011b), « Oracy Nogueira, entre São Paulo et Chicago », 
Revue européenne des sciences sociales, 49 (1), p. 179-208.

Broderick Francis L. (1959), W. E. B. Du Bois, Negro Leader in a Time of Crisis, 
Stanford, Stanford University Press.

Bryce James (1888), The American Commonwealth, Londres, Macmillan.
Bryce James (1901), Studies in History and Jurisprudence, 2 vol., New York, 

Oxford University Press.
Bryce James (1916), The Treatment of Armenians in the Ottoman Empire 1915-

1916. Documents presented to Viscount Grey of Fallodon by Viscount Bryce (Blue 
Book), Londres, Joseph Causton & Sons.

Buell Raymond L. (1928), The Native Problem in Africa, New York, Macmillan.
Burgess Ernest W. (1923), « The Study of the Delinquent as a Person », American 

Journal of Sociology, 28 (6), p. 657-680.
Burgess Ernest W. (1961), « Social Planning and Race Relations », in Jitsuichi 

Masuoka & Preston Valien (dir.), Race Relations : Problems and Theory, Chapel 
Hill, University of North Carolina Press, p. 13-25.

Burma John H. (1946), « The Measurement of Negro’s “Passing” », American 
Journal of Sociology, 52 (1), p. 18-22.

Capeci Dominic J. & Jack C. Knight (1996), « Reckoning with Violence : W. E. B. 
Du Bois and the 1906 Atlanta Race Riot », The Journal of Southern History, 
62 (4), p. 727-766.



1001

Cappetti Carla (1985), « Sociology of an Existence : Richard Wright and the 
Chicago School », Melus, 12 (2), p. 25-43.

Carlier Louise (2016), Le Cosmopolitisme, de la ville au politique. Enquête sur les 
mobilisations urbaines à Bruxelles, Bruxelles, P.I.E. Peter Lang.

Castellan James W., van Dopperen Ron & Cooper C. Graham (dir.) (2015), 
American Cinematographers in the Great War, 1914-1918, Herts, UK, John 
Libbey Publishing Ltd.

Cavalcanti Maria Laura Viveiros de Castro (1996), « Oracy Nogueira e a 
antropologia no Brasil : o estudo do estigma e do preconceito racial », Revista 
brasileira de ciências sociais, 31 (1), p. 5-28.

Cavalcanti Maria Laura Viveiros de Castro (1998), « Apresentação », in 
Oracy Nogueira, Preconceito de Marca : as relações raciais em Itapetininga, 
São Paulo, Edusp (M. L. Cavalcanti éd., à partir du rapport d’enquête sur 
Itapetininga publié dans la revue Anhembi en 1954-1955).

Cayton Horace R. (1963), Long Old Road : Back to Black Metropolis, New York, 
Trident Press.

Cayton Horace R. & George S. Mitchell (1939), Black Workers and the New 
Unions, Chapel Hill, The University of North Carolina Press.

Cefaï Daniel (2024a), « Écologie humaine, capitalisme et mondialisation. 
Enquêtes sociologiques à Chicago, années 1920-30 », in Antonella Romano 
& Jacques Revel (dir.), Penser global ? Dix variations sur un thème, Paris, 
Éditions de l’EHESS (« Enquête »), p. 213-244.

Cefaï Daniel (2024b), « Le blanchisseur chinois. Une ethnographie écologique de 
l’expérience migratoire et professionnelle », in Daniel Cefaï, Mathieu Berger, 
Louise Carlier & Olivier Gaudin (dir.), Écologie humaine, Saint-Étienne, 
Éditions Créaphis.

Cefaï Daniel (2024c), « L’Amérique transnationale de Randolph Bourne. Guerre 
à la guerre et fédération de cultures », Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 
7/8, p. 530-644.

Cefaï Daniel & Joan Stavo-Debauge (2024), « Les racines pragmatistes des 
enquêtes du jeune W. E. B. Du Bois », Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 
7/8, p. 1070-1134.

Chapoulie Jean-Michel (2001), « Des recherches dans le siècle : l’étude 
des relations entre races et entre cultures (1913-1962) », in La Tradition 
sociologique de Chicago, 1892-1961, Paris, Seuil, p. 290-367.

Chapoulie Jean-Michel (2002), « La tradition de Chicago et l’étude des relations 
entre les races », Revue européenne des migrations internationales, 18 (3), p. 9-24.

Chicago Commission on Race Relations (1922), The Negro in Chicago : A 
Study of Race Relations and a Race Riot, Chicago, University of Chicago Press.

Closson Carlos C. (1899), « The Races of Europe », Journal of Political Economy, 
8 (1), p. 58-88.

Cooley Charles Horton (1909), Social Organization : A Study of the Larger Mind, 
New York, Charles Scribner’s Sons.



1002

Cooley Charles Horton (1918), « Political Economy and Social Process », The 
Journal of Political Economy, 25, p. 366-374.

Cooley Charles Horton (1922 [1902]), Human Nature and the Social Order, New 
York, Charles Scribner’s Sons.

Cornbise Alfred (1984), War As Advertised : The Four Minute Men and America’s 
Crusade, 1917-1918, Philadelphie, American Philosophical Society.

Corrêa Mariza (1987), História da Antropologia no Brasil (1930-1960). Testemunhos : 
Emilio Willems, Donald Pierson, São Paulo, Editora Revista dos Tribunais, Vertice.

Cressey Paul F. (1930), The Succession of Cultural Groups in the City of Chicago, 
Ph.D. Sociology, University of Chicago.

Cressey Paul Goalby (1983), « Comparison of the Roles of the “Sociological 
Stranger” and the “Anonymous Stranger” in Field Research », Urban Life, 
12 (1), p. 102-120.

Croly David G. (1864), Miscegenation : The Theory of the Blending of the Races, 
Applied to the American White Man and Negro, New York, Dexter, Hamilton & Co.

Cunard Nancy (1934), Negro : An Anthology, Londres, Wishart & Co.
Damas Léon-Gontran (dir.) (1947), « Latitudes françaises », Poètes d’expression 

française. Afrique Noire. Madagascar. Réunion. Guadeloupe. Martinique. 
Indochine. Guyane. 1900-1945, Paris, Seuil.

Deegan Mary Jo (1988), Jane Addams and the Men of the Chicago School, 1892-
1918, New Brunswick, Transaction Books.

Deegan Mary Jo (2006), « The Human Drama Behind the Study of People as 
Potato Bugs : The Curious Marriage of Robert E. Park and Clara Cahill Park », 
Journal of Classical Sociology, 6, p. 101-122.

Dewey John (1900), « Some Stages of Logical Thought », The Philosophical 
Review, 9 (5), p. 465-489.

Dewey John (1902), « The School as Social Center », The Elementary School 
Teacher, 3 (2), p. 73-86.

Dewey John (1910), How We Think, Boston, D. C. Heath & Co.
Dewey John (1917), « The Need for Social Psychology », Psychological Review, 24, 

p. 266-277.
Dewey John (1922), Human Nature and Conduct, New York, Henry Holt & Co.
Dewey John (1929), The Quest for Certainty, Londres, G. Allen & Unwin.
Dewey John (2023 [1922]), « Préjugé racial et friction raciale », repris in 

Joan Stavo-Debauge, John Dewey et les questions raciales, Paris, Bibliothèque 
de Pragmata, p. 167-183. En ligne : <https://bibliothequepragmata.wordpress.
com/les-livres/volume-2-j-stavo-debauge/>.

Dewey John (2024 [1916]), « Nationaliser l’éducation », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 7/8, p. 478-488.

Diop Alioune (1959), « Le sens de ce Congrès (Discours d’ouverture) », Présence 
Africaine, Nouvelle série, 24-25, février-mai, p. 40-48 (Rome : Deuxième 
Congrès des écrivains et artistes noirs de Rome, 26 mars-1er avril 1959).



1003

Doyle Bertram W. (1937), The Etiquette of Race Relations in the South, Chicago, 
The University of Chicago Press.

Drachsler Julius (1920), Democracy and Assimilation : The Blending of 
Immigrant Heritages in America, New York, Macmillan.

Drachsler Julius (1921), Intermarriage in New York City, New York, Columbia 
University Studies in History and the Social Sciences.

Drake St. Clair & Horace Cayton (1945), Black Metropolis, Chicago, The 
University of Chicago Press.

Du Bois William Edward Burghardt (dir.) (1898b), Some Efforts of American 
Negroes for Their Own Social Betterment, Atlanta, Atlanta University 
Publications.

Du Bois William Edward Burghardt (dir.) (1899b), The Negro in Business, Atlanta, 
Atlanta University Publications.

Du Bois William Edward Burghardt (1903), « Possibilities of the Negro : The 
Advance Guard of the Race », Booklovers Magazine, juillet-décembre, 2 (1), p. 2-16.

Du Bois William Edward Burghardt (dir.) (1907), Economic Cooperation Among 
Negro Americans, Atlanta, Atlanta University Publications.

Du Bois William Edward Burghardt (1915), The Negro, New York, Henry Holt.
Du Bois William Edward Burghardt (1928), « Race Relations in the United 

States », The Annals of the American Academy of Political and Social Science, 
140, p. 6-10.

Du Bois William Edward Burghardt (1935), « Does the Negro Need Separate 
Schools ? », The Journal of Negro Education, 4 (3) (« The Courts and the Negro 
Separate School »), p. 328-335.

Du Bois William Edward Burghardt (1985 [1935]), « Miscegenation », in 
Against Racism : Unpublished Essays, Papers, Addresses, 1887-1961, éd. par 
Herbert Aptheker, Amherst, University of Massachusetts Press, p. 90-102.

Du Bois William Edward Burghardt (2007 [1903]), Les Âmes du peuple noir, trad. 
fr. par Magali Bessone, Paris, La Découverte.

Du Bois William Edward Burghardt (2024 [1898]), « Les Noirs de Farmville, 
Virginie. Une enquête sociale » (trad. fr. par Nicolas Martin-Breteau), 
Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 1242-1307.

Dufoix Stéphane (2008), « “The Same Soil, the Same People” ? Le “modèle” juif 
dans la construction de la diaspora noire-africaine », Pardès, 44 (1), p. 177-206.

Duncan Beverly & Otis Dudley Duncan (1955), « Residential Distribution and 
Occupational Stratification », American Journal of Sociology, 60, p. 493-503.

Dworkin Ira (2006), « American Congo : Booker T. Washington, l’Afrique et 
l’imaginaire politique » (trad. fr. par Pierre Lannoy), Civilisations, 55, p. 165-179.

Eckard E. Woodrow (1947), « How Many Negroes “Pass” », American Journal of 
Sociology, 52 (6), p. 498-500.

Ellwood Charles A. (1915), The Social Problem, New York, The Macmillan Co.
Emerson Ralph (1856), English Traits, Boston, Phillips, Sampson & Co.
Fanon Frantz (1952), Peau noire, masques blancs, Paris, Seuil.



1004

Faris Ellsworth (1937), « If I Were A Jew » in Ellsworth Faris, The Nature of Human 
Nature and other Essays in Social Psychology, New York, McGraw Hill Book Co., 
p. 350-353.

Faris Ellsworth (1937b), « Racial Attitudes and Sentiments », « Racial Superiority », 
et « The Natural History of Race Prejudice », in Ellsworth Faris, The Nature of 
Human Nature and other Essays in Social Psychology, New York, McGraw Hill 
Book Co., p. 317-328, p. 329-337 et p. 354-366.

Ferguson George Oscar (1916), The Psychology of the Negro : An Experimental 
Study, Columbia University Contributions to Philosophy and Psychology, 
XXV (1), New York, Columbia University Press.

Fischer Marilyn (2024 [2014]), « Jane Addams sur le pluralisme culturel, les 
immigrants européens et les Africains-Américains », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, numéro 7/8, p. 108-141.

Fishberg Maurice (1911), The Jews : A Study of Race and Environment, Londres, 
The Walter Scott Publishing Co.

Follett Mary P. (1924), Creative Experience, New York, Longmans, Green & Co.
Frazier E. Franklin (1925) « Durham : Capital of the Black Middle Class », in Alain 

Locke (dir.), The New Negro, New York, Albert & Charles Boni, p. 333-340.
Frazier E. Franklin (1927), « Pathology of Race Prejudice », The Forum, lxxvii (6), 

p. 856-862.
Frazier E. Franklin (1928) « La Bourgeoisie noire », The Modern Quarterly, 5, 

p. 78-84 (repris in Victor F. Calverton (dir.), Anthology of American Negro 
Literature, New York, The Modern Library, 1929, p. 379-388).

Frazier E. Franklin (1932), The Negro Family in Chicago, Chicago, The University 
of Chicago Press.

Frazier E. Franklin (1937), « Negro Harlem : An Ecological Study », American 
Journal of Sociology, 43 (1), p. 72-88.

Frazier E. Franklin (1939), The Negro Family in the United States, Chicago, The 
University of Chicago Press.

Frazier E. Franklin (1955), Bourgeoisie noire, Paris, Plon.
Frazier E. Franklin (1957a), Race and Culture Contacts in the Modern World, 

New York, Alfred A. Knopf.
Frazier E. Franklin (1957b), « The Negro Middle Class and Desegregation », 

Social Problems, 4 (4), p. 291-301.
Freyre Gilberto (1946 [1933]), The Masters and the Slaves, New York, Knopf.
Gilman Charlotte Perkins (1911), The Man-Made World or Our Androcentric 

Culture, New York, Charlton Company.
Gilroy Paul (1993), The Black Atlantic : Modernity and Double Consciousness, 

Cambridge, Harvard University Press.
Glazer Nathan & Daniel P. Moynihan (1963), Beyond the Melting Pot, Cambridge, 

Mass., The MIT Press.
Glick Clarence Elmer (1938), The Chinese Migrant in Hawaii, Ph.D. Sociology, 

University of Chicago.



1005

Goblot Edmond (1925), La Barrière et le niveau. Étude sociologique sur la 
bourgeoisie française moderne, Paris, Félix Alcan.

Goethe Johann Wolfgang von (1808), Faust. Eine Tragödie, Tübingen, in der 
J. G. Cotta’schen Buchhandlung.

Goffman Erving (1956), The Presentation of Self in Everyday Life, Edinburgh, 
University of Edinburgh/ Social Sciences Research Centre.

Goffman Erving (1963), Behavior in Public Places, New York, The Free Press.
Goldenweiser Alexander (1924), « Race and Culture in the Modern World », The 

Journal of Social Forces, 3 (1), p. 127-136.
Goldenweiser Alexander (1925), « Cultural Anthropology », in Harry E. Barnes 

(dir.), History and Prospects of the Social Sciences, New York, Alfred A. Knopf, 
p. 210-254.

Gordon Milton M. (1964), Assimilation in American Life : The Role of Race, Religion, 
and National Origins, New York, Oxford University Press.

Gordon Milton M. (1975), « The American Immigrant Revisited », Social Forces, 
54 (2), p. 470-474.

Gosnell Harold (1935), Negro Politicians : The Rise of Negro Politics in Chicago, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Grafmeyer Yves & Isaac Joseph (1990 [1979]), L’École de Chicago. Naissance de 
l’écologie urbaine, Paris, Champs-Flammarion.

Gramsci Antonio (2022  [1932]), Cahiers de prison (Cahier 12), Paris, Gallimard.
Gubert Renzo & Luigi Tomasi (dir.) (1994), Robert E. Park e la teoria del « melting 

pot », Trente, Reverdito Edizioni.
Hale William Henri (1949), The Career Development of the Negro Lawyer in 

Chicago, Ph.D. Sociology, University of Chicago.
Hall Oswald (1944), The Informal Organization of Medical Practice in an 

American City, Ph.D. Sociology, University of Chicago.
Hapgood Norman (1915), « The Future of the Jews in America », Harper’s Weekly, 

61, p. 511-512.
Hapgood Norman (1916), « The Jews and American Democracy », Menorah 

Journal, 2, p. 202.
Hart Albert Bushnell (1930), « We Immigrants », Current History (1916-1940), 32 (4), 

p. 748-751.
Hartmann Edward George (1948), The Movement to Americanize the Immigrant, 

New York, Columbia University Press.
Hawley Amos H. (1944), « Dispersion Versus Segregation : Apropos of a Solution 

of Race Problems », Papers of the Michigan Academy of Science, Arts, and 
Letters, 30, p. 674.

Healy William (1915), The Individual Delinquent, Londres, William Heineman.
Henley Paul (2009), The Adventure of the Real : Jean Rouch and the Craft of 

Ethnographic Cinema, Londres et Chicago, The University of Chicago Press.
Herskovits Melville J. (1928), The American Negro : A Study in Racial Crossing, 

Bloomington, Indiana University Press.



1006

Herskovits Melville J. (1930), « The Negro in the New World : The Statement of a 
Problem », American Anthropologist, 32 (1), p. 145-155.

Herskovits Melville J. (1937), « African Gods and Catholic Saints in New World 
Negro Belief », American Anthropologist, New Series, 394, Part. 1, p. 635-643.

Herskovits Melville J. (1938), Acculturation : The Study of Culture Contact, New 
York, J. J. Augustin Publisher.

Herskovits Melville J. (1941), The Myth of the Negro Past, New York, Harper & Bro.
Hill Howard C. (1919), « The Americanization Movement », American Journal of 

Sociology, 24, p. 609-642.
Higham John (1955), Strangers in the Land : Patterns of American Nativism, 1860-

1925, New Brunswick, NJ, Rutgers University Press.
Hirschman Charles (1983), « America’s Melting Pot Reconsidered », in Ralph H. 

Turner & James F. Short (dir.), Annual Review of Sociology, vol. 9, Palo Alto, 
Calif., p. 397-423.

Hochschild Adam (2019), Les Fantômes du roi Léopold. La terreur coloniale 
dans l’État du Congo, 1884-1908, Paris, Tallandier.

Horak Jakub (1920), Assimilation of Czechs in Chicago, Ph.D. Sociologie et 
Anthropologie, Université de Chicago.

Horney Karen (1937), The Neurotic Personality of Our Time, New York, W. W. 
Norton & Co.

Huebner Daniel R. (2014), Becoming Mead : The Social Process of Academic 
Knowledge, Chicago, The University of Chicago Press.

Hughes Everett C. (1943), French Canada in Transition, Chicago, The University of 
Chicago Press (trad. fr. par Jean-Charles Falardeau, Rencontre de deux mondes. 
La Crise d’industrialisation du Canada Français, Montréal, Parizeau, 1945).

Hughes Everett C. (1945), « Dilemmas and Contradictions of Status », American 
Journal of Sociology, 50 (5), p. 353-359.

Hughes Everett C. (1946a) « Race Relations in Industry », in William Foote Whyte 
(dir.), Industry and Society, New York, McGraw-Hill, p. 107-122.

Hughes Everett C. (1946b), « The Knitting of Racial Groups in Industry », 
American Sociological Review, 11 (5), p. 512-519 (in Le Regard sociologique, 
Paris, Éditions de l’EHESS, 1995, p. 251-263).

Hughes Everett C. (1949), « Social Change and Status Protest : An Essay on the 
Marginal Man », Phylon (1940-1956), 10 (1), 1st Qtr., p. 58-65.

Hughes Everett C. & Helen McGill Hughes (1952), Where Peoples Meet : Racial 
and Ethnic Frontiers, Glencoe, The Free Press.

Immigration Commission (1911a), Dictionary of Races or Peoples, William P. 
Dillingham (Chairman), Washington, D. C., Government Printing Office.

Immigration Commission (1911b), Changes in Bodily Form of Descendants of 
Immigrants, enquête de Franz Boas, Washington, D. C., Government Printing 
Office.

James Henry (1907), The American Scene, Londres, Chapman & Hall.
James William (1890), Principles of Psychology, Londres, Macmillan & Co, 2 vol.



1007

James William (1892), Psychology : Briefer Course, New York, Henry Holt & Co.
James William (1899), « What Makes Life Significant », in William James, Talks 

to Teachers on Psychology : And to Students on Some of Life’s Ideals, New York, 
Henry Holt & Co., p. 265-301.

James William (1899), « On a Certain Blindness in Human Beings », in William 
James, Talks to Teachers on Psychology : and to Students on Some of Life’s 
Ideals, New York, Henry Holt & Co., p. 229-264.

James William (1902), The Varieties of Religious Experience : A Study in Human 
Nature, New York, Longmans, Green & Co.

James William (1920), The Letters of William James, éd. par Henry James fils, 
Boston, The Atlantic Monthly Press.

Johnson Charles Spurgeon (1930), The Negro in American Civilization : A Study 
of Negro Life and Race Relations in the Light of Social Research, New York, 
Henry Holt and Company.

Johnson Charles Spurgeon (1934), Shadow of the Plantation, Chicago, The 
University of Chicago Press.

Johnson Charles Spurgeon (1941), Growing Up in the Black Belt : Negro Youth in 
the Rural South, Washington, D. C., American Council on Education.

Johnson Charles Spurgeon (1943), Patterns of Negro Segregation, Londres, 
Harper & Brothers.

Johnson James Weldon (1912), The Autobiography of an Ex-Colored Man, 
Boston, Sherman, French & Co.

Johnson James Weldon (1922), The Book of American Negro Poetry, Chosen and 
Edited with an Essay on the Negro’s Creative Genius, New York, Harcourt, 
Brace & Co.

Julien Charles-André (1952), L’Afrique du Nord en marche. Nationalismes 
musulmans et souveraineté française, Paris, Julliard.

Ka’bi Hatim Abdul Sahib (1954), Social Psychological Analysis of Arab Nationalist 
Movement in Iraq, Ph.D. Sociology, University of Chicago.

Kallen Horace M. (2024 [1915]), « La démocratie par opposition au melting-pot », 
Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 440-476.

Karpf Fay Berger (1932), American Social Psychology, New York et Londres, 
McGraw-Hill Book Co.

Kawamura Tadeo (1923), The Social Significance of the Horizontal Movement in 
Japan, M.A. Sociology, University of Chicago.

Killian Lewis Martin (1949), Southern White Laborers in Chicago’s West Side, 
Ph.D. Sociology, University of Chicago.

Kornblum William (1974), Blue Collar Community, Chicago, The University of 
Chicago Press.

Krueger Ernst Theodor (1925), Autobiographical Documents and Personality, 
Ph.D. Sociology and Anthropology, University of Chicago.



1008

Lacerda Dr João Baptista de (1911), « The Metis, or Half-Breeds, of Brazil », in 
Gustav Spiller, Papers on Inter-Racial Problems Communicated to the First 
Universal Races Congress held at the University of London, July 26-29, 1911, 
Londres, P. S. King & Son, Boston, The World’s Peace Foundation, p. 377-382.

Lal Barbara Ballis (1983), « Perspectives on Ethnicity : Old Wine in New Bottles », 
Ethnic and Racial Studies, 6 (2), p. 154-173.

Lal Barbara Ballis (1987), « Black and Blue in Chicago : Robert E. Park’s 
Perspective on Race Relations in Urban America, 1914-44 », The British 
Journal of Sociology, 38 (4), p. 546-566.

Lal Barbara Ballis (1990), The Romance of Culture in an Urban Civilization : 
Robert E. Park on Race and Ethnic Relations in Cities, Londres, Routledge.

Landes Ruth (1947), The City of Women, Albuquerque, Macmillan.
Lange Werner J. (1983), « W. E. B. Du Bois and the First Scientific Study of Afro-

America », Phylon, 44, p. 135-146.
Lasswell Harold (1926), Propaganda Technique in the World War, Ph.D. Political 

Science, University of Chicago.
Laughlin Harry H. (1922), Eugenical Sterilization in the United States, Chicago, 

Psychopathic Laboratory of the Municipal Court Chicago.
La Violette Forrest E. (1945), Americans of Japanese Ancestry : A Study of 

Assimilation in the American Community, Toronto, The Canadian Institute of 
International Affairs.

Lee Mary H. (1912), The Eurasian : A Social Problem, M.A. Sociology, University 
of Chicago.

Levinger Rabbi Lee J. (1925), Anti-Semitism in the United States, New York, 
Bloch Publishing Co.

Lewisohn Ludwig (1922), Up Stream : An American Chronicle, New York, Boni & 
Liveright.

Lewisohn Ludwig (1925), Israel, New York, Boni & Liveright.
Lieberson Stanley (1961), « The Impact of Residential Segregation on Ethnic 

Assimilation », Social Forces, 40 (1), p. 52-57.
Lind Andrew William (1938), An Island Community : Ecological Succession in 

Hawaii, Chicago, University of Chicago Press (Ph.D. 1931).
Lind Andrew William (dir.) (1955), Race Relations in World Perspective : Papers 

Read at the Conference on Race Relations in World Perspective, Honolulu, 1954, 
Westport, Conn., Greenwood Press.

Lind Andrew William (1961), « Race Relations Frontiers in Hawaii », in Masuoka 
Jitsuichi & Preston Valien (dir.), Race Relations : Problems and Theory. Essays 
in Honor of Robert E. Park, Chapel Hill, University of North Carolina Press, 
p. 58-77.

Lind Andrew William (1969), Hawaii : The Last of the Magic Isles, Londres et New 
York, Oxford University Press.

Lindeman Eduard C. (1924), Social Discovery : An Approach to the Study of 
Functional Groups, New York, Republic Publishing.



1009

Lindner Rolf (1996 [1990]), The Reportage of Urban Culture : Robert Park and the 
Chicago School, Cambridge, Cambridge University Press.

Lippmann Walter (1910), « An Open Mind : William James », Everybody’s 
Magazine, 23, p. 800-801.

Lippmann Walter (1919), « Introductory Note », in Carl Sandburg, The Chicago 
Race Riots, juillet, New York, Harcourt, Brace & World, p. iii-iv.

Lippmann Walter (1922), Public Opinion, New York, The Macmillan Co.
Locke Alain (2024 [1925]), « Le Nouveau Noir », trad. fr. par Anthony Mangeon, 

Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 732-751.
Locke Alain & Bernhard J. Stern (1941), When People Meet : A Study in Race and 

Culture Contacts, New York, Hinds, Hayden & Eldredge.
Lombardo Paul A. (2002), « “The American Breed” : Nazi Eugenics and the 

Origins of the Pioneer Fund », Albany Law Review, 65 (3), p. 743-830.
Lugard Lord Frederick (1922), The Dual Mandate in British Tropical Africa, 

Édimbourg et Londres, William Blackwood & Sons.
Lyman Stanford (1972), « The Race-Relations Cycle of Robert E. Park », in The Black 

American in Sociological Thought, New York, G. P. Putnam’s Sons, p. 27-70.
Lyman Stanford M. (1968), « The Race Relations Cycle of Robert E. Park », The 

Pacific Sociological Review, 11 (1), p. 16-22.
Lyman Stanford M. (1991), « Robert E. Park’s Congo Papers : A Gothic Perspective 

on Capitalism and Imperialism », International Journal of Politics, Culture, 
and Society, 4 (4), p. 501-516 (repris in Militarism, Imperialism and Racial 
Accommodation : An Analysis and Interpretations of the Early Writings of 
Robert E. Park, Fayetteville, The University of Arkansas Press).

Lyman Stanford M. (1994), Color, Culture, Civilization : Race and Minority Issues 
in American Society, Urbana et Chicago, University of Illinois Press.

Lyman Stanford M. (2000) « The “Yellow Peril” Mystique : Origins and 
Vicissitudes of a Racist Discourse », International Journal of Politics, Culture, 
and Society, 13 (4), p. 683-747.

MacIver Robert M. (1948), The More Perfect Union, New York, The Macmillan Co.
Mair Lucy P. (1934), « The Study of Culture Contact as a Practical Problem », 

Africa : Journal of the International African Institute, 7 (4), p. 415-422.
Mangeon Anthony (2009), « Miroirs des littératures nègres : d’une anthologie 

l’autre, revues », Gradhiva, 10, p. 40-63.
Mannheim Karl (1936 [1929]), Ideology and Utopia : An Introduction to the 

Sociology of Knowledge, New York, Harcourt, Brace & Co.
Mannoni Octave (1950), Psychologie de la colonisation, Paris, Seuil.
Mannoni Octave (1951), « La plainte du Noir », Esprit, mai, 19 (5), p. 734-749.
Marrin Albert (2016), Uprooted : The Japanese American Experience During 

World War II, New York, Knopf Books for Young Readers.



1010

Masuoka Jitsuichi (1961), « The City as a Racial Frontier : With Special Reference 
to Colonialism and Urbanism in Africa », in Jitsuichi Masuoka & Preston 
Valien (dir.), Race Relations: Problems and Theory, Chapel Hill, The University 
of North Carolina Press, p. 78-98.

Masuoka Jitsuichi & Preston Valien (dir.) (1961), Race Relations : Problems and 
Theory. Essays in Honor of Robert E. Park, Chapel Hill, University of North 
Carolina Press.

Matthews Fred H. (1977), Quest for an American Sociology : Robert E. Park and 
the Chicago School, Montréal et Londres, Mc Gill-Queen’s University Press.

McKenzie Roderick D. (1928), L’Évolution économique du monde, Paris, 
Imprimerie d’Études sociales & politiques, Boulogne, Fondation Albert Kahn.

McKenzie Roderick D. (1933), The Metropolitan Community, New York, Russell 
& Russell.

McKinney John C. (1966), Constructive Typology and Social Theory, New York, 
Appleton-Century Crofts.

Mead George Herbert (1913), « The Social Self », The Journal of Philosophy, 
Psychology and Scientific Methods, 10 (14), p. 374-380.

Mead George Herbert (1927), « The Objective Reality of Perspectives », in Edgar 
Sheffield Brightman (dir.), Proceedings of the Sixth International Congress of 
Philosophy, New York, Longmans, Green & Co, p. 75-85.

Mead George Herbert (1929), « National-Mindedness and International-
Mindedness », International Journal of Ethics, 39, p. 385-407.

Mead George Herbert (1930), « Cooley’s Contribution to American Social 
Thought », American Journal of Sociology, 35 (5), p. 693-706.

Mead George Herbert (1932), The Philosophy of the Present, éd. par Arthur E. 
Murphy, La Salle, Open Court Pub.

Mead George Herbert (1938), The Philosophy of the Act, éd. par Charles W. Morris 
(avec John M. Brewster, Albert M. Dunham & David Miller), Chicago, The 
University of Chicago Press.

Mead George Herbert (2015 [1934]), Mind, Self, and Society : The Definitive 
Edition, éd. par Charles W. Morris, nouvelle édition par Daniel Huebner & 
Hans Joas, Chicago, The University of Chicago Press.

Mead George-Herbert (2021 [1907]), « Le social settlement : son fondement et sa 
fonction », Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 4, p. 564-571. En ligne : 
<https://revuepragmata.wordpress.com/wp-content/uploads/2021/10/10-
pragmata-4-mead1.pdf>.

Memmi Albert (1957), Portrait du colonisé précédé du Portrait du colonisateur, 
Paris, Buchet-Chastel & Corrêa.

Miller Herbert A. (1924), Races, Nations, and Classes, Philadelphie, Lippincott.
Mintz Sidney W. & Richard Price (1992 [1976]), The Birth of African-American 

Culture : An Anthropological Perspective, Boston, Beacon Press.
Morris Aldon (2015), The Scholar Denied, Oakland, University of California Press.



1011

Myrdal Gunnar (1944), An American Dilemma : The Negro Problem and Modern 
Democracy, New York, Harper & Brothers.

Nogueira Oracy (1985), Tanto Preto Quanto Branco : Estudos de Relações Raciais, 
São Paulo, T. A. Queiroz.

Nogueira Oracy (2007 [1954]), « Preconceito racial de marca e preconceito racial 
de origem. Sugestão de um quadro de referência para a interpretação do 
material sobre relações raciais no Brasil », Tempo social, 19 (1), p. 287-308.

Nkrumah Kwame (1945), Vers la libération nationale, Congrès panafricain de 
Manchester.

Palmer Vivien (1928), Field Studies in Sociology : A Student’s Manual, Chicago, 
The University of Chicago Press.

Perec Georges & Robert Bober (1980), Récits d’Ellis Island, histoires d’errance et 
d’espoir, Paris, Institut national de l’audiovisuel et Éditions du Sorbier.

Philpott Thomas Lee (1978), The Slum and the Ghetto : Neighborhood 
Deterioration and Middle Class Reform, Chicago 1880-1930, New York, Oxford 
University Press.

Pierson Donald (1939), « The Negro in Bahia, Brazil », American Sociological 
Review, 4 (4), p. 524-533.

Pierson Donald (1944), « The Brazilian Racial Situation », The Scientific Monthly, 
58 (3), p. 227-232.

Pierson Donald (1948), Estudos de ecologia humana, São Paulo, Livraria Martins.
Pierson Donald (1949), Estudos de organização social, São Paulo, Livraria Martins.
Pierson Donald (1951), « O preconceito racial segundo o estudo de situações 

raciais », Sociologia, 13 (4), p. 305-324.
Pierson Donald (1967 [1942]), Negroes in Brazil : A Study of Race Contact at 

Bahia, Carbondale, Southern Illinois University Press (Ph.D. Chicago 1939 ; 
Brancos e Pretos na Bahia, São Paulo, Companhia Editora Nacional, 1945, 
nouvelle édition 1971).

Pierson Donald, avec Cruz Levi, Brandão Lopes Mirtes, Batchelor 
Pierson Helen, Borges Teixeira Carlos et al. (1951), Cruz das Almas : A 
Brazilian Village, Washington, Smithsonian Institution/ Institute of Social 
Anthropology, n°12.

Portes Alejandro & Min Zhou (1993), « New Second Generation : Segmented 
Assimilation and Its Variants », The Annals of the American Academy of 
Political and Social Science, 530, p. 74-96.

Price Richard (2001), « The Miracle of Creolization: A Retrospective », New West 
Indian Guide / Nieuwe West-Indische Gids, 75 (1/2), Leiden, p. 35-64.

Prince Morton (1905), The Dissociation of a Personality : A Biographical Study in 
Abnormal Psychology, New York, Longmans, Green & Co.

Prince Morton (1914), The Unconscious : The Fundamentals of Human 
Personality, Normal and Abnormal, New York, Macmillan.

Raushenbush Winifred (1979), Robert E. Park : Biography of a Sociologist, 
Durham, N. C.,  Duke University Press.



1012

Ravage Marcus Eli (1917), An American in the Making: The Life Story of an 
Immigrant, New York, Harper & Brothers.

Redfield Robert (1930), Tepoztlán a Mexican Village : A Study in Folk Life, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Redfield Robert (1941), The Folk Culture of Yucatán, Chicago, The University of 
Chicago Press.

Redfield Robert, Linton Ralph & Melville Herskovits (1936), « Memorandum 
for the Study of Acculturation », American Anthropologist, New Series, 38 (1), 
p. 149-152.

Reis João José (2004), Rebelião escrava no Brasil : A História do Levante dos 
Malês em 1835, São Paulo, Companhia das Letras.

Reitzes Dietrich C. (1950), Collective Factors in Race Relations, Ph.D. Sociology, 
University of Chicago.

Reitzes Donald C. & Dietrich C. Reitzes (1993), « The Social Psychology of 
Robert E. Park : Human Nature, Self, Personality and Social Structure », 
Symbolic Interaction, 16 (1), p. 39-63.

Reuter Donald G. (1946), « Bibliography of Edward Byron Reuter, 1880-1946 », 
American Journal of Sociology, 52 (2), p. 106-111.

Reuter Edward Byron (1917), « The Superiority of the Mulatto », American 
Journal of Sociology, 23 (1), p. 83-106.

Reuter Edward Byron (1918), The Mulatto in the United States : Including a Study 
of the Rôle of Mixed-Blood Races Throughout the World, Boston, R. G. Badger.

Reuter Edward Byron (1925), « The Hybrid as a Sociological Type », Proceedings 
of the American Sociological Society, 19, p. 59-68.

Reuter Edward Byron (1927a), The American Race Problem : A Study of the Negro, 
New York, Thomas Y. Crowell Company.

Reuter Edward Byron (1927b), « The Relation of Biology and Sociology », 
American Journal of Sociology, 32 (5), p. 705-718.

Reuter Edward Byron (1928), « The Personality of Mixed Bloods », Publications 
of the American Sociological Society, 22, p. 52-59.

Reuter Edward Byron (dir.) (1934), Race and Culture Contacts, New York, 
McGraw-Hill Book Company.

Reuter Edward Byron (1940), « Reviewed Work(s) : The Negro Family in the 
United States. by E. Franklin Frazier », American Journal of Sociology, 45 (5), 
p. 798-801.

Reuter Edward Byron (1945), « Racial Theory », American Journal of Sociology, 
50 (6), p. 452-461.

Ribot Théodule (1884), Les Maladies de la personnalité, Paris, Félix Alcan.
Riesman David (1951), « Some Observations concerning Marginality », Phylon 

(1940-1956), 2nd Qtr., 12 (2), p. 113-127.
Riezler Kurt (1950), Man : Mutable and Immutable. The Fundamental Structure 

of Social Life, Chicago, Henry Regnery Co.



1013

Ripley William Z. (1899), The Races of Europe : A Sociological Study (Lowell 
Institute Lectures), New York, D. Appleton & Co.

Rouch Jean (1955), Les Maîtres-Fous (36’), 16 mm, distribution Jean Rouch.
Royce Josiah (1908), Race Questions, Provincialism and Other American 

Problems, New York, The Macmillan Company.
Rudwick Elliott M. (1957), « W. E. B. Du Bois and the Atlanta University Studies 

on the Negro », The Journal of Negro Education, 26 (4), p. 466-476.
Rudwick Elliott M. (1958), « W. E. B. Du Bois in the Role of Crisis Editor », The 

Journal of Negro History, 43 (3), p. 214-240.
Rudwick Elliott M. (1968), W.E.B. Du Bois : Propagandist of the Negro Protest, 

Philadelphie, University of Pennsylvania.
Saint-Arnaud Pierre (1997), Park, Dos Passos, Metropolis. Regards croisés sur la 

modernité urbaine aux États-Unis, Québec, Presses de l’Université Laval.
Samuel Maurice (1927), I, The Jew, New York, Harcourt, Brace & Co.
Schiller Ferdinand Canning Scott (1926), Eugenics & Politics, Londres, 

Constable & Co. Ltd.
Schütz Alfred (1964), Collected Papers II : Studies in Social Theory, La Haye, 

Martinus Nijhoff.
Schütz Alfred (1964 [1944]), « The Stranger », in Collected Papers II : Studies in 

Social Theory, La Haye, Martinus Nijhoff, p. 91-105.
Schütz Alfred (1970 [1947-1951]), Reflections on the Problem of Relevance, éd. par 

Richard M. Zaner, New Haven et Londres, Yale University Press.
Seligmann Herbert J. (1920), The Negro Faces America, New York, Harper & Bro.
Senghor Leopold Sédar (dir.) (1948), Anthologie de la nouvelle poésie nègre et 

malgache (précédée de Orphée Noir de Jean-Paul Sartre, p. ix-xliv), Paris, 
Presses universitaires de France.

Shaw Clifford S. & Henry D. McKay (1942), Juvenile Delinquency and Urban 
Areas, Chicago, The University of Chicago Press.

Shibutani Tamotsu (1955), « Reference Groups as Perspectives », American 
Journal of Sociology, 60 (6), p. 562-569.

Shibutani Tamotsu & Kian M. Kwan (1965), Ethnic Stratification, New York et 
Londres, Macmillan Co.

Shils Edward (1996), « The Sociology of Robert E. Park », The American 
Sociologist, 27 (4), p. 88-106.

Sidis Boris & Simon P. Goodhart (1905), Multiple Personality : An Experimental 
Investigation into the Nature of Human Individuality, New York, D. Appleton & Co.

Simmel Georg (1896), « Superiority and Subordination as Subject-Matter of 
Sociology », American Journal of Sociology, 2 (2), p. 167-189 et 2 (3), p. 392-415.

Simmel Georg (1921 [1908]), « The Social Significance of the “Stranger” », in 
Robert E. Park & Ernest W. Burgess (dir.), Introduction to the Science of 
Sociology, p. 322-327.



1014

Simmel Georg (1955 [1908]), « The Web of Group-Affiliations », in Conflict / The 
Web of Group-Affiliations, trad. ang. par Reinhard Bendix & Kurt H. Wolff, New 
York, The Free Press, p. 125-195.

Simpson George E. (1956), « Jamaican Revivalist Cults », Social and Economic 
Studies, 5-6, p. 321-342.

Simpson George E. & J. Milton Yinger (1953), Racial and Cultural Minorities : An 
Analysis of Prejudice and Discrimination, New York, Harper & Brothers.

Singerman Robert (1981), « The American Career of the “Protocols of the Elders 
of Zion” », American Jewish History, 71 (1), p. 48-78.

Siu Paul Chan-Paang (1952), « The Sojourner », American Journal of Sociology, 
58 (1), p. 34-44. 

Siu Paul Chan-Paang (1953), The Chinese Laundryman : A Study of Social 
Isolation, Ph.D. Sociology, University of Chicago.

Smith William Carlson (1920), The Ao Naga Tribe of Northeast India : A Study in 
Conflict and Fusion of Cultures, Ph.D. Sociologie et Anthropologie, Université 
de Chicago.

Sombart Werner (1913/1915), The Quintessence of Capitalism, Londres, T. F. Unwin.
Stavo-Debauge Joan (2023), John Dewey et les questions raciales. À propos d’une 

controverse actuelle, Paris, La Bibliothèque de Pragmata. En ligne : <https://
bibliothequepragmata.wordpress.com/les-livres/volume-2-j-stavo-debauge/>.

Stavo-Debauge Joan (2024), « Le “pluralisme culturel” en demi-teinte : Kallen, 
Dewey et Du Bois entre les années 1915 et 1926 », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 7/8, p. 358-438.

Steel Ronald (1980), Walter Lippmann and the American Century, Boston, Little, 
Brown & Co.

Steiner Jesse F. (1917), The Japanese Invasion : A Study in the Psychology of Inter-
Racial Contacts, Chicago, A. C. McClurg & Co.

Stocking George W. Jr. (1968), Race, Culture, and Evolution : Essays in the 
History of Anthropology, New York, Free Press.

Stonequist Everett V. (1935a), « The Problem of the Marginal Man », American 
Journal of Sociology, 41 (1), p. 1-12.

Stonequist Everett V. (1935b), « The Marginal Man in Hawaii », Social Process in 
Hawaii, premier numéro, juin, p. 18-21.

Stonequist Everett V. (1937), The Marginal Man : A Study in Personality and 
Culture Conflict, New York et Chicago, Charles Scribner’s Sons (Ph.D. 1930).

Stonequist Everett V. (1939), « Race Mixture and the Mulatto », in Edgar T. 
Thompson (dir.), Race Relations and the Race Problem, Durham, Duke 
University Press, p. 246-270.

Stonequist Everett V. (2024 [1935]), « Le problème de l’homme marginal », 
Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 1050-1066.

Stryker Sheldon & Anne Statham Macke (1978), « Status Inconsistency and 
Role Conflict », Annual Review of Sociology, 4, p. 57-90.



1015

Taylor Graham Romeyn (1915), Satellite Cities : A Study of Industrial Suburbs, 
New York et Londres, D. Appleton & Co.

Thomas William Isaac (1904), « The Psychology of Race-Prejudice », American 
Journal of Sociology, 9 (5), p. 593-611.

Thomas William Isaac (1909), Source Book on Social Origins, Chicago, The 
University of Chicago Press.

Thomas William Isaac (1912), « Race Psychology : Standpoint and Questionnaire, 
with Particular Reference to the Immigrant and the Negro », American Journal 
of Sociology, 17, p. 725-775.

Thomas William Isaac (1914), « The Prussian-Polish Situation : An Experiment in 
Assimilation », American Journal of Sociology, 19 (5), p. 624-639.

Thomas William Isaac (1917), « The Persistence of Primary Group Norms in Present-
Day Society, and Their Influence in Our Educational System », in Herbert S. 
Jennings, John G. Watson, Adolf Meyer & William I. Thomas (dir.), Suggestions of 
Modern Science Concerning Education, New York, Macmillan, p. 159-197.

Thomas William Isaac (1923), « The Unadjusted Girl : With Cases and Standpoint 
for Behavior Analysis », Criminal Science Monographs, 4, p. 1-257.

Thomas William Isaac & Florian Znaniecki (1918-1920), The Polish Peasant in 
Europe and America. Monograph of an Immigrant Group, Boston, Richard 
Badger [5 volumes].

Thompson Edgar T. (1932), The Plantation, Ph.D. Sociology, University of 
Chicago.

Thompson Edgar T. (1935), « Population Expansion and the Plantation System », 
American Journal of Sociology, 41 (3), p. 314-326.

Thompson Edgar T. (1961), « Language and Race Relations », in Jitsuichi Masuoka 
& Preston Valien (dir.), Race Relations : Problems and Theory, Chapel Hill, 
University of North Carolina Press, p. 228-251.

Thornton John (2011 [1992]), Africa and Africans in the Making of the Atlantic 
World, 1400-1800, Cambridge, Cambridge University Press.

Trochu Thibaud (2018), William James, Une autre histoire de la psychologie, 
Clamecy, CNRS éditions.

Uyeki Eugene (1953), Process and Patterns of Nisei Adjustment to Chicago, Ph.D. 
Sociology, University of Chicago.

Vaihinger Hans (1935 [1911]), The Philosophy of As If (Als Ob), Londres, Kegan 
Paul, Trench, Trubner & Co.

Valladares Lícia do Prado (2010), « A visita do Robert Park ao Brasil, o “homem 
marginal” e a Bahia como laboratório », Caderno CRH, 23 (58), p. 35-49.

Valien Preston (1961), « The Montgomery Bus Protest as a Social Movement », 
in Jitsuichi Masuoka & Preston Valien (dir.), Race Relations: Problems and 
Theory, Chapel Hill, The University of North Carolina Press, p. 112-127.

Van Gennep Arnold (1909), Les Rites de passage, Paris, É[mile] Nourry.
Van Reybrouck David (2012), Congo : une histoire, Arles, Actes Sud.



1016

Veblen Thorstein (1899), The Theory of the Leisure Class : An Economic Study of 
Institutions, New York, Macmillan.

Veblen Thorstein (1904), The Theory of Business Enterprise, New York, Charles 
Scribner.

Veblen Thorstein (1919), « The Intellectual Pre-Eminence of Jews in Modern 
Europe », Political Science Quarterly, 34 (1), p. 33-42.

Verdet Paule (1951), « Réflexions sur la Louisiane », Esprit, 19 (5), p. 693-706.
Wacker R. Fred (1979), « Assimilation and Cultural Pluralism in American Social 

Thought », Phylon (1960-), 40 (4), p. 325-333.
Wacker R. Fred (1983), Ethnicity, Pluralism, and Race : Race Relations Theory in 

America before Myrdal, Westport, Conn., Greenwood Press.
Wacker R. Fred (1995), « The Sociology of Race and Ethnicity in the Second 

Chicago School », in Gary Alan Fine (dir.), A Second Chicago School ?, Chicago, 
The University of Chicago Press, p. 136-163.

Wacquant Loïc (2005), « “Une ville noire dans la blanche”. Le ghetto étatsunien 
revisité », Actes de la recherche en sciences sociales, 160 (5), p. 22-31.

Wagenschein Miriam (1950), « “Reality Shock” : A Study of Beginning 
Elementary School Teachers », M.A. Sociologie, Université de Chicago.

Wagley Charles (dir.) (1952), Races et classes dans le Brésil rural, Paris, UNESCO.
Wald Lillian D. (1915), The House on Henry Street, New York, Henry Holt & Co.
Washington Booker T. (1903 [1901]), L’Autobiographie d’un nègre, trad. fr. par 

Guerlac Othon, Paris, Plon et Nourrit (traduction de Up from Slavery).
Washington Booker T. (1909), The Story of the Negro : The Rise of the Race from 

Slavery, New York, Doubleday, Page & Co.
Washington Booker T. (1911), My Larger Education, Being Chapters from my 

Experience, Garden City, Doubleday, Page & Co.
Washington Booker T. [& Robert E. Park] (1911), The Man Farthest Down : The 

Struggle of European Toilers, New York, The Outlook Co.
Weber Max (1930 [1904]), The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, 

Londres, George Allen & Unwin.
Weulersse Jacques (1931), Noirs et Blancs. À travers l’Afrique nouvelle : de Dakar 

au Cap, Paris, Armand Colin.
White William Allen (1926), « The Last of the Magic Isles », Survey Graphic, mai 

(numéro spécial, « Windows on the Pacific »), p. 176-179.
Williams Josephine J. (1949), The Professional Status of Women Physicians, Ph.D. 

Sociology, University of Chicago.
Willems Emílio (1940), Assimilação e populações marginais no Brasil. Estudo 

sociológico dos imigrantes germânicos e seus descendentes, São Paulo, 
Companhia Editora Nacional.

Winston L. G. (1908), « Myself and I : A Confession », American Journal of 
Psychology, 19 (4), p. 562-563.

Wirth Louis (1925), Culture Conflicts in the Immigrant Family, Master Sociology 
and Anthropology, University of Chicago.



1017

Wirth Louis (1927), « The Ghetto », American Journal of Sociology, 33 (1), p. 57-71.
Wirth Louis (1928), The Ghetto, Chicago, The University of Chicago Press (Ph.D. 

1926) [trad. fr. par Pierre-Jacques Rojtman, Le Ghetto (2006), Grenoble, Presses 
Universitaires de Grenoble].

Wirth Louis (1931), « Culture Conflict and Delinquency. I. Culture Conflict and 
Misconduct », Social Forces, 9 (4), p. 484-492.

Wirth Louis (1938), « Urbanism as a Way of Life », American Journal of Sociology, 
44 (1), p. 1-24.

Wright Richard (1940), Native Son, New York, Harper & Bro.
Wright Richard (1941), 12,000,000 Black Voices : A Folk History of the Negro in 

the United States, New York, Viking Press.
Wright Richard (1945), Black Boy : A Record of Childhood and Youth, New York, 

Harper & Bro.
Wright Richard (1977), American Hunger, New York, Harper & Row.
Wu Ching Chao (1928), Chinatown s : A Study of Symbiosis and Assimilation, Ph.D. 

Sociology, University of Chicago.
Yancy Dorothy Cowser (1978), « William Edward Burghardt Du Bois’ Atlanta 

Years : The Human Side. A Study Based Upon Oral Sources », The Journal of 
Negro History, 63 (1), p. 59-67.

Young Erle F. (1924), Race Prejudice with Particular Reference to the American 
Negro, Ph.D. Sociology, University of Chicago.

Young Erle F. & Pauline V. Young (1928), « Getting at the Boy Himself: Through 
the Personal Interview (in Public Welfare and Social Work) », Social Forces, 
6 (3), p. 408-415.

Zangwill Israel (1908), The Melting Pot, New York, Macmillan.
Zeitlin Solomon (1943), « Judaism as a Religion : An Historical Study. VI. Galuth : 

Diaspora », The Jewish Quarterly Review, 34 (2), p. 207-241.
Zorbaugh Harvey W. (1926), « The Natural Areas of the City », in E. W. Burgess (dir.), 

The Urban Community, Chicago, The University of Chicago Press, p. 219-229.



1018

NOTES
1 « C’est aussi ce qui fait que les gens 
de couleur de ce pays sont, de fait, 
un mystère pour les Blancs. Il est 
difficile pour un Blanc d’apprendre 
ce que pense réellement un homme 
de couleur. En général, une lumière 
supplémentaire et différente doit être 
portée sur ce que pense ce dernier, et 
ses pensées sont souvent travaillées 
par des considérations si délicates et 
si subtiles qu’il lui serait impossible 
de les expliquer ou de les avouer à 
quelqu’un de la race opposée. Cela 
donne à chaque homme de couleur, 
en proportion de son intellectualité, 
une sorte de double personnalité : 
une partie de celle-ci n’est révélée 
que dans la franc-maçonnerie de sa 
propre race. J’ai souvent observé avec 
intérêt et parfois avec étonnement des 
hommes de couleur, même ignorants, 
maintenir ce dualisme en présence 
d’hommes blancs, sous le couvert 
de grands sourires et de pitreries de 
ménestrel. » (Johnson, 1912 : 19-20).

2 Cela présuppose de prendre au 
sérieux l’activité théorique de 
Thomas, Park et des sociologues de 
Chicago, qui n’étaient pas, comme on 
les a souvent campés, des reporters 
à la petite semaine, sympathiques 
mais limités, ni de braves enfants 
de pasteurs du Midwest, à la 
recherche de leur salut dans la 
sociologie, habiles à rassembler des 
informations sur tel ou tel problème 
social, mais incapables de décoller 
théoriquement. Ces préjugés ont fait 
leur temps. Les étudiants de Thomas 
et Park s’emparaient de façon inégale 

des enseignements de l’écologie 
humaine, de la psychologie sociale 
et de l’étude des organisations, 
mises à leur disposition par leurs 
professeurs et par les étudiants qui les 
avaient précédés. Les bibliographies 
reprenaient les listes de thèses 
soutenues par leurs prédécesseurs 
dans le département. Le désir de 
produire une science sociale, dont 
les hypothèses et catégories soient 
mises à l’épreuve de l’enquête et dont 
les résultats soient cumulatifs, allait 
de pair avec l’ambition d’articuler des 
perspectives théoriques – qui gagnent 
à être redécouvertes en regard des 
travaux sur le pluralisme culturel. 

3 Georges Perec avait visité Ellis Island 
en compagnie de Robert Bober, avec 
qui ils tournent un film en deux parties 
(1978-1979) et publient les Récits d’Ellis 
Island, histoires d’errance et d’espoir, 
Paris, INA et Éditions du Sorbier, 1980 
(réédition P.O.L, 2007 et 2019).

4 La figure de la marginalité existait 
aussi en économie où elle renvoyait à 
« l’utilité marginale », soit la variation 
de valeur tirée de l’accroissement 
d’une quantité de biens ou de services, 
produits ou consommés par un 
individu.

5 La première occurrence de cette 
expression semble être une note, « The 
Marginal Man : A Study of the Mulatto 
Mind », exhumée par Rolf Lindner 
(1996 : 49), datant du début des années 
1910, pendant la phase Tuskegee de 
l’histoire de vie de Park.



1019

6 Stonequist utilise cette notion (1937 : 
213) en la reprenant à A. Goldenweiser 
(1925 : 245) : une aire marginale est une 
région intermédiaire où les contenus 
culturels des tribus limitrophes se 
mélangent. 

7 En note de cette référence à The 
Quest for Certainty de Dewey (1929 : 
165), Stonequist rajoutait une 
remarque intéressante qui atteste de 
son degré de réflexivité. « Un effort 
a été fait pour maintenir le concept 
valide empiriquement, et pour ne pas 
construire un “type idéal” comme 
dans la sociologie de Max Weber. » 
Stonequist se réfère également à la 
thèse de Theodore Abel, Systematic 
Sociology in Germany (1929) et 
probablement plus spécifiquement 
aux pages 155-156. Il ne faut pas faire 
de l’Homme Marginal un « type-
idéal » au sens d’une construction 
intellectuelle coupée des expériences 
dans lesquelles elle s’ancre. On 
pourrait encore se demander si 
l’on n’a pas davantage affaire à une 
« fiction » sociologique – ni dogme 
ni hypothèse –, en suivant Hans 
Vaihinger (1911/1935).

8 Mary Jo Deegan a été très active 
pour répandre cette vision d’un Park 
insensible, à l’opposé de sa propre 
conception d’une histoire et d’une 
sociologie militantes (Deegan, 1988 ; 
et 2006).

9 Pour se faire une idée de l’originalité 
de la démarche de Thomas, on pourra 
lire les essais quasi-contemporains 
de Josiah Royce (1908), en particulier 
« Race Questions and Prejudices » 

(p. 1-53). Ils se rejoignent avec 
Thomas, Park ou Dewey sur le fait 
que les préjugés raciaux sont des 
« antipathies » ou des « haines » qui 
ont été formées et transmises et qui 
relèvent d’un entraînement social 
(Royce, 1908 : 48 sur les « trained 
hatreds »).

10 Cette proximité n’échappait pas 
aux contemporains. Voir par exemple 
la thèse de Fay Berger Karpf sur la 
psychologie sociale, qui accorde une 
place centrale dans sa généalogie 
américaine à James, Cooley, Mead 
et Dewey, ainsi qu’au point de vue 
de Thomas, Park et Faris (1932 : 
chap. V à VIII). Mais sa thèse traite 
étonnamment peu de la question des 
migrations et de la question raciale. Et 
la figure de l’homme marginal en est 
absente (peut-être parce que la thèse a 
été soutenue en 1925 et qu’elle n’a pas 
été suffisamment actualisée en vue de 
sa publication sept ans plus tard).

11 Ces notes sont accessibles au 
Special Collections Research Center 
de l’Université de Chicago, George 
Herbert Mead Papers 1855-1968, 
Box 4, Folders 2-5 : « Advanced Social 
Psychology (Philosophy 321), student 
notes by W. T. Lillie from the course 
given by Mead during the Winter 
Quarter of 1928, p. 1-242 et p. 243-320) ».

12 Un poème de Paul Laurence 
Dunbar, « We Wear the Mask » (1895), 
dit la chose suivante : 
« Nous portons le masque qui sourit et 
qui ment,
Il cache nos joues et ombrage nos 
yeux…



1020

Cette dette nous la payons à la ruse 
humaine ;
Avec nos cœurs déchirés et saignants, 
nous sourions,
Et nous parlons avec une myriade de 
subtilités.
Pourquoi le monde serait-il trop sage,
En comptant toutes nos larmes et nos 
soupirs ?
Non, qu’ils nous voient seulement 
pendant que
Nous portons le masque. »
Park commente comme suit. « La 
période qui s’étend de 1892, date 
à laquelle Dunbar a commencé à 
publier, à 1906, date de sa mort, 
a été pour le Noir une période de 
tempête et de stress, de conflit et 
de contestation. L’ethos noir était 
confus, préoccupé et divisé. L’ordre 
ancien, avec ses conseils chrétiens de 
patience, d’humilité et de résignation, 
était en train de disparaître. Le nouvel 
ordre, tel que les Noirs radicaux 
le concevaient, en tout cas, était 
nettement de ce monde. Les hommes 
qui représentaient ce que M. Kerlin 
appelle “la renaissance de l’âme noire” 
étaient militants, revendicateurs, 
répudiant tout compromis, rejetant 
tout paradis d’espoirs différés. Ils 
rêvaient d’un monde dans lequel 
les Noirs auraient liberté, égalité et 
justice, non pas dans un futur éloigné, 
mais à présent, ici et maintenant. 
[…] L’émancipation a fait du Noir un 
homme libre, mais il n’en a pas fait, 
au sens fort du terme, un citoyen […] 
L’histoire du Noir américain, selon 
M. Du Bois, est l’histoire de cette lutte 
pour rendre possible qu’un homme 
soit à la fois un Noir et un Américain. » 
(Park, 1923/1950 : 290-291). 

13 Le racisme ordinaire pouvait se 
superposer à une espèce de racialisme 
colonial. On connaît désormais 
l’histoire des « zoos humains », terme 
désigné pour nommer les villages 
indigènes des expositions coloniales. 
En 1904, la Foire internationale de 
St Louis avait exhibé un « pygmée » 
adolescent, nommé Ota Benga (Mbye 
Otabenga). Samuel Phillips Verner 
l’avait acheté et ramené, disait-il, avec 
onze autres personnes, du confluent 
des rivières Kasai et Sankuru, au 
Congo, où il était retenu prisonnier. 
Après un bref retour au Congo en 
1905, financé par Verner, il revient aux 
États-Unis, séjourne quelque temps 
au Museum d’histoire naturelle de 
New York. On le retrouve au mois 
de septembre 1906, aux côtés d’un 
orang-outan, Dohong, dans les cages 
des singes (Monkey House) du Zoo 
du Bronx, où des foules immenses 
viennent le regarder. Sur les ordres de 
William Hornaday, zoologue notable, 
pionnier du wildlife movement, et 
alors directeur du zoo, la cage d’Ota 
Benga, dont les dents avaient été 
limées en pointes acérées, avait été 
parsemée d’os pour mettre en scène 
son cannibalisme. Cette situation a 
ému la presse noire, et un pasteur, 
Robert Stuart MacArthur, soutenu par 
la Conférence des églises baptistes de 
couleur (autant, semble-t-il, en raison 
de la mise en scène darwinienne 
qui laissait entendre la proximité 
de l’homme du singe qu’en raison 
du traitement dégradant du jeune 
« Pygmée »), a exigé du bureau du 
maire George B. McClellan Jr de 
mettre fin à cette parodie. Ota Benga 
a été transféré à l’orphelinat Howard 



1021

pour enfants de couleur, à Brooklyn. 
En 1910, il est envoyé à Lynchburg, au 
Virginia Theological Seminary and 
College, pour recevoir une formation 
de missionnaire (il y aurait rencontré 
W. E. B. Du Bois et B. T. Washington). 
Baptisé Otto Bingo, il travaille dans 
une fabrique de tabac, avant de se 
suicider en 1916, faute de pouvoir 
retourner en Afrique. Une histoire de 
marginalité forcée, jusqu’à situer Mbye 
Otabena aux marges de l’humanité et 
de l’animalité, qui finit mal. 

14 « Ainsi, si un Juif épouse une 
Chrétienne, leur progéniture devient 
soit juive, soit païenne. L’individu 
peut, certes, être considéré comme 
partiellement juif et partiellement 
païen, mais il n’est pas compté dans 
une classe ou une caste à part. Il en 
va tout autrement pour un Africain 
ou un Asiatique né de parents 
mixtes. Cependant, le nombre de 
personnes dont l’origine raciale 
est reconnue, mais qui ne sont pas 
suffisamment amalgamées pour 
constituer des variétés raciales 
distinctes, est considérable. Les États-
Unis comptaient 1 660 554 personnes 
considérées comme mulâtres en 1920. 
Les Cape Coloureds, un mélange de 
Hottentots et de Hollandais, étaient 
au nombre de 545 548 en 1930. Les 
Eurasiens de l’Inde, ou Anglo-Indiens, 
comme ils préfèrent s’appeler, 
étaient 113 090 en 1921. Au Brésil, 
les “personnes de couleur” [pessoas 
de cor], c’est-à-dire les personnes 
reconnues comme étant d’origine 
mixte, noire et blanche, étaient au 
nombre de 8 800 000 ; quarante-

trois pour cent de la population 
étant d’origine mixte indienne 
et européenne. À Java, les Indo-
Européens, ou Eurasiens, étaient au 
nombre de 290 408. Si nous ajoutons 
au nombre des personnes reconnues 
comme étant d’origine raciale mixte 
celles qui ont été ou pourraient être 
classées comme des “minorités 
raciales et culturelles”, lesquelles, 
en raison de différences raciales ou 
linguistiques, n’ont pas été totalement 
assimilées ou se considèrent en 
quelque sorte étrangères dans le 
pays où elles vivent, nous devrions 
connaître l’étendue réelle de la 
diaspora, c’est-à-dire la région dans 
laquelle les peuples vivent plus ou 
moins comme des étrangers, la région 
dans laquelle on peut dire qu’il existe 
des relations interraciales. » (Park, 
« The Nature of Racial Relations », 
1939b : 39).

15 E. Franklin Frazier, dans The Negro 
in the United States (1949), a opposé 
la thèse de la dissolution du lien 
avec l’Afrique à celle de la continuité 
d’Herskovits. Sa préoccupation, 
politique, était de ne pas apporter de 
l’eau au moulin des ségrégationnistes 
en décrivant les « Noirs » comme 
des « Africains ». Par exemple, 
tandis qu’Herskovits faisait de la 
famille centrée autour de la mère et 
la multiplicité de ses relations un 
héritage de la polygamie, Frazier y 
voyait un signe de désorganisation 
sociale et des difficultés rencontrées 
par les familles noires dans un régime 
d’oppression. Cette absence de 
mémoire se traduisait par le manque 



1022

d’organisation des révoltes aux 
Etats-Unis, en comparaison avec la 
Jamaïque ou le Brésil (Frazier, 1949 : 
92). Herskovits est depuis, dans un 
nouveau contexte politique, devenu le 
héros du militantisme afro-centrique 
et l’ancêtre des recherches sur les 
diasporas. Sur ces discussions, Price, 
2001 ; et Mintz & Price, 1976/1992.

16 Pour une enquête sur la 
dimension urbaine et politique du 
cosmopolitisme, dérivée de la lecture 
de Park et de la tradition de Chicago, 
voir Carlier (2016).

17 Emílio Willems (1940 : 175) 
différencie entre « colonie étrangère », 
qui ne séjourne que pour un temps 
donné et se contente de s’accommoder 
à cet environnement exotique, 
« groupe marginal » qui regroupe 
« des migrants et leurs descendants 
venus avec l’intention de s’enraciner 
dans le pays » et « minorité nationale » 
qui est parvenue à conserver, grâce 
à l’isolement, sa culture originaire. 
Un groupe marginal, par essence 
provisoire, a pour fonction de faciliter 
l’accueil, la transition et l’intégration 
des nouveaux immigrants (ibid. : 
chap. 10). Il a une fonction de sas 
d’accommodation et d’assimilation, 
dont l’hybridité culturelle permet 
d’éviter les désagréments d’une 
acclimatation forcée ou accélérée. 
C’est ainsi que les Germano-Brésiliens 
ont conservé leur langue, leur religion, 
leur organisation familiale et une 
part de leur folklore, mais se sont 
« caboclisés » en assimilant une part 
de la culture des paysans brésiliens. 

Les néo-arrivants, qui ne maîtrisent 
que la culture allemande, se sentent 
inadaptés dans cette communauté, 
en ce qu’ils ne participent pas de la 
culture de transition de ce groupe 
marginal.

18 Louis Wirth donne quelques 
éléments de cette histoire dans The 
Ghetto (1928 : 88-95).

19 Sans rentrer dans des discussions 
historiques, on peut signaler la thèse 
légèrement différente de David 
Riesman (1951). Le Juif de cour, 
banquier des monarques, est un 
homme marginal, mais pas du tout 
avec les conséquences psychologiques 
décrites par Park ou Stonequist. Il n’a 
pas besoin de renoncer à sa judéité et, 
tout en circulant dans les cercles de 
cour, il « reste vraiment juif : encore 
orthodoxe, encore lié à sa tribu, encore 
leader des autres Juifs en raison de 
son rôle dans l’économie non-juive 
et utilisant tout pouvoir provenant 
de cette économie pour améliorer la 
position des Juifs » (Riesman, 1951 : 
158). Le Juif de cour a des fonctions 
bien déterminées dans les deux 
mondes et ne souffre pas des peines de 
la double conscience. Une autre figure 
abordée par Riesman est celle des 
« rebelles juifs tels que Marx ou Börne » 
qui pouvaient être violemment 
antisémites ou judéophobes : « Ils 
trouvaient leur sécurité, celle de la fin 
de leur marginalité apparente dans 
la vision claire d’un avenir où il n’y 
aurait plus de marges irrationnelles 
de groupe ethnique, de classe ou de 
caste, à la différence du Juif de cour, 



1023

qui l’ancre dans les valeurs du passé. 
Ils ne s’accrochaient qu’à l’avenir, avec 
une telle ténacité qu’ils pouvaient 
être violemment antisémites sans se 
haïr eux-mêmes ; ironiquement, ils 
ont été aidés en cela par le courant 
messianique de la pensée juive elle-
même. » (1951 : 119).
Riesman rajoute que « la position du 
Juif en tant qu’homme marginal ne 
se développe réellement que lorsqu’il 
n’a plus ni sa fonction économique 
de juif de cour, ni sa fonction 
politique de rebelle socialiste. Alors, 
sa fonction réside dans sa seule 
marginalité. » (Ibid.). Le Juif de 
salon, celui des cercles de Marcel 
Proust, n’a « plus rien à vendre que 
sa judéité » : la marginalité devient 
une espèce de bien de divertissement 
mondain. Cette marginalité peut 
aussi se transformer en « une sorte 
de disgrâce » à laquelle s’appliquent 
une « chirurgie plastique sur les “nez 
juifs” » et une espèce de chirurgie 
psychique sur les « âmes juives » 
(ibid. : 122). Cette dernière est très 
contemporaine. Riesman, constatant 
au début des années 1950 certaines 
tentations de nationalisme, de revival 
et de folklorisation, énumère « le 
nationalisme sioniste, la religiosité 
des juifs qui s’auto-judaïsent, les 
usages juifs et yiddish soutenus 
artificiellement, et ainsi de suite. 
Les Juifs chauvins et normalisateurs 
sont à leur tour très agressifs à l’égard 
du «cosmopolite sans abri», c’est-à-
dire du Juif marginal qui doit son 
existence aux Lumières – certains 
sionistes emploient ici un vocabulaire 
similaire à celui de l’Union soviétique 

d’aujourd’hui et montrent la qualité 
prophétique de la crainte de Veblen 
que la perte de la marginalité ne 
signifie aussi la perte pour la culture 
occidentale des réalisations juives 
distinctives dans la vie intellectuelle. 
Ces efforts juifs sont soutenus en 
Amérique par les non-Juifs qui 
ont tellement peur d’être pris pour 
ethnocentriques qu’ils accueillent 
avec emphase tous les signes de 
folklore juif de leurs amis juifs, tout 
comme le jazz était accueilli comme 
si joliment noir par certains bohèmes 
blancs. » (Ibid.).

20 Shulchan Aruch : Code des lois 
compilées par Rabbi Joseph Karo au 
xvie siècle. 

21 Pour Walter Lippmann, la 
démocratie américaine, « sans projet, 
désordonnée, à la dérive », n’a pas 
encore « appris à loger tout le monde, 
à employer tout le monde à un salaire 
décent » et à accorder aux Noirs « un 
statut qui les respecte, à garantir 
leurs libertés civiles et à leur apporter 
éducation et loisir » (Lippmann, 1919 : 
iii-iv). Tant que ces problèmes ne sont 
pas réglés, tous les discours sur le 
« problème racial » sont une « sinistre 
mythologie ». Lippmann esquisse une 
dynamique intéressante : ceux qui 
proclament sans cesse leur supériorité 
suscitent l’imitation de leurs victimes 
(qu’ils dégradent et terrorisent, dit-il) 
– ce qui conduit les Blancs à vouloir 
supprimer les Noirs qui tentent de les 
imiter. Dans une situation d’inégalité, 
« où avoir une peau sombre est 
associé à pauvreté, ignorance, misère, 



1024

terreur et insulte », il ne peut y avoir 
de « fierté raciale » des Noirs. Mais 
« égalité sociale » ne va pas de pair 
avec mixité raciale pour Lippmann. La 
solution, originale, serait selon lui le 
« parallélisme racial » : donner toutes 
leurs chances sociales aux Noirs pour 
leur permettre d’accéder aux mêmes 
avantages que les Blancs, mais sans 
passer par « un amalgame indésirable 
pour les Blancs comme pour les 
Noirs » (ibid.). Une version radicale de 
« égaux mais séparés ».

22 Du Bois paraît plus sensible à 
la situation allemande. Il souligne 
l’absurdité de la reprise des théories 
de Gobineau par la propagande sur 
la supériorité de la race aryenne 
et la décadence qu’engendre le 
mélange racial. « La renaissance de 
l’antisémitisme hitlérien n’est qu’une 
partie du ressentiment général et 
de la souffrance en Allemagne en 
raison des résultats de la guerre et 
du traité de Versailles. L’immense 
contribution des Juifs à la culture 
allemande au cours des mille 
dernières années est incontestable […] 
la rivalité économique actuelle et la 
jalousie raciale donnent aujourd’hui 
à Hitler et à ses partisans un fouet 
pour pousser le peuple allemand à 
une opposition clanique et cruelle 
à l’égard de ses concitoyens juifs. » 
(Du Bois, « Miscegenation », 1935/1985 : 
93 et 95). 

23 Allrightnick : en yiddish, désigne, 
avec une teinte péjorative, un arriviste 
content de lui, un nouveau riche, un 
parvenu, qui tend à regarder les autres 
de haut et à stigmatiser pour les bons 

à rien et les ratés (Schlemiels) qui ont 
échoué. 

24 L’amalgame n’allait pas sans 
difficulté, puisque l’équipage de Cook, 
en débarquant aux îles Sandwich – le 
nom de Hawaii jusqu’au milieu du 
xixe siècle – y diffuse des maladies 
vénériennes, le choléra et la grippe qui 
déciment les autochtones. Plus tard, 
Cook décidera d’enlever Kalani‘ōpu‘u, 
le chef (ali‘i nui) de l’île d’Hawaii, afin 
de le monnayer contre une chaloupe 
volée le 14 février 1779 – il se fera tuer 
dans la baie de Kealakekua.

25 Sur les cultures noires au Brésil, et 
en particulier à Bahia, Pierson, outre 
qu’il a enquêté directement, s’appuie 
sur la littérature déjà abondante de 
Gilberto Freyre, Nina Rodrigues, Artur 
Ramos et Edison Carneiro. 

26 Au gré des lectures, on retrouve 
l’idée de « creuset (crisol) » d’un 
melting-pot, sans préjugé, chez Stefan 
Zweig (Pequena viagem ao Brasil, 
1936). L’idée de démocratie raciale 
devient un thème de propagande 
idéologique promu par l’Estado novo 
de Getúlio Vargas, à partir de 1937 et 
dans les années 1940, par opposition 
aux lois Jim Crow aux États-Unis et 
aux politiques racialistes en Europe. 
Casa grande e senzala sera traduit dès 
1946 en anglais comme The Masters 
and the Slaves et en français par 
Maîtres et esclaves, en 1953 (traduction 
par Roger Bastide, préface par Lucien 
Febvre). Febvre doublera sa préface 
d’un compte-rendu, « Un grand 
livre sur le Brésil », dans les Annales 
(1953, 8 (3) : 409-410). Il y parle de la 



1025

« fusion progressive » jusqu’à l’« intime 
mélange » entre « trois masses 
humaines » ; et il reprend, lui aussi, 
la métaphore du creuset. L’idéal (ou 
l’utopie) du melting-pot s’est déplacé 
sous les tropiques. C’est à la même 
époque que l’Unesco finance sa 
recherche sur les relations raciales au 
Brésil (par l’entremise de Bastide, qui 
emploie Florestan Fernandes sur le 
terrain ; tandis que Thales de Azevedo 
et Charles Wagley produisent leurs 
monographies. 

27 Le voyage de Park à Bahia, guidé 
par Pierson (qui avait lui-même 
séjourné à Rio Vermelho, à la Graça 
et à la Barra) fait du Brésil une 
destination pour les chercheurs 
étatsuniens. Frazier y séjourne (1942) 
ainsi que les Herskovits (1943), ou que 
Ruth Landes (1947).

28 Ce type de règles valait pour les 
Orientaux. Une curiosité juridique, 
pendant un temps, était que le 
mariage mixte, interdit entre femmes 
blanches et hommes chinois ou 
japonais, était accepté avec les 
hommes philippins, du fait de 
leur classification raciale comme 
« Malais » plutôt que « Mongoliens ». 
L’État de Californie répare cette faille 
en complétant sa législation anti-
miscégénation en 1933 – les Philippins 
sont désormais hors-jeu. 

29 Harry H. Laughlin produit, 
dans Eugenical Sterilization in the 
United States (1922), une série de 
textes législatifs et de statistiques 
institutionnelles ainsi qu’un ensemble 
de conseils juridiques, administratifs 

et pénitentiaires pour faire un 
« diagnostic eugénique » et pour 
stériliser les membres de populations 
déficientes, à des fins de thérapie ou 
de punition. Laughlin se distinguera 
ultérieurement en étant actif dans 
le Pioneer Fund, fondation à but 
non lucratif, créée en 1937 « pour 
faire progresser l’étude scientifique 
de l’hérédité et des différences 
humaines », qui diffusera de la 
propagande nazie (le film Erbkrank, 
1937) sur le territoire américain et 
œuvrera en bloquant l’arrivée des 
exilés juifs qui fuyaient les nazis 
(Lombardo, 2002).

30 Seventh son – supposé avoir des 
pouvoirs surnaturels, comme ceux 
de guérisseur, sourcier ou devin. 
Park cite ce texte dans « Negro Class 
Consciousness as Reflected in Race 
Literature » (1923/1950 : 292).

31 « Le renégat n’est jamais pleinement 
accueilli par le nouveau groupe et 
n’obtient jamais une reconnaissance 
complète. Sa position ressemble 
à celle du parvenu. » (SCRC, Park 
Collection, B18F9, « Life histories : 
standpoint and questionnaire » 
Americanization Study, Division of 
Immigrant Heritages, Letters, Pacific 
Coast Survey : 6-7).

32 Son « complexe de dépendance » 
s’est attiré les foudres de Fanon (1952 : 
chap. IV), comme d’Aimé Césaire ou 
de Georges Balandier. 

33 Sur le lien entre Wright et Cayton, 
les archives à consulter sont les 
Richard Wright Papers, à la Beinecke 



1026

Rare Books and Manuscripts Library, 
Yale University (<https://archives.yale.
edu/repositories/11/resources/972>) 
et les Horace R. Cayton Papers, à la 
Chicago Public Library (<https://www.
chipublib.org/fa-horace-r-cayton-
papers/>). Voir aussi la biographie de 
Horace Cayton, Long Old Road (1963). 
Les archives Parkway Community 
House Records sont conservés au 
Musée d’histoire de Chicago (Chicago 
History Museum) et sont partie 
prenante du Black Metropolis Research 
Consortium (<https://bmrc.lib.
uchicago.edu/portal/view/?id=BMRC.
CHM.PKWY_HOUSE.xml>).

34 Sur cette question de la vraie 
américanité, avec ses différents 
clivages natifs/ migrants, Noirs, 
Indiens, etc., Albert Bushnell Hart 
rappelait en 1930 : « L’une des 
distinctions les plus soigneusement 
établies par les autorités fédérales 
est celle entre l’élément natif de la 
population et l’élément né à l’étranger, 
bien que tout le monde sache qu’à 
l’exception des Amérindiens (qui ne 
représentent pas plus d’un septième 
de 1 % de la population totale), toute la 
population est composée d’immigrants 
venus d’autres pays ou de descendants 
de ces immigrants. Les différents Sons 
and Daughters of Historic Periods 
and Localities n’ont pas plus droit 
à un privilège spécial de nativisme 
que n’importe qui d’autre, si ce n’est 
qu’ils et elles doivent compter plus de 
décennies avant de remonter à leur 
ancêtre immigrant. » (Hart, 1930 : 748). 

35 Maurice Fishberg, auteur du livre 
de référence The Jews (1911), est un cas 

intéressant. Médecin à l’hôpital Beth 
Israel et médecin légiste pour les 
Hebrew Charities, il procède à des 
études d’anthropologie physique, en 
particulier de craniométrie, et à des 
recherches sur les formes du « nez 
juif », qui seront discréditées par Franz 
Boas, lequel rassemble une énorme 
documentation et développe une 
perspective d’anthropologie culturelle 
pour infirmer l’existence d’une 
différence génétique perceptible entre 
Juifs et non-Juifs. Le 4 mars 1934, en 
réaction à la montée du nazisme, un 
sommet national, présidé par Max J. 
Kholer, organisé par l’Académie juive 
des sciences et par les Judaeans, 
entérine les enquêtes de Franz 
Boas. Maurice Fishberg et Ellsworth 
Huntington rejettent publiquement 
et solennellement leurs travaux 
antérieurs – cf. Franz Boas, Maurice 
Fishberg, Ellsworth Huntington 
& Max J. Kohler (1934), Aryan and 
Semite : With Particular Reference 
to Nazi Racial Dogmas, Addresses 
delivered before the Judaeans and the 
Jewish Academy of Arts and Sciences, 
March 4th, 1934, in New York City, 
Cincinnati, B’nai B’rith. 

36 Stonequist n’a pas l’air de prendre 
la mesure de la persécution subie par 
les Juifs dans l’Allemagne nazie quand 
il écrit cela (1937 : 185). Il propose une 
analyse du statut marginal d’Hitler, 
né de père autrichien et de mère 
tchèque, grandi dans un village de 
Bohème où les Allemands étaient une 
minorité, d’une famille mi-bourgeoise 
mi-paysanne qui était méprisée 
par les Allemands comme par les 
Autrichiens. Transfuge de classe et de 



1027

nationalité, il essaie de se refaire une 
vie en quittant Vienne pour Munich, 
se prend de haine pour les socialistes, 
pour leurs leaders juifs, et au bout 
du compte pour la totalité des Juifs 
(ibid. : 74-76). Une personne marginale 
s’est transformée en leader d’un parti 
nationaliste, qui promeut un projet 
d’expropriation et d’expulsion, et 
bientôt, d’extermination d’un peuple 
marginal. 

37 Notons que James Weldon 
Johnson, leader de la NAACP, son 
premier secrétaire exécutif noir de 
1920 à 1930, publie une première 
fois, anonymement, cette fiction 
autobiographique en 1912, et la publie 
à nouveau en 1927, en la signant cette 
fois-ci de son nom. Entre-temps a 
eu lieu ce que Johnson appellera la 
« floraison ( flowering) de littérature 
noire », à laquelle il participe 
activement. Il collige The Book of 
American Negro Poetry, Chosen and 
Edited with an Essay on the Negro’s 
Creative Genius (New York, Harcourt, 
Brace and Company, 1922), première 
anthologie de trente et un poètes 
afro-américains, l’une des premières 
œuvres marquantes de la Renaissance 
de Harlem – qu’il a dû éditer alors qu’il 
se battait pour faire passer au Congrès 
le Dyer Anti-Lynching Bill (votée 
par la Chambre des Représentants le 
26 janvier 1922, rejetée par le Sénat).

38 Park suivait, avant de partir à la 
retraite, deux recherches sur les Eta 
(ou Burakumin) au Japon, celle de 
Helen Topping, fille de missionnaires 
passée par l’école de Francis W. Parker 

à Chicago, mais qui était trop absorbée 
dans le prosélytisme évangélique 
de Toyohiko Kagawa, en particulier 
dans sa croisade, le « Kingdom of 
God movement » à partir de 1927; et 
Tadeo Kawamura, qui avait soutenu 
un mémoire The Social Significance 
of the Horizontal Movement in Japan 
(MA Chicago, 1923). Les Eta étaient 
une caste d’intouchables, en charge de 
métiers tabous (bouchers, tanneurs, 
cordonniers…) pour les shintoïstes 
et les bouddhistes, vivant en petites 
communautés ségréguées (villages 
ou quartiers enclavés) malgré leur 
affranchissement en 1871. Ils avaient, 
dans une mobilisation collective, 
proclamé leur égalité et lancé leur 
association Zenkoku Suihei-sha 
(Société nationale des Niveleurs) lors 
d’une convention nationale à Kyoto le 
3 mars 1922. Le rapprochement était 
fait entre Eta au Japon, Dalits en Inde 
et Noirs aux États-Unis.

39 « Rapprochement » : en français 
dans le texte. 

40 Il ne s’agit pas seulement ici 
d’herméneutique culturelle, mais 
aussi de détermination de positions 
structurales dans des réseaux. De 
ce second point de vue, on peut 
prendre pour exemple les Quakers, 
minorité pacifiste, jouissant à ce titre 
d’un certain nombre de dérogations 
et de privilèges, qui a développé 
des compétences en « médiation et 
conciliation internationales ». Certains 
de leurs membres sont intervenus, 
par exemple, dans des processus de 
résolution de conflit entre Gandhi et 



1028

le gouvernement britannique en Inde 
en 1945, dans la guerre du Biafra avec 
le Nigeria dans les années 1960 ou 
pendant la guerre civile du Sri Lanka 
dans les années 1980 : leur double 
position d’extériorité est convertie 
en capacité légitime à écouter et à 
médier, au cœur de conflits jugés sans 
solution. 

41 Il faudrait ici également examiner 
le livre d’Herbert A. Miller, Races, 
Nations, and Classes (1924), qui 
développe une « psychologie de 
la domination et de la liberté », et 
traite de la montée d’une conscience 
nationale ou raciale chez des 
« minorités opprimées ». Park le 
recense (1926d) comme un ouvrage 
apportant des données empiriques, 
mais reste circonspect en ce qui 
concerne l’usage de la notion de 
« psychose d’oppression ».

42 Et pour une enquête qui resitue 
ces anthologies à la suite de The 
New Negro d’Alain L. Locke (1925) et 
de Negro : An Anthology de Nancy 
Cunard (1934), et s’interroge sur la 
forme « anthologie », dans les mondes 
francophone et anglophone, voir 
« Miroirs des littératures nègres » de 
Mangeon (2009). 

43 Souleymane Bachir Diagne a 
attiré notre attention sur cette 
citation d’Alioune Diop au Deuxième 
Congrès des écrivains et artistes 
noirs de Rome (26 mars-1er avril 
1959) dans une conférence à l’École 
normale supérieure, « Le trouble de 
l’universel », le 24 novembre 2023. 
Cf. A. Diop. « Le sens de ce Congrès 

(Discours d’ouverture) », Présence 
africaine, n° 24-25, février-mai 1959, 
p. 44 ; ou le documentaire « Présence 
africaine à Rome » de Paulin 
Soumanou Vieyra). 
« C’est donc un devoir pour nous 
de sauver l’universel de l’égoïsme ou 
des insuffisances de l’Occident. Nos 
élites n’ont pas à renoncer à leurs 
options esthétiques, littéraires ou 
philosophiques, mais à construire 
les fondements et les institutions de 
leur dignité. Car, à certains égards, 
la logique n’est-elle pas un langage ? 
Et les catégories de la pensée et de 
l’art d’Occident sont-elles les seules 
valables ? Est-il légitime de refuser 
aux peuples de couleur l’honneur 
d’offrir le moindre enrichissement à 
la civilisation humaine ? Les apports 
de l’Occident à la formation de notre 
personnalité restent précieux. Nous 
revendiquons cependant la liberté de 
les enrichir et à notre tour de donner. 
Et pas seulement de recevoir. Nous 
voulons faire honorer la sagesse de 
nos peuples, les relever de l’indignité, 
afin de recréer avec tous un monde 
fraternel de paix et de compréhension 
mutuelle. C’est pourquoi nous nous 
donnons pour mission, chacun dans sa 
spécialité, de travailler, légitimement 
et raisonnablement, à libérer les 
disciplines et les arts de ces entraves 
dont les impératifs de l’hégémonie 
occidentale avaient compromis leur 
vocation universelle. Désoccidentaliser 
pour universaliser, tel est notre 
souhait. Pour universaliser, il importe 
que tous soient présents dans l’œuvre 
créatrice de l’humanité. La présence 
africaine s’articulera utilement aux 
autres «présences» dans la mesure 



1029

où la personnalité africaine aura 
su marquer le développement des 
sciences et des arts du sceau original 
de nos soucis, de nos situations et de 
nos génies » (Diop, 1959 : 44 – soul. par 
D. C.).

44 Le « rendez-vous du donner et 
du recevoir », l’expression qui a 
depuis fait son chemin provient 
de l'intervention de Léopold Sédar 
Senghor au premier Congrès des 
écrivains et artistes noirs (1956), à 
l’encontre de la vision de la négritude 
comme « racisme antiraciste » de 
Sartre, ou de son appel à la violence 
dans la « Préface » aux Damnés de la 
terre (Fanon, 1961) : « Abattre un 

Européen c’est faire d’une pierre deux 
coups, supprimer en même temps un 
oppresseur et un opprimé: restent un 
homme mort et un homme libre. »

45 Certaines populations restent 
isolées dans le long terme, comme les 
Cajuns de Louisiane, descendants des 
Acadiens déportés aux xviiie et xixe 
siècles, ou les micro-communautés 
anabaptistes de Pennsylvanie, arrivées 
en vagues d’Allemagne et de Suisse 
depuis 1700, ou encore les peuples 
Pueblos, Apaches et Navaho des 
Hautes Plaines du Nouveau Mexique. 
Les chances de s’en extirper restent 
minces.




