
PRAGMATISME, 
PLURALISME 
CULTUREL ET 
QUESTION RACIALE

DANIEL CEFAÏ &  
JOAN STAVO-DEBAUGE



Dans cette introduction générale au numéro 7-8 de 
Pragmata, les auteurs essaient de resituer l’émergence aux 
États-Unis du thème du « pluralisme culturel », articulé de 
diverses façons à la « question raciale ». Le moment fort 
de cette controverse se situe dans les années 1915-1925, 
entre les publications de « La démocratie par opposition 
au melting-pot » par Horace Kallen et The New Negro édité 
par Alain Locke. C’est une période de débat public sur 
l’américanisation et les partisans du « pluralisme culturel » 
s’opposent au suprémacisme anglo-saxon, sous-jacent 
selon eux à l’idéal du melting-pot, tout en cherchant la 
formule de la bonne composition entre groupes nationaux, 
ethniques et raciaux au sein de la démocratie américaine. 
Outre Kallen et Locke, ont participé à cette controverse 
W. E. B. Du Bois, Jane Addams, John Dewey ou Randolph 
Bourne, qui avaient tous des liens avec le pragmatisme de 
Chicago ou de Harvard. Leurs positions sont développées 
dans le corps de ce numéro spécial. Deux sociologues 
de l’Université de Chicago, Robert E. Park et William I. 
Thomas, très directement liés au pragmatisme de James, 
Dewey et Mead, sont également convoqués. Ils apportent 
au débat  le contrepoint de leurs enquêtes et de leurs 
questions empiriques.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; PLURALISME CULTUREL ; MELTING-POT ; 
AMÉRICANISATION ; RELATIONS RACIALES ; DÉMOCRATIE ÉTATS-UNIENNE.

* Daniel Cefaï est directeur d’études à l’EHESS et chercheur au Centre 
d’étude des mouvements sociaux (CEMS) [daniel.cefai[at]ehess.fr].

* Joan Stavo-Debauge est sociologue, titulaire d’un doctorat en sciences 
sociales de l’EHESS et d’une Habilitation à diriger des recherches.  
Il est chercheur associé au CEMS (EHESS), au laboratoire THEMA (Uni 
Lausanne) et au CRIDIS (UCLouvain) [jstavodebauge[at]yahoo.fr].



14

« The Brown Madonna », frontispice de The New Negro, 1925,  
par Winold Reiss (1886-1953). New York Public Library,  

catalog ID : b10602423/ UUID : 7c505b90-c62a-012f-6fc6-58d385a7bc34).

PRAGMATA, 2024-7/8 : 12-106



15

« Nous avons plus de diversité raciale, plus de diversité 
linguistique et plus de diversité culturelle. Cette diversité 

est une aubaine. C’est un énorme cadeau dans une 
économie et dans une société mondiales. Si nous pouvons 

trouver un moyen non seulement de respecter nos 
différences, mais aussi de les célébrer tout en continuant 

à dire que ce qui nous unit est encore plus important, 
nous aurons résolu le problème épineux (conundrum) qui 

paralyse la Bosnie, qui conduit encore des gens à se faire 
exploser pour tuer des enfants innocents au Moyen-Orient, 

qui fait que mon peuple en Irlande se dispute encore sur 
ce qui s’est passé il y a 600 ans, qui a conduit à une guerre 

tribale, maligne, en Afrique, condamnant des centaines de 
milliers de personnes à mourir à coups de machette.

C’est une question d’imagination, de vision, de cœur. 
Les gens doivent se lever le matin et se sentir bien dans 
ce pays avec toute sa diversité, parce que nous devons 
savoir ce qu’il y a de bon dans les différences qui nous 

séparent et les célébrer, et nous devons aussi savoir ce qui 
nous lie les uns aux autres. Quelles sont les conditions 

d’appartenance à la communauté américaine ? En 
quoi faut-il croire et que faut-il être prêt à vivre et à 

défendre pour être un Américain ? C’est ce que nous allons 
faire. Nous devons envisager notre avenir comme une 

démocratie véritablement multiraciale, multiethnique 
et multireligieuse, qui remonte, en ligne droite, d’ici et 

maintenant jusqu’à George Washington. »
Président William J. Clinton,  

American University, 15 septembre 1997

Voici un nouveau volume de Pragmata, entièrement dédié au 
pluralisme culturel et aux questions raciales aux États-Unis, durant 
le premier tiers du xxe siècle1. Pourquoi revenir sur de telles ques-
tions ? Aujourd’hui, on insiste sur le fait que les États-Unis ont été 
une société coloniale, où les populations indigènes ont été massacrées 



16

à grande échelle, dont la population noire, importée d’Afrique, long-
temps réduite en esclavage, a ensuite été traitée comme composée 
d’« étrangers de l’intérieur », où les migrants chinois et japonais ont 
subi toutes sortes de vexations et de violences, une nation longtemps 
nativiste et raciste, devenue de surcroît impérialiste à partir de la fin du 
xixe siècle, quand Roosevelt a développé une politique internationale 
d’implantation à Hawaii et à Cuba, à Guam et aux Philippines. L’anti-
américanisme se repaît de ces faits, convertis en images d’Épinal.

Mais les États-Unis se sont aussi donné une représentation d’eux-
mêmes comme une « nation de nations migrantes », et ont vu se lever 
un mouvement des droits civiques qui reste aujourd’hui un point de 
référence pour tous les mouvements sociaux. Les États-Unis ont été le 
berceau de ce que l’on appelle le « pluralisme culturel » et d’une inter-
rogation sur les relations raciales et ethniques qui a encore du mal 
à tracer son chemin dans le monde francophone. Ce qui va ici nous 
intéresser, c’est ce moment singulier de l’histoire d’un pays qui a dû 
faire face à la diversité religieuse, linguistique, nationale et raciale 
comme à un problème pratique à résoudre. Si l’on s’en tient aux flux 
de migration enregistrés, depuis 1820, avant quoi la migration prove-
nait essentiellement des Îles britanniques, une grande vague d’im-
migration arrive avant la Guerre civile, entre 1840 et 1860, avec une 
dominante de catholiques irlandais et allemands – ce qui constitue 
déjà une épreuve pour les Églises protestantes et donne lieu à l’orga-
nisation des mouvements nativiste et antialcoolique. La vague qui 
nous intéresse est celle qui remonte aux années 1880 et dure jusqu’au 
début des années 1920, avec des arrivées de migrants majoritairement 
d’Europe de l’Est et d’Europe du Sud. Cette période voit s’enflammer 
la xénophobie antichinoise et antijaponaise, anticatholique et anti- 
sémite, tandis que la Ligue anti-saloon et l’Union nationale des femmes 
chrétiennes pour la tempérance (NWCTU) finissent par faire voter les 
lois de Prohibition de l’alcool. Joseph Gusfield (1963) nous a appris  
à analyser ces dynamiques collectives comme des manifestations de 
réaction aux migrants de la population blanche, anglo-saxonne, pro-
testante et en grande partie rurale. Pour compléter le tableau, il faut 



17

rappeler la migration interne des Noirs du Sud vers le Nord et l’Ouest 
après la fin de l’esclavage et le regain de ségrégation dont on se sou-
vient à travers les lois Jim Crow et, nous y reviendrons également, la 
panique contre les Germano-américains au moment de la Première 
Guerre mondiale.

Nous analyserons plus en détail plusieurs de ces éléments. Mais 
si l’on devait borner la période qui intéresse la controverse du plura-
lisme culturel, avec toutes les préventions que mérite l’arbitraire de 
telles dates-butoir, il faudrait commencer par le succès de la pièce 
d’Israel Zangwill sur le melting-pot (1908) et aller jusqu’à la Loi sur 
l’immigration de 1924, ou jusqu’à la publication de The New Negro 
(Locke, 1925/2024) qui signe l’envol de la Renaissance noire. De fait, 
nous déborderons cet intervalle temporel et remonterons, en amont, 
jusqu’à certaines prises de position de W. E. B. Du Bois qui, de façon très 
différente, soit sur l’identité noire, soit sur la double conscience, anti-
cipe certaines des thèses sur le pluralisme culturel. Et, en aval, nous 
lâcherons la bride à notre curiosité jusqu’à la fin des années 1920, et 
même au-delà, pour inclure dans notre corpus les recherches socio- 
logiques de Robert E. Park et d’Everett Stonequist sur l’homme margi- 
nal. L’important est pour nous de dessiner ce moment où des intel-
lectuels – philosophes, anthropologues et sociologues, mais aussi  
dramaturges, journalistes ou publicistes en tous genres – se sont publi-
quement emparés de la question et se sont efforcés d’imaginer des 
moyens de faire cohabiter cette pluralité « culturelle », « sociale », « insti- 
tutionnelle », « religieuse », « juridique » et « politique ». Le répertoire 
argumentatif qui est encore le nôtre a, sous bien des aspects, été forgé 
par les controverses de cette époque, et s’il paraîtra exotique à certains, 
ils pourront avec profit le confronter à d’autres solutions de synthèse 
nationale, comme la « laïcité » en France.



18

LES PARADOXES DE LA NAISSANCE  
D’UN CONCEPT

Parmi ces intellectuels, les pragmatistes ont joué un rôle impor-
tant : ce sont eux qui sont généralement crédités de l’invention de 
la notion de « pluralisme culturel ». Cela vaut pour Du Bois, Kallen, 
Locke, Bourne, Addams, Park ou Thomas dont il est question dans ce 
numéro : tous, nous le verrons, ont entretenu des liens étroits avec l’une 
ou l’autre forme de pragmatisme à New York, Harvard ou Chicago.

L’histoire a longtemps retenu que la paternité du « pluralisme cultu-
rel » revenait à Horace Kallen et que « Democracy versus the Melting-
Pot » (1915/2024) en constituait le premier manifeste. Les choses sont  
à vrai dire un peu plus complexes. Le premier des paradoxes, et pas 
des moindres, c’est que l’article en deux parties, publié par Kallen dans 
The Nation en 1915, ne fait pas mention de l’expression « cultural plu-
ralism » : le texte fondateur du « pluralisme culturel » a ainsi l’insigne 
particularité  de ne pas faire usage de cette notion ! Si l’historiographie 
continue d’attribuer un rôle phare à « Democracy versus the Melting-
Pot », ce n’est qu’en 1924, dans Culture and Democracy in the United 
States, un ouvrage où il republiera son texte de 1915, en le remaniant 
très légèrement, que Kallen introduira la notion.

Autre paradoxe, Kallen confessera sur le tard, dans les années 1950, 
que l’idée de « pluralisme culturel » lui était venue au cours de conver-
sations avec Alain Locke (Kallen, 1957), qui en est, depuis, tenu pour le 
co-inventeur. Kallen racontera, après la mort de Locke en 1954, com-
ment celui-ci avait été au centre d’un incident à Oxford : alors qu’il 
avait gagné la Rhodes scholarship, une bourse d’excellence qu’au-
cun Africain-Américain n’avait obtenue avant lui, il avait refusé de 
fêter ce que ses proches interprétaient comme une « victoire pour la 
race ». « I am not a race problem ! I am Alain LeRoy Locke […] I’m not 
going to England as a Negro », écrivait-il à sa mère (Weinfeld, 2022 : 
83). À Oxford, Locke a une vie sociale intense en compagnie des étu-
diants britanniques, mais il est aussi exposé au racisme féroce des 



19

étudiants du Sud des États-Unis qui s’opposent à sa participation au 
dîner de Thanksgiving au Club américain. Ne prendront son soutien 
que Kallen, lui-même détenteur d’une Sheldon fellowship (qui devient 
un ami proche – leurs conversations entre 1906 et 1908 seront déci-
sives pour la suite2), A. V. Dicey, le constitutionnaliste anglais de Balliol 
College, et Louis Dyer, qui organise pour réparer l’affront, un dîner 
privé de Thanksgiving à son domicile. À Oxford, Locke côtoie aussi des 
intellectuels sud-africains, indiens et égyptiens, qui l’amènent à élar-
gir son point de vue, et à relier le statut des Noirs aux États-Unis  à une 
histoire de l’esclavage et de la colonisation. De retour à New York, en 
1911, Locke donne sa première conférence sur « The Negro and a Race 
Tradition » : comme Kallen, il a accompli un virage qui le conduit à se 
poser la question : « Quelle différence la différence fait-elle ? (What 
difference does difference make ?) » (Weinfeld, 2010). D’une perspec-
tive universaliste de Noir assimilé, insensible à la couleur de sa peau et 
sourd aux préjugés de son entourage, Locke a glissé vers une position 
pluraliste3. Nouveau paradoxe : Kallen, dans les années 1910-1920, ne 
ménageait guère de place aux problèmes rencontrés par les Africains-
Américains. Ceux-ci sont absents de « Democracy versus the Melting-
Pot » (1915) et à peine plus présents dans Culture and Democracy in the 
United States (1924)4. Locke semble rejoindre Kallen, mais Kallen reste 
peu sensible à la cause des Noirs.

On peut continuer ainsi. Le paradoxe de la naissance du pluralisme 
culturel s’accroît lorsque l’on remarque que ce n’est pas seulement  
à Locke ou à Kallen que l’on doit la naissance de ce questionnement 
sur le traitement égalitaire de la pluralité des groupes ethniques ou 
raciaux aux États-Unis, mais aussi à un autre intellectuel africain-amé-
ricain, le plus fameux de tous : W. E. B. Du Bois. Son article « La préser-
vation des races » (Du Bois, 1897/2006) constitue une pièce essentielle 
dans la genèse du « pluralisme culturel », et peut même être compté 
comme l’un des premiers manifestes anti-assimilationnistes. Kallen 
et Locke n’ont pas ouvert à eux seuls l’espace de ce débat sur le traite- 
ment à réserver aux cultures et aux modes de vie des immigrants et des 
minorités ethniques et raciales aux États-Unis. Les écrits sur la double 



20

conscience de Du Bois, dans Les Âmes du peuple noir (1903/2007) 
contribuent à interroger la place des personnes, soumises aux pré- 
jugés raciaux, dans la nation américaine et à décrire les douloureuses 
distorsions de leur expérience. Et sous bien des aspects la question de 
la double conscience vaut pour les migrants qui débarquent par mil-
lions tout comme pour les Africains-Américains, en quête d’une place 
dans la société états-unienne. À la fin du xixe siècle, sous une moda-
lité pratique, la question est également au cœur de l’activité des social 
settlements. Jane Addams, Edith Abbott, Lillian Wald et leurs collègues 
(Cefaï, 2021 ; Fischer, 2014/2024) développent tout un savoir-faire en 
matière d’accueil des immigrants. Elles œuvrent à leur cohabitation 

Pastel de W. E. B. Du Bois par Winold Reiss, 1925 (National Portrait 
Gallery, Smithsonian Institution; purchase funded by Lawrence A. 
Fleischman and Howard Garfinkle with a matching grant from the 

National Endowment for the Arts. Creative Commons CC0).



21

dans les quartiers déshérités et surpeuplés de New York, Chicago 
ou Boston – que l’on se souvienne du lien du tandem Du Bois-Isabel 
Eaton et du College Settlement de Philadelphie qui les a accueillis pen-
dant leur enquête (Du Bois, 1899/2019). Les femmes des settlements  
ménagent tant bien que mal un accès au logement, à l’emploi, à l’école 
et à la santé pour les migrants et elles s’assurent que leurs droits sont 
respectés5. L’attention au sort de ce que l’on n’appelait encore que 
peu des « minorités », migrantes ou raciales, et à leurs modes de vie 
singuliers, ainsi que la critique des simplismes d’une américanisa-
tion conçue comme une assimilation, ou pire, une « anglo-saxonisa-
tion », précédaient donc le moment de nouage du pluralisme culturel,  
autour de 1915. Les femmes des settlements de Chicago étaient farou-
chement opposées à l’américanisation forcée et demandaient pour-
quoi des immigrants, traités comme du bétail à leur arrivée sur le sol 
américain, surexploités par leurs logeurs et leurs employeurs, souvent  
soumis à toutes sortes d’arnaques, devraient soudain devenir des 
patriotes (Abbott, 1918). Addams déplorera que la vague de haine qui 
avait déferlé contre certains peuples étrangers pendant la Grande 
Guerre ne se reporte contre les immigrants, et que les diktats de 
l’américanisation dissimulent des « jugements collectifs » au déni de 
la richesse de leurs différences de nationalité, de langue, de religion, 
de tradition (Addams, 1919). Le « dogmatisme national », le « patrio-
tisme aveugle » l’emportent sur « la citoyenneté intelligente »6. Quant  
à Wald, elle était délibérément internationaliste et voulait faire tomber 
des frontières de convention (1915 : 310)7. En direction des migrants, 
à la fois en coopération et en compétition avec leurs propres institu-
tions civiques, sociales et culturelles, les settlements proposaient un 
certain nombre d’activités de travail social, d’éducation et de soin, de 
colonies de vacances, d’animation artistique ou d’économie domes-
tique – orientées, pour un certain nombre d’entre elles, par un projet 
politique d’auto-gouvernement à l’échelle du quartier. Par ailleurs, 
Du Bois, Addams et Dewey ont tous trois participé à la fondation de 
l’Association nationale pour le progrès des personnes de couleur  
(National Association for the Advancement of Colored People 
– NAACP) en 1909-1910, à l’initiative d’activistes progressistes, blancs 



22

et noirs. Sur la question noire, les disputes autour de la position de 
Booker T. Washington se poursuivaient depuis des années, le mouve- 
ment Niagara tentant de fédérer en 1905 des positions alternatives 
à celles du Tuskegee Institute. Après la fondation de la NAACP, The 
Crisis, revue dirigée par Du Bois, allait pour longtemps donner le ton. 
Addams et Wald fréquentaient pour leur part les femmes noires qui 
créaient des settlements à Chicago et à New York, et le lancement de 
la NAACP avait eu lieu au Henry Street Settlement, à l’invitation de 
Wald (Cefaï, 2023 : 20, 57 et 256 sq.).

Cependant, il reste vrai qu’un nouveau cycle de discussions s’ouvre 
à l’orée de la Première Guerre mondiale, alors que l’ambiance est 
moins que jamais à l’hospitalité envers les étrangers, que des poli-
tiques d’américanisation toujours plus agressives saturent les insti-
tutions, que le suprémacisme blanc prospère jusque dans les rangs 
du mouvement progressiste, et que le nativisme, nourri par la pro-
pagande d’une presse xénophobe et raciste, recueille de nombreux 
suffrages. Ce sont des intellectuels, qui ont tous un lien direct avec le 
pragmatisme naissant, qui prennent alors la défense des Américains 
à « trait d’union » et qui proposent d’envisager de manière positive le 
pluralisme culturel, entendez également ethnique et racial, aux États-
Unis : un pluralisme qu’ils s’accordent à définir comme une richesse, 
un atout ou une chance, et non comme une déficience. Cette position 
d’accueil vis-à-vis des nouveaux arrivants, quelle que soit leur origine 
nationale, ou vis-à-vis des « Noirs, Bruns, Jaunes et Blancs », selon les 
catégories raciales de l’époque, a conduit à la parution de plusieurs 
textes en l’espace de quelques mois. Dans la foulée de « La démocratie 
par opposition au melting-pot » de Kallen, en février 1915, Randolph 
Bourne publie « Amérique transnationale » en juillet 1916 et John 
Dewey, « Nationaliser l’éducation », en novembre 1916. Certes, l’expres-
sion de « pluralisme culturel » ne figure dans aucun de ces textes, mais 
tous contribuent à consolider une topique qui ne trouvera son nom de  
baptême qu’en 1924. Les lecteurs pourront le constater, ces textes ont 
un air de famille. Ils constituent non seulement une réponse à la domi-
nance « anglo-saxonne », mais aussi au rêve de fusion du melting-pot, 



23

qui ne semblait pas plus enviable à Kallen et Bourne qu’à Du Bois et 
Addams, Locke et Dewey : l’horizon d’homogénéisation ouvert par la 
métaphore du melting-pot chagrinait ces pluralistes, au point qu’ils 
en faisaient une antithèse de la démocratie.

Melting-Pot : couverture du programme de la pièce d’Israel Zangwill,  
donnée au Columbia Theatre, à Washington, D. C., le 5 octobre 1908.



24

LE MELTING-POT

Au moment de la Première Guerre mondiale, l’ambiance générale 
n’était pas à l’hospitalité, il n’était pas question de « politique de recon-
naissance » et rares étaient les auteurs qui envisageaient un « droit 
à l’égalité dans la différence ». On sait combien la population noire 
était la cible de politiques discriminatoires – conformément à une 
interprétation du XIVe Amendement (décision de la Cour Suprême 
Plessy v. Ferguson, 1896), reprise par les lois Jim Crow, de « ségrégués 
mais égaux (separate but equal) ». Penser le pluralisme racial signifiait  
revenir sur cette restriction des droits civils et des libertés civiles 
des Africains-Américains depuis la période de la Reconstruction 
– une forme de racisme qui pouvait également toucher d’autres 
groupes raciaux. Les migrants non-européens – en premier lieu les 
Chinois, mais aussi les Philippins ou les Japonais (les « Orientaux » 
ou « Asiatiques ») –, qui étaient la cible d’un très fort racisme depuis 
les années 1880 (Chinese Exclusion Act, 1882), passaient souvent  
à l’arrière-plan dans les discussions sur l’immigration, qui se concen-
traient sur la migration des « races européennes ». Ils seront cependant 
un objet d’enquête dès les années 1920 à Chicago, en contrepoint des 
études sur les Africains-Américains ; et la très belle thèse, tardive, de 
Paul Siu, Le Blanchisseur chinois (1953), fixera un type idéal de migrant, 
réfractaire à l’assimilation pure et simple, le « séjourneur (sojourner) » 
(Cefaï, 2024a). Dewey leur ménagera par ailleurs une grande place 
dans « Racial Prejudice and Friction », en 1922, une conférence pronon-
cée devant un parterre d’étudiants et de chercheurs de l’Association  
chinoise de science sociale et politique. Quant aux migrations d’ori-
gine européenne, on constatait souvent un traitement différencié  
des Britanniques non irlandais, des Allemands et des Scandinaves 
(« Teutons » et « Anglo-Saxons ») d’une part, et, d’autre part, des Juifs 
et des Irlandais catholiques, ainsi que des migrants d’Europe de l’Est 
(principalement de Pologne ou de Russie) et d’Europe du Sud (principa- 
lement d’Italie et de Grèce). Le lexique de l’ethnicité était déjà disponible 
pour désigner toutes sortes de caractéristiques relatives à la « race » ou 
à la « nationalité ». Des enquêtes, comme celle de F. A. Bushee (membre 



25

de la South End House de R. A. Woods) sur les « facteurs ethniques dans 
la population de Boston » (1903), mélangent des « groupes ethniques » 
comme « Negroes », « Ireland » et « British America » dans l’étude de 
leurs taux de croissance, de natalité ou de mortalité, d’analpha- 
bétisme ou de pauvreté. L’objectif est de saisir les variations entre 
ces différentes populations afin de « distinguer certaines qualités, 
désirables ou indésirables, que l’immigration a introduites dans 
notre système social. Ces caractéristiques sont données sans idée de 
faire d’odieuses comparaisons raciales, mais plutôt de montrer leur 
importance, non seulement pour les individus concernés, mais pour  
l’ensemble du corps social », écrit Bushee (ibid. : 149). Le lexique de 
l’ethnicité servait à distinguer entre divers sous-groupes dans le flux 
des migrants européens – aujourd’hui les « Caucasiens » –, tout en 
pouvant aussi s’appliquer à certaines populations dites « de couleur » 
– avant tout saisies au moyen du lexique de la race, un lexique que 
Du Bois, Addams, Bourne et Locke, et de façon plus radicale encore 
Dewey, s’efforçaient justement de subvertir. Les catégories pouvaient 
également être reprises à différents auteurs eugénistes ou racia-
listes, et opposer les « races nordiques » aux « races alpines, méditer-
ranéennes ou balkaniques (mâtinées de sang négroïde) », pour ne citer 
que Madison Grant (1916), contemporain direct du débat sur le plura-
lisme culturel8. La séparation des bons groupes ethniques et raciaux 
des mauvais allait souvent de pair avec des descriptions de la « dégé-
nérescence physique et morale » de la population et des mises en garde 
contre les dangers du mariage interracial. Égaux, mais pas complète-
ment, et le plus séparés possible !

Pourtant, un mythe littéraire trouve son public, un mythe du 
« mélange », sinon de la « fusion » de diverses « composantes raciales 
et culturelles », donnant naissance à « un nouveau peuple, une nou-
velle nation, l’Amérique ». C’est ainsi que l’imagerie du melting-pot  
a été popularisée par Israel Zangwill, jusque-là connu pour être l’auteur 
d’un classique de l’humour juif, Le Roi des Schnorrers (1894/1994) et sur-
tout d’un roman adapté au théâtre, Les Enfants du ghetto (1892/2012). 
Sa pièce The Melting-Pot (1908) semble aspirer à une dissolution de 



26

toutes les différences ethniques, mais elle met en scène l’histoire de 
David Quixano, juif russe ayant fui le pogrom de Kishinev, qui tombe 
amoureux d’une jeune chrétienne, Vera, la fille de l’homme qui a anéanti 
sa famille…

David : Tu ne comprends pas ! Toi, l’esprit de la colonie ! (Il se 

lève, se dirige vers elle et se penche au-dessus de la table, face  

à elle). Tu ne comprends pas que l’Amérique est le Creuset de Dieu 

(God’s Crucible), le grand chaudron de fusion (Melting-Pot) où 

toutes les races d’Europe se fondent et se reforment ! Vous voilà, 

braves gens, me dis-je, quand je les vois à Ellis Island, vous voilà 

[en le dessinant graphiquement sur la table], avec vos cinquante 

groupes, avec vos cinquante langues et histoires, et vos cinquante 

haines et rivalités de sang. Mais vous ne resterez pas longtemps 

ainsi, mes frères, car c’est au feu de Dieu que vous vous êtes 

exposés – c’est au feu de Dieu ! Et que dire de vos querelles et de 

vos vendettas ! Allemands et Français, Irlandais et Anglais, Juifs 

et Russes – dans le creuset avec vous tous ! Dieu forge l’Américain. 

(Zangwill, 1908/1916 : 33)

Le feu de Dieu qui amalgame l’alliage américain ! Notez que David 
compose une « symphonie américaine », où il essaie de capter l’har-
monie qui se forme entre les peuples d’Amérique, mais où il entend, 
dans un premier temps, « le tonnerre s’abattant sur une forêt remplie de 
chants d’oiseaux ». Quand le « Grand Alchimiste » bâtit « la République 
de l’Homme et le Royaume de Dieu » (ibid. : 32-33), le miracle ne va pas 
de soi ! Zangwill expliquera plus tard qu’il n’avait pas en vue « l’assi-
milation ou la reddition pure et simple au type dominant, comme on 
le suppose communément, mais [plutôt] un all-round give-and-take 
qui “enrichirait ou appauvrirait” le type final » (1925 : 203)9. La pièce 
aura un immense succès et Roosevelt, qui assistait à la première, aurait 
reconnu dans le melting-pot sa conception de la « vraie américanité » 
(Roosevelt, 1894), lui qui imaginait une fusion de toutes les différences 
en une et une seule identité. L’idée n’était pas nouvelle. Crèvecœur, 
dans ses Lettres d’un fermier américain (1782/1784), avait déjà écrit que 



27

« les individus de toutes les nations se fondent en une nouvelle race 
d’hommes ». Ralph Waldo Emerson anticipait la formation d’« une nou-
velle race, une nouvelle religion, un nouvel état, une nouvelle littéra-
ture », aussi vigoureuse que « la nouvelle Europe, sortie du creuset de 
l’âge des ténèbres » (Emerson, 1971 : 299-300). Frederic Jackson Turner 
avait loué la « nationalité composite » du peuple américain en décri-
vant la Frontière comme un « creuset » où les immigrants sont « améri-
canisés, libérés et fusionnés en une race mixte, anglaise sans nationa-
lité ni caractéristiques » (Turner, 1893/1920 : 23). Chicago était compa-
rée à une « Babel de langues » (Dreiser, 1900), ou à un « grand alambic  
social » (Knox, 1906), qui finirait par distiller un nouveau peuple.

La métaphore du melting-pot avait donc ses partisans, y compris 
du côté des progressistes, mais cet idéal de l’Amérique faisait spécia-
lement horreur à Kallen. Il se lança dans un plaidoyer contre la dispa- 
rition des différents « types ethniques » (1924 : 119), au risque de prêter le 
flanc à une essentialisation quasi-raciale de chaque groupe. « L’unisson 
à accomplir ne peut être un unisson de types ethniques. » (ibid. : 120). 
Bourne et Locke s’évertueront également à valoriser leur préservation 
et leur épanouissement, en imaginant d’autres formes d’harmonie qui 
valorisent la variété des musiques nationales ou raciales, à l’encontre 
de leur unification fusionnelle.

Le trait d’union est le plus grand atout de l’Amérique. Ce qui ne 
manque pas de soulever toutes sortes de réactions. Des plus positives, 
comme celle de Laura G. Craig (1913), liée au Conseil des femmes pour 
les missions à domicile (Council of Women for Home Missions), fédé-
ration protestante, confiante dans les pouvoirs du « divin alchimiste ». 
Elle écrivait : « Le contenu du “chaudron” n’a pas encore atteint le point 
de fusion totale. De nouveaux ingrédients et de nouveaux réactifs sont 
constamment ajoutés, retardant et modifiant les processus de réduc-
tion et de transformation. Mais de nombreuses preuves attestent 
que le processus est en cours et qu’aucun ingrédient n’est si tenace 
qu’il ne puisse être réduit. » (Craig, 1913 : 92). À l’opposé du spectre, 
Henry P. Fairchild (1926), eugéniste, cofondateur avec Margaret Sanger 



28

de Planned Parenthood (un analogon du Planning familial), plaidait 
contre « l’erreur du melting-pot » en prenant pour image, pour en drama- 
tiser les risques, le ravage des châtaigniers de Nouvelle-Angleterre 

Carte des États-Unis montrant la Frontière dans le Midwest : l’Iowa et le Minnesota ne 
sont pas encore démarqués et le Wisconsin s’appelle encore le North West Territory, 

même si la rivière Ouisconsin est déjà nommée (in George Nettle, 1850, Guide for 
Emigrants to North America, Londres, Simpkin, Marshall & Co).



29

par un parasite inconnu (Fairchild, 1926 : 256-257). Le département 
de l’Immigration doit s’aligner sur le département de l’Agriculture. 
L’introduction irraisonnée d’agents étrangers peut avoir des effets 
dévastateurs, ce qui invite à fermer les frontières à un apport excessif 
d’idées et de personnes non natives.

Le pluralisme culturel devait se tracer une voie entre ces deux 
positions.

LA PLURALITÉ DE CULTURES SELON LES 
ANTHROPOLOGUES

Mais quel était le sens du mot « culture » dans les années 1910 et 
jusque dans les années 1920 ? Comment s’articule la question de l’inter- 
action, du contact, de la séparation, du conflit entre des groupes quali-
fiés de « culturels » (et que l’on dit encore « raciaux » ou « nationaux ») ? 
Comment ces « cultures » se prêtent-elles à des processus de mélange, 
d’amalgame, de métissage, d’assimilation ou d’acculturation ? 

Bien qu’elle ait des antécédents, la controverse sur le « pluralisme 
culturel » émerge publiquement aux alentours de la Première Guerre 
mondiale et se poursuit jusqu’au début des années 1920. La catégorie  
n’apparaît donc que dans la réédition en 1924, par Kallen, de son texte 
de 1915, avant d’être adoptée par ses lecteurs, lentement, à partir du 
milieu des années 1920. Mais les premiers à développer une telle 
perspective, sans disposer d’une catégorie fixe pour la qualifier, sont 
Addams et Du Bois, et cela dès les années 1890. Quand Dewey déve-
loppe des idées similaires dans « School as Social Center » (1902b), il est 
très proche d’Addams, à qui il rend d’ailleurs hommage. Le moment 
clef du débat-encore-sans-nom est en fait la Grande Guerre (l’avant-
guerre du point de vue américain, les États-Unis n’entrant dans le 
conflit mondial qu’en avril 1917), pendant laquelle s’intensifie le débat 
sur l’américanité et l’américanisation. C’est à cette période que les 
pragmatistes s’efforcent d’articuler des perspectives qui ne cèdent ni 
au suprémacisme blanc, ni au nativisme « anglo-saxon », pas plus qu’à 



30

la solution du melting-pot. L’enjeu, pour eux, est d’assurer une place 
pour les immigrants, les minorités ethniques, raciales et religieuses, 
qui ne seraient pas moins Américains que les autres et qui pourraient 
ainsi participer pleinement – et sur un pied d’égalité – à l’expérience 
américaine.

Nous l’avons rappelé, la séquence des principales publications est 
la suivante : Horace Kallen, « La démocratie par opposition au melting- 
pot », février 1915 ; Randolph Bourne, « Amérique transnationale », 
juillet 1916 ; John Dewey, « Nationaliser l’éducation », novembre 1916. 
D’autres s’ajouteront ensuite jusqu’au milieu des années 1920, avant 
que le thème du « pluralisme culturel » ne subisse une éclipse, para-
doxalement au moment même où Kallen lui donne enfin son nom de 
baptême dans Culture and Democracy in the United States. C’est à ce 
moment – entre 1915 et 1925 – que vont émerger de nouvelles façons 
de concevoir l’Amérique de plein droit comme une mosaïque ou un 
patchwork de communautés. Tout d’abord, on doit se demander pour-
quoi la question de la « culture » devient si importante : pourquoi  
l’attention des intellectuels, des chercheurs et des citoyens s’est-elle 
portée sur les « cultures » et non sur les « organisations sociales » ou les 
« institutions juridiques et politiques » ? Le lecteur qui, aujourd’hui, 
relit les trois textes de Kallen, Bourne et Dewey ne manquera d’être 
frappé par le ballet des catégories de « groupe ethnique », de « race », de 
« nationalité » et de « culture ». À un regard actuel, qui a plus ou moins 
appris à les distinguer, ces catégories sembleront bien emmêlées.  
Mais c’est justement ce qui fait l’intérêt de la période dans laquelle 
ces textes s’inscrivent. C’est par le travail engagé par ces publications 
que les distinctions entre ces catégories ont commencé à se décanter.

Pourquoi la catégorie de « culture » ? Le sens de la notion a été 
défini en anthropologie par Franz Boas, en amont des années de la 
Grande Guerre. Il peut sonner étrangement à nos oreilles, mais on 
comprend, à le dénaturaliser et à l’historiciser, que le mot « culture » 
a encore un sens tout frais. Boas est crédité de cette nouvelle signifi- 
cation (Stocking, 1966), là où ses prédécesseurs, Edward Tylor en 



31

premier lieu, parlaient de « stades culturels », de « formes de culture » 
ou de « degrés de culture », dans la perspective d’un classement des 
sociétés humaines le long d’un axe courant du plus au moins primitif. 
Boas abandonne la perspective évolutionniste qui était encore celle 
de Tylor :

Le grand système de l’évolution de la culture, valable pour toute 

l’humanité, perd beaucoup de sa plausibilité. À la place d’une 

ligne unique d’évolution apparaît une multiplicité de lignes 

convergentes et divergentes qu’il est difficile de regrouper sous 

un système unique. (Boas, 1904a : 522)

Aux États-Unis, tout au moins, c’est à cette période que le pluriel 
des « cultures » va se généraliser (Stocking, 1963 : 789 ; 1966 : 871), une 
fois que Boas aura renoncé à une conception du « cultured behavior », 
conscient et rationnel, opposée aux « survivances », inconscientes et 
irrationnelles, dans la culture. Si l’on prend un texte contemporain des 
premiers pas de Boas, Les Noirs de Philadelphie (1899/2019), on s’aper-
çoit par exemple que Du Bois n’y parle pas encore de culture – sinon de 
« haute culture ». La culture, pour les anthropologues, c’est ce corpus 
traditionnel de patterns de comportement qui se transmet d’une géné-
ration à l’autre, et que les nouveaux arrivants dans un groupe social 
doivent apprendre pour s’adapter (Boas, 1911) – « s’acculturer ». C’est, 
autrement dit, un facteur constitutif des conduites des membres d’un 
groupe, qui se définit par sa « culture », à savoir les multiples habitudes, 
croyances, idées et idéaux, attitudes et dispositions partagés. Le cou-
rant « culturaliste » en « anthropologie culturelle », est porté initiale-
ment par Robert Lowie (1917), Alfred L. Kroeber (1923) ou Edward Sapir 
(1921), et par les lieutenantes de Boas, Margaret Mead et Ruth Benedict.

« Culture » ne renvoie plus seulement à la haute culture, celle des 
élites, et n’est plus seulement un terme du binôme Kultur & Zivilisation. 
Le concept de « culture » prend alors une connotation politique. 
D’une part, la thèse que « le stimulus social est infiniment plus puis-
sant que le mécanisme biologique » (1916 : 476) est une arme de guerre  



32

à l’encontre des thèses racistes et eugénistes. Boas a été le grand précur-
seur de la critique du mythe de la pureté raciale et de la supériorité 
raciale des Blancs. Et il a démonté les fondements de la notion de race 
en anthropologie physique en menant une énorme enquête pour la 
Commission d’Immigration (1911) sur les « changements de forme des 
descendants d’immigrants », entre 1870 et 1909. Constat était fait, sur 
un corpus comprenant des Polonais et des Hongrois, des Slovaques et 
des Bohémiens, des Juifs (Russie, Autriche et Roumanie), des Écossais, 
des Siciliens et des Napolitains que loin d’être des « caractéristiques 
permanentes » pour telle ou telle race, stature, poids, indice cépha-
lique et donc largeur et longueur de la tête, taille du visage, couleur 
des yeux et des cheveux ne cessent de changer avec le « transfert des 
peuples européens sur le sol américain » (1911 : 5). D’autre part, la des-
cription de l’historicité, de la diversité et de la relativité des cultures va 
de pair avec l’affirmation de leur égale dignité, à l’encontre des thèses 
de l’évolutionnisme : la thèse de la relativité des usages et des mœurs, 
des folkways, conduit très tôt, chez Boas lui-même, à une conception 
du « relativisme culturel », selon laquelle chaque culture a ses propres 
standards sociaux, éthiques et esthétiques, ce qui se traduit par la 
nécessité, pour comprendre les visions du monde de leurs membres, 
leurs croyances et leurs jugements, de les voir de l’intérieur ( from 
within) (Lowie, 1960/1981). Ce point de vue sera déployé sans frein 
par Margaret Mead et Ruth Benedict, ou par Melville Herskovits (1928). 
« Les jugements sont fondés sur l’expérience, et l’expérience est inter-
prétée par chaque individu dans les termes de sa propre encultura-
tion. » (Herskovits, 1955/1972 : 15)

La pluralité ne renvoie cependant pas seulement à la relativité, mais 
bel et bien à l’existence de plusieurs cultures qui ne peuvent qu’entrer 
en contact et en relation les unes avec les autres. Dans son livre fon-
dateur, Language (1921), en particulier dans le chapitre X, « Langage, 
race et culture », Sapir distingue entre les groupements linguistiques, 
culturels et raciaux, lesquels ne se superposent pas tout à fait. Mais il 
met en avant une version intéressante de la pluralité des langues, qui 
pourrait valoir pour les cultures :



33

Frances Densmore, ethnologue du Bureau of American Ethnology, fait écouter un 
enregistrement au chef Blackfoot (Piegan, Montana), Mountain Chief,  

au Smithsonian Institute en mars 1916 (Harris & Ewing, Library of Congress,  
Digital ID : <http://hdl.loc.gov/loc.pnp/npcc.20061>).



34

Les langues, comme les cultures, se suffisent rarement à elles-

mêmes. La nécessité des interrelations (intercourse) amène les 

locuteurs d’une langue à entrer en contact direct ou indirect 

avec ceux des langues voisines ou culturellement dominantes.  

Ces contacts peuvent être amicaux ou hostiles. Ils peuvent se 

dérouler sur le plan trivial des affaires et des relations com-

merciales ou consister en un emprunt ou un échange de biens 

spirituels – art, science, religion. Il serait difficile de repérer 

une langue ou un dialecte complètement isolé, et plus encore 

parmi les peuples primitifs. La tribu est souvent si petite que les 

mariages avec des tribus étrangères parlant d’autres dialectes 

ou même des langues totalement étrangères ne sont pas rares. 

On peut même se demander si les mariages, le commerce inter-

tribal et les échanges culturels en général n’ont pas une impor-

tance relative plus grande aux niveaux primitifs qu’aux nôtres. 

Quel que soit le degré ou la nature des contacts entre peuples voi-

sins, ils sont généralement suffisants pour entraîner une certaine 

forme d’interférence linguistique. Souvent, l’influence s’exerce 

fortement dans une direction. La langue d’un peuple considéré 

comme un foyer de culture est naturellement beaucoup plus  

à même d’exercer une influence appréciable sur les autres lan-

gues parlées dans son voisinage que d’être influencée par elles. 

(Sapir, 1921 : 205)

La pluralité selon Sapir n’est pas celle de la juxtaposition. Il en a une 
vision bien plus complexe, du reste, que celle que vont développer les 
philosophes. La pluralité est faite de contacts directs ou indirects, de 
rapports d’interférence linguistique et de domination culturelle, de 
liens de bienveillance ou de répulsion, d’amitié ou d’hostilité ; et elle 
passe par les multiples canaux d’échange et d’influence du mariage, 
de l’alliance, du commerce, de l’art, de la science et de la religion – ces 
transactions conduisant à une transformation des parties impliquées.



35

DEUX PRÉCURSEURS : JANE ADDAMS ET 
W. E. B. DU BOIS

De « culture », il n’est guère question sous la plume de Jane Addams 
et W. E. B. Du Bois, et pourtant ceux-ci se sont hissés dans la littérature 
– et nous allons également dans ce sens – au rang de précurseurs de la 
perspective pluraliste. Le problème, avant d’être formulé explicitement 
autour de l’année 1915, avait été rencontré en pratique par Addams, 
Lillian Wald ou Robert A. Woods et par leurs collègues des settlements, 
en particulier de Hull House à Chicago, de Henry Street à New York ou 
du Boston Union à Boston, pour ne citer que les plus célèbres (pour 
une vision plus ample, Cefaï, 2021). Les premières enquêtes sociales 
produites par ces settlements – Hull-House Maps and Papers (1895) ou 
Americans in Process (Woods et al., 1902) – ont directement à voir avec 
les multiples frictions sociales, raciales, ethniques et religieuses ren-
contrées sur le terrain et la nécessité d’accompagner le traumatisme 
des familles de migrants transplantées des campagnes irlandaises ou 
calabraises, ou des shtetlech silésiens ou rhuténiens. Comment l’orga-
nisation communautaire d’un quartier doit-elle s’y prendre avec les 
démêlés entre différents groupes nationaux et raciaux ? Et comment  
doit-elle recevoir les immigrants, valoriser leurs « arts domestiques » 
dépréciés dans un monde industriel (Addams, 1902 : 183) et éviter 
qu’elles explosent en raison des divergences entre expériences des 
parents et des enfants (ibid. : 184 sq.) ? On trouve un écho direct de 
l’approche d’Addams dans « The School as Social Center » de Dewey 
(1902b). Loin d’être assimilationnistes, comme on les en a accusés, les 
membres des settlements étaient préoccupés par la perte trop rapide 
des valeurs familiales et communautaires et par le gouffre qui s’ouvrait  
entre les migrants de première génération et leur descendance.

Si l’enjeu politique est clairement d’accoucher d’une nouvelle 
nation, qui prenne de chaque groupe ce qu’il apporte et qui lui donne 
en retour ce qui lui revient, le processus d’américanisation ne saurait  
être trop rapide, sous peine d’engendrer toutes sortes de conflits, que 
les sociologues – Louis Wirth, suivant Park & Burgess (1921 : 604 sq.) –  



36

qualifieront de « culturels », entre jeunes et vieilles générations. Réussir 
le processus d’américanisation signifie bien sûr de contrer les réti-
cences nativistes, mais aussi éviter la perte de soi et la haine de soi 
que les nouveaux membres peuvent éprouver, ou le rejet qu’ils déve-
loppent parfois vis-à-vis de leur pays d’accueil en idéalisant leur pays 
d’origine. Bourne (1916/2024) y insiste : les États-Unis doivent inventer 
une « nouvelle espèce de nation », différente des nations européennes. 
L’américanisation ne doit pas effacer le passé des immigrants, elle ne 
doit pas chercher à « éliminer » leurs histoires nationales, mais, au 
contraire, elle doit fonder un « nouveau patriotisme » dans un harmo-
nieux « mélange des habitudes raciales et des caractéristiques natio-
nales » (Addams, « Trois textes », infra) de tout un chacun. Elle fonde 
ce qu’Addams aime appeler des communautés, des quartiers, des jour-
naux, des voisins « cosmopolites » (Addams, 1910 : 256, 307, 345, 422). 
Les immigrants à Hull House, raconte Addams, partagent des œuvres 
théâtrales, des fêtes communautaires et le culte de « héros cosmopo-
lites » – Tolstoï, Lincoln –, sans pour autant renier leurs propres héros 
– Phidias, David, St. François ou St. Patrick… – ou rejeter ceux des autres 
(ibid. : 389-398). Addams est ainsi convaincue que le trait d’union est 
le plus grand atout de l’Amérique, et que son futur se joue dans la nais-
sance d’une nouvelle communauté en trait d’union : chaque citoyen, 
immigrant ou non, doit s’initier au dialogue entre plusieurs cultures 
et apprendre à entrer en dialogue avec sa propre culture de plusieurs 
points de vue ; et au bout du compte, chaque culture est toujours déjà 
et toujours encore un mixte de cultures – une conclusion que tireront 
Bourne ou Dewey, mais Addams reste encore fascinée, non sans une 
pointe de regard exotique ou folklorique, par les tempéraments des 
trente-six nationalités comptées dans sa circonscription (ibid. : 268).

On a raconté les maladresses d’Addams en relation à la question 
noire, mais on peut facilement renverser l’argument en décrivant son 
processus d’apprentissage à travers les interactions avec Du Bois et 
avec Ida Wells (Cefaï, 2021 : 414 ; ou 2023 : 180-182). Malgré la résistance 
d’une partie des gens gravitant autour de Hull House à l’entrée des 
Noirs, ou plus tard des Mexicains, dans le settlement, celui-ci n’était 



37

pas un espace ségrégué. Harriet Alleyne Rice, première femme noire  
à être diplômée à Wellesley, docteure en médecine en 1891 au Women’s 
Medical College of the New York Infirmary for Women and Children, 
y travaille dès les années 1890 pour le compte du Bureau des Charités 
(elle rejoint en 1897 la Maternité de Chicago et l’école de formation des 
puéricultrices). Des orateurs noirs s’y produisent : J. Max Barber donne 
une conférence en 1906 sur les événements d’Atlanta, Du Bois en 1907 
sur les âmes du peuple noir ; Ida B. Wells ainsi que les autres leaders de 
settlements noirs y sont régulièrement invités ; les travailleurs sociaux 
de Hull House et ses leaders aident à l’installation dans le South Side 
du Wendell Phillips Settlement et du Frederick Douglass Center, settle-
ments noirs ; un meeting interracial lié à la 4e Conférence de la NAACP  
y a lieu le 30 avril 1912 ; et, en 1925, alors que davantage d’Africains-Amé-
ricains vivent dans le quartier, se forme le Club des mères de couleur 
(Colored Mothers’ Club), futur Community Club, qui fait la charnière 
avec les habitants noirs du quartier10. On pourrait du reste, pour relati-
viser les critiques adressées aujourd’hui aux femmes des settlements, 
signaler que les préjugés concernant l’ignorance, la paresse, l’immora-
lité et la délinquance des Noirs des quartiers les plus déshérités étaient 
en partie partagés par Du Bois (1903/2007), et ce dès la publication de 
son enquête sur Les Noirs de Philadelphie (1899/2019). Il distingue clai-
rement la populace de l’élite – ce qu’il appellera plus tard le « talented 
tenth (dixième talentueux) » – et, s’il rejette l’hypothèse de l’infério-
rité biologique (Martin-Breteau, 2020), il ne mise guère que sur cette 
fraction éduquée du monde noir pour en finir avec l’inégalité raciale. 
Les communautés nationales et raciales ne se distinguent pas par leur 
bagage génétique, mais par leur héritage culturel, et plus encore par 
les « conditions environnementales » de leur vie quotidienne. Contre 
les délires fréquents sur le lien entre génétique et criminalité, la thèse 
d’une écologie des conduites délinquantes est déjà en route en « socio-
logie criminelle ». Elle est explicitement formulée par Frances Kellor11, 
dans son enquête sur « The Criminal Negro » (1901a), qui insiste sur 
les causes économiques, sociales, familiales, institutionnelles, péda-
gogiques (chômage et misère, manque d’éducation et explosion des 



38

familles) du passage à l’acte délinquant, à l’encontre des théories du 
« type criminel ».

Et de fait, la ligne de couleur continue d’exister aux États-Unis : les 
groupes raciaux se mélangent peu. Quant à Du Bois, on l’a dit, on peut 
compter « La préservation des races » (1897/2006) comme un prélude 
direct au débat sur le « pluralisme culturel ». Bien que la chose soit 
controversée, certains commentateurs actuels voient même dans ce 
texte les prémisses d’une conception « culturelle » et « sociohistorique » 
de la race (par ex., Jeffers, 2013 : 408 et 411), qui anticipait la caracté-
risation des groupes ethniques qui émergera ensuite. Il convient de 
compter Du Bois comme un précurseur, en raison de sa double préoc- 
cupation : à la lutte contre les discriminations raciales, et à l’élimina-
tion de la barrière de couleur, il ajoute un souci de reconnaissance, 
de valorisation et d’épanouissement de « l’âme » du peuple noir, c’est-
à-dire de sa culture et de ses arts, selon lui, d’ailleurs, la véritable, 

Hull House Community Club en promenade devant le Joseph T. Bowen Country Club 
à bord d’un bus de la Willett Motor Coach Company (autour de 1936) (Hull-House 

Photograph Collection, University of Illinois Chicago. Library. Special Collections. ID : 
JAMC_0000_0112_0914.tif).



39

originale, authentique culture américaine. Du Bois manifeste un 
engagement en faveur de l’intégration politique et économique des 
Africains-Américains dans la société américaine, dans des condi-
tions d’équité et d’égalité, mais en associant « cet engagement à une 
volonté tout aussi forte de préserver et de cultiver la différence cultu-
relle noire » (Jeffers, 2013 : 418-419). Il opère pour les Noirs le geste 
théorique et politique que Kallen réalisera une vingtaine d’années plus 
tard pour d’autres groupes minoritaires, eux aussi discriminés. Il ne 
cessera de plaider pour cette cause dans les éditoriaux de The Crisis, 
à partir de 1910, produisant à lui seul une masse de poésies, de pièces 
et de romans, d’enquêtes sociologiques et historiques et de commen-
taires journalistiques et politiques, et travaillant à fédérer toutes les 
forces créatrices du monde noir. Du Bois, inlassable avocat de l’édifica-
tion d’une culture noire et de l’éducation des personnes « de couleur » 
à la vie de l’esprit, aux arts et aux sciences, annonçait la Renaissance 
de Harlem, à laquelle le nom de Locke (1925/2024) reste attaché. À cet 
égard, le texte de Du Bois que nous avons choisi de traduire aux côtés 
des articles de Kallen et Dewey est exemplaire : dans « Le spectre de 
la peur » (1926/2024), Du Bois fustige en effet « l’Ignorance » (sic – la 
majuscule est de l’auteur) dont les fondamentalistes et le Ku Klux Klan 
avaient fait le cœur de leur politique. Il vaut la peine de rappeler que 
le fondamentalisme chrétien était en plein essor, depuis la publica-
tion des Fundamentals (1910-15, 12 volumes) supposés fixer la doc-
trine protestante, faite de littéralisme biblique (avec pour cible l’évo-
lutionnisme) et d’attente de la Parousie (Second Coming of Christ), et 
que ce fondamentalisme était majoritairement blanc ; rappeler, aussi, 
que le K.K.K., après avoir été pourchassé et interdit dans les années 
1870, était en pleine renaissance, suite à la sortie de Birth of a Nation 
de D. W. Griffith (1915), condamné tant par Du Bois que par Addams – le 
K.K.K. atteindra son acmé en 1924 et recrutera principalement dans 
le Midwest et le Sud12. Du Bois s’insurgeait contre la misère intellec-
tuelle de ces mouvements, y repérant une raison commune de leur 
intolérance revendiquée.



40

Si Du Bois nous paraît par ailleurs important à inclure dans ce pay-
sage, c’est aussi qu’il serait artificiel de séparer « questions raciales » 
(au pluriel – sur ce point, Stavo-Debauge, 2023) et « pluralisme cultu-
rel ». Si, en effet, tous les auteurs ne se sentaient pas concernés, avec 
toute l’attention requise, par les problèmes des Noirs-Américains, le 
motif du « pluralisme culturel » trouve très vite son articulation à des 
visées anti-racistes. La relation entre Kallen et Locke a pris la forme 
d’un jeu de miroirs entre émancipations de la communauté noire et 
de la communauté juive – chacune en quête d’une figure de Sion ou 
de Jérusalem. Mais, concrètement, le pluralisme culturel est aussi né 
en réaction à des thèses explicitement racistes et xénophobes, comme 
celles d’Edward Alsworth Ross – la principale cible de Kallen dans 
« Democracy versus the Melting-Pot », son collègue à l’Université du 
Wisconsin. Ross était à l’origine de l’idée de « suicide racial » de la race 
blanche n’assumant pas sa « supériorité raciale » (Ross, 1901). Il venait 
de publier The Old World in the New (1914), où il passe en revue les 
groupes de migrants allemands, scandinaves, italiens, slaves, celtes  
irlandais et juifs russes, les évaluant à l’aune de leur proximité aux stan-
dards puritains et de leur capacité à l’assimilation. Notez, ici encore, 
que cette typologie des groupes raciaux était largement partagée,  
à commencer par le jeune Du Bois :

Il s’agit des Slaves d’Europe de l’Est, des Teutons d’Europe cen-

trale, des Anglais de Grande-Bretagne et d’Amérique, des nations 

romanes d’Europe méridionale et occidentale, des Nègres d’Afrique 

et d’Amérique, des Sémites d’Asie occidentale et d’Afrique du 

Nord, des Hindous d’Asie centrale et des Mongols d’Asie orien-

tale. Il existe bien sûr d’autres groupes raciaux mineurs, tels que 

les Indiens d’Amérique, les Esquimaux et les insulaires des mers 

du Sud. Par ailleurs, ces grandes races sont loin d’être homo-

gènes : les Slaves comprennent les Tchèques, les Magyars, les 

Polonais et les Russes ; les Teutons comprennent les Allemands, 

les Scandinaves et les Hollandais ; les Anglais comprennent les 

Écossais, les Irlandais et le conglomérat américain. Sous le nom 

de nations romanes sont englobés les Français, les Italiens, les 



41

Siciliens et les Espagnols, qui diffèrent grandement les uns des 

autres. Le terme de Noir est peut-être le plus indéterminé de tous, 

rassemblant les Mulâtres et les Zambos d’Amérique ainsi que 

les Égyptiens, les Bantous et les Bushmen d’Afrique. (Du Bois, 

1897/2006 : 120)

Mais Du Bois se contente de pointer les « différences spirituelles et 
mentales entre les grandes races humaines », qu’il voit comme le pro-
duit d’une histoire des tribus, des cités et des nations. Rien à voir avec 
Ross, qui, eugéniste, convaincu de l’infériorité raciale des migrants, 
mais aussi des Noirs, des Indiens et des Orientaux, n’hésite pas à les 
décrire comme des êtres primitifs, au front bas et à la mentalité défi-
ciente, dont la physionomie trahit l’infériorité et la grossièreté (Ross, 
1914 : 286). Ces races sont, selon lui, réfractaires à « l’évangile écono-
mique que répand l’homme blanc, une main sur sa Gatling [mitrail-
leuse], l’autre sur sa locomotive » (Ross, 1901 : 75). Pour les pragmatistes 
de cette période, s’il fallait valoriser les groupes ethniques, les mino-
rités raciales et les communautés nationales d’origine non-« anglo-
saxonne », c’est d’abord parce qu’ils faisaient l’objet de préjugés raciaux 
et de persécutions racistes et qu’un vent mauvais soufflait sur l’Amé-
rique, avec la montée en puissance du Ku Klux Klan, qui haïssait avec 
une égale intensité les Noirs, les Juifs, les immigrants et les catho-
liques et les plaidoyers des leaders politiques pour une Amérique une 
et indivisible.

Certes, Kallen se concentre sur les migrants européens (i.e. blancs) 
dans « Democracy versus the Melting-Pot », mais cela ne signifie pas 
que les Noirs soient restés complètement absents du débat sur le plura- 
lisme culturel, d’abord parce que Locke y prenait part et que Du Bois 
contribua à son ouverture, en traçant le premier le chemin de la recon-
naissance de la diversité raciale et ethnique des États-Unis. Même si 
tous ces auteurs ne mettaient pas l’accent sur les mêmes groupes, ils 
avançaient dans le même sens. Ils avaient des engagements conjoints 
et des aspirations communes. On peut citer quelques exemples, pour 
mémoire : le réseau des settlements n’était pas étranger à l’enquête de 



42

Du Bois à Philadelphie, et les échanges étaient nombreux entre settle-
ments et institutions sociales et culturelles des différentes communau-
tés européennes, noires ou juives (Cefaï, 2021) ; Addams et Dewey, tout 
comme Wald, Henry Moskowitz ou Florence Kelley, participèrent avec 
Du Bois, Ida Wells Barnett et Archibald Grimké, et beaucoup d’autres, 
à la fondation de la NAACP, dont Du Bois devint rapidement la plus 
importante figure, en prenant la direction de The Crisis ; le mouvement 
Harlem Renaissance mis en valeur par Locke bénéficia de l’encourage-
ment financier d’Alfred Barnes, ce philanthrope et amateur d’art qui 
était proche de Dewey – Barnes financera l’enquête sur les Polonais 
dont Dewey fait état dans « L’autocratie sous couverture » (1918).

LE PARCOURS ORIGINAL DE JOHN DEWEY

La Grande Guerre a constitué à bien des égards un traumatisme 
national, qui intensifiera l’inquiétude sur l’assimilation et la loyauté 
des migrants : une partie de la plus grande minorité des États-Unis 
de l’époque, les Allemands (mais aussi les descendants d’Allemands 
– selon le recensement de 1910, 8 millions sur une population de 92 mil-
lions), décident de soutenir leur patrie d’origine. Ils sont accusés de 
manque de loyauté et une hystérie collective balaie les États-Unis 
contre la trahison des « traits d’union ». Cela a conduit à un mouvement  
de questionnement sur « ce que signifie être américain » et « ce qui fait 
l’américanité », encourageant de nouvelles politiques d’américanisa-
tion (à leur pic entre 1918 et 1922). La tonalité dominante était alors 
celle de l’assimilation des migrants, enjoints à se débarrasser de leurs 
attaches originaires et à s’aligner sur des standards « anglo-saxons ». 
Roosevelt (1894) s’indigne par exemple de ce qu’un immigrant puisse 
« diviser ses allégeances » ou « partager ses loyautés » et prétendre être 
Américain et autre chose qu’Américain, tout comme Wilson s’indigne 
que l’on puisse chercher à balkaniser l’Amérique.

L’Amérique n’est pas constituée de groupes. Un homme qui se 

considère comme appartenant à un groupe national particulier 

en Amérique n’est pas encore devenu un Américain ; et l’homme 



43

qui vient parmi vous pour faire commerce de votre nationalité 

n’est pas un fils digne de vivre sous la bannière étoilée (Stars and 

Stripes). (Wilson, 10 mai 1915)

Nous n’avons de place que pour une seule langue ici, et c’est la 

langue anglaise, car nous avons l’intention de veiller à ce que le 

creuset (crucible) produise des Américains, de nationalité améri-

caine, et non les habitants d’une pension polyglotte. (Roosevelt, 

3 janvier 1919, Lettre à l’American Defense Society)

Au-delà de l’inquiétude vis-à-vis des communautés germano-amé-
ricaines, qui rend compte de l’affirmation de Roosevelt, la Grande 
Guerre accouche d’une virulente phase de nativisme et de xénophobie  
contre les communautés latines et catholiques. La période d’après-
guerre est également une période de fort antisémitisme, de multipli-
cation des émeutes raciales et de renaissance du Ku Klux Klan. Enfin, 
elle voit se multiplier les conflits ouvriers et intensifier la répression 
contre les progressistes. Contre le spectre de la Révolution bolchevik,  
Roosevelt rajoute : « Nous n’avons de place que pour un seul drapeau, 
le drapeau américain, et cela exclut le drapeau rouge. » (Ibid.).

Les partisans du « pluralisme culturel » naviguent contre des vents 
contraires et font face à des vagues déchaînées de préjugés racistes 
et xénophobes, qui iront plusieurs fois jusqu’au meurtre de masse.  
Le massacre de Tulsa, en Oklahoma, a lieu les 30 mai et 1er juin 1921, l’un 
des pires épisodes de violence raciale se soldant par un bilan de 100  
à 300 morts, sans compter les 10 000 personnes jetées à la rue par la 
destruction de leur domicile et le saccage de la Black Wall Street, le 
centre économique de la bourgeoisie noire locale. Tandis qu’ils s’ef-
forcent de valoriser la diversité des groupes raciaux, ethniques et natio-
naux, célèbrent les dons (gift) qu’ils apportent à l’Amérique et plaident 
pour le plein accueil des identités à « trait d’union », des forces asso-
ciatives, politiques et syndicales grossissent et se coalisent pour res-
treindre l’immigration – ce qu’elles parviennent à faire en 1924, avec 
l’Immigrant Act qui ferme les frontières.



44

Vétérans africains-américains de la Grande Guerre réunis à la Cafétéria Morris à Richmond, le 
4 août 1919 (The Browns Photo Studio – qui a documenté pendant plusieurs décennies la vie de 

la communauté noire de Richmond, Virginie).



45

Intéressé dès son arrivée à Chicago par la question des immigrants, 
au contact d’Addams, membre fondateur de la NAACP en 1909-1910, 
Dewey a une trajectoire originale dans le débat sur le « pluralisme 
culturel ». Et bien que l’expression de « cultural pluralism » soit totale-
ment absente de ses œuvres complètes, Everett R. Clinchy, dans In the 
Name of God – qui relit le pluralisme religieux à la lumière du plura-
lisme culturel – le compte comme un éminent représentant de ce cou-
rant (Clinchy, 1934 : 177). Relevons tout d’abord que Kallen a envoyé  
à Dewey son article de The Nation en 1915. Il importait à Kallen d’avoir 
l’avis et le parrainage de Dewey (Kaufman, 2019). Dewey réagira favo-
rablement (peut-être plus que ne le laisse entendre Guillaume Garreta, 
2007/2024, infra), mais il émettra en effet des réserves sur la métaphore 
de la « symphonie » et sur la pente séparatiste du modèle de la « fédéra-
tion des nationalités » de Kallen – le risque étant de se retrouver avec 
un orchestre symphonique sans chef d’orchestre et dont chacun des  
instrumentistes joue sa partie sans trop se soucier des autres13. Dewey 
articule plus avant ses réserves dans « Nationaliser l’éducation », en 
1916 : s’il n’y cite pas Kallen, le texte est très clairement une intervention 
dans le débat ouvert par « La démocratie par opposition au melting- 
pot ». Dewey propose alors sa propre conception des identités à « trait 
d’union » et de la « complexion composite » des États-Unis.

La façon de traiter les identités en trait d’union est de les accueil-

lir, mais de les accueillir au sens d’extraire de chaque peuple son 

bien spécifique, afin qu’il verse à un fonds commun de sagesse 

et d’expérience ce pour quoi il a à contribuer en propre. Toutes 

ces offrandes et contributions, prises ensemble, créent l’esprit 

national de l’Amérique. (Dewey, 1916/2024 : 482)

Partant, il ne s’agit plus tant d’additionner la nationalité améri-
caine à une autre nationalité préexistante, mais d’assumer d’emblée 
« la constitution composite » des citoyens américains. « L’Américain 
est lui-même polono-germano-anglo-franco-hispano-italo-gréco- 
irlando-scandinavo-bohémo-juif, et ainsi de suite. Le point est que le 
trait d’union relie au lieu de séparer. » (Ibid. : 483).



46

Kallen prendra acte de cette différence entre Dewey, Bourne et lui-
même dans les termes suivants :

Les groupes étaient impliqués dans des mélanges temporaires 

et permanents, des mélanges (mixings) qui leur permettaient 

de maintenir leurs individualités culturelles distinctives sans  

souveraineté territoriale, ni institutions politiques particulières. 

Ainsi, la grande République nord-américaine, avec ses insti- 

tutions libres et ses espaces continentaux, offrait une merveil-

leuse promesse de réconciliation sans destruction des diverses 

races d’Europe, une nation de plusieurs peuples. John Dewey, 

considérant la même situation à la lumière des problèmes de 

l’éducation, était arrivé, bien que son sens de la solidité et de la 

continuité des groupes ethniques fût beaucoup plus faible que 

celui de Bourne, à peu près à la même conclusion. « Des termes 

tels qu’Irlando-américain, Hébreu-américain ou Germano-

américain », écrivait-il en 1916, « sont des termes erronés parce 

qu’ils semblent supposer quelque chose qui existe déjà et qui  

s’appelle l’Amérique, à laquelle les autres facteurs peuvent 

être rattachés de l’extérieur. Le fait est que l’Américain authen-

tique, l’Américain typique, est lui-même un personnage à trait 

d’union. » (Kallen, « Americanization », 1924 : 131)

L’Américain n’est pas le produit d’un alliage entre « ingrédients 
étrangers », il ne cesse de se redéfinir depuis un métissage de prin-
cipe. La perspective de Dewey semble alors se démarquer clairement 
de celle de Kallen, et s’il semble qu’il accorde moins de « solidité » et de 
« continuité » aux groupes ethniques que ne le fait Bourne, il serait plus 
proche de son projet d’Amérique transnationale que de ce que Kallen 
en viendra à qualifier de « pluralisme culturel ». Mais avec Bourne le 
débat va rapidement devenir impossible, en raison de l’éclatement, 
quelques mois plus tard, de leurs différends sur la guerre.

Dewey perd par ailleurs rapidement son optimisme, comme l’atteste  
le mouvement qui va de « L’autocratie sous couverture » (Dewey, 



47

1918/2024), à « Préjugé racial et friction raciale » (Dewey, 1922/2023) et 
à « L’école comme moyen de développer une conscience sociale et des 
idéaux sociaux chez les enfants » (Dewey, 1923/2024). Au ton plutôt 
inquiet, le texte de 1922 n’est pas sans intérêt et il est étonnant qu’il ne 
soit compté que si rarement par les commentateurs parmi les écrits 
sur le « pluralisme culturel », alors que Dewey y intervient pourtant sur 
les enjeux principaux du débat : l’hospitalité aux « nouveaux venus » et 
aux attaches originaires des migrants, la violence des rapports inter-
raciaux, interethniques et interreligieux, la recrudescence d’un natio-
nalisme belliqueux et exclusif, la montée d’un désir de restriction de 
l’immigration – restriction qu’il jugera inévitable dès 1922. Et l’impor-
tance d’une éducation inclusive, ouvrant les communautés les unes 
aux autres.

Tout en reprenant des thèmes de « Nationaliser l’éducation » 
(1916/2024) et de « L’autocratie sous couverture » (1918/2024), Dewey 
se penche ainsi sur les obstacles qui se dressent sur le chemin des par-
tisans du « pluralisme culturel » (parmi lesquels il se comptait). L’autre 
intérêt de ce texte réside dans le fait que Dewey y joint des commu-
nautés que d’autres auteurs ignoraient : il traite dans un même cadre 
théorique, et avec une même attention, les avanies que subissaient les 
« nouveaux venus » de toutes origines, aussi bien européennes qu’asia-
tiques et africaines. On doit mettre au crédit de Dewey, fréquemment 
jugé déficient pour son traitement du racisme (Stavo-Debauge, 2023), 
plusieurs interventions où il introduit les Noirs et les Asiatiques dans 
le débat sur le « pluralisme culturel ». Il traite leur sort conjointement 
à celui des immigrants européens, alors que Bourne et Kallen ne s’en 
occupaient guère. Dewey a par ailleurs des positions radicales sur 
la question. Tout en n’hésitant pas, dans « Une interprétation philo-
sophique du préjugé racial » – texte paru en japonais dans la revue 
Kaizo –, à invoquer un « instinct générique » (Dewey, MW.13.437) d’aver-
sion vis-à-vis de tout ce qui bouscule des habitudes, individuelles et 
collectives – on retrouve un argument similaire chez Thomas et Park –, 
Dewey n’hésite pas à faire de la race « une idée mythique » (MW.13.246) 
qui trouve des « symboles fiables » (MW.13.438) dans les « différences 



48

physiologiques » de « traits du visage » et de « couleur de peau », ainsi 
que dans des différences culturelles de culte, rituel, costume, langage, 
mode de vie, et ainsi de suite. Mais il raccroche la « discrimination 
raciale » avant tout à l’exploitation de « la peur et la haine du non-fami-
lier » dans des contextes de compétition économique et de domination 
politique (MW.13.439). Ce point est flagrant dans le discours que fait 
Dewey à la 23e Conférence annuelle de la NAACP (mai 1932), qui vise 
avant tout à rallier les membres de cette organisation au tiers-parti, le 
People’s Lobby, qu’il a contribué à fonder en 1929. L’intersection entre 
race et classe y est au plus haut – le préjugé de race y semble ancré dans 
le conflit de classe. Mais le conflit de classe n’est pas seulement intriqué  
dans des rapports de production et de propriété. Il est formaté politi-
quement et l’oppression capitaliste, que ce soit dans les plantations 
du Sud ou dans les usines du Nord, ne se soutient que d’être sanction-
née par une armée, une police, une justice, une école… La politique, 
en particulier nationaliste, compte beaucoup dans la cristallisation, 
la diffusion et le ressassement des imageries et des argumentations 
racistes, au service des stratégies politiques de certains partis ou États. 
La discrimination raciale a, peut-être, un fondement dans un méca-
nisme psychologique de défense, d’anxiété et de méfiance vis-à-vis 
de l’inconnu, mais elle se sédimente dans la longue durée historique, 
et elle sert à projeter et à justifier des formes instituées de rapport 
à d’autres peuples, comme l’esclavage ou la colonisation.

J’ai été très frappé par la remarque que m’a faite un Chinois selon 

laquelle s’il n’y avait pas eu l’esclavage des Africains en Amérique 

et l’Empire britannique en Inde, les préjugés fondés sur les dif-

férences de couleur ne seraient pas, à l’heure actuelle, une force 

très influente. Il y a, j’en suis sûr, beaucoup de vérité dans cette 

remarque. (Dewey, 1921 : MW.13.247 ; et Pappas, 1996)

Vision originale de Dewey, donc, que ce numéro de Pragmata s’ef-
force de réhabiliter, contre les accusations d’insensibilité à la cause 
raciale qui lui ont été adressées. Mais l’empreinte de Dewey sur le débat 
se montre aussi de manière indirecte dans le livre d’Isaac B. Berkson, 



49

un de ses anciens étudiants. On doit à ce dernier la critique la plus 
incisive de la théorie de la « fédération des nationalités » de Kallen. 
Il la mène en s’appuyant sur une conception deweyenne de la démo-
cratie, qu’il fait sienne, tout en l’accommodant aux besoins des 
Juifs américains les plus libéraux. Nous reviendrons sur Theories of 
Americanization (Berkson, 1920) dans la présentation des articles de 
Kallen, Dewey et Du Bois. Mentionner l’ouvrage de Berkson impose de 
ne pas oublier que le débat sur les questions raciales portait aussi sur 
des lois et des institutions, et que ses protagonistes se disputaient sur 
la bonne forme politique : celle qui pourrait faire droit à la pluralité des 

Parade du Ku Klux Klan à Washington, D.C., le 13 septembre 1926 (Library of Congress 
Prints and Photographs Division. Digital ID : npcc 16220/ LC-DIG-npcc-16220).



50

communautés et leur offrir un maximum d’hospitalité, sans mettre en 
péril leur intégration dans un même ensemble politique, qu’ils vou-
laient démocratique, tolérant, inclusif, équitable et juste.

LE NOYAU DE LA CONTROVERSE : RANDOLPH 
BOURNE, HORACE KALLEN, ALAIN LOCKE

Indirectement, le débat peut entrer en résonance avec une réflexion 
sur des formes politiques différentes de l’État-nation. La vieille dispute 
entre Jefferson et Madison, entre fédéralistes et anti-fédéralistes, est 
reprise par les auteurs politiques de l’époque, à la suite de The Promise 
of American Life d’Herbert Croly (1909). Mary P. Follett est sans doute 
celle qui relie de la façon la plus judicieuse ce débat politique avec le 
débat ontologique entre pluralisme (de James) et monisme (de Royce) 
et propose une solution de gouvernement démocratique qui réconcilie  
l’Un et le Multiple (Follett, 1918 ; Cefaï, 2018). Nous n’aborderons pas ici 
ce débat, mais il touche aux mêmes problèmes de ce qui fait l’identité  
d’une communauté politique et la membership de ses citoyens. Notons 
que « E Pluribus Unum (One from Many/Un à partir de plusieurs) » 
restera la devise éminemment pluraliste des États-Unis… jusqu’en 
1956, quand, sous la pression de différents lobbies – selon les uns, des 
conservateurs qui voulaient fermer la parenthèse du New Deal, selon 
les autres, des évangéliques proches de Bill Graham, alors conseiller 
spirituel de Dwight Eisenhower, selon d’autres encore, des « patriotes » 
qui voyaient là une façon de s’opposer à l’athéisme communiste de 
l’Union soviétique… – le Congrès a voté pour la remplacer par « In God 
We Trust ». Bien sûr, les réflexions de Harold Laski sur « l’État plura-
liste » et ses critiques de la souveraineté ont une grande diffusion aux 
États-Unis à partir de 1915 : « Ce que l’Absolu est à la métaphysique, 
l’État l’est à la théorie politique. » (Laski, 1917 : 6). Laski puisait à la tra-
dition juridique britannique sur la « personnalité morale (corporate 
personality) » de J. N. Figgis, au travail d’Otto Gierke sur la formation 
de l’État moderne et le Genossenschaftsrecht (droit des coopératives/
corporations), ainsi qu’à l’apport de l’anarcho-syndicalisme français de 
Fernand Pelloutier ou Victor Griffhueles et à la théorie du droit public 



51

de Léon Duguit, pour proposer sa conception du pluralisme politique : 
le pouvoir de l’État devait être redistribué entre la multiplicité, selon 
les langages, de « groupes d’intérêt » ou d’« organisations associatives » 
qui composent la société ; et l’on devrait cesser de la penser comme 
l’affirmation souveraine d’une Nation une et indivisible. La devise 
« E Pluribus Unum » prend acte de la division fondamentale de l’Amé-
rique, politiquement et socialement, mais aussi en matière de race, 
de religion et de culture – certains rajouteraient le genre aujourd’hui ; 
en même temps, le credo américain est que tous ces groupements  
primaires, quelles que soient les loyautés qu’ils suscitent, sont liés par 
leur engagement civique en vue de l’édification d’une nation com-
mune et par leur attachement civique aux libertés privées et publiques, 
formulées dans la Constitution. Fort bien, mais comment être Juif et 
Américain, Noir et Américain, Sicilien et Américain, pour reprendre les 
catégories de l’époque ? Tout se joue dans le trait d’union, sans doute, 
mais que signifie en pratique cette « trait-d’unionisation (hypheniza-
tion) » de la vie civique et politique des États-Unis ? Quelle forme concrète 
lui donner ? Comment l’exprimer et la stimuler – et au nom de quelles 
existences collectives – dans une politique de la langue, de la culture 
ou de l’éducation ? Comment s’articulent le particulier et le général  
et à quoi ressemble une telle communauté, toute en traits d’union ?

C’est à cette question que les débats de philosophie pragmatiste 
et pluraliste, qui avaient cours entre James, Royce ou Santayana  
à Harvard, ou autour de Dewey à New York, ont aidé à répondre. Trois 
autres auteurs, déjà croisés, constatent l’échec du melting-pot et criti- 
quent le « conservatisme » ou le « conformisme anglo-américain » : 
Bourne, Kallen et Locke.

Randolph Bourne était un militant progressiste, un collabora-
teur de The New Republic, proche de Dewey quand il enquête sur 
les écoles professionnelles de Gary, Indiana et quand il traite, dans 
ses écrits esthétiques, de la vie comme expérimentation. Il devient 
pacifiste pendant la Première Guerre et développe un projet cosmo-
polite (Hollinger, 1975 ; Walzer, 1988 ; Vaughan, 1991), critiquant les 



52

Photos de Randolph Bourne (1), d’Alain Locke (2 – avec l’autorisation du 
Moorland-Spingarn Research Center, Howard University) et de Horace Kallen 

(3 – photographié par Nicholas Ház) (avec l’autorisation du Boston Public Library 
Archives & Special Collections Repository, Collection « Sacco-Vanzetti Defense 

Committee », MS 2030, Series 9, Sub-Series 2/ Box 65 Folder 18).

1

2

3



53

mouvements nativistes contre les migrants, proposant sa vision d’une 
Amérique transnationale (« Trans-national America », 1916a, traduit 
dans ce numéro), accueillante, tolérante, multiple, mais isolationniste 
en politique étrangère. À ses yeux, la guerre signe la mort du pragma-
tisme : en régime martial, pas de place pour le pluralisme, ni pour la dis-
cussion, ni pour l’enquête. Dans « Twilight of Idols » (1917/1919), Bourne 
critique violemment son héros d’hier, John Dewey, qui soutient l’appel  
à la guerre au nom de la démocratie de Woodrow Wilson. Bourne 
(1918/20) finira par avoir des positions extrêmement radicales, avec des 
textes où il affirme que « la guerre est la santé de l’État ». Le contrepoint 
de cette critique de la guerre, qui rend le dialogue, l’enquête et l’expé-
rimentation impossibles, est la vision « transnationale » de Bourne, 
extrêmement sensible au regard stigmatisant et intolérant porté sur 
des êtres différents – on a souvent fait le lien avec le fait que son corps 
était porteur de « handicaps visibles » et qu’il a été l’un des premiers 
à développer une phénoménologie de la stigmatisation. Il rêve d’une 
Amérique dont les membres, au lieu d’être condamnés à des standards 
uniformes et monochromes, puissent tisser une tunique « transcultu-
relle » faite de toutes sortes de fils multicolores. La coappartenance 
civique à l’Amérique comme idéal politique est affaire d’entre-tissage 
d’une « transnationalité » – les termes de Bourne sont incroyablement 
contemporains, c’est lui qui invente cette catégorie de « transnatio-
nal ». L’Amérique est à faire, elle se conjugue au futur. Elle ne peut être 
rabattue sur les identités univoques du nationalisme, elle doit accepter  
la « double citoyenneté » et la « double nationalité » de ses membres. 
L’Amérique doit s’assumer comme une nation de migrants, qui vont 
et qui viennent et qui, dans leur aller-retour, dedans-dehors, enrichis- 
sent leurs expériences et l’expérience collective. Colons à l’origine, 
leur colonialisme ne s’est pas enfermé dans un provincialisme, mais il 
s’est métamorphosé en cosmopolitisme. L’esprit américain, loin de se 
fondre en un brouet insipide dans le creuset du melting-pot, doit être 
celui de la « première nation internationale », une « fédération mon-
diale en miniature ». Bourne semble emporté par son enthousiasme 
pour une expérience inédite de vivre-ensemble, qui n’avait jamais 
existé dans l’histoire de l’humanité, pas même dans les grands empires 



54

romain, chinois, ottoman ou germanique. « Fédérative », « transnatio-
nale », « cosmopolitique », vibrante de ses multiples « races et peuples » : 
l’Amérique ne doit pas singer les nations européennes, elle ne doit pas 
s’inventer une souveraineté jalouse et exclusive. Elle ne doit pas neu-
traliser le caractère imprévisible de toutes les rencontres et associa-
tions qui la font. Le pluralisme culturel ne doit pas se solder par une 
espèce de métissage insipide ; la nation ne doit pas être domestiquée 
en un troupeau docile beuglant d’une seule voix ; l’État fédéral ne doit 
pas se transformer en une machine de commandement, imposant 
conformisme et loyauté à tous. Cette Amérique transnationale n’existe 
qu’à titre de potentialité, elle est à engendrer, ce qui constitue un véri-
table défi au moment où les forces racistes, xénophobes et nativistes 
reprennent du poil de la bête, au son des canons qui arrive d’Europe.

La voix de Bourne est unique. Les deux autres auteurs, rencontrés 
plus haut, sont Horace Kallen et Alain Locke, deux anciens élèves de 
Harvard, ceux mêmes qui ont été crédités de l’invention de la notion 
de « pluralisme culturel ».

Pour Horace Kallen, libéral, mais fils d’un rabbin orthodoxe alle-
mand, éditeur posthume de William James, l’expression « plura-
lisme culturel » implique la reconnaissance des différences entre des 
cultures qu’il considère comme égales et comme faisant partie inté-
grante de l’Amérique. Il formule une première version d’un « droit à la 
différence » qui permet à chaque groupe non-« anglo-saxon » de main-
tenir son individualité spirituelle, langagière et culturelle. Les posi-
tions de Kallen oscillent au cours du temps, mais la formule initiale 
de son pluralisme requiert un certain degré d’autonomie politique et 
d’exclusivisme ethnique. Ainsi dans « A Meaning of Americanism » :

Le trait d’union en tant que tel est un fait qui se retrouve à tous 

les niveaux de la vie. Un homme est à la fois fils et mari, frère et 

ami, homme d’affaires et mari, frère et ami, homme d’affaires et 

étudiant, citoyen d’un État et fidèle d’une église, membre d’un 

groupe ethnique et social et citoyen d’une nation. Il est évident 



55

que l’une ou l’autre de ces relations peut avoir tendance à l’em-

porter sur les autres et donner lieu à une division des allégeances, 

et parfois à des antagonismes radicaux. Mais il est absurde de 

perdre de vue que le trait d’union unit beaucoup plus qu’il ne 

sépare et qu’en fait, plus nombreux sont les traits d’union (the 

greater the hyphenation), plus grande est l’unanimité. Il y a, dans 

le principe même de l’organisation de la république américaine, 

des traits d’union politiques entre factions, réelles et implicites, 

dans le conflit entre les intérêts de l’État et ceux de la nation, tels 

qu’ils se sont manifestés de temps à autre. Il y a des traits d’union 

ethniques dans les différences de race, d’origine et de caractère 

entre les divers peuples qui constituent la population américaine. 

(Kallen, 1916/1924 : 63)

Tout le problème est de savoir en quoi consistent la division et 
la réunion : la « trait-d’unionisation ethnique (ethnic hyphenation) » 
sépare et conjoint, mais quoi, comment, et quand ? Dans « A Meaning 
of Americanism », Kallen reprend, à William James (1911 : chap. 13) 
l’idée d’« abstraction pernicieuse » pour désigner le « traitement légis-
latif et populaire du trait d’union ». Selon lui, il est nécessaire « de pré-
ciser et de spécifier avec netteté quel type de trait d’union est suscep-
tible de représenter une menace publique, quand et comment, et quel 
type contribue à faire advenir l’américanité (Americanism), entendue 
comme le progrès de la Liberté, l’Union et la Démocratie » (Kallen, 
1916/1924 : 63). Kallen a ici une sortie assez consternante, difficile  
à interpréter : « Dans le cas du Noir, on insiste sur le trait d’union, et 
il est douteux que même feu M. Roosevelt aurait pu consentir à ce 
que l’un de ses fils épouse une femme noire (negress) » (ibid.). Kallen 
se méfiait ainsi de l’exogamie, qui menaçait à ses yeux l’existence de 
chaque « type ethnique », mais qui en même temps ne pouvait complè- 
tement abolir la « persistance » de « dispositions de tempérament » 
(ibid. : 160) – des « tendances et propensions innées (inborn) » (ibid. : 
173), propres à chaque culture. Dans « Americanization and the Cultural 
Prospect » (1924), il passe en revue un certain nombre de théories  
de l’assimilation et s’interroge sur l’« importance relative du sang, soit 



56

de l’Hérédité, et de l’Environnement, dans la détermination de la qua-
lité de la race qui émerge du mélange » (ibid. : 173).

De la négation ou de la neutralisation de l’hérédité à la recon-

naissance de sa persistance et de son influence, il n’y a qu’un 

pas. C’est un pas que corroborent les preuves anthropologiques 

aujourd’hui disponibles. Qu’il y ait ou non des mariages mixtes, 

la qualité raciale persiste et elle est identifiable comme M. Bryce 

le reconnaît, jusqu’à la fin des générations. […] des races diffé-

rentes répondant aux mêmes stimuli sont toujours différentes, et 

aucune influence environnementale aussi subtile que la pensée 

et aussi écrasante qu’un tank ne pourra jamais les remodeler en 

une similitude indifférente. Elle peut les disperser. Elle peut neu-

traliser et donc annuler leurs traits. Elle peut les recouvrir et les 

réprimer. Mais elle ne peut pas les identifier. […] Les mariages 

mixtes ne sont donc pas des assimilations raciales. Trois cents 

ans de fusion des peuples blancs habitant le continent nord-amé-

ricain n’ont pas produit un mélange que l’on puisse qualifier de 

« nouvelle race », et il n’y a aucune raison valable de supposer 

qu’il en sera ainsi. Les types plus anciens persistent, et rien ne 

les empêche de perdurer ainsi, quel que soit le principe de la 

relation entre l’hérédité et l’environnement qu’on leur applique. 

(Ibid. : 176-177)

Quand Kallen introduit donc la métaphore de l’orchestre sympho-
nique, l’harmonie de l’ensemble ne se nourrit donc que de la spéci-
ficité de chacune des familles d’instruments – bois, claviers, cordes, 
cuivres et percussions – qui participent au concert sans se départir de 
leur nature. La réflexion de Kallen sur le « pluralisme culturel » était 
surdéterminée par son attention au destin du peuple juif, déchiré par 
l’alternative entre l’assimilation, qui pourrait conduire à sa dispari-
tion, et ce qu’il appelait « l’hébraïsme », une version séculière et pro-
gressiste de judaïsme et de sionisme14. Sa hantise de la disparition du 
peuple juif le conduisait à entretenir, à cette époque, une conception 



57

essentialiste de l’ethnicité, qui le mettait à part des autres « pluralistes 
culturels », plutôt boasiens.

Ce qui est inaliénable dans la vie de l’humanité, c’est sa qualité 

positive intrinsèque, son héritage psychophysique. Les hommes 

peuvent changer de vêtement, de politique, de femme, de reli-

gion, de philosophie, dans une plus ou moins grande mesure, 

mais ils ne peuvent pas changer de grand-père. Les Juifs ou les 

Polonais ou les Anglo-Saxons devraient cesser d’être ce qu’ils 

sont. L’identité (selfhood) qui est inaliénable en eux, et pour la 

réalisation de laquelle ils ont besoin d’une liberté « inaliénable », 

est déterminée de manière ancestrale, et la forme du bonheur 

qu’ils poursuivent est impliquée par cette dotation ancestrale. 

C’est ce que suppose, en fait, la démocratie dans son fonction-

nement. L’État a pour fonction de libérer et de protéger certaines 

capacités humaines ; et l’échec de l’État comme gouvernement 

signifie son abolition […]

Sa forme est celle de la république fédérale ; sa substance, une 

démocratie de nationalités, coopérant volontairement et de 

manière autonome dans l’entreprise de réalisation de soi, grâce 

au perfectionnement des humains selon leur espèce. Le lan-

gage commun du Commonwealth, de sa grande tradition poli-

tique, est l’anglais, mais chaque nationalité exprime sa vie affec-

tive et volontaire dans sa propre langue, dans les formes esthé-

tiques et intellectuelles qui lui sont propres et nécessaires. (Kallen 

1915/1924 : 220 ; 2024 : 474 ; et commentaire Kaufman, 2017)

Il faut cependant être prudent dans la compréhension de ce qu’il 
appelle « l’inaliénabilité de l’identité » en invoquant une « dotation 
ancestrale (ancestral endowment) » et un « héritage psychophysique 
(psychophysical inheritance) ». « You cannot change your grand-
fathers », comme Kallen le redit dans un texte intitulé « Aspects eugé-
niques du problème juif » (Kallen, 1918 : 558-559). Quelle serait la place 
de la détermination biologique dans la constitution d’une identité eth-
nique ou raciale ? Quelle part reviendrait aux héritages culturels dans 



58

la caractérisation des individualités – personnes ou collectifs ? En quoi 
consiste cette « dotation ancestrale » sur laquelle Kallen insiste dans la 
conclusion de « La démocratie par opposition au melting-pot » ? C’est 
à cette conception de l’ethnicité en général et du judaïsme en parti- 
culier que Berkson (1920 : 79 sq.) réagit, lui qui était plus proche de 
la perspective de Dewey, et pour qui la race était un « mythe » (Stavo-
Debauge, 2023). Berkson rejette toute forme de racialisation des 
groupes humains. Il attaque bille en tête l’idée que « l’être-soi (Self-
hood) est déterminé ancestralement » (Berkson, 1920 : 79) et que les qua-
lités ethniques ou raciales d’une personne sont héritées – si cela nous 
fait retomber dans les délires eugénistes. Il se retrouve par contre dans 
le « principe social d’une moralité coopérative dans une démocratie  
fédérative » (Kaufman, 2017 : 932). Mais comment faire fonctionner  
une formation sociale et politique où « l’anglais resterait la lingua 
franca, la langue de communication requise par l’unité politico-écono- 
mique », tandis que « pour la vie culturelle et spirituelle, chaque groupe 
dépend[rait] de son langage ethnique, sa littérature, sa vie sociale et 
sa religion » (Berkson, 1920 : 80) ? Berkson ne manque de soulever un 
problème qui sera celui, récurrent, de tous les interculturalismes et 
multiculturalismes, dès lors qu’ils tenteront d’aller au-delà de la décla-
ration d’intention. Que veut dire « déterminé ancestralement » – d’au-
tant que les termes de « minorité », « nationalité », « race » ou « com-
munauté ethnique » semblent interchangeables (y compris sous la 
plume de Berkson) ? Cela signifie-t-il que tous doivent se plier à cet 
« héritage » ou que chacun maintient sa liberté de choisir ? Où passe 
la limite entre la part qui revient au gouvernement fédéral et celle 
qui échoit au groupe ethno-racial ? Quelle politique de l’éducation 
adopter, étant entendu que « seul le processus éducatif est l’instru-
ment responsable, dans une démocratie, du maintien de l’identité 
nationale des communautés minoritaires » (ibid. : 147) ? La position 
de Kallen semble induire que l’éducation devrait pouvoir se faire en 
deux langues, mais, selon Berkson, elle serait en dernier lieu contrô-
lée par le groupe ethnique : même dans un pays aussi décentralisé 
que les États-Unis, l’enseignement doit-il être totalement aban-
donné à des minorités – ou en tout cas, aux instances supposées les 



59

représenter ? Maintenant, comment choisir des organes représen-
tatifs, qui auraient l’agrément des minorités ethniques, raciales ou 
nationales, et qui seraient reconnues par le gouvernement fédéral ? Et 
que faire en cas de dissensions – ce qui est le plus plausible en démo-
cratie – entre différentes fractions de la communauté juive, noire 
ou chinoise ? On remarquera en passant que ces trois catégories ne 
sont pas comparables : la première a trait à un peuple sans État, la 
seconde à une couleur de peau, la troisième à la citoyenneté d’un État…  
Il ne s’agit pas du tout du même type de minorités. Comment trancher 
dans le cas de dilemmes qui naissent, inévitablement, de tensions entre 
des loyautés multiples, et ce même entre ressortissants d’un même 
pays ? C’est déjà le cas du temps de Kallen : il y a des Chinois boud- 
dhistes, protestants et catholiques et toutes sortes de cultes locaux, 
des Chinois qui parlent et écrivent le mandarin de Beijing ou le wu de 
Shanghai, ainsi qu’une multitude d’autres dialectes, des Chinois qui 
en matière de droit civil, pénal religieux ou commercial sont soumis 
à des législations et des magistratures hétérogènes… Sans compter 
qu’au début des années 1920, s’affrontent les affiliés du Parti commu-
niste chinois et du Kuomintang, et qu’à partir de 1925, les soutiens de 
l’Armée nationale révolutionnaire de Tchang-Kaï-Chek se mettent  
à lutter contre les seigneurs de la guerre et contre les puissances occi-
dentales. Et si l’on voulait aller plus loin, qu’adviendrait-il des « femmes 
et des hommes marginaux », comme Park (1928/2024) et Stonequist 
(1935/2024) les appelleront, à cheval sur plusieurs mondes, sociétés et 
cultures ? Dans de tels cas, sur le territoire des États-Unis, quel droit 
doit prévaloir : la common law en vigueur, le droit coutumier de telle ou 
telle région ou de telle ou telle ligue commerciale, ou le droit adminis-
tratif, unifié de dynastie en dynastie ? Notons en passant que Berkson, 
quand il reprend les interrogations de Kallen pour penser l’unité dans 
la multiplicité15, se rapporte surtout aux « harmonies coopératives de 
la civilisation européenne » (avec le modèle suisse en arrière-plan) et  
à l’intégration culturelle de la minorité juive (en soulevant plus concrè-
tement la question de l’instruction religieuse à l’école et des « agences 
d’ajustement ethnique » que sont les centres communautaires juifs) 



60

(1920 : chap. 5 et 6). Il ne traite à aucun endroit du problème des Noirs 
ou des Orientaux.

Kallen lui-même, tout en restant attaché à sa critique d’un « unis-
son » réducteur, changera de position au cours des années et rejoin-
dra finalement une position proche de celle de Locke – sans nous en 
dire davantage sur les problèmes pratiques :

C’est maintenant un lieu commun d’observation et d’enquête 

que ce qui est juif chez l’être juif n’est pas l’hérédité biologique, 

mais l’héritage social. La matrice fertile de ce patrimoine est 

une tradition : cette configuration vivante, auto-transcendante 

et auto-transformatrice de systèmes de valeurs, de souvenirs et 

d’attitudes, composée de doctrines et de disciplines, constitue la 

singularité de la culture, engendre et soutient son individualité, 

la distinguant de ses voisines, proches et lointaines. Cette indi-

vidualité culturelle est l’esprit d’une société. (Kallen, 1955 : 13)

Il y a donc eu de multiples lectures du pluralisme culturel – il y 
a une « pluralité de pluralismes », comme l’écrit Richard Bernstein 
(2015 : 347). L’interprétation a pu varier au cours du temps de ce qu’est 
l’harmonie de l’ensemble orchestral, avec ses « discordances » et ses 
« dissonances », mais à laquelle, chacun avec « son timbre et sa tona-
lité propres », les groupes ethniques participent en apportant leurs 
thèmes et leurs mélodies. Avec Alain Locke, c’est une autre musique 
qui se fait entendre. Élève de Santayana, il n’en est pas moins impres-
sionné par James quand celui-ci donne les conférences Hibbert, en 
mai 1908, au Manchester College à Oxford. Locke y assiste, en compa- 
gnie de Kallen. Dans The Pluralistic Universe (1909) qui en résulte, 
James mène sa critique de l’intellectualisme qui substitue des abs-
tractions intellectuelles à la pluralité concrète des expériences et du 
monisme qui entretient le fantasme d’un monde en un bloc, au déni 
de l’expérience de la déconnexion entre ses nombreuses formes. « Le 
pluralisme laisse les choses exister réellement sur un mode distri-
butif comme chaque-forme (each-form). Le monisme pense que la 



61

forme-tout (all-form) ou la forme-unité collective est la seule forme 
qui soit rationnelle. » (James, 1909 : 324). Contrairement aux philoso-
phies de l’Idéalisme Absolu (ibid. : 35), il n’y a rien de semblable à un 
Tout Réel ou Rationnel qui inclurait, surplomberait ou dominerait 
chacune des choses dont nous expériençons les formes et les relations 
dans le monde. « Le monde pluraliste ressemble donc davantage à une 
république fédérale qu’à un empire ou à une monarchie. » (Ibid. : 322).

C’est une expérience similaire du pluralisme que nous retrouvons 
chez Locke. Nous l’avions laissé à Oxford, où, tout en se heurtant au 
mur du racisme, il s’initiait à la littérature sur le socialisme, le colonia-
lisme et l’impérialisme. Après quoi il rejoint l’Université de Berlin, où il 
suit les conférences de Schmoller et de Simmel. Il voyage, découvre les 
conflits ethniques d’Europe de l’Est, et participe au Premier Congrès 
universel sur les races en juillet 1911. Il écrit sa conférence « The Negro 
and Race Tradition » (1911). Il y donne sans doute des gages de sa 
loyauté à une « tradition noire » et à la formation d’une conscience 
raciale, tout en atténuant ses thèses sur la relativité des cultures – des 
idées en formation. Quand il rentre d’Europe en 1914, le ton a changé 
(Stewart, 1992 et 2018 pour ce qui suit). Locke prend acte de la disso-
lution du « partenariat anglo-saxon » : les Bretons et les Germains, « les 
deux branches de la race teutonique », sont entrés dans une guerre 
impériale, que nul ne peut prendre pour une « bataille pour la civilisa-
tion » (Locke, 1914 repris in 1992 : 107-108). Il anticipe ainsi sur l’admi-
rable article de Du Bois, « The African Roots of War » (1915), qui paraît 
huit mois plus tard. Mais tout comme Du Bois, il espère que la parti- 
cipation à la guerre aura des retombées positives pour la communauté 
noire. Les pages de The Crisis font l’éloge des soldats noirs tombés au 
front ou revenus au pays et les réclamations contre la discrimination se 
multiplient. Mais rien ne change, comme le montreront les émeutes de 
St. Louis ou de Chicago et le traitement des Vétérans noirs à leur retour 
de guerre. La loi contre le lynchage (Anti-Lynching Bill de Leonidas 
Dyer) est repoussée à deux reprises, en 1922 par un bloc de sénateurs 
démocrates du Sud (64 en 1918, 83 en 1919). Et les actions d’attaque et 
de répression contre les Noirs se multiplient (Davis, 2008).



62

Premier Congrès universel des races, photo prise devant l’Institut 
Imperial, Londres, 26 juillet 1911, auteur inconnu.

Couverture de 
The Crisis, « Races 
Congress Number », 
septembre 1911, 
ornée du sceau du 
Congrès universel sur 
les races, dessiné par 
Walter Crane.



63

Locke a repris ses études de doctorat en 1916-1917 sous la direction 
de Ralph Barton Perry. Royce, dont il aurait aimé qu’il le dirige, vient 
de mourir. Il met en veilleuse sa défense de la cause noire pendant 
toute la période de répression des mouvements sociaux, de Red Scare 
et de montée du K.K.K. Il enseigne un cours sur les relations raciales, 
qui a été interdit à Howard University, dans le cadre de la NAACP, et 
il promeut des expositions d’art africain, voyageant en Égypte et au 
Soudan en 1924. Il n’en est pas moins expulsé de l’Université en 1925 
et ne retrouvera son poste qu’en 1927, à la faveur de l’arrivée d’un nou-
veau président, Mordecai Johnson. Entre-temps, le 21 mars 1924, lors 
du dîner du Club Civique de New York, qui rassemble 110 personnes, 

Couverture de The Crisis, « Soldiers Issue », 
juin 1918. En mai 1919, Du Bois écrira dans son 
éditorial : « We return. We return from fighting. 

We return fighting ».



64

noires et blanches, éditeurs, artistes, intellectuels et proches de la 
NAACP, de la Ligue urbaine nationale et du YMCA, Paul Kellogg, 
directeur du Survey Graphic, propose à Charles S. Johnson d’orga-
niser un numéro sur la génération montante du renouveau intellec-
tuel et culturel noir. Johnson confie cette tâche à Locke. C’est ainsi 
que Locke a été bombardé « père de la Harlem Renaissance », en tant 
qu’éditeur du recueil de textes de littérature noire, « Harlem : Mecca of 
the New Negro » (1925), dans le magazine Survey Graphic. Ce volume 
exceptionnel témoignait du « renouveau culturel » de la « communauté 
noire progressiste ». C’était une entreprise de production, de rassem-
blement et de légitimation d’une « culture noire » – « culture » signifiant 
ici principalement « haute culture »16. L’enjeu était de faire entendre 
la voix de la « communauté noire » dans la chorale américaine, de lui 
donner la possibilité de conquérir une identité et une fierté collective et  
d’affirmer une continuité avec ses racines africaines. « Réveil de 
l’esprit » et « nouvelle psychologie », qui se laisse entendre dans les 
rythmes de la poésie ou de la musique ; « génération montante » des 
Noirs émancipés dans les métropoles industrielles du Nord, qui ont 
quitté leur condition rurale et servile dans les plantations du Sud ; 
rencontre détonante entre Noirs Américains, Antillais et Africains  
à Harlem, « capitale d’une race » où le pluralisme culturel se rejoue au 
sein même de la race noire ; « conscience de soi », « solidarité raciale », 
« effort collectif », « auto-détermination » et appel à une coopération 
les « minorités éclairées » entre travailleurs manuels et leaders ou 
businessmen – un discours qui tranche tant avec le projet d’intégra-
tion dans la ségrégation de « l’homme en bas de l’échelle (man farthest 
down) » de Booker T. Washington qu’avec le pari sur le « dixième talen-
tueux (talented tenth) » de Du Bois. Le Nouveau Noir qui émerge s’est 
émancipé de la tutelle philanthropique. Dans le creuset de Harlem, et 
quelques années plus tard, de Bronzeville, à Chicago, c’est une nou-
velle « race » qui est née. On se rappellera que ce texte sur la naissance 
d’une « conscience commune » est contemporain des écrits de Georg 
Lukacs ou de Karl Korsch sur la formation de la conscience de soi de 
la classe ouvrière – ici c’est la prise de conscience de la race noire que 
décrit « Le Nouveau Noir ». Au-delà du « spiritual Coming of Age » de la 



65

communauté noire, Locke en appelle à une « nouvelle attitude améri-
caine », une nouvelle forme de « coopération raciale », sevrée des pré-
jugés sociaux qui continuent d’« enkyster le Noir comme un élément 
étranger et inoffensif dans le corps politique » (Locke, 1925/2024).

Le pluralisme culturel est donc, en 1925, affaire de « reconnais-
sance » de la culture afro-américaine, d’identification d’une nou-
velle donne – relevant indissociablement de l’écologie et de la psy-
chologie sociales – et de « revalorisation du monde noir », en prélude 
à « l’amélioration des relations interraciales ». Quand Locke choisit  
la métaphore de Harlem comme « cœur du sionisme noir », il ne faut 
y entendre aucun essentialisme : il avait vigoureusement attaqué, 
dans « The Problem of Race Classification » (1923) la perspective (de 
Roland Dixon) qui était victime du « sophisme de la conception en 
bloc de la race » et qui appliquait des « types raciaux abstraits » à une 
réalité plurielle et changeante dans le temps (1923/ : 166 et 169). Et 
dans « The Concept of Race as Applied to Social Culture » (1924), tout 
en prenant le parti de Du Bois contre une « tradition de discrimina-
tion », avec laquelle Washington avait trop recherché le « compro-
mis », Locke disjoignait la relation entre race et culture. La race n’est 
pas une catégorie biologique, mais un mythe – qui recouvre de mul-
tiples opérations d’emprunt et de reprise, de réinterprétation et de 
synthèse d’héritages culturels – ce qu’analysera plus tard l’anthropo-
logie de Melville J. Herskovits (1941). « L’accentuation de valeurs qui 
deviennent les traditions et les symboles conscients de la culture » 
transforme ces valeurs en « facteurs dans le processus de création de la 
culture », et l’espèce de fétichisme dont elles sont l’objet rend compte 
de « la persistance et [de] la résistance des traits culturels » dans la per-
ception et la catégorisation de la race (Locke, 1924 : 296). Plus tard, 
Locke introduira une nouvelle métaphore du mixage racial : à la place 
du chœur ou de la symphonie, le cocktail ! « Like rum in the punch » !

À l’instar du rhum qui, dans le punch, est l’élément fondamental 

sans être pour autant celui qui a le plus de volume, les éléments 

nègres ont le plus souvent des saveurs très typiques et tout à fait 



66

dominantes pour ainsi dire. […] L’influence culturelle nègre, qui 

est également la plus évidente dans la musique et la danse, a toute- 

fois une plus grande portée – dans la langue, le folklore et l’ima-

gerie littéraire, dans le rythme, le tempo, et les accents émotion-

nels qui caractérisent la version nègre de quelque forme cultu-

relle que ce soit. (Locke, 1939 ; trad. fr. Anthony Mangeon, 2009a : 

162 ; voir aussi son commentaire, 2009b)

Locke reviendra, toute sa vie durant, sur la question du pluralisme 
culturel, en particulier au moment de la Seconde Guerre mondiale, 
avec une série de textes (rassemblés in Harris, 1989) : « Pluralisme et 
démocratie intellectuelle » (1942), « Relativisme culturel et paix idéo-
logique » (1944), « Pluralisme et paix idéologique » (1947/2024), où il 
rejoint, d’une certaine façon, la bataille contre les régimes totalitaires, 
dans laquelle Dewey s’était engagé avec Liberté et culture (1939/1955). 
Il combat avec la même ferveur que James le monisme absolutiste 
(Williams, 2017), tout en prenant les distances avec son « relativisme 
anarchique ». Dans « Values and Imperatives », il ancre la pluralité des 
systèmes normatifs dans la pluralité des « modes de sentiment et de 
valuation » (Locke, 1935/1989 : 38-39). « Beauté, bonté, vérité (comme 
approbation ou acceptation) et droiture » ne s’imposent pas comme 
des universels abstraits, mais sont reconnues immédiatement dans 
des « expériences qualitatives et affectives » (ibid. : 43). Il n’y a pas 
une Loi morale, mais des « impératifs catégoriques », au pluriel, qui 
naissent de l’« urgence psychologique », face à certaines situations. 
Locke se réclame d’un « relativisme systématique » qui est éprouvé 
dans des expériences de « transvaluation » – de commutation entre les 
« modes de valuation » propres à des cultures différentes. Il refuse toute 
forme de ce qu’il croit être du réalisme ou de l’objectivisme – les valeurs 
sont « enracinées dans des attitudes, pas dans la réalité, et nous appar-
tiennent, pas au monde » (ibid. : 46). Rien ici d’un multiculturalisme 
qui encapsulerait des identités et des cultures sur elles-mêmes, elles 
peuvent toujours communiquer les unes avec les autres et partager cer-
taines valeurs communes. On peut toutefois se demander s’il ne verse 
pas lui-même dans ce qu’il dénonce chez James quand il dit que « la 



67

qualité de sentir (feeling-quality), indépendamment du contenu (irres-
pective of content), produit (makes) une valeur d’une espèce donnée » 
(1930 : 40). Mais on voit se dessiner la possibilité d’un « universel laté-
ral », comme l’appelait Merleau-Ponty dans « De Mauss à Lévi-Strauss » 
(1960: 75), non plus un « universel de surplomb », mais un horizon 
d’universalisation qui ne cesse d’être relancé par les épreuves inter-
culturelles, en situation.

Il ne s’agit plus alors d’épingler des cultures au tableau de chasse 
d’une anthropologie qui se conçoit comme une entomologie, pas plus 
qu’il ne s’agit d’absorber le corpus des Human Relations Area Files 
pour en abstraire des invariants transculturels. La démarche est autre.

[…] l’appareil de notre être social peut être défait et refait par le 

voyage, comme nous pouvons apprendre à parler d’autres lan-

gues. Il y a là une seconde voie vers l’universel : non plus l’uni-

versel de surplomb d’une méthode strictement objective, mais 

comme un universel latéral dont nous faisons l’acquisition par 

l’expérience ethnologique, incessante mise à l’épreuve de soi par 

l’autre et de l’autre par soi. Il s’agit de construire un système de 

référence général où puissent trouver place le point de vue de  

l’indigène, le point de vue du civilisé, et les erreurs de l’un sur 

l’autre, de constituer une expérience élargie qui devienne en prin-

cipe accessible à des hommes d’un autre pays et d’un autre temps. 

(Merleau-Ponty, 1960 : 150)

Si l’on va jusqu’au bout de cette logique, il n’y a même plus, à vrai 
dire, un point de vue « indigène » et un point de vue « civilisé », pas plus 
qu’il n’y a de points de vue blanc ou noir, oriental ou occidental, et ainsi 
de suite. Locke continuera, sans cesse, de reprendre la question : « Who 
and What is “Negro” ? », radicalisant la question de Richard Wright 
dans son photo-documentaire, Twelve Millions Black Voices (Wright 
& Rosskam, 1941), trop prisonnier encore d’une représentation prolé- 
tarisée du « Noir de masse » par opposition à la « bourgeoisie noire » 
(ibid. : 210). « There is, in brief, no “The Negro” », ou alors, il y a une 



68

infinité de « types de Noirs », des types d’emblée métissés, en perpé-
tuelle transformation. « Color : Unfinished Business of Democracy », 
tel est le titre du numéro de Survey Graphic de novembre 1942, édité 
par Locke, qui célèbre le pluralisme culturel dans When Peoples Meet 
(Locke & Stern, 1942), tout en poursuivant son interrogation sur la dis-
crimination raciale et sur la domination coloniale à partir des expé-
riences nord-américaine, française et africaine (Mangeon, 2004).

Couverture du 
magazine Survey 
Graphic, novembre 
1942, « Color : 
Unfinished Business 
of Democracy » 
(auteur : Winold Reiss, 
domaine public).

LE PLURALISME CULTUREL ET RACIAL  
RELU AVEC DES LUNETTES SOCIOLOGIQUES : 
WILLIAM I. THOMAS ET ROBERT E. PARK

En 1952, les Hughes, Everett et Helen, éditent un livre qu’ils inti-
tulent Where Peoples Meet (1952), s’inspirant et répondant au When 
Peoples Meet (1942) de Locke (que Hughes recense à sa sortie). Les 
Hughes s’inscrivaient dans l’héritage direct de William I. Thomas et 



69

de Robert E. Park : ils reposaient, dans l’espace des sciences sociales, 
les mêmes questions que se posaient les philosophes. Une des origi- 
nalités de cette livraison de Pragmata est d’examiner simultanément 
des réflexions de philosophes et des enquêtes de sociologues, tant 
sur le pluralisme culturel que sur la question raciale. Ces sociologues, 
en premier lieu les deux ténors de Chicago, Park et Thomas – plus 
que secondé par Florian Znaniecki, on ne signalera jamais assez la 
fécondité de cet attelage bi-culturel et trans-national – étaient tout 
autant marqués par la pensée de James et de Dewey, et de leur ami et 
collègue George H. Mead, qu’ils étaient engagés, corps et âme, dans 
l’enquête empirique. Thomas était un ami personnel de Mead et de 
Dewey, avec qui il avait étudié à Chicago, qui était devenu leur collègue 
et avec qui il cohabitait, dans la vie civile : les Thomas étaient les voisins  
directs des Dewey et partageaient la même maison que les Mead au 
début du siècle ; à l’occasion, ils passaient leurs vacances ensemble  
à Hawaii, hôtes de la famille d’Helen Kingsbury Castle Mead.

Thomas doit donc être relu comme un sociologue rompu au prag-
matisme de l’école de philosophie, de psychologie et de pédagogie 
de Chicago, avant d’être l’un des principaux initiateurs de l’école de 
sociologie de Chicago. L’une des raisons pour lesquelles la postérité se 
souvient de lui est le théorème de Thomas, ainsi baptisé par Merton, 
découvert dans « The Unadjusted Girl » (1923) et formulé comme suit 
en 1928 : « Si les hommes définissent des situations comme réelles, 
celles-ci sont réelles dans leurs conséquences (If men define situations 
as real, they are real in their consequences). » Cette proposition est une 
transposition du questionnement de Dewey sur la « situation problé-
matique », notion qui est élaborée très tôt dans les discussions avec 
Mead et avec les membres du laboratoire de psychologie et du départe-
ment de philosophie et qui apparaît dans les Studies in Logical Theory 
(1903). Et qui ne va pas sans engendrer son cortège d’« idées fausses, 
préjugés, illusions et erreurs » :

Ce qui est connu peut également être distingué de ce qui est seule- 

ment supposé ou accepté à tort, de ce qu’en croyant, nous nous 



70

trompons nous-mêmes. C’est pourquoi objet est utilisé comme 

équivalent à réel. Ce sens n’est pas commun avec le nom, mais 

il est plus fréquent avec l’adjectif « objectif », qui désigne ce qui 

appartient réellement à un quelconque sujet thématique (subject- 

matter), distinct de ce qui y est importé ou reflété par les idées 

fausses, les préjugés, les illusions ou les erreurs de la personne 

qui observe ou juge : opposé à ce qui est simplement dans l’esprit.  

(Dewey, 1902a : MW.2.164)

À cette époque même, Thomas est l’un des premiers à proposer 
une « psychologie du préjugé racial » (1904), où il distingue le préjudice  
lié à la race du préjudice lié à la caste. Il puise autant à la psychologie  
pragmatiste, celle de James et celle de Chicago (attention, habitudes, 
crise, imitation, contrôle…), qu’à la psychologie sociale naissante.  
Il remonte très loin dans l’exploration des instincts animaux, comme 
moment d’ancrage naturel des sentiments raciste, xénophobe ou 
nationaliste, mais il conclut sans équivoque sur des considérations 
sociologiques, historiques et comparatistes sur l’amour et la haine, la 
prédilection et l’animosité, la sympathie et l’aversion, pour des per-
sonnes de type différent. Il rapatrie force exemples de l’anthropologie 
sur la relativité des goûts concernant l’apparence corporelle, la cou-
leur de peau et les traits du visage. À partir de 1910, Thomas dirige le 
Fonds Helen Culver pour une psychologie raciale (Haerle, 1991), qui 
lui permet pendant cinq années de voyager en Europe, et il rédige,  
à ce titre, un questionnaire d’enquête, qui vaut simultanément pour 
la communauté noire et les communautés migrantes. Les questions  
s’ordonnent autour de catégories dont la provenance des recherches 
des collègues de Chicago laisse peu de doutes. Sans entrer dans le 
détail des différences entre auteurs, auxquels il faudra adjoindre ulté-
rieurement Ellsworth Faris et, plus tard encore, Herbert Blumer, la 
psychologie sociale est à Chicago une arme de guerre scientifique et 
politique contre la théorie des instincts. Quand Thomas et Znaniecki 
(1918-20 : I, 72-73, par ex.) parlent de « désirs (wishes) » de sécurité et de 
nouveauté, de réponse sexuelle et de reconnaissance sociale, de maî-
trise, pouvoir ou contrôle sur leur environnement, ils sont proches de 



71

Dewey (1922a), mais aussi de Mead, Tufts ou Angell, et très loin des ver-
sions biologisantes des darwinistes sociaux de la classe et de la race.

Grâce au Fonds Culver, Thomas peut financer l’enquête empi-
rique et la consultation d’experts qui donneront naissance au Paysan 
Polonais. Il apprend le polonais, multiplie les séjours en Europe de 
l’Est. Il semble qu’il projetait, outre son enquête polonaise, de déve-
lopper des recherches, en collaboration, sur les paysanneries russe, 
hongroise, slovaque, roumaine, italienne, irlandaise et juive (Abbott & 
Egloff, 2008). En avril 1912, il se rend à l’Institut Tuskegee pour parti- 
ciper à la Conférence internationale sur les Noirs (International 
Conference on the Negro). Il noue une amitié durable avec Park, qu’il 
fait venir au département de sociologie de l’Université de Chicago. 
Au début de 1913, il rencontre également Florian Znaniecki, qui dirige 
alors l’Association de protection des émigrants (Emigrants Protective 
Association) à Varsovie. Tous les éléments sont alors rassemblés pour 
ce qui permettra à Thomas, tantôt avec Znaniecki (1918-20) (qui élabore  
de son côté une véritable philosophie de la « réalité culturelle »), tantôt 
avec Park et Miller (1921) (qui cosignent le livre sur la « transplantation 
culturelle » écrit en premier lieu par Thomas), de mener sa réflexion 
sur les valeurs et les attitudes.

[C]haque groupe humain a inventé dans le cours de son expé-

rience un certain fonds de valeurs particulières qui lui sont 

propres et un ensemble d’attitudes à l’égard de ces valeurs. 

Ainsi, un poème, une danse folklorique, une église, une école, 

une pièce de monnaie sont des valeurs, et l’appréciation de l’un 

de ces objets est une attitude. L’objet, la pratique, l’institution, est 

la valeur ; le sentiment à son endroit est l’attitude. (Park, Miller 

[& Thomas], 1921 : 3)

On ne développera pas ici une analyse du terme culture et du 
réseau de termes analogues – patrimoine (heritage), tradition, cou-
tumes, habitudes, attitudes et valeurs – qui reviennent sous la plume 
de Thomas, pas plus que l’on ne commentera les noms de peuples 



72

retenus, chacun avec son patrimoine culturel, qui coïncident plus 
ou moins avec des noms de nations ou de nationalités européennes 
– n’oublions pas que The Polish Peasant, dont les premières épreuves 
circulent à partir de 1916, n’est publié qu’en 1918-20, et que Old World 
Traits Transplanted (Park, Miller [& Thomas], 1921) paraît deux ans  
à peine après le Traité de Versailles (28 juin 1919), dont un des enjeux 
sensibles a été la question des « minorités », au nom du « droit des 
peuples à disposer d’eux-mêmes ». Transposées aux États-Unis, les 
différences culturelles qui existaient en Europe se transforment. À la 
faveur du processus d’américanisation, les jeunes connaissent une 
acculturation accélérée par rapport aux adultes, ce qui provoque toutes 
sortes de désorganisations sociales et de conflits culturels à l’intérieur 
des familles et des communautés recomposées (et, à l’extrême, un cer-
tain nombre de conduites pathologiques de folie, délinquance, suicide 
et divorce). Quant aux relations entre les nations, elles deviennent 
des tensions ethniques – par exemple dans le Triangle de Polonia 
à Chicago, entre Juifs, Allemands ou Scandinaves. L’identification 
nationale opère au cœur de problèmes de frontières territoriales entre 
gangs ou de concurrence pour les emplois industriels, même si les pro-
cessus de fusion, d’adaptation réciproque, d’arrangement ou de com-
promis, d’accommodation et d’assimilation finissent par atténuer ou 
neutraliser ces identités.

Tout le problème de l’immigration et de l’américanisation (ainsi 
que de l’intégration des Amérindiens, Afro-Américains et Asio-
Américains, curieusement traités, à l’époque, comme des aliens – non 
comptés parmi les Américains) est que les groupes de différentes natio-
nalités et races, religions ou langages ne partagent pas les mêmes 
« héritages culturels ». Ils n’ont pas les même attitudes face à la vie et 
à la mort, au temps et à l’argent, les mêmes façons de faire et de dire, 
les mêmes standards éthiques et esthétiques – qu’ils aient survécu à la 
violence de la colonisation du continent, aient été importés dans les 
cales des bateaux esclavagistes ou soient venus à la recherche d’une 
vie meilleure, en quête d’argent ou de liberté. Sur ce point, Robert E. 
Park rejoint Thomas dès ses premiers textes. Park, après des études  



73

Paysans polonais réfugiés en 1914-1915, au début de la guerre (Library of Congress 
Prints and Photographs Division. George Grantham Bain Collection.  

Digital ID : https://lccn.loc.gov/2014698924).

à Michigan et à Harvard, où il rencontre et côtoie Dewey, Mead et 
Cooley, James, Royce et Santayana, et en Allemagne où il étudie 
auprès de Simmel ou Windelband, devient secrétaire de l’Association 
de réforme du Congo, puis le ghostwriter de Booker T. Washington et 
son associé à l’Institut Tuskegee, en Alabama, avant de rencontrer  
Thomas en 1913 qui lui obtient un poste à Chicago. Alors que les philo- 
sophes imaginent des modèles idéaux de pluralisme ou de transnatio-
nalisme, les sociologues-anthropologues constatent que la cohabita-
tion culturelle, ethnique ou raciale n’est pas tous les jours une partie 
de plaisir : elle ressemble moins à une partie de thé de vieilles dames 
de la Nouvelle-Angleterre, à une rencontre folklorique entre natio-
nalités promue par Hull House à Chicago, ou à un groupe de discus- 
sion publique mis en place à New York par des activistes progressistes, 
qu’à une cohue, pleine d’aversions et d’hostilités, de frictions, sinon de 
conflits ouverts, et au mieux d’indifférence, entre individus et entre 



74

Famille de migrants italiens à Ellis Island, vers 1910  
(Library of Congress Prints and Photographs Division.  

<https://www.loc.gov/pictures/item/97501656>). 



75

collectifs. En sciences sociales, le curseur est placé davantage du côté 
de l’enquête empirique que de la réflexion normative, encore qu’en 
sous-main, ce train de recherches propose une compréhension de 
la coexistence effective entre différents groupes d’origine nationale, 
aux perspectives, langues et religions distinctes, et entre différents 
groupes identifiés comme de race distincte – Juifs, Noirs et Orientaux, 
les autochtones étant les grands oubliés de l’histoire – et qu’il aille  
à l’encontre des idéologies et des politiques réductrices de l’américa-
nisation – conçue comme uniformisation anglo-saxonne.

C’est ainsi une mosaïque de situations de contact culturel, ethnique 
ou racial qui sont étudiées dans cette littérature, qui prend sa source  
à Chicago, indissociable par ailleurs des enquêtes menées sur les  
processus de modernisation, d’urbanisation et d’industrialisation. On 
peut évoquer pêle-mêle les formes de ségrégation, plus ou moins dési-
rée et imposée, du ghetto juif, de la Black Belt et de Chinatown, ainsi que 
des quartiers à dominante polonaise, bohémienne, allemande, irlan-
daise, russe, italienne – Polonia, Pilsen, Lakeview, Bridgeport, Little 
Russia ou Little Sicily – résultant de forces d’attraction et de répulsion, 
et se stabilisant dans un modus vivendi entre différentes « communau-
tés ». On peut encore rappeler les cartes plus précises, à l’échelle du 
quartier, dont Jane Addams et les résidents de Hull House avaient eu 
la primeur en 1895, et qui pointait la marquèterie de nationalités dans 
le Near West Side, autour de Halsted Street, en la recoupant avec une 
carte des revenus, immeuble par immeuble. On pourrait aussi signaler 
le travail d’enquête sur les hiérarchies de richesse et de statut existant 
à l’intérieur de chacune de ces « communautés », par exemple la thèse 
de E. Franklin Frazier révélant l’existence de zones distinctes au sein 
même de la Black Belt, des plus misérables aux plus nantis, que l’on 
n’appelait pas encore la « bourgeoisie noire » (Frazier, 1928), croisant 
ainsi des critères de race et de classe – le genre, catégorie pratique pour 
les travailleuses sociales et pour les femmes syndicalistes, mettrait 
plus de temps à être thématisé. Cette cohabitation n’était pas simple  
à décrire et moins encore à expliquer, et les catégories écologiques d’iso-
lement et de symbiose, de compétition et de conflit, d’accommodation 



76

et d’assimilation, d’hybridation, d’amalgame et d’acculturation, 
étaient, entre autres, mises à l’œuvre pour rendre compte de ce côte  
à côte. Côte à côte qui pouvait engendrer parfois du métissage, inten-
sifiant les sentiments de racisme ou, au contraire, résorbant la xéno- 
phobie au bout d’une ou deux générations, côte à côte qui conduisait 
parfois à des bagarres violentes et à des confrontations physiques, 
comme dans le cas d’émeutes raciales ou qui, parfois, donnait lieu  
à des coopérations de type professionnel ou fonctionnel. La tradition de 
Chicago nous a ainsi nourris de telles enquêtes, qui se traduisaient dans 
les histoires de vie par un suivi des changements de vision du monde, 
des phénomènes de perte de statut, de déboussolage et de démora-
lisation des individus et bientôt d’acquisition d’un nouveau statut,  
d’apprentissage de nouveaux schèmes de comportement, d’ajustement  
à de nouveaux contextes d’expérience, ceux des habitants du pays  
d’accueil. Le tout dans un assemblage d’écologie humaine et de psycho- 
logie sociale qui fasse comprendre comment s’agencent espaces de vie 
et histoires de vie dans des situations de « pluralisme culturel ». Avec 
la limite des « uniformes raciaux » (Park, 1914 : 611 ; voir Cefaï, 2024), 
obstacles, pendant longtemps, à une véritable assimilation.

Park, guidé par la recherche de modèles d’histoire naturelle, a tenté  
de fixer dans un article de 1926 un « cycle des relations raciales », cou-
rant du contact à la compétition, au conflit, à l’accommodation et  
à l’assimilation (Park & Burgess, 1921 ; Park, 1926). Ce type idéal péda-
gogique sera confondu par la postérité avec une formule de fabrica-
tion des citoyens américains. Il suffit pourtant de lire les travaux de 
Park, de suivre les variations de ses analyses sur la question et d’étudier  
ce que ses étudiants en ont fait, pour montrer que le jeu était infini-
ment plus ouvert. Même si le scénario de l’assimilation était le plus 
plausible, sinon à l’échelle d’une vie individuelle, en tout cas de deux 
ou trois générations, il souffrait beaucoup d’exceptions : certains  
migrants, parmi les Chinois, n’étaient que des « séjourneurs » (Siu, 
1952), qui accumulaient un pécule pour retourner dans leur province 
d’origine, les Juifs pouvaient parfaitement s’assimiler sur certains 
registres de vie individuelle et collective et conserver leur singularité 



77

par ailleurs, les Noirs continuaient de pâtir d’un racisme remontant à 
la période de l’esclavage, puis de la Reconstruction, des lois Jim Crow 
dans le Sud et des attitudes de stigmatisation dans le Nord. Fruits 
de l’hybridation, un grand nombre de personnes vivaient dans un 
entre-deux culturel, ethnique ou racial qui va, dans ce numéro-ci 
de Pragmata, nous retenir. La notion de « double conscience » que 
Du Bois développe dans The Souls of Black Folk (1903) ou la question 
traitée par Park (1928/2024) et par Everett Stonequist (1937/2024) des 
« personnalités marginales », qui combinent les expériences et les pers-
pectives de différents mondes, ont un rapport direct avec la ques-
tion de la pluralité « hétérogène » ou « discordante » des personnalités  
dans une persona, traitée par James (1902). On assiste ainsi, tant chez 
Du Bois que chez Park, à une translation de la psychologie et de la psy-
chiatrie à l’anthropologie et à la sociologie. Et on touche là à la pré-
histoire des enquêtes en sciences sociales sur les « identités multi-
ples », écho direct de l’ontologie pluraliste de James, de la critique par 
Dewey de l’absolutisme ou par Park de l’ethnocentrisme, ainsi que 
de la psychologie sociale développée par Mead. Ici encore, le prag-
matisme a son mot à dire. L’examen d’une dimension du pluralisme 
culturel, ethnique et racial se fera donc à travers la question de l’expé- 
rience marginale.

ET LA RELIGION DANS TOUT ÇA ?

Quant au pluralisme religieux, dont on aurait pu imaginer qu’il 
occupe une place centrale, dans le sillage du livre de James, The 
Varieties of Religious Experience (1902), il est moins présent que 
ce que l’on aurait pu imaginer dans la plupart de ces tentatives de 
penser un pluralisme culturel. Du côté de la sociologie, on le retrouve 
par exemple dans l’enquête menée au département de sociologie 
de l’Université de Chicago sur les Molokans à Los Angeles. Pauline 
Young décrit comment cette secte se voyait comme celle des Sauteurs 
sacrés (Holy Jumpers). Elle était stigmatisée par le clergé orthodoxe 
russe comme la secte des Buveurs de lait (Milk Drinkers) parce que 
ses membres ne s’abstenaient pas de produits laitiers pendant le 



78

Carême. Cette communauté de travailleurs non-qualifiés, domes-
tiques et ouvriers agricoles à leur arrivée en Californie, a dû se 
confronter à la « vie impersonnelle et anonyme » de la grande ville. 
Ses jeunes se caractérisent par leur « hybridité culturelle » (Young, 
1929 : 398), prise dans la tension entre fusion et conflit entre cultures. 
La vieille génération a cultivé l’« isolement social », fermant les yeux 
sur le mélange de Noirs, Arméniens et Mexicains qui l’entoure, afin 
de maintenir autant que possible sa solidarité, ses institutions et 
ses traditions. Leurs enfants ont développé de nouvelles capacités,  

Molokans vers 1900, Los Angeles. George Grantham Bain Collection 
(Library of Congress, Digital ID ggbain 0003// hdl.loc.gov/loc.pnp/

ggbain.00030).



79

incompatibles avec les leurs, pour s’orienter et se débrouiller dans 
ces nouvelles conditions de vie urbaine, marchande et industrielle. 
La « fraternité spirituelle » de la colonie tend alors à se défaire, tendue 
entre de nombreuses forces centrifuges ; « le comportement indivi-
dualisé émerge avec la multiplication des codes sociaux » (ibid. : 402). 
L’hybridité culturelle, avec sa part de désorganisation et de confusion, 
est devenue la dominante, avec sans doute, à terme, une « complète 
assimilation » (ibid. : 393). Ce balancement entre isolement et assimila-
tion, avec, dans l’entre-deux, la production d’une « culture hybride » et 
de « personnes marginales », non sans certains symptômes de « désor-
ganisation sociale et personnelle » (Park, 1928/2024, et Stonequist, 
1935/2024), est caractéristique de la version parkienne du pluralisme.

Si tous les auteurs dont on a parlé jusqu’ici étaient remarquablement 
tolérants du point de vue religieux, la plupart étaient aussi des sécu-
laristes déclarés, distinguant clairement entre religion et politique, 
ou, à tout le moins, très libéraux pour les rares qui avaient des enga-
gements confessionnels. Leurs vues irreligieuses pouvaient d’ailleurs 
leur causer quelques ennuis professionnels. En 1903, Woodrow Wilson, 
président de l’Université de Princeton et futur président des États-
Unis, a personnellement embauché Kallen pour enseigner la litté- 
rature anglaise. C’était la première fois qu’un Juif officiait dans cette 
université. Mais Kallen a été licencié au bout de deux ans seulement, 
après que l’on eut « découvert » qu’il était juif.

Avec le recul, je constate que j’ai vécu à Princeton ce que les pres-

bytériens, les baptistes et les méthodistes appelleraient une 

conversion, se souvient Kallen. Mais il s’agissait d’une conversion 

négative, et non positive. Au bout de deux ans, les autorités crai-

gnant Dieu refusèrent de m’héberger, moi et mes hérésies juives, 

qui, selon elles, débauchaient la jeunesse. (Kaufman, 2019 : 5)

Le cas de Kallen est ici spécialement intéressant. Bien qu’il se fît le 
défenseur de la vie culturelle et spirituelle juive, c’était dans une pers-
pective résolument séculariste et naturaliste qu’il se plaçait. Son choix 



80

du terme « hébraïsme » pour caractériser son programme de valori-
sation de l’identité culturelle juive témoignait de son adhésion à un 
naturalisme proche de celui défendu par Dewey dans Une foi com-
mune (1934/2011) ou dans « Ce que je crois » (1930/2018) : il s’agissait 
pour lui de découpler l’existence du peuple juif et de son histoire de 
tout engagement surnaturaliste, et, au-delà, d’en finir avec l’absolu-
tisme religieux. Cette prise de position s’exprimera encore pleinement  
dans un livre publié en 1954, Secularism is the Will of God. Le titre ren-
voie à deux choses : en premier, le constat de l’avènement d’un régime 
social et politique qui affirme la séparation du pouvoir temporel et du 
pouvoir spirituel, soit de l’État et de la religion, la liberté de conscience 
des individus et leur droit de pratiquer la religion de leur choix, enfin, la 
définition d’une citoyenneté sans fondement religieux, déconnectée,  
en particulier, de l’emprise des religions monothéistes ; en second : 
après la guerre des religions, il ne s’agit pas seulement d’un processus  
de sécularisation, qui adviendrait comme une espèce de fait histo- 
rique, mais bien d’un projet de vie collective, désiré et réfléchi, que 
nous appellerions en français la « laïcité » : le « sécularisme » est une 
espèce de religion très particulière, la religion du pluralisme.

Le sécularisme est un développement de la religion. Il vient  

à l’existence quand l’idéal d’égale liberté pour toutes les croyances 

et de privilèges particuliers pour aucune devient une hypothèse 

de travail qui se vérifie dans toutes les institutions de culture. 

Alors les croyants de religions différentes s’engagent à vivre les 

uns avec les autres, non pas comme des familles qui se querellent, 

mais comme de bons voisins. D’une certaine manière, le sécu-

larisme est la reconnaissance par toutes les religions du droit 

de chaque religion à être différente, sans pénalité ni privilège, 

et d’adhérer à sa croyance et à son code avec autant de liberté et 

de sécurité que n’importe quelle autre religion. Cette attitude 

des différentes religions les unes envers les autres devient elle-

même une religion dès lors qu’une personne, une église ou toute 

autre société fait le pari de sa survie et de sa croissance sur fond 

de cette relation avec la diversité. (Kallen, 1954 : 11)



81

Cette proposition valait pour les communautés religieuses, mais 
aussi politiques. La critique des monismes absolutistes et autoritaires, 
dont Dewey avait fait son cheval de bataille jusque dans sa critique 
des totalitarismes, vaut ainsi pour le « communisme ». Kallen en parle 
comme d’une espèce d’esclavage dont les membres renoncent à la 
« libre mobilité de l’esprit », et donc à la libre circulation et au libre 
échange des idées au profit d’une organisation, d’une doctrine et d’une 
discipline « qui traque[nt] et détrui[sen]t implacablement le pluralisme 
et le rationalisme de la foi séculière » (ibid. : 156). Le pluralisme sécula-
riste est l’antidote à ce « pouvoir policier de la liberté ». Kallen se risque 
bien au-delà de l’hébraïsme – un mot qui n’apparaît plus dans le livre 
de 1954 – puisqu’il écrit, par exemple, à propos de l’Église romaine :

Au lieu de son faux pluralisme isolationniste, qui n’est qu’un 

expédient sophistique d’organisations monolithiques absolu-

tistes, visant chacune à la domination impériale sur les autres, 

le clergé catholique romain, s’il est également loyal à la démo-

cratie, pourrait partager et aider à développer le vrai pluralisme 

du processus démocratique. Il pourrait installer la libre inter-

communication qui caractérise les arts et les sciences et qui unit 

tous les hommes de telle sorte que chacun soit plus librement et 

plus abondamment lui-même qu’il ne pourrait l’être par d’autres 

voies. Ce pluralisme est le pluralisme de facto par où commence 

le sécularisme. Le seul Dieu que la foi séculière pourrait postuler  

serait donc un Un-de-Tous (One-of-All) et un Tout-comme-Un 

(All-as-One). L’unité divine serait une unité associative. Il ne 

peut s’agir d’une substance unique révélée et manifestée, mais 

d’une union visée et espérée, dont la divinité (Godhood) est en 

vérité Deus Absconditus, précisément parce qu’elle est Une, et 

une en tant que diversité inéluctable de l’humanité, composée 

de croyances fluides et changeantes, œuvrant à un libre consen-

sus. (Ibid. : 184)

Kallen aura par la suite des combats communs avec Dewey contre 
certains intellectuels et dirigeants religieux, dont certains rassemblés 



82

lors de la Conference on Science, Philosophy and Religion (Stavo-
Debauge, 2024), qui voulaient refonder la démocratie sur des bases 
théologiques surnaturalistes et attaquaient férocement le naturalisme, 
dont Dewey était le plus célèbre représentant.

La religion était également bien présente dans « Le spectre de la 
peur » de Du Bois (1926/2024), sous la forme qui faisait horreur aux 
pragmatistes, le repoussoir du fondamentalisme, qui entretenait des 
liens avec le Ku Klux Klan, organisation dont on oublie souvent le fond 
religieux et qui faisait à l’époque cause commune avec les fondamen-
talistes, notamment contre l’enseignement de la théorie de l’évolu-
tion. Du Bois y évoque ainsi explicitement le procès Scopes, qui avait 
secoué l’Amérique entre le 10 et le 21 juillet 1925 : les plaidoyers de 
William Jennings Bryan, avocat des fondamentalistes, se mesuraient 
à ceux de Clarence Darrow, avocat des libéraux de l’Union américaine 
pour les libertés civiles, sur une question depuis récurrente, qui touche 
aux limites du pluralisme intellectuel, mais aussi religieux et culturel : 
l’enseignement de la théorie de l’évolution ou de la Création divine  
à l’école ? Dewey signale lui aussi, de façon plus implicite, la croisade 
antiévolutionniste des fondamentalistes dans son texte sur l’école, 
« Nationaliser l’éducation » (1916/2024), où il lie les interventions poli-
tiques sur l’enseignement de l’histoire aux menées contre les sciences 
biologiques évolutionnistes. Dewey s’intéressera à cette croisade dès 
1922, dans « La frontière intellectuelle américaine » (Dewey, 1922b) et 
il continuera de s’en occuper dans une série d’autres articles (Stavo-
Debauge, 2019). Les artisans du pluralisme culturel savaient perti-
nemment que leurs ennemis intellectuels et politiques se recrutaient 
souvent dans les rangs des chrétiens conservateurs, et qu’une bonne 
partie des rangs de ces chrétiens étaient très perméables aux doctrines 
et attitudes xénophobes, racistes et antisémites. 

En ses différentes versions, le pluralisme culturel était un anti- 
absolutisme. Il ne pouvait être compatible avec un quelconque abso-
lutisme métaphysique, religieux ou politique. S’ils prenaient volon-
tiers la défense des minorités religieuses, les tenants du pluralisme 



83

culturel étaient portés au sécularisme : s’ils souhaitaient que toutes 
les religions aient le droit d’exister et de s’exprimer, y compris dans 
leurs formes conservatrices, ils refusaient que celles-ci envahissent 
l’espace public et lui imposent leurs principes. Le point de conver-
gence avec un certain nombre de chrétiens réformateurs et libéraux 
était que ceux-ci s’ouvraient à la méthode de l’enquête et à la variété 
des sciences, acceptaient un État de droit, neutre religieusement, et 
n’aspiraient pas à instaurer une théocratie sur terre. Ils s’opposaient 
par contre à toutes les manœuvres des organisations religieuses qui 
tentaient d’invalider les apports de la science et d’entraver la liberté 
d’enquête, d’expression et de discussion. C’est avec Kallen que Dewey 
mènera la lutte contre les forces religieuses conservatrices (protes-
tantes et catholiques) qui s’opposèrent avec succès à la nomination 
de Bertrand Russell à un poste universitaire à New York. Non contents 
d’avoir publié L’Affaire Bertrand Russell (Dewey & Kallen, 1941), Kallen 
et Dewey ont activé leurs réseaux et jeté toutes leurs forces dans la 
bataille contre les conservateurs religieux afin de venir au secours de 
Russell, quand bien même ce dernier manifestait peu de sympathie 
pour la philosophie pragmatiste.

Le pluralisme culturel a donc des limites. L’absolutisme religieux 
ou politique et le dogmatisme théologique constituaient deux de ses 
bornes. Alain Locke s’est converti en 1918 à la foi bahá’íe. À l’époque 
de la Renaissance de Harlem, il fait un pèlerinage en Palestine au 
centre mondial de la communauté bahá’íe à Haïfa. Pourtant, dans 
« Pluralism and Intellectual Democracy » (1942/1989), il écrit que la 
« modération » des « orthodoxies » rend un service d’une « infinie 
utilité » à « l’élargissement de la démocratie » (ibid. : 63). Si les artisans  
du pluralisme culturel accueillaient avec sympathie toutes sortes de 
différences culturelles, spirituelles et religieuses, cette hospitalité était 
assortie d’une attente de démocratisation et de libéralisation de la 
variété des communautés et minorités concernées, voire d’une attente 
de sécularisation pure et simple, comme c’était le cas de Dewey (Stavo-
Debauge, 2019 et 2024), de Kallen ou de Bourne.



84

CONCLUSION

Au-delà du travail historique et érudit, quelle est la pertinence pour 
nous, aujourd’hui, de ce corpus ? Une fois que nous avons lu attenti-
vement un certain nombre de ces textes, dans la diversité de leurs 
thèmes et leurs variations temporelles – sans trop savoir, du reste, où 
passent les limites du corpus, puisque nous remontons aux années 
1890 et poursuivons jusqu’aux années 1940 –, qu’en faire ? Une fois 
que nous nous sommes immergés dans ces textes, familiarisés avec 
eux et que nous les avons ressaisis en contexte afin de comprendre  
à quelles expériences, à quels événements et à quelles discussions ils 
faisaient référence en leur temps, que peut-on en dire qui soit porteur 
de significations par rapport à notre propre situation ? On peut pour-
suivre l’enquête, repérer dans la littérature les conséquences que les 
textes de ce corpus ont pu provoquer et étudier les réceptions succes-
sives qui en ont augmenté le sens. Nous avons commencé à suivre la 
façon dont le débat perd en vigueur au tournant des années 1920, tout 
en nous intéressant à ses traductions sociologiques. Nous aurions pu, 
au-delà des études de Thomas et de Park, prospecter plus avant dans 
le corpus des « Americanization Studies » financées par la Fondation 
Carnegie, celle-là même qui trente ans plus tard sponsoriserait la 
recherche supervisée par Gunnar Myrdal, An American Dilemma 
(1944). Nous aurions pu continuer plus loin dans le temps, suivre 
tous les méandres des politiques raciales et des politiques de l’im-
migration, jusqu’à la montée en puissance du Mouvement des droits 
civiques dans les années 1950 – mouvement dont on pouvait apercevoir  
certains signes avant-coureurs bien auparavant ; et en contrecoup, 
retrouver des traces du white ethnic revival des années 1960 et 1970, 
quand Asiatiques, Juif, Italiens ou Grecs se mettent à revendiquer avec 
fierté leurs identités. On aurait aussi pu choisir comme date-butoir  
la Loi sur l’immigration et la nationalité de 1965 (Hart-Celler Act), qui 
a aboli la Formule des origines nationales, laquelle figeait, par un sys-
tème de quotas, la distribution ethnique et raciale de 1920 (Emergency 
Quota Act de 1921 et Loi sur l’immigration de 1924) ; ou encore, nous 
arrêter sur les lois sur les droits civiques (Civil Rights laws) de 1964 et 



85

1965, qui interdisent la discrimination dans les lieux publics, prévoient  
l’intégration dans les écoles et autres équipements publics, et rendent 
illégale la discrimination raciale en matière d’emploi et d’élection17.

Tout ce parcours est allé de pair avec des publications phares, comme 
American Minority Peoples de Donald Young (1932), « The Problem of 
Minority Groups » de Louis Wirth (1945), et en pleine crise des droits 
civiques, Beyond the Melting Pot (1963) de Nathan Glazer et Daniel P. 
Moynihan, « The Melting Pot : Symbol of Fusion Or Confusion ? » de 
Philip Gleason (1964) ou Assimilation in American Life : The Role of 
Race, Religion and National Origins de Milton Gordon (1964). Tous 
ces textes ont, chacun à sa façon, réactivé et réactualisé les termes du 
débat sur le pluralisme culturel. Ils ont eu un impact en réappréciant 
pour de nouveaux publics les dilemmes d’une Amérique pluraliste, 
des décennies après les échanges de Kallen, Bourne, Dewey, Du Bois, 
Locke, Thomas et Park, entre 1915 et 1925. La question raciale, et en pre-
mier lieu la question noire, aura été au centre de l’attention publique 
pendant toutes ces décennies. De nouvelles façons d’être Noir, bien-
tôt Africain-Américain, vont être revendiquées. La place des Noirs 
dans la société américaine a été réévaluée, avec la très belle enquête 
sur Black Metropolis de St. Clair Drake et Horace Cayton (1945), qui 
synthétise les approches de R. E. Park et de W. L. Warner. Les travaux 
de Charles S. Johnson ou de E. Franklin Frazier ont eux aussi été cru-
ciaux, jouissant de moins de publicité que le best-seller, An American 
Dilemma, de Gunnar Myrdal (1944) (de fait, Richard Sterner et Arnold 
Rose lui ont largement tenu la plume). Ce dernier a présenté le pro-
blème des relations raciales comme celui d’un conflit entre les idéaux 
du credo américain et les conditions de vie effectives d’une bonne 
partie de la population noire. Mais en matière d’avancée vers l’éga-
lité, à la suite de l’intense et longue mobilisation de la NAACP, la déci-
sion de la Cour Suprême des États-Unis « Brown v. Board of Education 
1954 » de rendre illégale la ségrégation raciale dans les écoles publiques  
a été un moment de basculement. Et cette décision donnera lieu à un 
backlash immédiat et continu de la part des suprémacistes blancs, qui 



86

se sont graduellement emparés du Parti républicain, lequel n’a eu de 
cesse de rogner les progrès réalisés.

Dans les années 1940-50, le thème du « pluralisme culturel » res-
surgit, après une longue éclipse. Matthew Kaufman (2019) montre 

Winold Reiss Lithographie à deux couleurs : danseurs africains-américains, 
New York (entre 1915 et 1920) (Library of Congress, Digital ID : ppmsca 58270 

<https://hdl.loc.gov/loc.pnp/ppmsca.58270>).



87

dans son livre que Kallen n’aura pas ménagé ses efforts pour que 
l’on n’oublie pas qu’il en avait été l’initiateur. Il réinvestit ce thème 
qu’il avait quelque peu délaissé après l’échec commercial de Culture 
and Democracy in The United States. Locke, de son côté, enseigne  
à Howard University jusqu’en 1953. Revenu à la philosophie, il pour-
suit son enquête sur la pluralité, imaginant des formes d’identité sans 
ségrégation, des formes de loyauté sans exclusive, des formes de com-
munauté sans souveraineté, qui coexistent démocratiquement. En 
1957, après avoir reconnu ce que le concept devait à ses conversations 
avec Locke entre 1905-1906, et en avoir partagé la paternité avec lui 
(Weinfeld, 2022), Kallen en donne la définition suivante :

Désormais, l’expression « pluralisme culturel » vise à signifier cet 

effort d’amitié de la part de personnes qui sont différentes les 

unes des autres, mais qui, en tant que différentes, se considèrent 

comme égales les unes aux autres. Par « égal », nous entendons 

généralement « semblable » ou « identique ».

Le pluralisme culturel, cependant, entend aussi par « égal » la 

parité de l’inégal, l’égalité du différent, et pas seulement du sem-

blable ou du même. Il postule que l’individualité est inaliénable, 

que les différences sont primaires et que, par conséquent, les 

êtres humains ont un droit inaliénable à leurs différences et ne 

devraient pas être pénalisés pour leurs différences, quelle que 

soit la manière dont elles sont constituées, quelle que soit leur 

consistance : couleur, foi, sexe, profession, richesse, etc. (Kallen, 

1957 : 120)

Tout en perdant graduellement la multiplicité des variations de 
sens qui était la sienne dans le débat des années 1915-1925, la catégorie  
de « pluralisme culturel » est passée dans le sens commun. Elle a été 
adoptée par les institutions et les médias, qui célèbrent communautés  
et identités ethniques, comme si celles-ci allaient de soi. La caté-
gorie est ainsi devenue mainstream, jusqu’à façonner une manière 
ordinaire, partagée, voire même officielle, qu’ont les États-Unis, ou le 
Canada, de se percevoir et de se décrire, à savoir comme un composé 



88

de multiples groupes ethniques, nationaux et raciaux. Mais si une 
bonne partie de la réflexion aux États-Unis et au Canada sur le multi-
culturalisme et l’interculturalisme y trouve son point de naissance, ce 
n’est pas sans point de divergence. Les débats intellectuels s’ancrent 
dans l’effort de réflexivité de chaque communauté politique pour défi-
nir ce que veut dire être citoyen, quelles en sont les conditions, quel 
type de relations ces citoyens entretiennent entre eux et quelles ins-
titutions ils se donnent pour vivre ensemble.

Le point sans doute le plus marquant est l’importance nouvelle de 
la question religieuse. Kallen, Locke, Bourne et les autres pensent en 
termes de « race », « nation » ou « culture » – ce qui vaut pour les Juifs, 
les Noirs, les Germano-Américains ou les Anglo-Saxons, un découpage 
hétérogène qui renvoie à des « communautés imaginées » de nature 
différente. Mais ils tiennent la religion à la marge du champ de leur 
pluralisme, tout en étant remarquablement tolérants. Bourne se veut 
« païen », Kallen défend un « hébraïsme » et Locke est bahá’í dans sa vie 
privée, sans que cela interfère avec son enquête sur le pluralisme des 
valeurs et avec l’exaltation d’un Nouveau Noir. Leurs approches sont 
nettement sécularistes et ne portent pas spécialement sur des groupes 
religieux, qu’il s’agisse de catholiques, protestants, musulmans, 
bouddhistes ou hindouistes. Il n’était pas question alors de donner 
plus de place aux religions dans l’espace public : elles n’en étaient pas 
absentes et nos auteurs pragmatistes bataillaient plutôt contre leurs 
prétentions absolutistes, qu’elles soient cognitives ou normatives. 
C’est une grande différence avec les multiculturalismes actuels, pour 
lesquels les questions religieuses sont devenues centrales. Le plura-
lisme culturel est devenu, aussi, un pluralisme religieux, avec toutes 
les difficultés que cela implique quand il s’accompagne, ces dernières 
années, de la promotion d’une « post-sécularité » – une perspective  
à laquelle un « humaniste séculier (secular humanist) » comme Dewey 
(Stavo-Debauge, 2024), mais aussi Kallen, Locke ou Bourne, pas plus 
que Thomas ou Park, n’auraient pu souscrire.



89

Et puis les auteurs des années 1910-1920 avaient un fort intérêt pour 
la haute culture, qu’ils espéraient diffuser dans le reste de la société, 
rejoignant la bataille progressiste d’une éducation pour adultes. Ils 
se battaient sans doute sur le front du changement des stéréotypes 
concernant migrants, Juifs, Noirs, ou Orientaux, et pour la conquête 
de droits civils et politiques. Mais tous partageaient l’idéal de tirer les 
masses vers la haute culture. Ce point fait la différence avec les socio-
logues Thomas ou Park, plus intéressés par la culture – les ways, mores, 
customs… – au sens anthropologique du terme. Par contre, les intel-
lectuels du New Negro, rassemblés autour de Locke, expriment dans 
des œuvres d’art et de pensée une expérience « noire » – ils la transfi-
gurent dans des œuvres de haute culture ; Bourne et les jeunes critiques  
littéraires, poètes et romanciers de The Seven Arts, cultivent une véri-
table aversion pour la culture de masse ; et Kallen écrit en 1924 : « La 
scène américaine, déclarent les hommes de culture, ne peut engendrer 
aucune culture. Un homme de talent et d’esprit, pour les maintenir  
vivants, doit abandonner l’Amérique et vivre à l’étranger. La culture 
aux États-Unis, c’est comme les serpents en Irlande18. » (Kallen, 1924 : 
23-24).

Et enfin, dernier point : le référent commun à tous ces auteurs  
restait la communauté politique des États-Unis, qu’il s’agissait de 
transformer pour qu’elle devienne pluraliste, transnationale ou cosmo- 
polite, corrélativement à la transformation des communautés natio-
nales, ethniques ou raciales qui la composaient. Celles-ci restaient 
autocentrées tout en s’ouvrant, à la fois, dans leurs transactions les 
unes avec les autres et dans leurs relations avec un idéal d’américa-
nité. Ce que ces auteurs imaginaient, c’était une dynamique collective 
qui engage l’Amérique comme totalité englobante, et les groupes de 
migrants, de Noirs ou de Juifs, unis dans leur refus de la dissolution 
dans le creuset anglo-saxon. En aucun cas, il n’était question de « poli-
tique de l’identité » au sens où on l’entend aujourd’hui. Le dévelop- 
pement d’une culture spécifique des migrants, des Noirs ou des Juifs, 
et la redécouverte de leurs histoires respectives, devait leur permettre  
de mieux s’intégrer aux États-Unis, et à leurs membres de se faire 



90

reconnaître comme égaux et de gagner une place dans la société améri-
caine. L’horizon de l’assimilation était toujours là, mais c’était une assi-
milation sans uniformisation et sans exclusive : le droit à la différence 
ne se refermait pas en exigence d’identité (si ce n’est pour Kallen dans 
les années 1910-1920).

On s’arrêtera là, sur ces trois différences – politique de la religion, 
politique de la culture, politique de l’identité – qui doivent être gardées  
à l’esprit pour ne pas projeter des préoccupations contemporaines 
dans la compréhension d’un débat vieux de plus d’un siècle. Mais nous  
persistons à penser que ces textes offrent plus que cela : ils pourraient 
aussi nous fournir des ressources pour revenir sur notre propre situa-
tion, et réévaluer l’état des rapports de nos sociétés aux populations 
exilées ou réfugiées, aux descendants des migrations antérieures 
et aux personnes qui se perçoivent aujourd’hui comme racisées. 
Qu’advient-il si l’on met ces textes à l’épreuve de nos expériences, ques-
tions, enquêtes et expérimentations actuelles ? En quoi le retour au  
pluralisme culturel et au traitement de la question raciale aux États-
Unis des années 1910-20 peut-il nous être « utile », aujourd’hui, en 
France, en Suisse, en Belgique, au Canada ? Permet-il de faire émerger  
de nouvelles hypothèses de travail, invite-t-il à poser les problèmes 
différemment et peut-être à leur trouver de nouvelles réponses ? 
Nous laissons aux lecteurs le soin d’en faire l’expérience et peut-être 
à un futur numéro de Pragmata le soin de récolter les fruits de leurs 
réflexions, enquêtes et expérimentations.



91

BIBLIOGRAPHIE
Abbott Andrew & Rainer Egloff (2008), « The Polish Peasant in Oberlin and 

Chicago : The Intellectual Trajectory of W. I. Thomas », The American Sociologist, 
39 (4), p. 217-258.

Abbott Grace (1918), « True Americanization », Americanization Bulletin, 1 
(1er novembre).

Addams Jane (1902), Democracy and Social Ethics, New York, The Macmillan Co.
Addams Jane (1910), Twenty Years at Hull-House with Autobiographical Notes, 

New York, The Macmillan Co.
Addams Jane (1919), « Americanization », Publications of the American 

Sociological Society, 14 (29 décembre). En ligne : <https://www.digital.
janeaddams.ramapo.edu/items/show/10812>.

Berkson Isaac (1920), Theories of Americanization : A Critical Study, with Special 
Reference to the Jewish Group, New York City, Teachers College-Columbia 
University.

Bernstein Richard J. (2015), « Cultural Pluralism », Philosophy and Social 
Criticism, 41 (4-5), p. 1-10.

Boas Franz (1904a), « The History of Anthropology », Science, 21 octobre, New 
Series, 20 (512), p. 513-524.

Boas Franz (1904b), « Some Traits of Primitive Culture », Journal of American 
Folklore, 17, p. 243-254.

Boas Franz (1910), « The Real Race Problem », The Crisis, 2, p. 22-25.
Boas Franz (1911), The Mind of Primitive Man, New York, The Macmillan Co.
Boas Franz (1916), « Eugenics », The Scientific Monthly, 3 (5), p. 471-478.
Bourne Randolph S. (1916a), « Trans-National America », Atlantic Monthly, 

juillet, 118, p. 86-97.
Bourne Randolph S. (1916b), « The Jew and Trans-National America », The 

Menorah Journal, décembre, 2, p. 277-284.
Bourne Randolph S. (1919 [1917]), « Twilight of Idols », The Seven Arts, 11, p. 688-

702 (repris in Untimely Papers, New York, B. W. Huebsch, p. 114-139).
Bushee Frederick A. (1903), Ethnic Factors in the Population of Boston, New York, 

American Economic Association by the Macmillan Company.
Cefaï Daniel (2018), « Pragmatisme, pluralisme et politique : Éthique sociale, 

pouvoir-avec et self-government selon Mary P. Follett », Pragmata. Revue 
d’études pragmatistes, 1, p. 180-243. En ligne : <https://revuepragmata.
wordpress.com/wp-content/uploads/2018/09/pragmata-2018-1_cefai.pdf>.

Cefaï Daniel (2021), « Politique pragmatiste et social settlements. De nouveaux 
publics aux États-Unis à l’ère progressiste », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 4, p. 342-517. En ligne : <https://revuepragmata.files.wordpress.
com/2021/10/7-pragmata-4-cefai.pdf>.



92

Cefaï Daniel (2023), Jane Addams, W. E. B. Du Bois et le vote des femmes. 
Élection présidentielle de 1912, organisations civiques et Parti progressiste, 
Paris, Bibliothèque de Pragmata. En ligne : <https://bibliothequepragmata.
wordpress.com/les-livres/pragmatisme-reforme-sociale-et-politique-
progressiste-jane-addams-le-vote-des-femmes-et-lelection-de-1912/>.

Cefaï Daniel (2024a), « Le blanchisseur chinois. Une ethnographie écologique de 
l’expérience migratoire et professionnelle », in Daniel Cefaï, Mathieu Berger, 
Louise Carlier & Olivier Gaudin (dir.), Écologie humaine, Saint-Étienne, 
Éditions Créaphis.

Cefaï Daniel (2024b), « Écologie humaine, capitalisme et mondialisation. 
Enquêtes sociologiques à Chicago, années 1920-30 », Enquête (« Penser 
global ? »), p. 213-244.

Clinchy Everett Ross (1934), All in the Name of God, New York, The John Day Co.
Craig Laura Gerould (1913), America God’s Melting-Pot : A Parable-Study, New 

York, Fleming H. Revell Company.
Crèvecœur Michel Guillaume Saint Jean (1784 [1782]), [Letters from an 

American farmer] Lettres d'un cultivateur américain, écrites à W. S. Ecuyer, 
depuis l'année 1770, jusqu'à 1781, Paris, Cuchet.

Croly Herbert (1909), The Promise of American Life, New York, Macmillan.
Davis David A. (2008), « Not Only War Is Hell : World War I and African American 

Lynching Narratives », African American Review, 42 (3-4), p. 477-491.
Dewey John (1902a), « Object(-ive) », in James M. Baldwin (dir.), Dictionary of 

Philosophy and Psychology, vol. 2, New York, Macmillan Co. (MW.2.164-165).
Dewey John (1902b), « School as Social Center », The Elementary School Teacher, 

3 (2), p. 73-86.
Dewey John (1903), Studies in Logical Theory, Chicago, The University of 

Chicago Press.
Dewey John (1922a), Human Nature and Conduct : An Introduction to Social 

Pscyhology, New York, Henry Holt & Co.
Dewey John (1922b), « The American Intellectual Frontier », The New Republic, 

30, p. 303-305 (MW.13.301-305).
DEWEY John (1922c), « A Philosophical Interpretation of Racial Prejudice », Kaizo 

(MW.13.437-440, article paru en japonais).
Dewey John (1955 [1939]), Liberté et culture, Paris, Aubier-Montaigne.
Dewey John (2005), The Correspondence of John Dewey, 1871-1952 (vol. I-IV), 

Electronic Edition, éd. par Larry Hickman et al., Charlottesville, Virginie, 
InteLex Corporation.

Dewey John (2011 [1934]), Une foi commune, Paris, La Découverte.
Dewey John (2018 [1917]), « Le principe de nationalité », Menorah Journal, 3, 

p. 203-208 (repris in Écrits Politiques, Paris, Gallimard, p. 77-84).
Dewey John (2018 [1930]), « Ce que je crois », Pragmata. Revue d’études 

pragmatistes, 1, trad. par Joan Stavo-Debauge, p. 348-369. En ligne : <https://
revuepragmata.files.wordpress.com/2018/09/pragmata-2018-1_dewey.pdf>.



93

Dewey John (2023 [1922]), « Préjugé racial et friction raciale », in Joan Stavo-
Debauge, John Dewey et les questions raciales, Paris, Bibliothèque de 
Pragmata, p. 167-183 [MW.13.242-254]. En ligne : <https://bibliothequepragmata.
wordpress.com/les-livres/volume-2-j-stavo-debauge/>.

Dewey John (2024 [1916]), « Nationaliser l’éducation », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 7/8, p. 478-488.

Dewey John (2024 [1918]), « L’autocratie sous couverture », Pragmata. Revue 
d’études pragmatistes, 7/8, p. 490-499.

Dewey John (2024 [1923]), « L’école comme moyen de développer une conscience 
sociale et des idéaux sociaux chez les enfants », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 7/8, p. 500-510.

Dewey John & Horace Kallen (1941), The Bertrand Russell Case, New York, The 
Viking Press.

Dixon Thomas (1905), The Clansman : An Historical Romance of the Ku Klux Klan, 
New York, Doubleday, Page & Co.

Drake St Clair & Horace Cayton (1945), Black Metropolis, Chicago, The University 
of Chicago Press.

Dreiser Theodore (1900), Sister Carrie, New York, Doubleday, Page & Co.
Du Bois William Edward Burghardt (1915), « The African Roots of War », Atlantic 

Monthly, mai, p. 707-714.
Du Bois William Edward Burghardt (1919), « Not “Separatism” », The Crisis, février, 

17 (4), p. 166
Du Bois William Edward Burghardt (1948), « The Winds of Time », Chicago 

Defender, 15 mai.
Du Bois William Edward Burghardt (2006 [1897]), « The Conservation of Races », 

American Negro Academy, Occasional Papers, 2, Baptist Magazine Print, 
Washington, D. C. (trad. par Stéphane Dufoix, in Raisons politiques, 2006, 
21 (1), p. 117-130).

Du Bois William Edward Burghardt (2007 [1903]), Les Âmes du peuple noir, trad., 
éd. et intro. par Magali Bessone, Paris, La Découverte.

Du Bois William Edward Burghardt (2019 [1899]), Les Noirs de Philadelphie : une 
étude sociale, suivi de Enquête spéciale sur les Noirs employés dans le service 
domestique dans le 7e district par Isabel Eaton, trad., éd. et intro. par Nicolas 
Martin-Breteau, Paris, La Découverte.

Du Bois William Edward Burghardt (2019 [1900]), La Ligne de couleur de W. E. B. 
Du Bois. Représenter l’Amérique noire au tournant du XXe siècle, éd. par 
Whitney Battle-Baptiste & Britt Rusert, Paris, Éditions B42.

Du Bois William Edward Burghardt (2020 [1940]), Pénombre de l’aube. Essai 
d’autobiographie d’un concept de race (trad., présent. et notes par Jean 
Pavans), Paris, Vendémiaire.

Du Bois William Edward Burghardt (2024 [1898]), Les Noirs de Farmville, Virginie. 
Une enquête sociale, (trad. et présent. par Nicolas Martin-Breteau) Pragmata. 
Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 1242-1307.



94

Du Bois William Edward Burghardt (2024 [1926]), « Le spectre de la peur », trad. par 
Joan Stavo-Debauge, Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 512-529.

Emerson Ralph Waldo (1971), The Journals and Miscellaneous Notebooks of Ralph 
Waldo Emerson, éd. par Ralph H. Orth et Alfred R. Ferguson, vol. IX, 1843-1847, 
Cambridge, Mass., Harvard University Press, p. 299-300.

Fairchild Henry Pratt (1926), The Melting-Pot Mistake, Boston, Little, Brown & 
Company.

Fischer Marilyn (2024 [2014]), « Jane Addams sur le pluralisme culturel, les 
immigrants européens et les Africains-Américains », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 7/8, p. 108-141.

Fish Carl Russell (1920), « The Pilgrim and the Melting Pot », The Mississippi Valley 
Historical Review, 7 (3), p. 187-205.

Follett Mary P. (1918), The New State : Group Organisation, the Solution of 
Popular Government, New York, Longmans, Green & Co. (NS) (nouvelle 
édition, Philadelphie, Pennsylvania University Press, 1998).

Follett Mary P. (1924), Creative Experience, New York, Longmans, Green & Co.
Frazier E. Franklin (1928) « La bourgeoisie noire », The Modern Quarterly, 5, 

p. 78-84 (repris in Victor Francis Calverton (dir.), Anthology of American Negro 
Literature, New York, The Modern Library, 1929, p. 379-388).

Garreta Guillaume (2024), « Pragmatisme et pluralismes depuis William James. 
Genèse et transformations du “pluralisme culturel” », Pragmata. Revue 
d’études pragmatistes, 7/8, p. 198-226.

Glazer Nathan & Daniel P. Moynihan (1963), Beyond the Melting Pot : The 
Negroes, Puerto Ricans, Jews, Italians, and Irish of New York City, Cambridge, 
Harvard-MIT Joint Center for Urban Studies Series.

Gleason Philip (1964), « The Melting Pot : Symbol of Fusion or Confusion ? », 
American Quarterly, 16 (1), p. 20-46.

Gordon Milton M. (1964), Assimilation in American Life : The Role of Race, 
Religion, and National Origins, New York, Oxford University Press.

Grant Madison (1916), The Passing of the Great Race, or The Racial Basis of 
European History, New York, Charles Scribner’s Sons (trad. 1926, Le Déclin de 
la grande race, chez Payot, avec une préface de Georges Vacher de Lapouge).

Griffith David W. (1915), Birth of a Nation (production : David W. Griffith Corp.).
Gusfield Joseph (1963), Symbolic Crusade : Status Politics and the American 

Temperance Movement, Urbana, University of Illinois Press.
Haerle Rudolf K. (1991), « William Isaac Thomas and the Helen Culver Fund for 

Race Psychology : The Beginnings of Scientific Sociology at the University of 
Chicago, 1910-1913 », Journal of the History of the Behavioral Sciences, 27, p. 21-41.

Harris Leonard (dir.) (1989), The Philosophy of Alain Locke : Harlem Renaissance 
and Beyond, Philadelphie, Temple University Press.

Harris Leonard (1999), The Critical Pragmatism of Alain Locke : A Reader on 
Value Theory, Aesthetics, Community, Culture, Race, and Education, Boulder, 
Rowman & Littlefield.



95

Heike Paul (2014), « E Pluribus Unum ? The Myth of the Melting Pot », in Paul 
Heike, The Myths That Made America : An Introduction to American Studies, 
Bielefeld, Transcript.

Herskovits Melville J. (1928), The American Negro : A Study in Racial Crossing, 
New York, A. A. Knopf.

Herskovits Melville J. (1941), The Myth of the Negro Past, New York, Harper & Bro.
Herskovits Melville J. (1972 [1955]), Cultural Relativism : Perspectives in Cultural 

Pluralism, éd. par Frances Herskovits, New York, Random House.
Hill Howard C. (1919), « The Americanization Movement », American Journal of 

Sociology, 24, p. 609-642.
Hollinger David A. (1975), « Ethnic Diversity, Cosmopolitanism and the 

Emergence of the American Liberal Intelligentsia », American Quarterly, 
27 (2), p. 133-151.

Hollinger David A. (2006), Postethnic America : Beyond Multiculturalism, New 
York, Basic Books.

Hughes Everett C. & Helen MacGill Hughes (1952), Where Peoples Meet : Racial 
and Ethnic Frontiers, Glencoe, The Free Press.

Immigration Commission (1911), Changes in Bodily Form of Descendants 
of Immigrants (Final Report), enquête dirigée par F. Boas, Washington, 
Government Printing Office. 

James William (1902), The Varieties of Religious Experience, New York, 
Longmans, Green & Co.

James William (1911), « Abstractionism and Relativismus », in William James, The 
Meaning of Truth, New York, Longman, Green & Co, p. 246-271.

Jeffers Chike (2013), « The Cultural Theory of Race : Yet Another Look at 
Du Bois’s “The Conservation of Races” », Ethics, 123 (3), p. 403-426.

Kallen Horace M. (1910), « Judaism, Hebraism, Zionism », The American Hebrew, 
87 (8), 24 juin (repris in Judaism at Bay, New York, Bloch Publishing Co., 1932, 
p. 28-41).

Kallen Horace M. (1918), « Eugenic Aspects of the Jewish Problem », 29 mars, 
5 avril et 12 avril 1918, American Jewish Chronicle.

Kallen Horace M. (1919), Constitutional Foundations of the New Zion, New York, 
Zionist Organization of America (repris de The Maccabaean, mai 1918, 24 p.).

Kallen Horace M. (1921), Zionism and World Politics : A Study in History and 
Social Psychology, New York, Doubleday, Page & Co.

Kallen Horace M. (1924 [1916]), « A Meaning of Americanism », in Horace M. 
Kallen, Culture and Democracy in the United States : Studies in the Group 
Psychology of the American Peoples, New York, Boni & Liveright, p. 44-66.

Kallen Horace M. (1924), Culture and Democracy in the United States : Studies in 
the Group Psychology of the American Peoples, New York, Boni & Liveright.

Kallen Horace M. (1924), « “Americanization” and the Cultural Prospect », in 
Horace M. Kallen, Culture and Democracy in the United States, New York, Boni 
& Liveright, p. 118-224.



96

Kallen Horace M. (1954), Secularism is the Will of God : An Essay in the Social 
Philosophy of Democracy and Religion, New York, Twayne Publishers. 

Kallen Horace M. (1955), « American Jews, What Now ? », Jewish Social Services 
Quarterly, 32 (1).

Kallen Horace (1957), « Alain Locke and Cultural Pluralism », The Journal of 
Philosophy, 54 (5), p. 119-127.

Kallen Horace M. (2024 [1915]), « La démocratie par opposition au melting-pot », 
Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 440-476.

Karpf Fay Berger (1932), American Social Psychology : Its Origins, Development, 
and European Background, New York et Londres, McGraw-Hill Book Co.

Kaufman Matthew (2017), « Horace M. Kallen’s Use of Evolutionary Theory in 
Support of American Jews and Democracy », Zygon, 52 (4), p. 922-942.

Kaufman Matthew (2019), Horace Kallen Confronts America : Jewish Identity, 
Science, and Secularism, Syracuse, Syracuse University Press.

Kellor Frances A. (1901a), « The Criminal Negro : A Sociological Study », Arena, 
25, janvier-mai : I : 59-68 ; II : 190-197 ; III : 308-316 ; IV : 419-428 ; V : 510-510 ; et 
26, juillet-décembre : VI : 56-66 ; VII : 304-310 ; VIII : 520-527.

Kellor Frances A. (1901b), Experimental Sociology : Descriptive and Analytical 
(Delinquents), New York, The Macmillan Company.

Knox Loren H. B. (1906), « Impressions from Chicago Faces », The Atlantic, 
janvier, p. 28-33.

Kroeber Alfred L. (1923), Anthropology, New York, Harcourt, Brace & Co.
Kroeber Alfred L. & Clyde Kluckhohn (1952), Culture : A Critical Review of 

Concepts and Definitions, New York, Vintage Books.
Laski Harold J. (1917), Studies in the Problem of Sovereignty, New Haven, Yale 

University Press.
Locke Alain LeRoy (1911), The Negro and a Race Tradition. Address to the 

American Negro Historical Society in Philadelphia, 24 octobre.
Locke Alain LeRoy (1923), « The Problem of Race Classification », Opportunity, 1, 

p. 261-264.
Locke Alain LeRoy (1924), « The Concept of Race as Applied to Social Culture », 

Howard Review, 1, juin, p. 290-299.
Locke Alain LeRoy (1939), « The Negro’s Contribution to American Culture », in 

Jeffrey C. Stewart (dir.), The Critical Temper of Alain Locke, A Selection of His 
Essays on Art and Culture, New York, Garland Publishing Inc., 1983 (trad. par 
Anthony Mangeon comme Locke, 2009).

Locke Alain LeRoy (1944), « Cultural Relativism and Ideological Peace », in 
Lyman Bryson, Louis Finkelstein & R. M. MacIver (dir.), Approaches to World 
Peace, New York, Harper & Brothers, p. 609-618.

Locke Alain LeRoy (1989 [1935]), « Values and Imperatives », in Leonard Harris 
(dir.), The Philosophy of Alain Locke, p. 31-50 [American Philosophy Today and 
Tomorrow, éd. par Horace M. Kallen & Sidney Hook, New York, Lee Furman, 
p. 312-333].



97

Locke Alain LeRoy (1989 [1942]), « Pluralism and Intellectual Democracy », in 
HLeonard Harris (dir.), The Philosophy of Alain Locke, p. 51-66 [Conference on 
Science, Philosophy and Religion, Second Symposium, New York, p. 196-212].

Locke Alain LeRoy (1992), Race Contacts and Interracial Relationships, éd. par 
Jeffrey C. Stewart, Washington, D. C., Howard University Press.

Locke Alain LeRoy (2009 [1943]), Le Rôle du Nègre dans la culture des Amériques 
(traductions révisées des conférences de 1943 en Haïti et autres essais, par 
Anthony Mangeon), Paris, L’Harmattan.

Locke Alain LeRoy (2024 [1925]), « Le nouveau Noir », trad. par Anthony 
Mangeon, Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 732-751.

Locke Alain LeRoy (2024 [1947]), « Pluralisme et paix idéologique », Pragmata. 
Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 752-763.

Locke Alain LeRoy & Bernhard Joseph Stern (dir.) (1942), When Peoples Meet : 
A Study in Race and Culture Contacts, New York, Committee on Workshops, 
Progressive Education Association.

Lowie Robert H. (1917), Culture & Ethnology, New York, D. C. McMurtrie.
Lowie Robert H. (1981 [1960]), « Empathy, or “Seeing from Within” », in Stanley 

Diamond (dir.), Culture in History : Essays in Honor of Paul Radin, New York, 
Octagon Books, p. 145-159.

Mangeon Anthony (2004), Lumières Noires, Discours Marron : indiscipline 
et transformations du savoir chez les écrivains noirs américains et 
africains ; itinéraires croisés d’Alain LeRoy Locke, V. Y. Mudimbe, et de leurs 
contemporains, Thèse de doctorat en littérature générale et comparée, 
Université de Cergy-Pontoise.

Mangeon Anthony (2009), « “Like Rum in the Punch” : le New Negro et la culture 
américaine », paru dans Loxias, 24. En ligne : <http://revel.unice.fr/loxias/
index.html?id=2735>.

Mangeon Anthony (2010), « Une “voie ignorée” des études africaines d’Alain 
Locke à Melville Herskovits et Ralph Bunche », Cahiers d’études africaines, 
198-199-200, p. 619-656.

Martin-Breteau Nicolas (2020), « “Le grand fait du préjugé racial” : 
W. E. B. Du Bois, Les Noirs de Philadelphie et la fondation d’une sociologie 
relationnelle », Raisons politiques, 78 (2), p. 59-73.

Mead George Herbert (1913), « The Social Self », Journal of Philosophy, Psychology 
and Scientific Methods, 10, p. 374-380.

Mead George Herbert (2021 [1908]), « Social Settlements and Anarchy », 
Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 4, p. 572-578. En ligne : <https://
revuepragmata.files.wordpress.com/2021/10/11-pragmata-4-mead2.pdf>.

Menand Louis (2001), The Metaphysical Club : A Story of Ideas in America, New 
York, Farrar, Strauss and Giroux (chap. 14, « Pluralisms », p. 377-408).

Merleau-Ponty Maurice (1960), « De Mauss à Claude Lévi-Strauss », in Maurice 
Merleau-Ponty, Signes, Paris, Gallimard.



98

Morris Aldon D. (2015), The Scholar Denied : W. E. B. Du Bois and the Birth of 
Modern Sociology, Berkeley, University of California Press.

Moses Wildon J. (1993), « W. E. B. Du Bois’s “The Conservation of Races” and 
Its Context : Idealism, Conservatism and Hero Worship », The Massachusetts 
Review, 34 (2), p. 275-294.

Myrdal Gunnar (1944), An American Dilemma : The Negro Problem and Modern 
Democracy, New York, Harper & Brothers.

Pappas Gregory Fernando (1996), « Dewey’s Philosophical Approach to Racial 
Prejudice », Social Theory and Practice, 22 (1), p. 47-65.

Park Robert E. (1914), « Racial Assimilation in Secondary Groups, with Particular 
Reference to the Negro », American Journal of Sociology, 19 (5), p. 606-623.

Park Robert E. (1915), The Principles of Human Behavior, Chicago, The Zalaz 
Corporation.

Park Robert E. (1919), « The Conflict and Fusion of Cultures with Special 
Reference to the Negro », The Journal of Negro History, 4 (2), p. 111-133.

Park Robert E. (1924), « A Race Relations Survey », Journal of Applied Sociology, 
8 (4), p. 195-205.

Park Robert E. (1926), « Our Racial Frontier on the Pacific », Survey, 56 (3), 1er mai, 
p. 192-196.

Park Robert E. (1939), « The Nature of Race Relations », in Edgar T. Thompson 
(dir.), Race Relations and the Race Problem : A Definition and an Analysis, 
Durham, N. C., Duke University Press, p. 3-45.

Park Robert E. (2024 [1928]), « Les migrations humaines et l’homme marginal », 
Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 1030-1049.

Park Robert E. & Ernest W. Burgess (1921), Introduction to the Science of 
Sociology, Chicago, The University of Chicago Press. 

Park Robert E, Miller Herbert A. [& William I. Thomas – principal auteur, non-
crédité] (1921), Old World Traits Transplanted, New York et Londres, Harper & 
Brothers Publishers. 

Pearce Trevor (2020), Pragmatism’s Evolution : Organism and Environment in 
American Philosophy, Chicago, The University of Chicago Press.

Residents of Hull-House, A Social Settlement (1895), Hull-House Maps 
and Papers : A Presentation of Nationalities and Wages in a Congested District 
of Chicago, Together with Comments and Essays on Problems Growing Out of 
the Social Conditions, New York, Thomas Y. Crowell.

Roosevelt Theodore (1894), « True Americanism », The Forum Magazine, avril, 
p. 1-10.

Ross Edward A. (1901), « The Causes of Race Superiority », The Annals of the 
American Academy of Political and Social Science, 18 (1), p. 67-89.

Ross Edward A. (1914), The Old World in the New : The Significance of Past and 
Present Immigration to the American People, New York, The Century Co.

Royce Josiah (1908), Race Problems, Provincialism, and Other American 
Problems, New York, The Macmillan Company.



99

Salvatore Nick (1982), Eugene V. Debs : Citizen and Socialist, Urbana, University 
of Illinois Press.

Sapir Edward (1921), Language : An Introduction to the Study of Speech, New 
York, Harcourt, Brace & World.

Schor Paul (2009), Compter et classer. Histoire des recensements américains, 
Paris, Éditions de l’EHESS.

Shumsky Neil Larry (1975), « Zangwill’s “The Melting Pot” : Ethnic Tensions on 
Stage », American Quarterly, 27 (1), p. 29-41.

Siu Paul Chan-Paang (1952), « The Sojourner », American Journal of Sociology, 
58 (1), p. 34-44. 

Siu Paul Chan-Paang (1953), The Chinese Laundryman : A Study of Social 
Isolation, Ph.D. Sociology, University of Chicago.

Stavo-Debauge Joan (2018), « What I Believe de John Dewey. L’unique autorité 
de l’expérience ou la foi en une méthode (scientifique) et en un idéal 
(démocratique) », Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 1, p. 330-346. En 
ligne : <https://revuepragmata.files.wordpress.com/2018/09/pragmata-2018-1_
stavo-debauge.pdf>.

Stavo-Debauge Joan (2019), « L’hommage (oublié) de John Dewey à Mgr 
Brown, l’évêque des athées et des bolchéviques, pendant la croisade anti-
évolutionniste des années 1920 », Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 2, 
p. 296-368. En ligne : <https://revuepragmata.files.wordpress.com/2020/01/
pragmata-2019-2-stavo-debauge.pdf>.

Stavo-Debauge Joan (2023), John Dewey et les questions raciales. À propos d’une 
controverse actuelle, Paris, La Bibliothèque de Pragmata. En ligne : <https://
bibliothequepragmata.wordpress.com/les-livres/volume-2-j-stavo-debauge/>.

Stavo-Debauge Joan (2024), John Dewey face aux fondamentalistes : les origines 
des discours « post-séculiers » et leur antidote, Nancy, Éditions de l’Université 
de Lorraine.

Stewart Jeffrey C. (1992), « The Cultural Equivalent of Race », in Alain Locke, 
Race Contacts and Interracial Relationships, Washington, Howard University 
Press, p. xix-lxv.

Stewart Jeffrey C. (2018), The New Negro : The Life of Alain Locke, New York, 
Oxford University Press.

Stocking George W. Jr. (1963), « Matthew Arnold, E. B. Tylor, and the Uses of 
Invention », American Anthropologist, 65 (4), p. 783-799.

Stocking George W. Jr. (1966), « Franz Boas and the Culture Concept in 
Historical Perspective », American Anthropologist, 68 (4), p. 867-882.

Stonequist Everett V. (1937), The Marginal Man : A Study in Personality and 
Culture Conflict, New York et Chicago, Charles Scribner’s Sons (Ph.D. 1930).

Stonequist Everett V. (2024 [1935]), « Le problème de l’homme marginal », 
Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 1050-1066.

Sullivan Shannon (2006), Revealing Whiteness : The Unconscious Habits of 
Racial Privilege, Bloomington, Indiana University Press.



100

Survey Graphic (1942), « Color : Unfinished Business of Democracy. Negroes, 
U.S.A., The New World, The Old World », numéro spécial, novembre.

Thomas William I. (1904), « The Psychology of Race-Prejudice », American 
Journal of Sociology, 9 (5), p. 593-611.

Thomas William I. (1912), « Race Psychology : Standpoint and Questionnaire, 
With Particular Reference to the Immigrant and the Negro », American 
Journal of Sociology, 17 (6), p. 725-775.

Thomas William I. (1923), « The Unadjusted Girl : With Cases and Standpoint for 
Behavior Analysis », Criminal Science Monographs, 4, p. 1-257.

Thomas William I. & Dorothy S. Thomas (1928), The Child in America : Behavior 
Problems and Programs, New York, Knopf.

Thomas William I. & Florian Znaniecki (1918-1920), The Polish Peasant in 
Europe and America. Monograph of an Immigrant Group, Chicago, The 
University of Chicago Press [5 volumes].

Thompson Edgar T. (1932), The Plantation, Ph.D. Sociology, University of 
Chicago.

Trevor Pearce (2020), Pragmatism’s Evolution : Organism and Environment in 
American Philosophy, Chicago, The University of Chicago Press.

Turner Frederick Jackson (1920 [1893]), « The Significance of the Frontier in 
American History », in Frederick Jackson Turner, The Frontier in American 
History, New York, Henry Holt & Co., p. 2-38.

Vaughan Leslie J. (1991), « Cosmopolitanism, Ethnicity and American Identity : 
Randolph Bourne’s “Trans-National America” », Journal of American Studies, 
25 (3) (« Ethnicity in America »), p. 443-459.

Wald Lillian D. (1915), The House on Henry Street, New York, Henry Holt & Co.
Walzer Michael (1988), The Company of Critics : Social Criticism and Political 

Commitment in the Twentieth Century (chap. 3, « The War and Randolph 
Bourne »), New York, Basic Books. 

Weinfeld David (2010), « What Difference Does Difference Make ? Horace 
Kallen, Alain Locke, and the Birth of Cultural Pluralism », in Jacoby Adeshei 
Carter & Leonard Harris (dir.), Philosophical Values and World Citizenship : 
Locke to Obama and Beyond, Lanham, Lexington Books, Rowman & Littlefield 
Pub., p. 165-187.

Weinfeld David (2022), An American Friendship : Horace Kallen, Alain Locke, 
and the Development of Cultural Pluralism, Ithaca, Cornell University Press.

Williams Neil W. (2017), « Absolutism, Relativism and Anarchy : Alain Locke 
and William James on Value Pluralism », Transactions of the Charles S. Peirce 
Society, 53 (3), p. 400-424.

Wilson Woodrow (1915), « An Address to Newly Naturalized Citizens 
(Convention Hall, May 10, 1915) », The Papers of Woodrow Wilson, éd. par 
Arthur S. Link, Princeton, Princeton University Press, 1980, vol. 33.



101

Wirth Louis (1945), « The Problem of Minority Groups », in Ralph Linton (dir.), 
The Science of Man in the World Crisis, New York, Columbia University Press, 
p. 347-372.

Woods Robert A. & Residents and Associates of the South End House (1902), 
Americans in Process : A Settlement Study (North and West Ends Boston), 
Boston, New York, Houghton, Mifflin & Company.

Wright Richard (1941), Twelve Million Black Voices, photographies par Edwin 
Rosskam (Farm Security Administration), New York, The Viking Press.

Young Pauline V. (1929), « The Russian Molokan Community in Los Angeles », 
American Journal of Sociology, 35 (3), p. 393-402.

Young Pauline V. (2006 [1932]), Les Pèlerins de Russian-Town, trad. par Jean-
Pierre et Marie Hierle, Paris, L’Harmattan.

Zangwill Israel (1915 [1908]), The Melting Pot, New York, Macmillan.
Zangwill Israel (2012 [1892]), Enfants du ghetto, trad. par Marie-Brunette Spire, 

Paris, Les Belles Lettres.
Zangwill Israel (2012 [1894]), Le Roi des Schnorrers, trad. par Isabelle di Natale et 

Marie-Brunette Spire, Paris, Autrement.



102

NOTES
1 Daniel Cefaï remercie Mecila (Maria 
Sibylla Merian Centre Conviviality-
Inequality in Latin America), Institut 
d’études avancées impliquant quatre 
universités latino-américaines et trois 
universités allemandes, basé à l’USP 
(Universidade de São Paulo) et au 
CEBRAP (Centro Brasileiro de Análise 
e Planejamento), pour son accueil 
entre février et mai 2019 en vue de 
la réalisation du projet « Pragmatism 
and Cultural Pluralism ». Il remercie 
également les différentes institutions 
qui lui ont donné leur autorisation 
pour la reproduction des documents 
iconographiques.

2 C’est en tout cas la thèse 
convaincante de David Weinfeld 
(2022), qui se démarque de celles de 
Sollors, Menand ou Posnock, lesquels 
opposent le pluralisme « rigide et 
essentialiste » de Kallen au pluralisme 
« fluide et cosmopolite » de Locke. 
Weinfeld mène une enquête sur la 
genèse de leur pensée de jeunesse 
et sur leurs échanges personnels 
pour mieux éclairer la naissance du 
pluralisme culturel, et rapprocher les 
deux auteurs. 

3 Un résumé de son intervention, 
intitulée « The Negro and a Race 
Tradition », a été publié dans The New 
York Age, 14 décembre 1911.

4 Dans une note, Kallen qui a parlé des 
Noirs comme d’« une race différente 
(dissimilar), contrainte de vivre dans 
un état dégradé et inférieur dans le 
Nord et le Sud », et à qui « le privilège 

de la liberté a été accordé » (1924 : 271), 
indique que leur cas « requiert une 
analyse séparée » (ibid. : 226).

5 Jane Addams rappelle dans sa 
conférence sur l’américanisation 
(1919) l’affaire Lazarus Averbuch, 
quand ce juif russe, qui avait fui les 
pogroms de Kichinev, a été accusé du 
crime du Père Heinrichs et tué par 
le chef de la police de Chicago, sans 
autre forme de procès, dans un climat 
anti-anarchiste et antisémite qui a 
rejailli sur les settlements, lesquels 
avaient pris la défense de leurs droits. 
Cf. Mead (1908/2021), et Cefaï (2021 : 
408-413). 

6 Pour une vision plus distanciée du 
travail des agences d’américanisation, 
voir Hill (1919).

7 En ligne, par exemple, avec 
Eugene V. Debs et la Seconde 
Internationale, pour qui les 
patriotismes et les nationalismes 
jouaient en faveur du Capital et de 
l’État, et qui, au-delà des limites 
idéologiques, partageait comme 
la plupart de ses collègues une 
incompréhension pour les Noirs et les 
Orientaux, et pour les migrants qui 
ne soient pas d’origine scandinave, 
anglaise ou allemande (Salvatore, 
1982 : 104 et 225-227). Par exemple, 
dans la résolution sur les Noirs du 
Parti socialiste ou dans « The Negro 
Question », American Labor Journal, 
juillet 1903 : « Le Noir n’est pas plus 
mal loti que les milliers d’esclaves 
blancs qui se pressent sur le même 



103

marché du travail pour vendre leur 
force de travail aux mêmes entreprises 
industrielles. » Cf. aussi E. V. Debs 
(« The Negro in the Class Struggle », 
International Socialist Review, 
novembre, IV : 257-260) : « L’histoire du 
Noir aux États-Unis est l’histoire d’un 
crime sans parallèle », et pourtant, « il 
n’y a jamais eu d’infériorité sociale qui 
ne soit le fruit racorni de l’inégalité 
économique », « nous n’avons rien 
de spécial à offrir au Noir et nous ne 
pouvons pas lancer des appels séparés 
à toutes les races. Le Parti socialiste 
est le parti de la classe ouvrière, 
indépendamment de la couleur, le 
parti de toute la classe ouvrière du 
monde entier en totalité. » 

8 Sans aller jusque-là, Frederick A. 
Bushee, qui produit avec Ethnic 
Factors in the Population of Boston 
(1903) l’une des études statistiques les 
plus abouties, pour l’époque, à l’échelle 
locale (en parallèle aux recensements 
généraux ou particuliers, comme 
les recensements des autochtones 
(Censuses of Indians) qui, en dépit de 
la Loi sur la citoyenneté des Indiens 
de 1924, se maintiennent jusqu’en 
1950), n’en finit pas moins dans sa 
« Conclusion » sur ce type de jugement 
et de classement moral des différents 
groupes ethniques qu’il a recensés. La 
position de Bushee et de Robert Woods 
était, sur ce terrain, extrêmement 
différente de celle de Jane Addams ou 
de Lillian Wald. 

9 Si David semble aspirer à se fondre 
dans l’Amérique, tous les musiciens 
de l’orchestre sont juifs et plusieurs 
de ses personnages, Kathleen et Vera, 

semblent même rejoindre le judaïsme. 
Neil L. Shumsky (1975) a interprété 
cette contradiction en rappelant que 
Zangwill était prêt à renoncer à son 
appartenance à un judaïsme « racial » 
et aux rituels propres à cette « secte », 
mais qu’il n’en pensait pas moins 
que les Juifs étaient le « Peuple élu » 
et que l’Ancien Testament contenait 
un ensemble de principes moraux 
et religieux à portée universelle, qui 
étaient passés dans « l’idéal mosaïque 
d’un parfait État » auquel aspiraient 
Washington et Lincoln ! 

10 Certaines de ces informations sont 
de notoriété publique, d’autres ont été 
rassemblées par Cathy Moran Hajo 
(avec l’aide de Louise Knight) dans 
« Segregation At Hull-House : A Closer 
Look », 21 juin 2021, Jane Addams 
Papers Project. En ligne : <https://
janeaddams.ramapo.edu/2021/07/
segregation-at-hull-house-a-closer-
look/>.

11 Frances Kellor, récipiendaire de 
bourses de la College Settlements 
Associations et de la Woman’s 
Municipal League de New York, est 
résidente du College Settlement et 
étudiante de la New York School of 
Philanthropy, avant de rejoindre 
Chicago où elle écrit sa thèse, 
Experimental Sociology, Descriptive 
and Analytical : Delinquents (1901b) 
sous la direction de Charles R. 
Henderson (mais aussi Small, 
Titchener ou Angell).

12 Le K.K.K. avait été fondé 
au tournant de 1865 à 1866, 
comme société secrète vouée au 



104

suprémacisme blanc, en réaction au 
XIIIe Amendement du 6 décembre 
1865 (qui abolissait l’esclavage), puis 
aux XIVe et XVe Amendements qui 
accordaient la citoyenneté à tout 
personne née ou naturalisée aux 
États-Unis (1868), et garantissait le 
droit de vote à tous ces citoyens, y 
compris aux anciens esclaves (1870). 
La fin de la Guerre de Sécession 
marque le début d’une vague de 
terreur, de violences et de lynchages 
contre la population noire, qui 
bute sur la loi du Klan (Klan Act), le 
20 avril 1871, qui abolit l’organisation. 
Le Klan renaît autour de 1915, 
suite à la publication du roman 
mélodramatique The Clansman 
(Dixon, 1905), porté à l’écran par 
Birth of a Nation de D. W. Griffith 
(1915). William Joseph Simmons, 
pasteur méthodiste, s’inspire de son 
expérience au sein de la fraternité 
des Modern Woodmen of America 
et de la lecture du Prescript de 1867 
qui sera republiée comme Kloran 
(1917) pour refonder les Chevaliers du 
Ku Klux Klan (Knights of the K.K.K.). 
En 1920, Edward Young Clarke et 
Mary Elizabeth Tyler rejoignent 
l’organisation et la font décoller : en 
1922, elle regroupe 700 000 adhérents, 
remontés contre les Noirs, mais 
aussi contre les catholiques (dont les 
Canadiens français du Maine à qui 
l’on vient d’interdire leur langue), 
les Juifs (qui sont exclus de certaines 
universités comme Harvard) et les 
communistes (étiquette attribuée aux 
progressistes depuis la Révolution 
russe). Le K.K.K. représente une force 
d’environ 3 millions d’adhérents (et 
250 000 Women of the K.K.K.) en 1924, 

où il a sans doute eu un impact sur le 
vote de l’Immigration Act (à travers 
sa rédaction par Albert Johnson). 
Mais date, aussi, à partir de laquelle il 
amorce son déclin. 

13 La citation entière et exacte de la 
lettre de Dewey à Kallen (31 mars 
1915, Correspondence, n° 03222) est 
la suivante : « Pour dire les choses en 
termes personnels : mes ancêtres des 
deux côtés sont américains depuis 
plus de deux cent cinquante ans. Ils 
étaient, je suppose, en partie anglais 
et en partie flamands à l’origine. J’ai 
une espèce d’intérêt sentimental 
pour la partie flamande, presque 
aucun pour la partie anglaise. Et je 
ne me souviens pas d’une époque 
où je me serais intéressé au discours 
anglo-saxon. Je veux que ce pays soit 
américain, ce qui implique que la 
tradition anglaise soit réduite à une 
souche parmi d’autres. Il est commode 
pour les “Américains” de rejeter 
la responsabilité des choses qu’ils 
n’aiment pas sur les “étrangers”, mais 
je ne crois pas que cela aille très loin ; 
il s’agit surtout d’une irritation face à 
certaines choses qu’ils n’aiment pas 
et d’une réticence à aller plus loin que 
la surface. Je suis tout à fait d’accord 
avec votre idée d’orchestre, mais 
à condition qu’il s’agisse vraiment 
d’une symphonie et non d’un grand 
nombre d’instruments différents 
jouant simultanément. Je n’ai jamais 
aimé la métaphore du melting-pot, 
mais une véritable assimilation des 
uns aux autres – et non à l’Anglo-
saxondom – semble essentielle à 
une Amérique. Que chaque section 
“culturelle” maintienne ses traditions 



105

littéraires et artistiques distinctives 
me semble désirable au plus haut 
point, mais afin qu’elle puisse donner 
davantage à toutes les autres. Je 
ne suis pas sûr que vous vouliez 
dire plus que cela, mais il semble 
y avoir une implication de l’ordre 
d’une ségrégation géographique ou 
d’une autre sorte. Il est nécessaire 
de reconnaître la ségrégation qui 
existe, indubitablement, mais pour 
qu’elle retienne toute notre attention 
( fastened upon us). J’ai écrit très 
rapidement, mais j’espère que mon 
idée principale est claire. »

14 La question du judaïsme, de 
l’hébraïsme et du sionisme se 
trouvait au cœur des débats sur le 
« pluralisme culturel », qui n’étaient 
pas pour rien animés par plusieurs 
intellectuels juifs (voir ainsi Kallen, 
1910, « Judaism, Hebraism and 
Zionism », 1919, Constitutional 
Foundations of the New Zion, ou 1921, 
Zionism and World Politics). L’option 
du sionisme n’était pas seulement 
embrassée par ces derniers. Elle 
avait aussi une résonance chez 
Bourne (qui donne la conférence à 
la Menorah Society « The Place of 
Jews in Trans-National America » en 
novembre 1916), ou chez Dewey (« The 
Principle of Nationality », publié en 
1917 dans la revue Menorah, fondée 
par Kallen) – et chez les Africains-
Américains de la seconde cohorte 
du pragmatisme, pour reprendre la 
périodisation de Pearce (2020 : 10). 
Alain Locke percevait Harlem comme 
la Jérusalem noire et Du Bois, qui lui-
même pouvait se rêver en Moïse noir, 
pensait la situation du peuple noir 

à partir de l’expérience de l’exil des 
Juifs. Suite à la Déclaration Balfour, il 
écrit : « Le mouvement africain signifie 
pour nous ce que le mouvement 
sioniste doit signifier pour les Juifs, 
la centralisation du travail racial et la 
reconnaissance d’une source raciale. » 
(Du Bois, « Not “Separatism” », The 
Crisis, février 1919, 17 (4) : 166). Mais 
il rajoute, à l’adresse des militants du 
Retour en Afrique (Back to Africa), 
séduits par Marcus Garvey : « Il 
n’y a rien d’aussi indigène, d’aussi 
complètement “made in America” que 
nous. Il est aussi absurde de parler 
de retourner en Afrique, simplement 
parce que c’était notre patrie il y a 
300 ans, qu’il le serait d’attendre 
des membres de la race caucasienne 
qu’ils retournent dans les bastions des 
montagnes du Caucase d’où, paraît-il, 
ils seraient issus. » (Ibid.). En 1948, il 
saluait la naissance de l’État d’Israël 
dans le Chicago Defender : « Nous, les 
Noirs, avons beaucoup de raisons 
de nous plaindre. De cette traite des 
esclaves et de ses trois cents ans de 
cupidité et de cruauté. De l’esclavage 
américain et de son exploitation 
du labeur humain au profit de la 
civilisation blanche. De la caste de 
couleur qui fait aujourd’hui de nous 
des citoyens de seconde zone aux 
États-Unis et des membres d’une caste 
inférieure dans tout le monde civilisé. 
Mais face à tout cela, il faut admettre 
que le sort des Juifs dans le monde a 
été encore plus dur et plus désespéré 
que tout ce que les Noirs ont traversé 
dans les temps modernes. » (Du Bois, 
« The Winds of Time », Chicago 
Defender, 15 mai 1948).



106

15 Berkson semble mettre Kallen et 
Bourne, cité à peine une fois (1920 : 79), 
dans le même ensemble des théories 
de la « fédération des nationalités », ce 
qui est éminemment discutable.

16 En page intérieure du numéro 
du Survey Graphic, la légende 
précisait que le dessin de Winold 
Reiss représentait « Roland Hayes, 
dont la réussite en tant que chanteur 
symbolise la promesse de la jeune 
génération ». Curieusement, la version 
du texte de Locke dans la revue, 
intitulée « Enter the New Negro » 
(p. 631-634), s’achevait sur un dessin 
de Walter Von Ruckteschell, « Young 
Africa », composé à la gloire de l’un des 
héros de la colonisation allemande, le 
général Paul von Lettow-Vorbeck. 

Ce dessinateur rejoindrait le parti 
national-socialiste en 1930. 

17 Toutes ces lois étaient assorties 
de mesures spécifiques, comme 
la création en 1965 du Bureau de 
conformité des contrats fédéraux 
(Office of Federal Contract 
Compliance, OFCC), destiné à 
contrôler la politique de non-
discrimination et d’action affirmative 
dans tous les domaines d’activité dans 
lesquels le gouvernement fédéral 
achète des biens et des services à des 
entrepreneurs privés

18 Sous-entendu : il n’y a pas plus de 
[haute] culture aux États-Unis qu’il 
n’y a de serpents en Irlande [qui en est 
dépourvue].


