
JANE ADDAMS SUR 
LE PLURALISME 
CULTUREL, LES 
IMMIGRANTS 
EUROPÉENS ET 
LES AFRICAINS-
AMÉRICAINS

MARILYN FISCHER



Jane Addams a beaucoup écrit sur l’importance et la 
valeur des cultures d’origine des immigrants, à la fois pour 
les immigrants eux-mêmes et pour les Américains non 
immigrants. Elle connaissait intimement les coutumes 
et les pratiques de dizaines de cultures présentes parmi 
les communautés d’immigrants de Chicago, qui venaient 
principalement d’Europe du Sud et de l’Est, y compris 
de certaines parties de la Russie et de l’Empire ottoman. 
Addams a utilisé ces connaissances pour développer 
une théorie du pluralisme culturel qui est démocratique, 
cosmopolite et sensible aux différences culturelles. Elle 
a également travaillé en étroite collaboration avec les 
Afro-Américains de Chicago, encore qu’avant la Première 
Guerre mondiale, ceux-ci ne représentaient guère plus 
de deux pour cent de la population de la ville. Pourtant, 
dans ses essais, Addams n’élargit pas sa conception du 
pluralisme culturel à la culture afro-américaine. Cet 
article traite de cette difficulté. Après avoir présenté la 
théorie du pluralisme culturel d’Addams, il met en avant 
les ressources de sa théorie qu’elle aurait pu exploiter 
pour inclure la culture afro-américaine, et il identifie les 
obstacles qui l’ont empêchée de le faire.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; JANE ADDAMS ; PLURALISME CULTUREL ; CHICAGO ; 
IMMIGRANTS ; AFRICAINS-AMÉRICAINS.

* Marilyn Fischer est professeure émérite de philosophie au College 
of Arts and Sciences de l’Université de Dayton, Ohio, et membre de la 
Society for the Advancement of American Philosophy [mfischer1[at]
udayton.edu].



110

Jane Addams a écrit d’une façon émouvante sur l’importance de 
la culture de ses voisins immigrants, tant pour eux-mêmes que pour 
les Américains non-immigrés1. Elle vivait dans le voisinage immé-
diat de Hull House, l’un de ces nombreux quartiers d’immigrants de 
Chicago, densément peuplés par des Italiens, des Grecs, des Russes, 
des Polonais, des Bohémiens, et des Juifs d’Europe de l’Est2. Grâce  
à d’innombrables interactions avec ces voisins, Addams s’est forgé un 
socle de connaissances empiriques et de sensibilités perceptives qui 
lui ont permis de réfléchir sur le rôle de la culture dans le maintien et 
l’enrichissement de la vie communautaire. Elle a beaucoup écrit sur 
ces questions.

Addams a eu moins d’interactions avec les Afro-Américains. 
Lorsque Hull House ouvre ses portes en 1889, les immigrants et leurs 
enfants représentent 78 % de la population de Chicago – les Noirs  
à peine 1,3 %. En 1910, seuls 2 % des 2,2 millions d’habitants de la ville 
étaient noirs. La ségrégation en matière de logement et d’emploi est 
alors moins rigide qu’elle ne le deviendra au cours des décennies sui-
vantes (Spear, 1967 : 4, 11-15, 20-21). Néanmoins, Addams reste attentive  
aux problèmes qui se posent à la communauté afro-américaine. Elle 
critique les attitudes, les pratiques et les politiques racistes des Blancs 
dans les termes les plus vifs3. Elle est l’un des membres fondateurs de 
la NAACP et l’un des premiers dirigeants de la branche de Chicago 
(Reed, 1997 : 10, 17, 20-21, 32, 38-39 ; Knight, 2010 : 151-153). Du Bois  
a pris la parole à Hull House, et Addams et lui ont partagé la tribune 
lors de certains événements4. Avec Ida B. Wells-Barnett, Addams 
s’est battue pour maintenir l’intégration des écoles publiques de 
la ville (Giddings, 2008 : 444-445). Elle a contribué à la création et  
à la collecte de fonds pour plusieurs settlements de Chicago destinés 
aux populations noires5, et elle a encadré et inspiré les travailleurs 
sociaux afro-américains de ces settlements6. Pourtant, elle a très peu 
écrit sur les relations raciales entre les Africains-Américains et les 
Blancs aux États-Unis. Même ses deux essais sur la culture, destinés  
à un public noir, n’ont pas élargi sa théorisation du pluralisme culturel  
aux Afro-Américains.

PRAGMATA, 2024-7/8 : 108-141



111

Cet article se limite à discuter les écrits d’Addams entre 1900 et 
1910, durant la période où elle a développé l’essentiel de sa réflexion 
sur le pluralisme culturel. À ces dates, Dewey n’avait pas encore 
endossé cette perspective ; le relativisme culturel de Boas n’avait pas 
encore pénétré le monde intellectuel ; et la génétique mendélienne 
n’avait pas encore remplacé les hypothèses lamarckiennes concernant 
l’hérédité7. La Grande Guerre n’avait pas encore dissipé les illusions  
sur la force et la justice de la civilisation occidentale.

Au cours de ces années, l’idée d’évolution sociale était le paradigme 
intellectuel dominant. En recourant à ce que l’on appelait la méthode 
historique, les théoriciens retraçaient la progression de l’humanité de 
la sauvagerie à la civilisation : cela comprenait l’évolution de l’esprit, 
de la moralité, de la religion, des cultures et des formes d’organisation 
sociale. C’est dans ce cadre de pensée qu’était débattue la question de 
savoir s’il y avait une seule voie vers la civilisation ou plusieurs, et si la 
compétition et la violence étaient des moteurs constants de l’évolution 
humaine ou si elles étaient peu à peu remplacées par des méthodes 
pacifiques de coopération. Si la plupart des versions privilégiaient la 
civilisation anglo-saxonne, certains théoriciens employaient le para-
digme de l’évolution sociale pour critiquer férocement l’impérialisme 
et le matérialisme occidentaux8. Sans doute ce paradigme n’était-il pas 
anodin, mais la toxicité des théories nées dans ce cadre variait considé-
rablement. James, Royce et Dewey, ainsi qu’Addams, s’en sont inspiré9.

L’architecture de mon propos sera la suivante. Après avoir briè-
vement présenté la façon dont les intellectuels blancs les plus émi-
nents de l’époque considéraient les immigrants européens, récem-
ment arrivés aux États-Unis, je décrirai la conception qu’avait Addams, 
au cours de ces années, de la culture et du fonctionnement des cultures 
d’origine des immigrants dans leur nouvel environnement. Je rendrai 
ensuite compte de ce qu’elle pensait des bienfaits que les Américains 
non-immigrés pouvaient reconnaître aux cultures des immigrants : 
elle a mis au point une théorie démocratique et cosmopolite du plura- 
lisme culturel. Ensuite, après avoir résumé ses deux textes sur la 



112

culture et les Afro-Américains, j’indiquerai comment les ressources 
de sa théorie du pluralisme culturel auraient pu aller jusqu’à inclure 
la culture afro-américaine et j’identifierai les barrières tenaces qui, 
dans sa théorie, l’ont empêchée de franchir ce pas.

LA VALEUR DES CULTURES D’ORIGINE  
DES IMMIGRANTS

Les deux premières décennies d’Addams à Hull House corres-
pondent à l’apogée de l’immigration en provenance d’Europe non 
anglo-saxonne. Le nombre d’immigrants originaires du Royaume-
Uni, d’Allemagne et de Scandinavie diminue par rapport à l’augmenta-
tion rapide du nombre de personnes originaires d’Europe du Sud et de 
l’Est, principalement des Italiens, des Grecs, de nombreux Slaves et des 
Juifs d’Europe de l’Est. Bien que tous ces groupes soient classés comme 
blancs, ils ne sont pas à l’époque considérés comme de la même « race » 
que les Anglo-Saxons. La signification de la race était plus profonde et 
plus pénétrante que ne le sont aujourd’hui les notions d’appartenances 
ethniques. La définition de la race était imprécise et flexible : asso-
ciant des caractéristiques culturelles, nationales et biologiques, elle 
les sous-tendait souvent par des hypothèses lamarckiennes (Jacobson, 
1998 : 6-7 ; Stocking, 1968 : 250-253 ; Jacobson, 2002 : 186).

À cette époque, les Blancs étaient différenciés en races blanches 
distinctes. Leur classement et leur nombre étaient très variables. Le 
rapport sur l’immigration de Dillingham de 1911 dénombrait trente-
six races européennes parmi les quarante-cinq groupes raciaux qui 
immigraient alors aux États-Unis10. De nombreux auteurs plaçaient 
les races européennes le long d’une hiérarchie de valeur, la race teu-
tonne ou anglo-saxonne étant supérieure à toutes les autres en raison 
de l’agressivité de ses membres et de leurs capacités de contrôle de 
soi et d’autogouvernement (Ross, 1901a et b ; Strong, 1885 : 165-180 ; 
Jacobson, 1998 : 22-31).



113

Ces cartographies raciales ont façonné les questions fondamen-
tales que les intellectuels se posaient sur l’immigration. Les races 
blanches inférieures étaient-elles aptes à se gouverner elles-mêmes ? 
Pouvait-on les rendre « aptes », c’est-à-dire : avaient-elles la capacité 
de s’assimiler aux modèles culturels, sociaux et intellectuels anglo-
saxons ? Les opinions concernant les Afro-Américains menaçaient 
toujours d’affleurer. Peu de scientifiques et d’intellectuels blancs dou-
taient que les personnes d’ascendance africaine fussent membres 
d’une race étrangère et bien inférieure. Le débat sur les immigrants 
d’Europe du Sud et de l’Est consistait souvent à tenter de déterminer  
s’ils étaient plus proches des Anglo-Saxons ou des descendants 
d’Africains.

Les intellectuels en vue de l’époque ont élaboré tout un spectre 
de réponses. Si Nathaniel S. Shaler, géologue à Harvard, regrettait les 
dommages causés par l’esclavage, c’est principalement parce qu’il 
avait obligé les Anglo-Saxons à entrer en contact étroit et permanent  
avec des personnes d’une race largement inférieure. Les paysans 
d’Europe du Sud-Est étaient, selon lui, incapables de changer leur 
statut d’infériorité inhérente. Leur état d’infériorité était « essentiel- 
lement le même que celui des Noirs du Sud » (Shaler, 1893 : 647, 
649, 653). L’économiste et président du Massachussetts Institute of 
Technology (MIT), Francis A. Walker, s’est fait l’écho de cette idée 
en décrivant les paysans comme « dégradés en deçà de nos concep-
tions les plus extrêmes ». Pour les Anglo-Saxons, le contact avec ces 
gens était « nauséabond et répugnant ». Il mettait sérieusement en 
péril les institutions et le niveau de vie des Américains (Walker, 1896 : 
828, 829). La position de Josiah Royce était moins extrême. Il pensait  
que les races immigrées du Sud et de l’Est de l’Europe, contrairement 
aux Chinois, aux Amérindiens et aux Noirs, pouvaient être assimi-
lées à la version américaine de la civilisation anglo-saxonne. Non-
assimilées, cependant, ces personnes représentaient une menace 
maléfique et dangereuse pour la communauté, écrivait-il dans 
« Some Characteristic Tendencies » (1900/2009 : 226-227) et dans 
« Provincialism » (1902/2009 : 76).



114

Comparée à de telles attaques au vitriol, la position d’Addams 
est remarquable. Elle qualifiait les immigrants de « primitifs » et de 
« simples », mais son raisonnement était en fait un argument selon 
lequel ils étaient, à l’époque, capables de s’autogouverner, puisqu’ils 
participaient déjà de manière démocratique aux réformes munici-
pales et à la gouvernance syndicale11. Elle va plus loin et énumère les 
raisons pour lesquelles les immigrants pouvaient apporter des contri-
butions remarquables à la démocratie américaine. Sa conception  
du pluralisme culturel allait de pair avec sa théorie de la démocratie  
sociale : elle participait de sa projection de l’évolution des États-Unis 
vers la démocratie en tant que mode de vie, propice à l’épanouis- 
sement social et individuel.

Lorsque Addams ouvrit Hull House en 1889, elle associait la culture 
aux plus grandes réalisations de la civilisation, « à la poursuite de notre 
perfection totale par le biais de la connaissance […] de ce qui a été le 
mieux pensé et dit », selon le mot de Matthew Arnold (Arnold, 1869 : 
viii ; Knight, 2005 : 89 et 402-403). Dix ans plus tard, en revanche, elle 
définissait la culture d’un point de vue anthropologique comme « une 
compréhension des métiers et des pensées établis de longue date 
par les hommes, et des arts par lesquels ils ont trouvé du réconfort  
à leur labeur »12. La culture désignait les traditions et les coutumes 
d’un groupe, issues du passé et incarnées dans les habitudes de 
pensée, de sentiment, de production et d’action de concert avec les 
autres. Le réconfort venait du fait de lier nos activités à des confi-
gurations de sens culturels, qui permettent de « voir la vie dans son 
ensemble » (Addams, 1910/1990 : 139). Ces patterns de sens sont aussi 
des modèles de convivialité ( fellowship), élaborés et mis en œuvre de 
manière communautaire.

Tous les humains ont une culture, qui s’exprime moyennant une 
variété infinie d’activités et d’attitudes. Dans une citation non attri-
buée de The Spirit of Modern Philosophy de Josiah Royce, Addams 
identifie « l’humain » comme « le poétique, l’organique, le vital dans 
la civilisation » (1905a : 15 ; Royce, 1892/1983 : 280). Royce raconte 



115

comment l’approche historique de l’évolution de la nature humaine  
a remplacé l’hypothèse du xviiie siècle selon laquelle la nature humaine 
était fixe. En retraçant le développement passé de l’humanité, tous les 
fragments culturels, des contes de fées et des superstitions aux bribes 
de dialectes paysans, doivent être considérés comme des preuves 
pertinentes (Royce, 1892/1983 : 280). Grâce à cette compréhension 
anthropologique de la culture, Addams était capable d’exprimer la 
valeur et la fonction des cultures d’origine de ses voisins. Elle était 
surtout intéressée par la façon dont ces traditions et ces coutumes 
opéraient pour les immigrants dans leur nouvel environnement. De 
nombreux immigrants de son quartier avaient été des paysans ruraux, 
qualifiés et prospères. Leur transition vers une ville industrielle den-
sément peuplée était difficile parce qu’ils habitaient des immeubles 
surpeuplés, peu sûrs et insalubres, et effectuaient des tâches répé-
titives et abrutissantes dans des usines bruyantes et dangereuses.

Si la culture est le moyen par lequel l’humanité d’une personne 
est comprise et s’exprime, alors être dépossédé de ses schémas de vie 
(patterns of life) peut avoir des conséquences dévastatrices. Addams 
pensait que les anciennes coutumes et habitudes pouvaient servir 
de passerelle pendant que les immigrants reconstruisaient leurs 
expériences dans leur nouvel environnement. Pour beaucoup, cette 
fonction de passerelle était une question de stabilité psychologique. 
Addams raconte qu’un mari et père, alcoolique et violent, s’est sui-
cidé. Sa veuve lui a montré une magnifique bague en or qu’il avait 
fabriquée, disant que, lorsqu’il travaillait le métal, il allait bien, mais 
que « rien d’autre ne pouvait y faire ». Elle commente : « Nous avions 
oublié qu’une occupation établie de longue date peut constituer les 
fondements mêmes de la vie morale… [et] peut être le salut de son 
tempérament incertain. » (Addams, 1910/1990 : 144).

Nous avons tous besoin d’être respectés par les autres en tant 
qu’êtres dotés de dignité et de valeur. Le maintien du respect est parti- 
culièrement difficile dans les familles immigrantes pour les parents 
dont les enfants s’américanisent rapidement. La cohésion familiale 



116

était menacée par l’inversion des rôles normaux d’autorité. Les 
enfants, qui apprennent facilement l’anglais, deviennent les guides de 
leurs parents pour la vie et la culture américaines. Dans ce processus,  
ils tendent à perdre le respect pour leurs parents, découvrant le peu 
de valeur de leurs capacités dans le contexte américain. Là encore, 
les compétences culturelles de l’Ancien Monde pouvaient servir  
à combler ces lacunes. L’une des motivations d’Addams pour créer 
le Musée du travail de Hull House (Labor Museum) était de donner 
aux parents l’occasion de démontrer leurs savoir-faire artisanaux de  
l’Ancien Monde en matière de filage, de tissage, de broderie, de métal-
lurgie et de menuiserie. En voyant l’admiration des visiteurs améri-
cains du musée pour les compétences de leurs parents et les beaux pro-
duits qu’ils fabriquaient, les enfants acquéraient un nouveau respect  
pour leurs parents et leur reconnaissaient de la dignité (Addams, 
1904 : 272 ; 1910/1990 : 140-143).

Addams s’emporte dans Newer Ideals of Peace : « Tous les membres 
de la communauté sont également stupides quand ils jettent par-
dessus bord la révélation immigrée des coutumes sociales et 
de l’énergie héritée. » (Addams, 1907/2007 : 40). Elle formule de 
nombreuses suggestions concrètes sur ce que les Américains peuvent 
apprendre des cultures d’origine des immigrants. La théorie du 
pluralisme culturel qui en résulte est démocratique et cosmopolite.

Pour elle, la démocratie sociale en tant que « forme de vie associée 
( form of associated living) » se caractérise par la réciprocité. Plutôt 
que d’être prisonniers de relations hiérarchiques, les gens y sont 
désireux de donner et d’apprendre les uns des autres. De nombreuses 
dimensions des cultures immigrées pourraient servir à favoriser la 
réciprocité, parfois de façon littérale et personnelle. Étant donné 
l’intérêt de ses voisins pour l’éducation pour adultes, et en particulier 
pour l’apprentissage de l’anglais, Addams espérait que les écoles 
deviennent des lieux où les immigrants et les Américains entrent 
dans des relations de réciprocité, en tant qu’enseignants et étudiants. 
Les entrepreneurs pourraient y enseigner l’anglais aux immigrants 



117

qui, à leur tour, leur apprendraient à utiliser les outils et les matériaux 
d’un travail artisanal qualifié. Des cours pour femmes pourraient être 
organisés dans la cuisine de l’école, les migrantes montrant comment 
fabriquer des pâtes artisanales et préparer des soupes paysannes 
en échange de cours d’anglais (Addams, 1904 : 271-272). D’autres 
exemples devaient nourrir l’observation et la réflexion. Ainsi quand 
Addams raconte une vieille coutume des Juifs de « jeter leurs péchés 
dans les eaux » de la rivière Chicago. Cette pratique était « un rappel 
rafraîchissant de la réalité de la vie intérieure et de la dignité de son 
expression dans sa forme héritée » (Addams, 1907/2007 : 40).

Addams ne préconisait pas que les Américains adoptent en bloc 
les coutumes des immigrants. Son propos était plutôt d’apprendre de 
leurs « cultures », qui fournissaient des patterns de vies intégrées dans 
lesquels l’intellect, les émotions, le corps et la camaraderie sociale 
étaient entrelacés. L’imagination pouvait alors travailler à partir de 
ces différents patterns afin de reconstruire la culture américaine 
dans un sens qui favorise davantage l’épanouissement humain : ces 
patterns étaient pris comme des critiques du matérialisme améri-
cain, avec sa culture « en fer-blanc (tin finish) » (Addams, 1902 : 21). Si 
les coutumes des immigrants pouvaient être accueillies comme des 
modèles d’intégration et de critique, elles aideraient à faire progresser 
le mouvement vers la démocratie sociale – et les immigrants eux-
mêmes pourraient y contribuer.

La démocratie sociale, « le véritable objectif du gouvernement 
populaire », doit se préoccuper des « besoins primitifs » et assurer 
« une vie et un travail raisonnables » à tous ses membres (Addams, 
1907/2007 : 57, 52). De nombreux voisins d’Addams ont appris à agir 
en tant que citoyens démocratiquement engagés, non pas dans la 
politique officielle, mais dans les syndicats. Prenant l’exemple de la 
grève des Stockyards de Chicago en 1904, elle note que la municipa-
lité, en soutenant les préoccupations des propriétaires d’entrepôts 
plutôt que celles des syndicats, a montré qu’elle se souciait davan-
tage de protéger les droits de propriété privée que de répondre aux 



118

besoins les plus fondamentaux des gens (ibid. : 56-59). Les immigrants 
des syndicats ont démontré leurs capacités démocratiques en défen-
dant leurs préoccupations, en négociant, en votant et en agissant par 
solidarité pour le bien commun de la classe ouvrière.

Addams espérait que le lieu de travail lui-même fût rendu davan-
tage démocratique, et qu’il favorise le développement de patterns de 
vies intégrées. Dans leur enthousiasme pour la recherche de profit, 
les propriétaires d’entreprises avaient réduit le travail à des tâches 
répétitives, abrutissantes pour l’esprit, le corps et les émotions. Dans 
leur enthousiasme à posséder toujours plus de choses, les consomma-
teurs américains étaient prêts à sacrifier l’artisanat et le design créatif  
pour des produits bon marché. Addams espérait que les savoir-
faire artisanaux de nombreux immigrants pourraient constituer des 
modèles pour le travail industriel et ses produits, des modèles qui 
intègrent harmonieusement la main et l’intellect, la tradition et la 
créativité (ibid. : 80-83).

Dans la social-démocratie, le soi est considéré comme social, et 
les gens se sentent responsables les uns des autres. En observant les 
coutumes des immigrés, on découvre des patterns alternatifs à une 
culture bâtie sur la primauté de l’atome individuel. Addams consi-
dérait que la valorisation de l’individu par les Anglo-Saxons n’impli-
quait pas respect et équité, mais était un reflet de l’impérialisme bri-
tannique. Les modèles d’utilisation des terres dictés par la propriété 
privée en étaient une manifestation13. Pour elle, la robuste vie com-
munautaire des paysans italiens et la tradition de propriété foncière 
communale des Doukhobors russes pouvaient aider à imaginer une 
vie en communauté bien plus riche que celle vécue par les familles 
agricoles américaines nucléaires, isolées au centre de leurs fermes 
de 160 acres (Addams, 1907/2007 : 383-389).

Cet exemple met en évidence le caractère cosmopolite de sa 
théorie. Les modèles culturels des immigrants ont fourni des maté-
riaux avec lesquels les Américains étaient censés reconstruire les 



119

significations du patriotisme, du nationalisme et de l’internationa-
lisme. Addams souligne qu’en succombant à « la tentation anglo-
saxonne de gouverner tous les peuples selon une seule norme », nous 
« avons constamment ignoré les idéaux politiques des immigrants 
celtes, germaniques, latins et slaves » (ibid. : 28). L’enthousiasme d’un 
enfant italien pour Garibaldi pourrait enrichir le sens du patriotisme 
des Américains. Lorsque Addams a raconté l’histoire des Pilgrims14  
à quelques enfants, un garçon grec a répondu, selon les mots de son 
traducteur irlandais de onze ans : « Il dit que si vos ancêtres sont 
comme ça, les siens pourraient les battre. » Elle commente en notant 
que « l’imagination créative et la connaissance historique » pourraient 
produire « une norme plus cosmopolite » (Addams, 1905a : 14).

Son pluralisme culturel était cosmopolite au sens où elle envisa-
geait un processus continu de maintien d’affiliations, au-delà des 
frontières nationales et étatiques et de tissage entre elles. Ici, j’utilise 
les termes « nation » et « national » pour désigner des groupes dont 
les membres partagent une histoire, une langue, une littérature, une 
religion et ainsi de suite. Un État est un territoire géographique sur 
lequel s’exerce la souveraineté. Cette distinction est particulièrement 
importante pour comprendre les immigrants d’Europe du Sud et de 
l’Est d’avant la Grande Guerre. Beaucoup avaient été des minorités 
opprimées dans les empires multinationaux d’Autriche-Hongrie,  
d’Allemagne et de Russie.

Le cosmopolitisme d’Addams incorporait à la fois une forte affilia-
tion nationale et un engagement envers toute l’humanité. Elle parta-
geait la vision nationaliste et humanitaire de Giuseppe Mazzini, un de 
ses héros d’enfance (Addams, 1910/1990 : 13-14). À l’occasion du cen-
tième anniversaire de sa naissance, les membres de la Société de la 
Jeune Italie de Chicago ont offert un buste de Mazzini à Hull House. 
Addams commente : « Je me suis surprise à espérer pieusement que la 
jeunesse italienne, qui a confié son avenir à l’Amérique, puisse devenir  
l’apôtre de la fraternité des nations. » (Ibid. : 150). Sa réponse reflète 
la vision de Mazzini d’un patriotisme nationaliste intense intégré 



120

dans une allégeance à l’humanité tout entière (Mazzini, 1860/1907 : 
chap. 4-5).

Nombre des groupes d’immigrés avec lesquels elle travaillait et 
vivait s’identifiaient étroitement aux projets nationalistes de leur pays 
d’origine. Ses voisins irlandais, italiens, polonais, bohémiens et juifs 
considéraient leur propre immigration non pas comme un abandon 
de ces projets, mais comme une occasion de mieux les servir depuis 
l’étranger15. Parfois, l’activité politique des immigrants était directe : 
collecte de fonds, publication d’histoires et d’éditoriaux nationa-
listes dans la presse immigrée16. Une grande partie de leur travail était 
culturel : leurs parades et festivals colorés, leur art et leur littérature 
nourrissaient l’engagement et l’identité nationale parmi les groupes 
d’immigrants, tout en divertissant le public (Jacobson, 2002 : 57-64, 
75-82, chap. 3). Addams a contribué à ces efforts politiques et culturels.  
Elle a accueilli le folklore de ses voisins irlandais et leur intérêt pour 
le poète William Butler Yeats17. Elle a même autorisé des bataillons 
d’immigrants grecs à faire des exercices militaires dans le gymnase 
de Hull House alors qu’ils se préparaient à retourner dans leur pays 
pour combattre dans la guerre des Balkans18.

Tout en accordant de l’importance aux affiliations nationales, 
Addams valorisait également le tissage de liens au-delà des fron-
tières nationales. Lorsque les Américains et les immigrants se ren-
contrent dans un esprit de réciprocité, leur répertoire de patterns de vie 
sociaux, politiques et économiques s’enrichit considérablement. Des 
amitiés se nouent au-delà des frontières nationales. Lors de la grève 
des Stockyards, les travailleurs ont construit des affiliations transna-
tionales en se regroupant entre Irlandais, Allemands, Bohémiens, 
Slovaques, Polonais et Lituaniens19. À travers leurs interactions démo-
cratiques avec les immigrants, les Américains pouvaient élargir leur 
perception et leur compréhension du monde, vers une vision inter-
nationale et cosmopolite (Addams, 1904 : 272).



121

Même si Horace Kallen et Randolph Bourne ont écrit leurs célèbres 
essais sur le pluralisme culturel plus tard, pendant la guerre, on peut 
esquisser quelques points de comparaison. Addams ne prédit pas que 
les États-Unis deviendront une fédération de nationalités, comme 
l’ont fait Kallen dans « Democracy versus the Melting-Pot » (1915) et 
Bourne dans « Trans-National America » (1916). Ceux-ci observent qu’à 
mesure que les membres de différentes nationalités deviennent plus 
américains, ils deviennent également plus nationalistes sur le plan 
culturel (Kallen, 1915 : 217 et 218-219 ; Bourne, 1916 : 86). Kallen utilise 
la métaphore d’un orchestre symphonique dans lequel des voix dis-
tinctes s’unissent en harmonie (Kallen, 1915 : 220) ; Bourne envisage 
l’Amérique comme une « fédération cosmopolite de colonies natio-
nales » (Bourne, 1916 : 93, 96). Il utilise la métaphore d’un tissu dont 
les fils relient ceux de l’Amérique à ceux de la patrie – une métaphore 
du tissage à laquelle Addams a également recouru.

Le pluralisme culturel d’Addams a ceci de particulier qu’il ne se 
concentre pas sur l’identité culturelle en tant que telle et qu’il ne spé-
cule pas sur le modèle que l’Amérique va ou devrait adopter. Si elle 
appréciait les cultures d’origine des immigrants, elle ne les réifiait 
pas et ne prétendait pas qu’elles avaient une valeur intrinsèque. En 
tant que pragmatiste, elle était parfaitement consciente du fait que 
les gens agissent dans des environnements donnés et qu’il est leur 
nécessaire d’adapter leurs modes de vie aux conditions environ- 
nementales, et réciproquement. Elle se focalisait sur le processus et la 
fonction plutôt que sur l’identité culturelle en soi. Parce que les pra-
tiques culturelles changent constamment en réponse à des milieux 
particuliers, il n’existe pas de « pattern final ». Si une fédération de 
nationalités est un modèle potentiel, ce n’est qu’un modèle possible 
parmi une infinie variété de modèles qui pourraient être réalisés  
à différents moments, au fur et à mesure que des personnes de 
cultures différentes interagissent et apprennent les unes des autres.



122

PLURALISME CULTUREL  
ET AFRICAINS-AMÉRICAINS

Addams écrit deux essais sur la culture et les Afro-Américains au 
cours de cette décennie 1900. Elle prononce le premier, « Advantages 
and Disadvantages of a Broken Inheritance » (1908a), à l’Université 
d’Atlanta, dans le cadre de la conférence de Du Bois sur The Negro 
American Family, en 1908. Selon le biographe de Du Bois, David 
Lewis (1993 : 377), celui-ci « appréciait énormément » la compagnie 
d’Addams.

L’enquête de Du Bois sur la famille comporte des sections couvrant 
le mariage, le foyer et l’économie familiale, en commençant par la vie 
en Afrique, puis sous l’esclavage, et enfin dans l’Amérique contempo-
raine. Un thème récurrent de l’étude est que l’esclavage a pratique-
ment éliminé les coutumes familiales africaines. Il n’en reste que des 
traces. Du Bois affirme que si un petit nombre d’esclaves avaient reçu 
un enseignement de la morale familiale européenne, en substitution 
de leur propre morale, « on a arraché violemment (raped) à la grande 
majorité des travailleurs ruraux leurs propres coutumes sexuelles, 
sans qu’ils en apprennent de nouvelles » (Du Bois, 1908 : 21).

Dans son discours, Addams raconte ses expériences avec des 
familles d’immigrants, principalement des Italiens issus de milieux 
paysans. Ces immigrants sont arrivés aux États-Unis en emme-
nant avec eux une foule de traditions concernant la vie familiale. En 
revanche, comme les Afro-Américains ont quitté l’esclavage dépouillés  
de leurs patterns culturels africains, leur tâche en tant que personnes 
récemment libérées était essentiellement d’inventer leur culture. 
Addams s’adresse à son public :

Les habitudes que vous auriez pu recevoir de vos ancêtres ont 

toutes été détruites, elles ont toutes été dispersées, et en parti-

culier les habitudes liées à la vie familiale. Il y a des avantages et 

des inconvénients à cette absence de traditions. Les avantages 



123

sont que vous êtes beaucoup plus disposés à vous adapter. Vous 

êtes bien plus aisément prêts à adopter les résultats de l’éduca-

tion et une vision rationaliste de la vie pour les mettre au ser-

vice du perfectionnement de la famille. Les inconvénients sont 

que vous êtes privés de certaines des obligations que leurs tradi-

tions imposent aux personnes que j’ai mentionnées. (Addams, 

1908a : 1)

Elle évoque ensuite (ibid. : 2) la manière dont le contexte culturel 
des immigrants italiens a servi à faciliter leur adaptation aux États-
Unis. Elle partageait ses histoires dans l’espoir que les membres de 
son public puissent les utiliser comme ressources pour atteindre leurs 
propres objectifs.

Son essai intitulé « Social Control » est paru dans le numéro de 
janvier 1911 de The Crisis, la revue dont Du Bois était en charge pour 
le compte de la NAACP. Lewis (1993 : 416) le qualifie d’« éditorial  
à l’esprit combatif ». Le principal objectif de l’article était d’encou- 
rager la NAACP à prendre des mesures énergiques pour lutter contre 
le lynchage. Le lynchage, affirme Addams (1911 : 22-23), n’est qu’une 
manifestation extrême du mépris ancré dans l’antagonisme racial. Le  
passage dans lequel elle fait valoir ce point de vue contient un lan-
gage choquant pour des oreilles contemporaines :

L’attitude méprisante de la race dite supérieure à l’égard de la 

race [dite] inférieure entraîne une ségrégation sociale de chaque 

race, et place chacun des groupes raciaux ainsi ségrégués tout  

à fait en dehors des influences du contrôle social de l’autre 

groupe. Les ressources héritées de la race, incarnées dans la cou-

tume et les relations amicales, contribuent beaucoup plus aux 

restrictions sociales que les lois elles-mêmes. Elles ne sont ainsi 

utilisées que par le groupe qui en a hérité, et le groupe plus récent 

qui en aurait le plus besoin en est pratiquement privé. Ainsi, 

dans chaque grande ville, nous avons une colonie de personnes 

de couleur qui n’ont pas été soumises à un contrôle social, et la 



124

majorité des Blancs de la même communauté s’efforcent taci-

tement de leur cacher les restrictions qui ne peuvent être com-

muniquées que par les relations sociales. (Ibid. : 22)

Pour illustrer son propos, Addams fait à nouveau référence au 
manque de ressources culturelles des Noirs par rapport aux familles 
d’immigrants italiens. Par tradition, les parents italiens protègent 
soigneusement leurs filles adolescentes, et insistent pour les chape-
ronner lorsqu’elles sortent le soir. Les adolescentes afro-américaines 
« sont tout à fait dépourvues de cette protection » (ibid.). La difficulté 
est aggravée par la ségrégation en matière de logement, les Noirs étant 
contraints de vivre dans des quartiers indésirables. Addams com-
mente : « La famille de la communauté la moins bien équipée en tradi- 
tions sociales est forcée d’exposer ses filles aux conditions les plus 
manifestement immorales que permet la communauté. » (Ibid.).

Ce passage étant souvent mal interprété, quelques points de clari- 
fication s’imposent (Crocker, 1992 : 187 ; Philpott, 1991 : 299-302 ; 
Lasch-Quinn, 1993 : 16). En premier lieu, la signification de l’expres-
sion « contrôle social » a radicalement changé au cours du xxe siècle. 
Elle faisait référence en 1911 à un large spectre d’influences sociales 
façonnant le comportement individuel et les interactions sociales, 
en particulier des idéaux issus de la religion et de la littérature, de la 
morale coutumière, de sentiments moraux tels que la sympathie ou 
la honte, et de l’opinion publique. À l’époque du capitalisme sauvage, 
le terme englobait également la législation et les efforts des syndicats 
pour réglementer la sécurité des travailleurs, leurs salaires et leur 
temps de travail20. Ainsi, quand elle fait référence au contrôle social, 
Addams ne dit pas que les Blancs doivent exercer un contrôle sur les 
Noirs, ou que les Noirs doivent être soumis aux traditions sociales et 
culturelles des Blancs, mais que les Blancs devraient accorder aux 
Noirs les mêmes protections légales, leur offrir les mêmes opportunités  
et user des mêmes civilités qu’ils s’accordent entre eux (Addams, 
1911 : 22-23). Le lynchage n’est qu’une manifestation extrême de 



125

l’antagonisme qui surgit lorsque ces formes de contrôle social ne sont 
pas partagées par toute la communauté…

De même, dans les deux articles, elle ne dit pas que les Noirs 
manquent de retenue morale intérieure ou que les parents italiens 
sont de meilleurs parents que les Afro-Américains. Elle n’approuve 
pas non plus le contrôle strict des parents italiens sur leurs filles21. 
Pour Addams, la moralité englobe les coutumes sociales et culturelles 
et n’est que partiellement une question de raison et de volonté indi-
viduelles. Les familles d’immigrants italiens avaient des histoires de 
coutumes familiales qui pouvaient les aider à accomplir la difficile 
adaptation du statut de paysan à celui de résident d’une ville indus-
trielle. En raison de la brutalité du système esclavagiste, les Afro-
Américains ne disposaient pas de coutumes familiales comparables 
pour assurer la transition entre l’esclavage et la liberté.

Dans les deux textes, il est clair qu’Addams n’a pas utilisé sa théorie  
du pluralisme culturel pour comprendre la culture afro-américaine, 
mais aurait-elle pu le faire22 ? Je ne pose pas la question pour la blâmer, 
mais pour étudier sa théorie. Je reconnais qu’il a pu lui arriver de 
s’exprimer en laissant paraître un racisme implicite ou un privilège 
blanc, mais je n’en parlerai pas dans cet article23. Il est vrai qu’elle 
n’avait pas la connaissance fine de la culture afro-américaine que l’on 
acquiert en vivant parmi eux. Néanmoins, elle n’était pas sans res-
sources. Elle connaissait personnellement plusieurs Afro-Américains 
qui ont beaucoup écrit sur leurs expériences. Dans cette section, 
j’utiliserai des documents écrits avant 1910 par des Afro-Américains 
qu’Addams a côtoyés, ou dont les travaux étaient si connus qu’elle 
aurait pu facilement se les procurer. Je pars ici des questions sui-
vantes : de quelles ressources disposait-elle pour critiquer la position 
qu’elle a adoptée dans les deux textes ? Comment sa théorie du plura-
lisme culturel aurait-elle pu la guider dans sa recherche de preuves 
de la culture des Afro-Américains ? Et en quoi sa théorie opposait-elle 
des freins à cette enquête ?



126

L’argument d’Addams est que les cultures d’origine des Africains 
ont été fragmentées lorsqu’ils ont été réduits en esclavage. On pourrait 
se demander quels fragments culturels les esclaves avaient apporté 
avec eux, et comment ces fragments ont été mis en œuvre pour recons-
truire une culture. Aujourd’hui, on dispose d’un matériau abondant 
pour explorer ce point ; c’était beaucoup moins le cas en 1910 (Berlin, 
2010 ; Levine, 2007 ; Gutman, 1976). De nombreuses sources de docu-
mentation des cultures africaines datant du xixe siècle sont suspectes, 
car elles proviennent d’explorateurs, de missionnaires et d’autres 
voyageurs européens qui avaient des préjugés impérialistes et sup-
posaient que les cultures africaines étaient primitives et immuables24.

De nombreux intellectuels blancs éminents de l’époque partaient 
du principe que les personnes d’origine africaine avaient vécu en 
Afrique à l’état sauvage, presque démunis de culture. L’esclavage leur 
avait transmis certains des bienfaits de la civilisation anglo-saxonne, 
comme la maîtrise de soi et la capacité de travailler avec endurance et 
organisation. Ils postulaient que, depuis la fin de l’esclavage, les Noirs 
dégénéraient pour revenir à leur « état de nature » originel (Tillinghast, 
1902 : 431-437 ; Frederickson, 1971 : 256- 262). Par rapport à cette vision 
des choses, le point de vue d’Addams et de Du Bois, à savoir que l’escla-
vage était terriblement oppressif et que l’un de ses crimes était d’avoir 
arraché les gens à leur culture d’origine, était considérablement  
plus éclairé. À son époque, il aurait été difficile de présenter un argu-
mentaire scientifique bien étayé pour rendre compte du transfert 
conséquent de la culture africaine dans la culture des personnes 
réduites en esclavage aux États-Unis25.

Sans pour autant régler ce point, certaines voix se sont toutefois 
opposées à l’approche adoptée par Addams, ce qui aurait pu l’amener 
à se poser des questions. Alors qu’elle ne reproche pas aux Noirs, à titre 
individuel, de manquer de retenue morale, elle impute ce manque 
à leurs coutumes et traditions culturelles. Fannie Barrier Williams, 
l’une de ses collègues à Chicago, a participé au Congrès mondial 
des femmes représentatives (World’s Congress of Representative 



127

Women) de 1893, auquel Addams était présente26. Tout en montrant 
les énormes progrès réalisés par les femmes afro-américaines dans 
l’éducation, la vie religieuse, la vie familiale et l’organisation com-
munautaire, elle avait trouvé offensant de soulever la question de la 
moralité sexuelle des femmes noires. « Il convient d’affirmer, avec 
autant de force que possible, que toutes les questions relatives au 
progrès moral des femmes de couleur en Amérique sont sans perti-
nence, injustes et indécentes. » (Williams, 1894 : 702-703).

Avec sa théorie du pluralisme culturel, Addams accomplit princi-
palement deux opérations : elle « spiritualise »27 les immigrants et elle 
identifie des processus d’interaction entre immigrants et Américains 
qui pourraient contribuer à l’avènement d’une société démocratique, 
pluraliste et cosmopolite. Elle a plaidé avec éloquence pour la néces-
sité de « spiritualiser » les immigrants comme d’une étape essentielle 
en vue de faciliter la compréhension interculturelle. Dans son discours 
de rentrée, intitulé « Recent Immigration », à l’Université de Chicago 
en 190528, elle critique les spécialistes de l’immigration qui, en dépit de 
leurs vastes corpus de données, « ne nous ont fourni aucune méthode 
permettant de découvrir les hommes, de les “spiritualiser”, de les 
comprendre, d’avoir des relations avec les étrangers et de recevoir  
ce qu’ils apportent » (Addams, 1905a : 10). Les données des savants ne 
révélaient rien de la vie intime des immigrants ou de la façon dont 
ils interprétaient la vie pour lui donner du sens. En d’autres termes, 
« spiritualiser » revenait à comprendre un peuple tel qu’il vit sa propre 
culture, à partir de sa propre expérience vécue.

En 1903, Addams lit avec enthousiasme The Souls of Black Folk 
de Du Bois29. Dans l’« Avant-propos », ce dernier écrit : « J’ai cherché 
ici à brosser le portrait, vague et incertain, du monde spirituel dans 
lequel dix mille mille (Ten thousand thousand) [sic] Américains vivent 
et se débattent. » (Du Bois, 1903/1997 : 34). C’est exactement ce que 
fait le livre : il « spiritualise » les Afro-Américains de la même manière 
qu’Addams cherchait à « spiritualiser » ses voisins immigrés. Les  
histoires de Du Bois humanisent les hommes et les femmes noirs et 



128

mettent en évidence leur crise spirituelle. Il détaille l’expérience de 
la double conscience, « deux âmes, deux pensées, deux efforts non 
réconciliés » (ibid. : 38). Il souligne les dons de musique et de folklore 
et la foi religieuse que les esclaves noirs ont apportés aux États-Unis 
(ibid. : chap. 10, 11 et 12). De même qu’Addams présente l’expérience des 
immigrants comme une critique du matérialisme américain, Du Bois 
présente les expériences des Afro-Américains comme une critique de 
l’incapacité de l’Amérique à vivre ses idéaux. « Le problème des Noirs, 
pointe-t-il, est un test concret des principes sous-jacents de la grande 
république. » (Ibid. : 43-44). Enfin, il insiste sur les dimensions cosmo-
polites de la ligne de couleur qui se déroule à travers l’Afrique, l’Asie 
et l’Amérique (ibid. : 45).

Addams était une visionnaire qui se voyait comme une sociologue. 
Sa méthode – dans Democracy and Social Ethics (1902/2002 : 7-9) et 
Newer Ideals of Peace (1907/2007 : 5-8) – consistait à identifier des pro-
cessus sociaux d’interaction en cours qui, s’ils étaient encouragés et 
soutenus, pouvaient conduire à la démocratie sociale et au cosmo-
politisme. Il en va de même pour sa théorie du pluralisme culturel. 
Prétendre identifier des tendances similaires entre les Noirs et les 
Blancs aurait été difficile autour de 1900. Le tournant du xixe siècle 
au xxe siècle a été appelé le nadir des relations raciales aux États-Unis 
(Logan, 1965 ; Williamson, 1984 : 80). Les lois Jim Crow ont été pro-
mulguées, les schémas de ségrégation se sont durcis et le règne de la 
terreur du K.K.K. battait son plein. Pourtant, certaines relations com-
mençaient à se tisser. Addams elle-même participait à des projets 
interraciaux avec Du Bois, Reverdy Ransom, Ida B. Wells-Barnett et 
quelques autres. Du Bois pensait que ce genre d’efforts pouvait servir 
de modèle à la compréhension et à l’harmonie entre les races. Il écrit 
que la justice et la réconciliation raciale passeront par « des points de 
transfert où les pensées et les sentiments d’une race peuvent entrer 
en contact direct et en sympathie avec les pensées et les sentiments 
de l’autre » (Du Bois, 1903/1997 : 144).



129

L’ampleur des différences entre les cultures d’origine euro-
péenne des immigrants et la culture afro-américaine rend difficile 
l’extension de la théorie d’Addams. Elle pensait que les immigrants 
apportaient leurs traditions culturelles de « là-bas (over there) ». En 
revanche, la culture afro-américaine était profondément américaine. 
Au départ, 400 000 Africains réduits en esclavage se sont créés en 
tant qu’Afro-Américains en partageant les fragments de culture qu’ils 
avaient apportés avec eux et en adaptant les matériaux culturels des 
Amérindiens et des colons blancs. Pour beaucoup, cette culture a été 
à nouveau brisée par le commerce interne des esclaves, lorsqu’un 
million d’entre eux ont été forcés de migrer vers le Sud Profond (Deep 
South). Ils ont alors dû recommencer le processus de création cultu-
relle. L’émancipation a ouvert de nouvelles opportunités et de nou-
veaux défis dans ce sens, tout comme la grande migration vers le Nord 
de six millions de personnes qui a suivi (Berlin, 2010 : 5). L’historien 
Ira Berlin décrit ainsi l’expérience afro-américaine :

L’impact cumulatif des interrelations répétées entre le mouve-

ment et le lieu a requis une innovation continue dans la société 

noire. Le mouvement a libéré l’impulsion créatrice et le lieu lui 

a donné une plateforme pour se développer. Au cours de quatre 

siècles, l’innovation culturelle – dans la langue, la cuisine, la 

rhétorique, la théologie, la musique – est devenue la marque de 

l’expérience afro-américaine. (Ibid. : 239)

Addams n’a pu lire l’ouvrage éloquent de Berlin, The Making of 
African Americans, publié en 2010, mais Frederick Douglass avait  
souligné dès 1854 à quel point la culture noire était américaine. Il affir-
mait que le peuple « américain » était composé de Noirs et de Blancs, 
d’Africains et d’Européens. Pour les Noirs, l’appartenance aux États-
Unis était viscérale.

Je ne sais pas quelles épreuves les lois du pays pourraient im- 

poser, qui puissent inciter le citoyen de couleur à quitter son sol 

natal (native soil). Il était ici dans son enfance ; il y est encore 



130

aujourd’hui30. Deux cents ans ont passé sur lui, ses larmes et son 

sang se sont mêlés au sol, et son attachement au lieu de sa nais-

sance est plus fort que le fer. (Douglass, 1854 : 13, 35)

Anna Julia Cooper l’a dit dans Voice from the South (1892/1998), en 
soulignant que les dons (gifts) que les Afro-Américains ont faits aux 
États-Unis, loin d’être de simples bribes de cultures africaines, étaient 
eux-mêmes typiquement américains. Nous devons reconnaître les 
apports d’« une race qui a produit le seul répertoire d’œuvres et de 
chansons folkloriques véritablement américain, une race qui a déve-
loppé l’assemblage le plus original et unique de fables et de mythes que 
l’on puisse trouver sur un continent » (ibid. : 158). Et puisqu’Addams 
s’intéressait surtout aux modes de travail comme élément central de 
la culture, alors, comme le souligne Cooper, les énormes quantités et 
qualités du travail avec lesquelles les Noirs ont bâti une bonne part 
des États-Unis figurent en bonne place dans la création de la culture 
américaine (ibid. : 153-156). Addams critiquait le matérialisme améri-
cain comme trop pauvre ; Douglass et Cooper montrent que sa concep-
tion de l’« Américain » était elle-même trop étriquée.

De même, la compréhension anthropologique de la culture par 
Addams suivait la méthode historique. Celle-ci reposait sur l’hypo-
thèse que l’évolution de la civilisation était l’histoire du dévelop- 
pement culturel, du sauvage au civilisé en passant par le primitif. Cette 
hypothèse était ancrée dans le langage qu’elle utilisait pour décrire les 
cultures d’origine des immigrants. Malgré le respect évident qu’elle 
témoignait pour la culture de ses voisins, elle les plaçait au début 
de l’échelle de l’évolution. Ses voisins immigrés étaient des « gens 
simples », « encore au stade de la connaissance tribale » (Addams, 
1899 : 47). En les qualifiant de simples et de primitifs, elle n’utilisait 
pas le vocabulaire de l’époque à la légère. Il s’agissait de termes tech-
niques. Addams (1905a : 15) considérait leurs coutumes comme des 
« survivances » des « origines ». Les « survivances » étaient des restes 
de cultures plus anciennes, dont la fonction avait été perdue, mais qui 
persistaient en tant qu’habitudes, en tant qu’ombres (Tylor, 1865/1903 : 



131

16-17). Malgré sa prétention à utiliser la méthode historique, il y avait 
quelque chose de statique dans son sens de l’histoire. Berlin identifie le 
problème. Addams croyait dans un « mythe de la stabilité – de l’atem-
poralité de la société prémoderne et de la fixité de la vie paysanne » 
(Berlin, 2010 : 45). De même, elle recherchait en Afrique des traces 
de la culture afro-américaine au lieu d’examiner le développement 
continu de cette culture au fil du temps. Elle savait que nombre de ses 
voisins avaient vécu sous des régimes d’oppression. Beaucoup de ses 
voisins juifs avaient été contraints de vivre dans la « Zone de résidence 
(Pale of Settlement) »31 ; beaucoup de ses voisins slaves avaient subi de 
graves discriminations dans l’Empire austro-hongrois. Pourtant, elle 
ne voyait pas les coutumes de ces immigrants comme des exemples 
d’adaptations culturelles, réalisées dans des conditions d’oppression. 
Si elle l’avait fait, elle aurait peut-être été en mesure de reconnaître la 
culture afro-américaine comme une culture américaine forgée dans 
des conditions d’oppression.

L’agencement du Musée du travail de Hull House, typique de 
l’époque, était conçu selon la même méthode historique (Conn, 
1998 : 5). Le département textile, par exemple, retraçait « l’évolu-
tion ordonnée, depuis le filage de la femme Navajo […] jusqu’aux 
machines les plus compliquées » (Addams, 1902 : 7). Addams et 
Dewey discutèrent longuement de son idée de Musée du travail 
(Addams, 1910/1990 : 139). Le programme de la Laboratory School 
de Dewey suivait le même schéma. Les enfants de sept ans commen-
çaient par les activités productives au stade des sociétés sauvages, 
avant de remonter jusqu’au stade des sociétés civilisées. Comme au 
Musée du travail, l’accent était mis sur « le progrès de l’homme » et 
sur « la façon dont le progrès a été réalisé ». En fait, Dewey affirmait 
qu’une école idéale devrait comprendre un « musée industriel com-
plet » (Dewey, 1899/1976 : 63, 53-54). La théorie de l’évolution sociale 
et la méthode historique ont empêché Addams d’accorder le plein 
respect dû aux cultures d’origine des immigrants et d’agir sur une 
base de réciprocité démocratique avec elles, de même qu’elles l’ont 



132

empêchée de reconnaître à leur juste valeur les contributions de la 
culture afro-américaine pour tous les Américains.

CONCLUSION

De nombreux aspects de la théorie du pluralisme culturel d’Addams 
portaient la promesse d’une plus large acceptation de la diversité. Mais 
d’autres éléments, provenant du paradigme intellectuel le plus pro-
fondément ancré en son époque, ont contrarié ce pluralisme culturel.  
Addams et d’autres intellectuels blancs auraient-ils pu surmonter 
les limitations de la théorie de l’évolution sociale et de la méthode 
historique ? Auraient-ils pu en extirper les implications enfouies jusque 
dans les préjugés les plus communs ? Je l’ignore. Les paradigmes sont 
têtus, protéiformes, et prennent de nombreux visages sans pour autant 
disparaître. Même aujourd’hui, lorsque j’entends des conférenciers 
expliquer pourquoi les jeunes devraient créer des entreprises de tech-
nologie ou inventer des sources d’énergie alternatives, j’entends à nou-
veau à quel point le paradigme du progrès linéaire de la civilisation 
n’a besoin que de quelques nouvelles rustines. Comprendre les limites 
des questionnements d’Addams devrait nous donner l’humilité d’exa-
miner les nôtres.



133

BIBLIOGRAPHIE
Les matériaux marqués JAPM sont tirés de la collection de microfilms dans les Jane Addams 

Papers de Ann Arbor, Michigan. Le premier chiffre est celui de la bobine ; le second chiffre, 

suivant les deux points, est celui de l’image. Cf. Mary Lynn McCree Bryan (dir.) (1984), 

The Jane Addams Papers, 1860-1960, Ann Arbor, University Microfilms International.

Addams Jane (1899), « A Function of the Social Settlements », Annals of the 
American Academy of Political and Social Science, 13, p. 33-55.

Addams Jane (1901), « Respect for Law », New York Independent, 53 (3 janvier), 
p. 8-20. 

Addams Jane (1902b), « The New Social Spirit », Proceedings [National Council of 
Jewish Women], p. 16-22. JAPM 46:1089.

Addams Jane (1903), « Letter to Sarah Alice Addams Haldeman », 5 juin. 
JAPM 4:619.

Addams Jane (1904), « The Humanizing Tendency of Industrial Education », 
Chautauquan, 39, p. 266-272. 

Addams Jane (1905a), « Recent Immigration : A Field Neglected by the Scholar », 
Commons, 10 (janvier), p. 9-19. 

Addams Jane (1905b), « Work and Play », Chautauqua Assembly Herald, 30, p. 102. 
JAPM 46:1383.

Addams Jane (1906), « Social Settlements in Illinois », Transactions [Illinois State 
Historical Society], p. 162-170. JAPM 46:1418.

Addams Jane (1908a), « Advantages and Disadvantages of a Broken Inheritance », 
Bulletin [Atlanta University], 183 (1-2). JAPM 46:1705.

Addams Jane (1908b), « The Chicago Settlement and Social Unrest », Charities 
and the Commons, 20 (2 mai), p. 155-166. JAPM 46:1692.

Addams Jane (1908c), « Public Schools and the Immigrant Child », Journal of 
Proceedings and Addresses [National Education Association], 46, p. 99-102. 
JAPM 46:1628.

Addams Jane (1911), « Social Control », Crisis, 1 (janvier), p. 22-23. JAPM 47:121.
Addams Jane (1912), « Women Celebrate Election Victories », New York Times, 25 

novembre, p. 8.
Addams Jane (1913), « Letter to Anita McCormick Blaine », 13 février. JAPM 7:769.
Addams Jane (1913b), « The Fiftieth Anniversary Celebration of the Emancipation 

Proclamation of President Abraham Lincoln », Broad Ax, février, 1.
Addams Jane (1915), « Birth of a Nation Arouses Ire of Miss Jane Addams », 

Chicago Defender, 20 mars, p. 1.
Addams Jane (1990 [1910]), Twenty Years at Hull House, Urbana, University of 

Illinois Press.
Addams Jane (2002 [1902]), Democracy and Social Ethics, Urbana, University of 

Illinois Press.



134

Addams Jane (2002 [1916]), The Long Road of Woman’s Memory, Urbana, 
University of Illinois Press.

Addams Jane (2007 [1907]), Newer Ideals of Peace, Urbana, University of Illinois Press.
Arnold Matthew (1869), Culture and Anarchy : An Essay in Political and Social 

Criticism, Londres, Smith, Elder.
Berlin Ira (2010), The Making of African America : The Four Great Migrations, 

New York, Viking.
Boas Franz (1911), The Mind of Primitive Man, New York, Macmillan.
Bourne Randolph S. (1916), « Trans-National America », Atlantic Monthly, 118 

(juillet), p. 86-97.
« Colored Girl Graduates from Wellesley », Chicago Defender, 22 juin 1912, p. 1.
Conn Steven (1998), Museums and American Intellectual Life, 1876-1926, Chicago, 

The University of Chicago Press.
Cooper Anna Julia (1998 [1892]), The Voice of Anna Julia Cooper : Including a 

Voice from the South and Other Important Essays, Papers, and Letters, éd. par 
Charles Lemert & Esme Bhan Lanham, Rowman & Littlefield.

Crocker Ruth (1992), Social Work and Social Order, Urbana, University of 
Illinois Press.

Crook Paul (1994), Darwinism, War and History : The Debate over the Biology of 
War from the « Origin of Species » to the First World War, New York, Cambridge 
University Press.

Deegan Mary Jo (2002), Race, Hull-House, and the University of Chicago, 
Westport, Praeger.

Dewey John (1969), « Introduction to Philosophy : Syllabus of Course 5 », The 
Early Works, 1882-1898. The Collected Works of John Dewey, 1882-1953, éd. par 
Jo Ann Boydston, vol. 3 : 1889-1892, Carbondale & Edwardsville, Southern 
Illinois University Press, p. 211-235.

Dewey John (1976), « Interpretation of Savage Mind », in The Middle Works, 1899-
1924. The Collected Works of John Dewey, 1882-1953, éd. par Jo Ann Boydston, 
vol. 2 : 1902-1903, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University 
Press, p. 39-52.

Dewey John (1976 [1899]), The School and Society, in The Middle Works, 1899-1924. 
The Collected Works of John Dewey, 1882-1953, éd. par Jo Ann Boydston, vol. 1 : 
1899-1901, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press, 
p. 1-109.

Dewey John (1980), « Nationalizing Education », The Middle Works, 1899-1924. 
The Collected Works of John Dewey, 1882-1953, éd. par Jo Ann Boydston, 
vol. 10 : 1916-1917, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University 
Press, p. 202-210.

Dewey John (1980), « The Principle of Nationality », The Middle Works, 1899-1924. 
The Collected Works of John Dewey, 1882-1953, éd. par Jo Ann Boydston, vol. 10 : 
1916-1917, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. 285-
291.



135

Douglass Frederick (1854), « The Claims of the Negro, Ethnologically Considered », 
in From Slavery to Freedom : The African-American Pamphlet Collection, 1822-
1909, 12 juillet. En ligne : <http://memory.loc.gov/cgi-bin/query/r?ammem/
rbaapc:@field%28DOCID+@lit %28rbaapc07900div2 %29%29> (consulté le 24 
juillet 2013).

Du Bois William Edward Burghardt (dir.) (1969 [1908]), The Negro American 
Family, New York, Negro University Press.

Du Bois William Edward Burghardt (1997 [1903]), The Souls of Black Folk, New 
York, Bedford/St. Martin’s.

Eaton Allen H. (1932), Immigrant Gifts to American Life : Some Experiments in 
Appreciation of the Contributions of Our Foreign-Born Citizens to American 
Culture, New York, Russell Sage Foundation.

Fallace Thomas D. (2011), Dewey and the Dilemma of Race : An Intellectual 
History, 1895-1922, New York, Teachers College Press.

Farrell John C. (1967), Beloved Lady : A History of Jane Addams’ Ideas on Reform 
and Peace, Baltimore, Johns Hopkins University Press.

« First Report of the Labor Museum at Hull House », Privately Printed, 1902. 
JAPM 46:1078.

« Frederick Douglass Center », Broad Ax, 5 mai 1906, 2.
Frederickson George M. (1971), The Black Image in the White Mind, 

Middletown, Wesleyan University Press.
Giddings Paula J. (2008), Ida : A Sword among Lions, New York, Harper Collins.
Gutman Herbert G. (1976), The Black Family in Slavery and Freedom, 1750-1925, 

New York, Vintage.
Hamington Maurice (2009), The Social Philosophy of Jane Addams, Urbana, 

University of Illinois Press.
Hawkins Mike (1997), Social Darwinism in European and American Thought, 

1860-1945, Cambridge, Cambridge University Press.
Higham John (1992), Strangers in the Land : Patterns of American Nativism, 

1860-1925, New Brunswick, Rutgers University Press.
Hobhouse Leonard Trelawney (1904), Democracy and Reaction, Londres, T. F. 

Unwin.
Hobson John A. (1902), Imperialism, New York, James Pott.
Holbrook Agnes Sinclair (2007 [1895]), « Map Notes and Comments », in Residents 

of Hull-House, Hull-House Maps and Papers, Urbana, University of Illinois Press, 
p. 53-62.

Jacobson Matthew Frye (1998), Whiteness of a Different Color : European Immigrants 
and the Alchemy of Race, Cambridge, Mass., Harvard University Press.

Jacobson Matthew Frye (2002), Special Sorrows : The Diasporic Imagination of 
Irish, Polish, and Jewish Immigrants in the United States, Berkeley, University 
of California Press.

James William (1977 [1909]), The Pluralistic Universe, Cambridge, Harvard 
University Press.



136

Kallen Horace M. (1915), « Democracy versus the Melting-Pot », Nation, 
25 février, p. 190-194, et p. 217-220.

Knight Louise W. (2005), Citizen : Jane Addams and the Struggle for Democracy, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Knight Louise W. (2010), Jane Addams : Spirit in Action, New York, Norton.
Kopan Andrew T. (1981), « Greek Survival in Chicago », in Peter d’A. Jones 

& Melvin G. Holli (dir.), Ethnic Chicago, 2e éd., Grand Rapids, William B. 
Eerdmans, p. 80-139.

Lasch-Quinn Elisabeth (1993), Black Neighbors : Race and the Limits of Reform in 
the American Settlement House Movement, 1890-1945, Chapel Hill, University 
of North Carolina Press.

Leiby James (1983), « Social Control and Historical Explanation : Historians View 
the Piven and Cloward Thesis », in Walter I. Trattner (dir.), Social Welfare or 
Social Control ? Some Historical Reflections on Regulating the Poor, Knoxville, 
Univetsity of Tennessee Press, p. 90-113.

Levine Lawrence W. (2007), Black Culture and Black Consciousness, New York, 
Oxford University Press.

Lewis David Levering (1993), W. E. B. Du Bois : Biography of a Race, 1868-1919, 
New York, Henry Holt.

Lodge Henry Cabot (1891), « The Restriction of Immigration », North American 
Review, 152, p. 27-36.

Logan Rayford W. (1965), The Betrayal of the Negro : From Rutherford B. Hayes to 
Woodrow Wilson, New York, Collier.

Mazzini Giuseppe (1907 [1860]), The Duties of Man, Londres, J. M. Dent.
« Operation Fatal to Miss Haynes, Y.W.C.A. Worker », Chicago Defender, 8 juillet 

1922, p. 8.
Philpott Thomas Lee (1991), The Slum and the Ghetto : Immigrants, Blacks, and 

Reformers in Chicago, 1880-1930, Belmont, Wadsworth.
Ransom Reverdy (1949), The Pilgrimage of Harriet Ransom’s Son, Nashville, 

Sunday School Union.
Reed Christopher Robert (1997), The Chicago NAACP and the Rise of Black 

Professional Leadership : 1910-1966, Bloomington, Indiana University Press.
Ripley William Z. (1908), « Races in the United States », Atlantic Monthly, 102, 

p. 745-759.
Ross Edward A. (1901a), « The Causes of Race Superiority », Annals of the 

American Academy of Political and Social Science, 18, p. 67-89.
Ross Edward A. (1901b), Social Control : A Survey of the Foundations of Order, 

New York, Macmillan.
Rouse Jacqueline Anne (1989), Lugenia Burns Hope : Black Southern Reformer, 

Athens, University of Georgia Press.
Royce Josiah (1983 [1892]), The Spirit of Modern Philosophy, New York, Dover.



137

Royce Josiah (2009 [1902]), « Provincialism », in Scott L. Pratt & Shannon 
Sullivan (dir.), Race Questions, Provincialism, and Other American Problems, 
New York, Fordham University Press, p. 69-92.

Royce Josiah (2009 [1900]), « Some Characteristic Tendencies of American 
Civilization », in Scott L. Pratt & Shannon Sullivan (dir.), Race Questions, 
Provincialism, and Other American Problems, New York, Fordham University 
Press, p. 223-248.

Schultz Rima L. (2007 [1895]), « Introduction », in Residents of Hull-House, 
Hull-House Maps and Papers, Urbana, University of Illinois Press, p. 1-42.

Shaler Nathaniel S. (1893), « European Peasants as Immigrants », Atlantic 
Monthly, 71, p. 647-655.

Spear Allan H. (1967), Black Chicago : The Making of a Negro Ghetto : 1890-1920, 
Chicago, The University of Chicago Press.

Stocking George W. Jr. (1968), Race, Culture, and Evolution : Essays in the 
History of Anthropology, New York, Free Press.

Strong Josiah (1885), Our Country : Its Possible Future and Its Present Crisis, New 
York, Baker & Taylor.

Tillinghast Joseph Alexander (1902), « The Negro in Africa and America », 
Publications of The American Economic Association, 3rd Series, 3.2, New York, 
Macmillan.

Tylor Edward Burnett (1903 [1865]), Primitive Culture : Researches into the 
Development of Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art, and Custom, 
vol. I, Londres, John Murray.

Walker Francis A. (1896), « Restriction of Immigration », Atlantic Monthly, 77, 
p. 822-829.

Williams Fannie Barrier (1894), « The Intellectual Progress of the Colored Women 
of the United States since the Emancipation Proclamation », in May Wright 
Sewall (dir.), The World’s Congtress of Representative Women, Chicago, Rand 
McNally. En ligne : <http://archive.org/stream/worldscongressof00worluoft/
worldscongressof00worluoft_djvu.txt> (consulté le 24 juillet 2013).

Williamson Joel (1984), The Crucible of Race : Black-White Relations in the 
American South since Emancipation, New York, Oxford University Press.



138

NOTES
1 [NdE. : Marilyn Fischer (2014), 
« Addams on Cultural Pluralism, 
European Immigrants, and African 
Americans », The Pluralist, 9 (3), p. 38-
58 (traduction de l’anglais au français 
par Daniel Cefaï, qui remercie Marilyn 
Fischer et The Pluralist de nous avoir 
gracieusement cédé le copyright de 
l’article pour cette publication dans 
Pragmata).]

2 Holbrook (1895 : 59-61 ; et sur les 
cartes, p. 59).

3 Cf. Addams (1901 ; 1911). Elle 
condamne Birth of a Nation comme 
une « caricature pernicieuse de la race 
noire » dans une interview au New York 
Evening Post, reprise plus tard dans le 
Chicago Defender (Addams, 1915 : 1).

4 Pour le discours de Du Bois à Hull 
House, cf. Addams (1910/1990 : 149). 
Pour des exemples de moments où 
Addams et Du Bois ont partagé la 
scène, voir Addams (1912 ; 1913b).

5 Il s’agit notamment de l’Institutional 
Church and Social Settlement de 
Reverdy Ransom, de la Frederick 
Douglass House et de la Wendell 
Phillips House. Voir Ransom (1949 : 
103-112) ; « Frederick Douglass Center » 
(1906) ; et Addams (1913).

6 Pour l’aide apportée par Addams 
à Lugenia Burns Hope, voir Rouse 
(1989 : 16-17) ; sur Ethel Caution Davis, 
voir « Colored Girl » (1912) ; à propos 
de Byrdie Henrietta Haynes, voir 
« Operation Fatal » (1922).

7 Sur Dewey, voir Fallace (2011 : 
4-5). Pour les essais de Dewey sur 
le pluralisme culturel en temps de 
guerre, voir Dewey, « Nationalizing 
Education » (MW.10.202-210), et 
« Principle of Nationality » (MW.10.285-
291). The Spirit of Primitive Man de 
Boas a été publié en 1911. Frederickson 
écrit : « Les vues de Boas n’ont pas 
gagné un large public avant les 
années 1920, lorsque les nouvelles 
découvertes en génétique ont enfin 
chassé les lamarckiens du terrain. » 
(Frederickson, 1971 : 315). Sur le 
lamarckianisme dans les sciences 
sociales américaines, voir Stocking 
(1968 : 117-122, chap. 10).

8 Cf. Hawkins (1997) pour une vue 
d’ensemble de l’éventail des positions 
adoptées par les théoriciens de 
l’évolution sociale. Pour les théoriciens 
qui se sont fermement opposés à 
l’impérialisme tout en adhérant à 
l’évolutionnisme social, voir Hobson 
(1902) et Hobhouse (1904).

9 À titre d’exemple, voir la discussion 
de William James sur le fait que les 
peuples primitifs n’ont pas la capacité 
de généraliser et de synthétiser et 
que, par conséquent, leur pensée « ne 
contient pratiquement aucune trace 
de philosophie » (James, 1909/1977 : 
15). Dewey situe l’esprit sauvage aux 
origines du développement mental 
de l’homme, en disant qu’il est 
limité par « l’incapacité de concevoir 
tout ce qui est impersonnel, c’est-à-
dire éloigné, généralisé, objectivé, 
abstrait » (« Interpretation », MW.2.48). 



139

Royce discute de la croissance lente 
et évolutive de la civilisation dans 
la conférence IX de Spirit of Modern 
Philosophy (1892/1983 : « The Rise of 
the Doctrine of Evolution »).

10 Le nombre de races souvent 
invoqué était de trois : teutonique 
(ou anglo-saxon), alpine et méditer-
ranéenne. Voir Higham (1992 : 154) ; 
Jacobson (1998 : 78).

11 Voir Addams (1902/2002 : 9). 
Voir également comment Addams 
caractérise les familles d’immigrés 
(ibid. : chap. 1, « Charitable Efforts » ; et 
1907/2007 : chap. 3 et 4).

12 Addams (1906 : 170) ; Farrell (1967 : 
83-84) ; Addams (1910/1990 : 141). De 
même, Addams définit la culture 
comme « une connaissance des choses 
qui ont été longtemps chéries par les 
hommes, les choses que les hommes 
ont aimées parce qu’elles ont adouci et 
interprété la vie au fil des générations, 
et qu’elles l’ont dotée de valeur et de 
sens » (Addams, 1908c : 99-100).

13 Jacobson (1998 : 223-226), sur 
la relation étroite dans l’histoire 
américaine entre la blancheur et le 
droit de posséder des biens privés.

14 [NdT. : Par Pilgrims (Pèlerins), 
Addams faisait référence au petit 
groupe de puritains séparatistes 
(plus tard Congrégationalistes) qui, 
en quête de liberté religieuse, ont 
quitté Leyde, aux Provinces-Unies, 
puis Southampton et Plymouth, en 
Angleterre, en 1620 et ont rejoint, à 
bord du Mayflower, la côte du futur 

Massachussetts où ils ont fondé la 
colonie de New Plymouth.]

15 L’ouvrage de Jacobson, Special 
Sorrows (2002), est un argument 
détaillé en faveur de cette position. Il 
se concentre spécifiquement sur les 
immigrés irlandais, polonais et juifs 
d’Europe de l’Est aux États-Unis ; 
et il documente la manière dont les 
communautés d’immigrés aux États-
Unis ont fonctionné comme des 
communautés en exil qui ont soutenu 
les luttes nationales dans leur pays 
d’origine d’une multitude de façons. 
Addams fait une remarque similaire 
à propos des immigrants italiens 
lorsqu’elle écrit (1899 : 39) : « Mazzini a 
dédié aux travailleurs italiens son plus 
grand appel éthique et philosophique, 
de sorte que le désir d’une république 
a eu beaucoup à voir avec leur venue 
en Amérique. »

16 Jacobson (2002 : 57-63). Josefa 
Humpal-Zeman et Alessandro Mastro-
Valerio étaient tous deux résidents de 
Hull House. Ils publient des journaux 
nationalistes pour les communautés 
d’immigrants bohémienne et 
italienne, respectivement. Voir 
Schultz (1895/2007 : 8-10).

17 Addams (1916/2002 : 14) ; sur la 
visite de Yeats à Hull House, voir 
Addams (1910/1990 : 225).

18 Addams (1910/1990 : 254) ; 
Kopan (1981 : 113). Kopan détaille 
l’importance d’Addams et de Hull 
House pour la communauté grecque 
(ibid. : 109-116). De nombreuses 
sociétés grecques, professionnelles, 



140

d’entraide ou d’affaires, ont été 
organisées à Hull House. Kopan écrit : 
« Elle a beaucoup fait pour aider 
à solidifier la solidarité et la fierté 
ethniques parmi les immigrants grecs 
de Chicago. » (Ibid. : 112).

19 Addams (1907/2007 : 54). Addams a 
également critiqué les syndicats pour 
leur discrimination à l’égard des Noirs 
et des Chinois (ibid. : 53).

20 Ross (1901b : chap. 30). Voir Leiby 
(1983) sur la façon dont la signification du 
terme a changé au milieu du xxe siècle.

21 Addams (1911 : 22-23). Addams 
ajoute que les traditions sociales 
italiennes « deviennent souvent un 
frein au progrès par la bigoterie même 
avec laquelle elles s’y accrochent » 
(ibid. : 22). Cf. également Addams 
(1910/1990 : 144-145).

22 Il y a peu de preuves de la façon 
dont Addams comprenait la culture 
afro-américaine à cette époque. Il est 
possible que, dans ces deux essais, 
elle se référait surtout aux mœurs 
sexuelles de la famille noire. J’exagère 
peut-être la mesure dans laquelle 
elle pensait que les Afro-Américains 
devaient construire une nouvelle 
culture. Même si tel était le cas, les 
obstacles dont je parle ci-dessous, 
qui se sont opposés à l’extension par 
Addams de sa théorie du pluralisme 
culturel aux Afro-Américains, seraient 
toujours d’actualité.

23 Voir la revue de Hamington (2009 : 
119-125) sur les auteurs qui critiquent 
Addams pour ces raisons.

24 Stocking (1968 : chap. 2-3), pour 
une histoire de l’anthropologie du 
xixe siècle et les sources auxquelles 
recouraient les anthropologues.

25 Du Bois mentionne des fragments 
de la culture africaine en termes de 
musique et de religion qui ont été 
transportés, mais il ne donne pas de 
compte rendu historique détaillé des 
étapes de leur transmission. Du Bois 
(1903/1997 : chap. 10 et 14).

26 Deegan (2002 : 38) cite Fanny B. 
Williams comme sociologue de 
Hull House et affirme qu’elle visitait 
fréquemment Hull House.

27 Addams parle de la nécessité de 
« spiritualiser » les immigrants dans 
« Recent Immigration » (1905a : 10), et 
« Chicago Settlement » (1908b : 155). 
Quelques lignes plus bas, elle parle 
de « comprendre un peuple tel qu’il 
vit sa propre culture, à partir de sa 
propre expérience vécue ». Dewey 
a une compréhension similaire 
de « spiritualiser » lorsqu’il écrit : 
« L’individu naturel, en entrant en tant 
que membre dans un individu plus 
grand [l’unité sociale considérée] et en 
partageant son action, est spiritualisé. 
Sa fonction (c’est-à-dire ses capacités 
naturelles en action) est son esprit. » 
(1969/EW.3.220).

28 Il s’agit du 53e Discours de rentrée 
(Convocation ou Commencement 
address) donné à l’Université de 
Chicago, dans la salle Leon Mandel, le 
20 décembre 1904 – pour la première 
fois par une femme. 



141

29 Voir la lettre d’Addams à Sarah 
Alice Addams Haldeman, le 5 juin 
1903, où elle écrit : « Je viens de vous 
envoyer un exemplaire de Souls of the 
Black Folk [sic] de Du Bois, que Mary 
Smith et moi-même avons beaucoup 
apprécié de lire sur le chemin du 
retour du voyage à Atlanta. »

30 [NdT. : Frederick Douglass répond 
en 1854 aux tentatives de certains 
Blancs de la Société américaine de 
colonisation (American Colonization 
Society) de renvoyer les anciens 
esclaves affranchis en Afrique, sous 
le prétexte qu’ils ne peuvent pas 
s’intégrer et qu’ils risquent d’aider 
les esclaves à se libérer. « He was here 
in its infancy ; he is here in its age. » 
L’argument des abolitionnistes était 
que les esclaves avaient été amenés 
aux États-Unis depuis 1619, et qu’ils 

ne pouvaient pas davantage être vus 
comme des Africains que les autres 
colons, après quelque temps, ne 
pouvaient être traités d’Européens. Le 
projet de retour au Liberia, fondé en 
1822, indépendant en 1847, a décliné à 
partir des années 1850, faute d’intérêt 
des principaux intéressés et faute de 
financement par les États fédérés.] 

31 [NdT. : Zone de résidence (Pale of 
Settlement) : région occidentale de 
l’Empire russe, créée par Catherine II, 
qui a existé de 1791 à 1917, dans 
laquelle la résidence permanente des 
Juifs était autorisée. Elle couvrait 
la Biélorussie, la Lituanie et la 
Moldavie actuelles, une grande partie 
de l’Ukraine et du centre-est de la 
Pologne, ainsi que des parties de la 
Lettonie et de ce qui est aujourd’hui la 
Fédération de Russie occidentale.]


