PRAGMATISME
ET PLURALISMES
DEPUIS WILLIAM
JAMES

GENESE ET
TRANSFORMATIONS
DU «PLURALISME
CULTUREL »

GUILLAUME GARRETA



Le «pluralisme», en particulier sous la déclinaison

du «pluralisme culturel », est devenu un concept
incontournable pour décrire la dynamique des sociétés
occidentales post-modernes. Son injection comme
argument ou valeur dans les débats contemporains sur
la démocratie invite a en restituer la genese, inscrite
initialement au sein d’'un débat entre pragmatistes.
L’acception dominante du pluralisme contemporain, telle
que celle défendue par Hilary Putnam, est «cognitive »
ou épistémique. Mais dans le discours public qui le voit
émerger au début du xXxesiecle, le pluralisme est d’abord
une position ontologique, revendiquée par William James,
comme permettant de dépasser les impasses stériles de
I'opposition monisme-dualisme, tout en échappant au
spectre du relativisme («culturel » et moral). L’article
reconstruit cette position, puis la maniére dont Horace
Kallen, ancien étudiant de James, crée, en réaction ala
thématique du melting-pot, I’expression de « pluralisme
culturel » et lui donne un sens politique «radical ». Il
examine enfin la maniére dont John Dewey en effectue
une vive critique au nom de la nécessaire attention aux
conditions du pluralisme (et de la démocratie), et dont
Randolph Bourne critique Kallen et Dewey au nom du
cosmopolitisme. La restitution de ces débats permet
d’éclairer certaines tensions constitutives inhérentes au
«pluralisme démocratique » contemporain.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; PLURALISME CULTUREL ; RELATIVISME; WILLIAM
JAMES; JOHN DEWEY; PLURALISME.

* Guillaume Garreta est Directeur des relations internationales et
européennes de ’'Université Paris-Saclay [guillaume.garretalat]
universite-paris-saclay.fr].



200

Nous voudrionsici contribuer a une analyse historique et philoso-
phiquedeldmergenceetdel’é¢volution du pluralisme, entendu comme
position théorique et politique, et comme discours sur cette position®.
Le pluralisme, comme Foucaulta pule dire de’homme, est une inven-
tion assez récente. En premiére approximation eten unsenstreslarge,
il caractérise un type contemporain de description de la fragmenta-
tion des Etats et des identités postmodernes, en méme temps que la
revendication communautaire d’'une atténuation ou d’'une disparition
de la hiérarchisation antérieure des valeurs organisant une société:
cette revendication repose sur I'adoption, implicite ou explicite, de
la tolérance ou du «droit a la différence» comme valeurs suprémes
(apparemment sans contradiction, puisque ces derniéres valeurs ne
semblent pas avoir de contenu spécifique: elles ne sont pas « substan-
tielles », et ne définissent a priori aucune «préférence »). L'évidence de
cettedescription (et, parfois, de cette revendication) s’appuie souvent
(méme si cela peut étre d'une maniére non explicite), sur un plura-
lisme dit «cognitif», ou épistémique, tresrépandu en philosophie dela
connaissance, qui défend le caractére «situé», et propre a un groupe,
desstandardsd’évaluation de ce qui compte comme vrai (en particulier
dans le domaine scientifique). Mais dans le discours public anglo-
saxon, ou il apparait desla fin du Xixesiecle, il caractérise d’abord expli-
citement une métaphysique trés particuliére proposée par le pragma-
tiste William James, qui prétend se situer au-dela de 'opposition clas-
sique entre monisme et dualisme. Ce pluralisme est avant tout ontolo-
gique(ilconcernelanature etl’organisation de ce quiexiste) etles plura-
lismes éthique et culturel ne font que dériver dela structure ouverte et
non totalisable du réel qu'implique le premier. C’est ainsi au nom de
ce pluralisme ontologique que les discours assimilationnistes (dans
le champ politique), que symbolise I'image du melting-pot, se voient
critiqués dans la deuxiéme décennie du Xx°siécle aux Etats-Unis: les
pragmatistes lui substituent un autre registre métaphorique, d’'origine
leibnizienne, et voué a une grande postérité dans les débats autour
du pluralisme culturel, celui de I'orchestre symphonique? Nous vou-
drions ici mettre ’'accent sur quelques traits de cette histoire parfois
méconnue, en indiquant les déplacements conceptuels qui rendent

PRAGMATA, 2024-7/8:198-226



compte, nous semble-t-il, d’'une certaine instabilité théorique du plura-
lisme épistémique contemporain et de son corrélat multiculturel.

L'OFFENSIVE ANTI-ONTOLOGIQUE
DU PLURALISME EPISTEMIQUE

Dans la philosophie contemporaine, hors du champ de la philo-
sophie politique, le pluralisme désigne un pluralisme épistémique
(des méthodes et critéres de la connaissance) qui est souvent utilisé
par des positions défendant un pluralisme axiologique ou politique.
Un de ceux qui ont fait le plus pour établir la pertinence de ce plura-
lisme dans la théorie de la connaissance a été Hilary Putnam. Pour
Iui (comme pour bien d’autres), le pluralisme est mieux défini par ce
qu’il rejette que par ce qu’il est, ou est censé étre: ici, le repoussoir qui
dessine par contraposition le visage du pluralisme est le réalisme méta-
physique, défini par trois théses:

1)lemondeestcequ’ilestenlui-méme, indépendamment del’esprit
et dulangage: autrement dit, le monde consiste en un ensemble fixe
d’objets et de propriétés indépendantes de I’activité de pensée;

2)cemondeindépendant peut, en principe, étre décrit parunerepré-
sentationcompléte, unique, etabsolumentvraie (sansdouteunethéorie
scientifique idéale);

3)lavérité est une notion non épistémique: elle est affaire de corres-
pondance entre des éléments linguistiques et des objets ou des états
de choses d’'un monde indépendant du langage.

CequePutnam (1984,1987) appelle réalisme interne, et qu’il carac-
térise comme équivalent au pluralisme, revient a peu pres alanégation
decestroisthéses. S'opposantau réalisme métaphysique, il part du fait
que le monde peut étre correctement décrit de différentes manieres,
dedifférentes perspectives, qui refletent nos intéréts et nos buts parti-
culiers. On peut décrire correctement le contenu d’une piece avec le
langage de la physique des particules comme avec le langage natu-
rel des objets: on peut utiliser ces deux schemes correctement sans
avoiralesréduire a une ontologie fondamentale universelle et unique.

201



202

Il existe ainsi de nombreuses descriptions vraies du monde, et pas de
vocabulaire scientifique auquel on pourrait réduire tous les autres.
Aucune description ne sera jamais la seule et unique bonne descrip-
tion du monde -il n’y a rien comme cela (pas de God’s eye view,
comme le dit Putnam). Les descriptions sont fondées dans les prati-
ques. Lontologie, 1a vérité et la référence sont internes a des schémes
conceptuels variés qui servent des buts différents.

Cepluralisme estainsi fondé avant tout sur le rejet de la probléma-
tique ontologique, qui est d’emblée dénoncée comme non pertinente.
C’est un pluralisme qui porte sur les méthodes d’investigation ou sur
les standards et criteres de justification de nos énoncés —et parfois
sur les deux. Par exemple, contrairement a ce que pensent certains
empiristes logiques comme Reichenbach, il n’y a pas une méthode
scientifique, inductive, a laquelle on pourrait ramener toutes les pro-
cédures de la science dans toutes les disciplines: et contrairement
aceque pensent les kantiens, iln’y a pas de valeur supréme du bien et
de maxime morale universelle, mais des biens et des préceptessitués.

Cepluralisme est voué a une instabilité structurelle. Il cherche per-
pétuellement & fonder I'objectivité des descriptions sur des criteres
collectifs factuelsinternes a une communauté, mais n’assume pas, en
général, le relativisme épistémique et culturel qui semble en étre le
prolongement naturel: il évoque alors périodiquement des normes,
des méthodes ou des situations idéales qui servent de point de réfé-
rence pour I’évaluation des pratiques effectives. Mais ces idéalités,
leur nature surplombante et la contrainte qu’elles exercent ne sont pas
censées avoir droit de cité dansla perspective du pluralisme des stan-
dardsdejustification. Putnamtentaainsi de substituer alanotion méta-
physique de vérité celle d’«acceptabilité rationnelle dans des condi-
tions de vérification idéales» et celle de «convergence » des opinions
justifiées danslesdites conditions —avant de reculer devantla contra-
diction (quil’obligea d abandonner son «réalisme interne »). Cette ins-
tabilité structurelle, qui se retrouve dans bien des versions de plura-
lisme politique ou axiologique, ou elle s’est déclinée en des variétés



plus ou moins dures de relativisme culturel?, s’explique pour partie
parl’écart du pluralisme épistémique contemporain avec son ancétre
immédiat, le pluralisme «fondateur» du début du Xxe¢siecle, sur un
point crucial. C’est du moins ce que nous allons tenter d’esquisser
dans un deuxieme temps.

LA QUERELLE DES RELATIONSET LA
SOLUTION PLURALISTE DE WILLIAM JAMES

Au début du xXx¢siecle, le terme et le concept de pluralisme sont
extrémement récents dansla philosophie delangue anglaise, comme
le fait remarquer John Dewey dans une des premieres notices quileur
soient consacrées®. Le pluralisme désigne a ce moment la doctrine
selon laquelle les étres composant le monde sont des individus, et
des individus multiples qui entretiennent toutes sortes de relations
mutuelles, et qui ne doivent pas étre considérés comme de simples
affections, modes, ou phénomeénes d’une réalité englobante unique
et absolue. C’est donc bien une position essentiellement ontologique
(d’inspiration nominaliste), qui ne se cantonne pas a nos représenta-
tions ou nos descriptions (méme si elle peut les englober)s. C’est en
fait William James quila met en circulation dansles derniéres années
du x1xesiecle (& partir de La Volonté de croire, 1897) en lui donnant
toute son ampleur. Pour saisir 1a portée de ce geste, il faut rappeler
que le débat philosophique est alors structuré par I'opposition entre
les monistes et les externalistes, qui s’affrontent en particulier sur la
question de la nature de la vérité et des relations. En ce qui concerne
ce dernier point, trés schématiquement, on retrouve deux pdles, les
tenantsdesrelationsinternes et ceux desrelations externes®. Les pre-
miers (comme les néo-hégéliens Bradley et Bosanquet) sont monistes,
ils représentent une des positions philosophiques les plus influentes
del’¢poque. Pour eux, iln’yaqu’unseul Etre, le Tout, le Monde ou I'’Ab-
solu: seul le Tout est réel, les choses séparées n'ont d’existence qu'en
lui, prises isolément elles ne sont quapparences ou représentations.
De cefait, lesrelations font intrinsequement partie des termes qu'elles
relient («A aime B» peut sembler dénoter un fait relationnel, mais

203



204

désigne en fait une propriété ou un état intrinseque de A, totalement
interneaA). Etsilarelation se modifie, c’est lanature méme des termes
quiest modifiée (silarelation présente dans «A est pluslourd que B» est
modifiée, celaveutdire quau moins un des termes connait une trans-
formation). Alors que pour les externalistes, le changement delarela-
tion n’affecte que larelation elle-méme, et non pasles termesreliés (sur
le modele suivant: si « A estau-dessus de B», puis que « A esten dessous
deB», celanechangerienalanaturede AetdeB). Bertrand Russell va
s‘opposer a toute logique tentant de réduire toutes les relations a des
propriétés (a des prédicats aune place, comme «est rouge »). Quand on
ditque « A estantérieur a B», on dénote une asymétrie (temporelle en
l'occurrence)irréductible aux propriétésindividuellesde Aetde B. Les
relations sont donc des concepts spécifiques, logiquement autonomes
par rapportaux termes qu’elles relient. Ce qui existe, ce sont par consé-
quentdes constituants «atomiques» indépendants, qui peuvent entrer
dans des relations «irréductibles » (a autre chose qu’elles-mémes):
c’estlale coeur de ce que I'on appellera bientdt '« atomisme logique »
(Russell, 1914 et 1918/1989), qui, a I'inverse de ce que Russell nomme
le «holismelogique », voitle monde non comme un tout indifférencié,
mais comme une multiplicité de complexes constitués d’éléments
atomiques entretenant entre eux certaines relations’.

Pour sortir de ce qu’ils percoivent comme une alternative stérile et
réductrice, certains pragmatistes® vont suggérer l'attitude et la doc-
trine qu’est le pluralisme. Pour William James, pour qui la différence
entre monisme et pluralisme est sans doute «la plus prégnante et la
plus féconde de toute la philosophie », le plus urgent est de sortir de
I'image moniste du monde, sans tomber dans I’externalisme radical.
Les idéalistes absolus ne se rendent pas compte qu’ils transforment
un postulat méthodologique, celui de I'unité du monde, en un trait
ontologique infondé.

[Car] primafacie,le monde est un pluralisme: tel que nousle trou-
vons, son unité semble étre celle de n’importe quelle collection :
et nos pensées les plus élevées se ramenent principalement aux



efforts que nous consacrons a le dégager de cette prime forme
brute. Nous découvrons, a mesure que nous la postulons, une
unité plus compleéte que n’en apportent les premieres expériences
brutes. Mais I'unité absolue, en dépit de ’éclatante impétuosité
que nous déployons pour I'atteindre, continue a nous échapper
et demeure a jamais un concept-limite. Ever not quite, «jamais
completement», tel doit étre a cet égard I'aveu final du philo-
sophe rationaliste. (James, 1897/2005a: viii)

Ou encore, comme le dit Dewey dans « The Need for a Recovery of
Philosophy» (1916), laseule chose que I'on constate empiriquement, ce
n’estnile monisme, nil’externalisme radical: les monistes et les exter-
nalistes qui soutiennent que leurs positions s’attestent dans I’expé-
rience sont de mauvaise foi. Le seul faitempirique établi, c’est le plura-
lisme, celui des connexions dynamiques tout particulierement.

Certaines choses sont relativement isolées del'influence d’autres

choses: certaines choses sont facilement envahies par d’autres:
certaines choses sont violemment contraintes de joindre leurs
activités a celles d’autres. Lexpérience manifeste tous les types
de liaison, de la plus intime a la juxtaposition la plus externe.
(Dewey: MW.10.12°)

Dewey envisage méme, dans les années 1910, de donner a sa posi-
tion philosophique le nom de pluralisme empirique, «par respect
pour la pluralité des faits observables» (MW.10.64). C’est cependant
James qui va défendre une ontologie radicalement pluraliste dans
son ouvrage de 1909, A Pluralistic Universe. Avant tout, le pluralisme
veut dire ici que rien n’inclut tout, que la totalité des choses n’est pas
quelque chose qui peut étre réalisé, ou dont on peut, homme ou Dieu,
faire I’expérience. La nature est multifarious, bigarrée et multilaté-
rale. Le réel est structurellement incomplet, distribué, disséminé.
Le monde n’est pas un block-universe, n’est pas ready-made. Aucun
scheme conceptuel ne seraen mesure de ’'embrasser. Pluralisme veut
dire également que toute expérience est plurielle, que rien de réel n’est

205



206

absolumentsimple. « Le moindre fragment d’expérience est une mul-
tiplicité en miniature (multum in parvo) qui entretient une pluralité
de relations. » (James 1909/1987: 777).

On semble ici reconduit au pluralisme ontologique de Leibniz, ou
la pluralité infinie des substances ou monades se redouble dans la
pluralité interne des perceptions d’'une monade. Mais la similitude
de surface ne doit pas masquer une différence décisive: James, tirant
les conséquences de son ontologie radicale, envisage de devoir renon-
cer a la logique de I'identité (dont Leibniz fut I'un des plus grands
batisseurs).

Enun sens les choses réelles ne sont pas seulement proprement
et purement elles-mémes (their own bare selves), mais on peut
les considérer, d'une maniere vague, comme étant également
leurs propres autres (their own others) [- et] lalogique ordinaire
[del’identité], puisqu’elle nie ceci, doit étre dépassée. (Ibid. : 695)

En suivant une suggestion pertinente de Putnam, on pourrait
résumer la conception de James de la fagon suivante: le monde n’est
pas une unité et le moi non plus. Un probléme central de la philo-
sophie depuis Kant est de montrer que I'unité du monde est corré-
lative de I'unité du sujet —eh bien, c’est la philosophie qui fait fausse
route. D’'une certaine maniere, elle devrait plut6t montrer que «I’ab-
sence d’'unité du monde est corrélative de I'absence d’unité du moi»
(Putnam, 1990/1994: 423).

UN PLURALISME SANS RELATIVISME?

Il est clair que pour James ce pluralisme ontologique, ce plurivers,
ou multivers, comme il aimait a dire, avait entre autres pour fonc-
tion de justifier un pluralisme en matiére de morale, d’engagements
moraux et de croyances religieuses. Mais pluralisme veut direici carac-
tére constructif, in the making, des attitudes morales: il signifie avant
toutanti-absolutisme, et non relativisme. Les univers moraux ne sont



pas équivalents, et leur coexistence, pour autant qu’elle soit possible,
ne peutétre envisagée sur un plan «horizontal ». Pour James, le subjec-
tivisme moral et le scepticisme moral sont deux écueils symétriques,
et des positions intenables car ne décrivant ni le monde dans lequel
nous évoluons, ni celui dans lequel nous pourrions évoluer. On le voit
dans son essai sur « Les moralistes et 1a vie morale » (qu’il considérait
comme le plus décisif du recueil La Volonté de croire), ol ce point est
explicitement traité. Donnons-nous un monde ou existerait un seul
individu: alors, dans la mesure ol ce dernier «sent qu'une chose est
bonne, il la rend bonne. Elle est bonne pour lui, et par 1a méme elle
est bonne absolument, puisqu’il est le seul créateur de valeurs dans
I'univers.» (James, 1897/2005a: 196). Dans un tel monde, il n’y aura
aucune différence entre «étre juste» et «croire que c’est juste», de la
méme maniere qu’iln’y en aura pas entre « étre vrai» et «croire que c’est
vrai»:levrai (etlejuste) disparaissent donc entierement. En effet, «le
vrai suppose un modele (standard) extérieur au sujet pensant, auquel
ildoit se conformer » (ibid.). Dansla solitude morale, aucun jugement
de valeur ne peut étre faux ou erroné. Pas de sanction extérieure, pas
de correction possible, donc, au fond, pas d’obligation. On n’a donc
pas affaire a un univers moral au sens oul nous I'entendons (le droit,
le juste et le vrai n’y ont plus aucun sens repérable). Suffit-il d’intro-
duire un autre individu pour que la situation change? Alors on aura
deux individus s’adonnant chacun a leurs préférences: un dualisme
moral, peut-étre, mais certainement pas un «univers moral», en ce
qu’il «n’offre aucun critérium qui permette de formuler sans équi-
voque desjugements de valeur » (ibid.:197) ; sans méme parler de pou-
voir classer cesjugements sur une échelle de moralité, on ne serait pas
en mesure de pouvoir déterminer si ces jugements ne sont pas, apres
tout, que des jugements de fait (rien ne permet de dire ce qui compte
comme une valeur légitime). En sortant du dualisme binaire, en injec-
tant bien plus de points de vue, la situation se clarifie-t-elle ?

Multipliez encore le nombre de sujets, et vous réalisez dans
le domaine éthique quelque chose comme l'univers des scep-
tiques grecs, ou I'individu est la mesure de toutes choses et ou

207



208

la multitude des opinions «subjectives» se trouve substituée
alavérité «objective » unique. (Ibid.)

On est dans une situation «intersubjective» (un monde «relati-
viste», comme nous dirions aujourd’hui), qui, au fond, ne change rien
parrapport alasituation premiére de la solitude morale, puisque 'on
ne se donne aucun critere extérieur aux consciences isolées des indi-
vidus. Sans tiers, sans standard, pas de monde moral possible.

Pour James, ce standard ne saurait évidemment étre une vérité
morale intangible et absolue: ce qui en fait un standard, c’est d’étre
unestructure, qui estla avant nous, et qui hiérarchise. Le monderela-
tiviste estun monde nu et vierge ou s’exprimeraient des individus pro-
duits simultanément: alors que, de fait, «xnous sommes nés dans une
société danslaquelle lesidéaux sont déjalargement organisés» (ibid. :
206) (ce quine veut pas dire que I'on ne puisse envisager de les réorga-
niser, bien au contraire). C’est pourquoi, dans ce méme essai, James
donnait une caractérisation claire de latache traditionnelle du philo-
sophe delamorale, quiest d’«expliquer les relations morales qui s’éta-
blissent entre les choses quileur apportentl’'unité d’'un systemestable,
et font de ce monde ce que I'on pourrait appeler un univers parfait du
point de vue éthique » (ibid. :191), et affirmait d’un méme mouvement
que «nous pouvons donc conclure quaucune éthique n’est possible au
sens absolu» du terme (ibid.: 210). Un univers moral repose sur une
échelle de biens, ce que James appelle une «hiérarchie d’idéaux», et
exige donc automatiquement de «sacrifier» certains idéaux et ceux
quilessoutiennent. Le seul principe général qui peut éventuellement
guider la constitution ou I'adoption d’un univers moral n’est pas un
principe substantiel portant sur la nature du bien ou du juste, mais
un principe d’englobement:

dansléchelle desbiens, il faut donc attribuer le degré le plus élevé
aux idéaux qui triomphent au prix des moindres sacrifices, ou
dont la réalisation entraine la destruction du plus petit nombre
possible d’autres idéaux. Puisqu’il faut qu’il y ait une victoire et



une défaite, le philosophe doit souhaiter la victoire du parti le
plus compréhensif, de celui qui, méme a I’heure du triomphe,
tiendra compte des intéréts du vaincu. (Ibid.: 207)

Ce sera, parmi les Tout possibles dans I’état actuel du plurivers,
le «meilleur Tout»: mais rien ne garantit préalablement que nous
fassions le «bon » choix, et certainement pas les maximes kantiennes
abstraites (sinon nous ne ferions pas’expérience d'une contradiction
ou d’'un dilemme moraux).

Car, strictement, un dilemme véritable traduit toujours une situa-
tion unique: et la combinaison nouvelle d’idéals que crée cha-
cune de nos décisions, en réalisant les uns et en contrariant les
autres, constitue toujours un univers sans précédent a I'’égard
duquel aucune regle adéquate n’existe a priori. Le philosophe,
en tant que tel, ne se trouve donc pas plus qualifié que les autres
hommes pour déterminer, danstelle circonstance concrete, quel
serait le meilleur univers. Il apercoit en effet un peu mieux que
beaucoup d’autres comment la question se pose: il sait qu’il ne
s’agit pas de tel ou tel bien simplement donné, mais de deux uni-
vers totaux auxquels ces biens se rapportent respectivement; il
sait qu’il doit toujours choisir I'univers le plus riche, le bien le
plus susceptible de figurer utilement dans un systeme organisé,
d’entrer dans des combinaisons complexes, d’étre membre d’un
Tout plus compréhensif. Mais il ne peut connaitre a I’avance avec
certitude quel univers particulier réalisera ces conditions: il sent
seulement que, s’il succombe a une erreur fatale, les cris des bles-
sésluiannoncerontle faitaccompli. (Ibid.: 211; nous soulignons)

On peut s’interroger a la fois sur le statut et les conditions d’appli-

cabilité du «principe » d’englobement (dont le vague était totalement

assumé par James, et dont le caractére isolé lui garantissait qu’il ne

réintroduisait pas subrepticement une théorie éthique particuliére),

et sur I'expérimentalisme en matiere de morale qui en est le corrélat.
209



210

Maisonvoit entout état de cause pourquoi le pluriversjamesien n’en-
traine pas ipso facto un relativisme moral primaire.

De plus, on a commencé a I'indiquer, on ne trouve pas chez lui
I'idée que les standards de ce qui compte comme réel ou valide sont
relatifs a une culture particuliére. Un des bons critéres du réel, c’est
qu’il est partagé : une montagne ou un feu, imaginés, ne sont pas par-
tagés, n’entrainent généralement pas de conséquences communes
danslesexpériences desindividus (ce quiserale cas pourunfeuréel).
On appellera «subjective » ou imaginaire une expérience qui n’entre-
tientaucunerelation, ouaucunerelation connue et habituelle, avecles
autres expériences du sujet et de ses congéneres (James, 1912/2005b:
essail). Et donc, en caricaturant, on pourrait presque dire: plus une
expérience (ou quoi que ce soit) est partagée, plus elle est réelle (ou
adechances d’étre traitée et considérée comme telle). Mais « partagé »
ne signifie pasici partagé par une communauté ou une culture spéci-
fique. Comme le dit Putnam, «il n’y a pas une seule ligne dans les
écrits de James qui prenne “validité générale” au sens de “validité
générale dans une culture particuliere” » (1990/1994: 431). Le réel est
bien corrélé aux connexions de I'expérience humaine (donca «nous»,
a «notre» expérience, et pas a celle de Dieu ni de I’Absolu), mais le
«nous» jamesien renvoie a la dimension de ce qui est public, attes-
table par une troisiéme instance et entre-vérifiable (par opposition ala
supposée intériorité de I'individu isolé), bien plus qu'a une commu-
nauté close donnée qui aurait ses «propres» critéres axiologiques
et épistémologiques. Le «nous» de James inclut virtuellement la
trés grande majorité des humains, en tant qu’active knowers, agents
connaissants (qui n’agissent pas de maniére incohérente, ont des effets
sur les autres agents, sur leurs connaissances effectives et possibles,
et sur ce qui les garantit). En ce sens, il n’y a aucun lien direct entre le
pluralisme de James et le relativisme culturel'°.



LES PRAGMATISTES ET L'INVENTION
DU PLURALISME CULTUREL

Neéanmoins, ce sont bien des étudiants et continuateurs de James
(etde Dewey) quiont étendu le pluralisme a la sphére culturelle. En for-
cantun peu le trait, on pourrait soutenir que I'invention du pluralisme
culturel aété uneréaction de certains pragmatistes alathématique du
creuset, du melting-pot, développée aux Etats-Unis dans les années
1910. Cette derniere expression, on le sait, est tirée du titre de la piece
(de 1908) du romancier anglais Zangwill, dont le héros proclamait:

[...] TAmérique est le creuset de Dieu, le grand melting-pot ou
toutes les races d’Europe se fondent et se réforment [...]! Le vrai
Américain n’est pasencore arrivé, il est seulement dansle creuset,
je vous le dis —il sera la fusion de toutes les races, le surhomme
qui vient!

S’exprimait ainsil’enthousiasme delarédemption et delanouvelle
existence del'immigrant selibérant des carcanstraditionnels. Maison
I'utilisa également pour justifier les programmes d’américanisation
plusoumoins forcée des communautés de nouveaux migrants, proces-
sus qui se conformait exclusivement aux valeurs anglo-protestantes,
etquis’accéléra pendant etimmédiatement aprés la Premiére Guerre
mondiale, une période qui vit (et c’était 1ié) une explosion de natio-
nalisme et de xénophobie aux Etats-Unis. Un des enjeux cruciaux,
qui mobilisa biologistes et anthropologues, était donc de savoir si les
traits physiques et mentaux propres a des «types» humains étaient
modifiables ou étaient voués a demeurer identiques a eux-mémes.
Ainsi Franz Boas, qui fut sans doute le premier a parler de «cultures»
au pluriel dans son acception anthropologique moderne, qui ensei-
gnait a Columbia avec Dewey et eut des échanges tres féconds avec
ce dernier dans les années 1910, défendait contre les «fixistes», sur la
base d’études ethnographiques et statistiques, la these de la plasti-
cité radicale de I’étre humain, tant sur le plan de 'organisation men-
tale que de la constitution physiologique (fonction de I'histoire totale

PAY



212

del'individu). Méme si les travaux de Boas donnaient des outils pour
combattre le «racisme scientifique» des partisans de la hiérarchie
naturelle des races et des cultures, et d’envisager éventuellement un
assimilationnisme modéré, ils ne modifierent pas structurellementle
climateugéniste etanti-immigrants'. Dans cette période, un desrares
intellectuels a contre-courant fut Horace Kallen, ancien étudiant de
James a Harvard: ce n’est donc pas un hasard si on lui doit I'inven-
tion de I’expression de «pluralisme culturel», qui entre dans I'usage
publicapréeslaparution de sonlivre de 1924, Culture and Democracyin
the United States. L'article qui le rendit célebre fut « Democracy vs the
Melting-Pot» (1915), ou est présentée la théorie du pluralisme cultu-
rel (méme si I’expression n’y apparait pas®). Kallen n’y refusait pasle
fait qu’il y ait une fusion ou disparition de certaines différences au
cours du processus d’intégration, nile fait que ’Amérique soit encore
en phase de croissance et qu’il faille donc la «fortifier»: mais de son
point de vue jamesien, il était inconcevable de promouvoir un idéal
de fusion finale de tous les éléments* —alors qu’il y aura toujours plus
de différences que la plus grande unité que nous puissions concevoir
pourrait jamais lisser ou englober. Ever not quite. James disait que
si le monisme ou I'idéalisme absolu étaient modélisables par le
biais d’'un empire ou d’'une monarchie, le monde pluraliste, lui, était
comme une république fédérale, dont des ilots seraient toujours sur
le mode du self-government, échappant a la conscience et a I'action
d’un «centre» (James, 1909/1987: 776). Méme si Kallen ne le dit pas,
c’est sans doute une source privilégiée de sa définition du pluralisme
culturel: saforme « publique » est celle d’'une «république fédérale » et
son contenu estdonné par une «démocratie de nationalités coopérant
volontairement et de maniére autonome, par 'entremise d’institu-
tions communes, a l'entreprise de réalisation desoi[...]»,lesindividus,
danslaspheére privée, pouvant ensuite s’adonner entierement a leurs
mondes et leurs pratiques ethniques spécifiques (Kallen, 1924 : 124).
C’est dans ’article de 1915 que Kallen exposait sa fameuse métaphore
de l'orchestre: dans un orchestre chaque type d’instrument a son
timbre et sa tonalité spécifiques, et donc son théme et sa mélodie
caractéristiques au sein de la symphonie. De méme, dans la société,



chaque groupe ethnique est un instrument naturel, son esprit et sa
culture étant comme son theme et sa mélodie: leurs accords et disso-
nances forment la grande symphonie de la civilisation. Différence de
taille avec un orchestre classique: il n’y a pas de partition pré-écrite,
I'interprétation ou plutotle «jeu» sont’écriture, permettant d’infinies
variations et une grande richesse d’accords et de discords. L’histoire
delasociété n’est pas téléologiquement prédéterminée. Il s’agit ici de
penser un orchestre sans chef et sans partition.

Une métaphore leibnizienne similaire voulait rendre compte du
pluralisme et de I'entre-expression des substances: I'orchestre des
monades est composé de singularités qui ne se voient ni ne s’enten-
dent, mais produisent une symphonie d’autant plus harmonieuse
que les discords mettent en valeur les accords. Dans l'orchestre de
Leibniz, chaque unité ne joue pas a I'unisson, mais joue bien, de fait,
sa petite partition. Malgré tout, dans cette perspective, les singularités
ont pour fonction de ne plus se faire percevoir comme telles. Chaque
unité n’est une que de se confondre dans!’infinie multiplicité duréel.
Alors que Kallen, lui-méme né en Allemagne (et Juif sioniste), insistait
(al'inverse des conceptions de Boas) sur I’ethnicité comme «fait de
nature» immuable (un Irlandais sera toujours un Irlandais, un Juif
sera toujours un Juif, etc.), et donc sur le droit corrélatif des groupes
d’immigrants a conserver leur autonomie et leurs valeurs. Par consé-
quent, il défendait la nécessité, pour permettre leur individuation, de
conserver leurs «loyautés provinciales» : 'enrichissement mutuel ne
pourraitavoir lieu que surlabase d'unités ethniques durables et claire-
ment définies. On aainsi pu caractériser sa position comme se situant
a I'«extrémité proto-séparatiste du pluralisme culturel» (Hollinger,
1995:13).

Le pragmatiste Dewey réagit trés négativement aux positions de
Kallen: lui, qui soutenait pourtant I'empirisme pluraliste, se méfie de
ce pluralisme culturel qui serait mise en danger de ’harmonie sociale.

213



214

Je suis tout a fait d’accord avec votre idée d’'un orchestre, mais
acondition de parvenir vraiment a une symphonie, et non aune
multitude d’instruments différents jouant simultanément. Je
n’ai jamais attaché beaucoup d’importance a la métaphore du
melting-pot, mais une authentique assimilation mutuelle —et
nonal’anglo-saxonitude - semble étre essentielle pour faire une
Amérique. Il me semble trés désirable que chaque sous-ensemble
culturel conserve ses traditions littéraires et artistiques distinc-
tives, mais dans le but d’avoir davantage a apporter aux autres'®.

En clair: pas de cacophonie ni de musique atonale dans le réper-
toire de 'orchestre, sous peine de tomber dans la ségrégation géo-
graphique et sociale. Rien de mauvais peut-étre, mais rien de bon en
soi a cultiver I’ethnicité. Pour Dewey, il parait clair que le pluralisme
culturel de Kallen repose sur un essentialisme ethnique ontologique-
mentindéfendable et politiquement néfaste. Le culte du trait d’'union
(hyphenism)-Italien-Américain, Polonais-Ameéricain, etc. - peut étre
dangereuxs’il aboutit a ce que chaque sous-ensemble demeure intact
sans échanger d’éléments avec les autres sous-ensembles. Le carac-
tére trompeur de ces termes composeés est qu’ils semblent postuler
quelque chose de préexistant, ’Amérique (ou ’Américain), auquel
on pourrait ensuite préfixer un autre facteur, d’'une maniére externe.
Pour Dewey, dans « Nationalizing Education » (1916), ce n’est pas voir la
spécificité de ce pays: ’Américain «typique » est intrinsequement
criblé, ou plutot tissé, de traits d’union.

Cela ne signifie pas qu’il soit en partie Américain, et qu'on
lui ajoute ensuite quelque élément étranger [...] Il n’est pas
Américain plus Polonais ou Allemand, mais I’Américain est lui-
méme Polonais-Allemand-Anglais-Francais-Espagnol-Italien-
Grec-Irlandais-Scandinave-Bohémien-Juif. (MW.10.205)

Il est un trait d’union, et c’est a I'institution scolaire de le lui
apprendre. Et «nationaliser '’éducation américaine, c’est utiliser
I’éducation pour promouvoir notre idée nationale —qui est I'idée de



démocratie» (MW.10.209). Ainsi, méme si Dewey est d’accord avec
Kallen d’un point de vue pragmatiste pour préférer une « musique »
non pré-arrangée, le premier rappelle qu’il y a aux Etats-Unis des
idéaux fondamentaux, des valeurs spécifiques, différentes des valeurs
propres a chaque sous-ensemble culturel, qui ont priorité sur elles
et qui devraient informer les existences et les relations de tous ces
sous-ensembles. Ce faisant ’Amérique —et c’est ce qui peutla préserver
desdéchirements delaVieille Europe autour dela question des mino-
rités nationales — doit assumer le caractere spécifique de son expéri-
mentation radicale, qui repose sur (et vise ) «une séparation compléte
entre nationalité et citoyenneté» (MW.11.71), entre traditions cultu-
relles et problemes d’organisation politique. On a doncici comme un
retour ironique a Leibniz, qui posait tout de méme un Dieu garant de
I’harmonie de la musique produite par I'orchestre des monades. Pour
Dewey, il faut envisager la nécessité d’'un chef d’orchestre, a savoir,
al'intérieur du pays I’Etat démocratique et ’école publique gratuite,
et a 'extérieur une organisation internationale, qui n’hésiterait pas
a limiter, si nécessaire, I'autonomie des groupes pour imposer les
conditions de la démocratie pluraliste (Westbrook, 1991: 214). Et pas
n’importe quelles conditions: certaines «solutions » faciles semblent
pires quelasituation alaquelle elles prétendent remédier. Au moment
ou des voix s’élévent pour instaurer un service militaire universel de
trois ans, afin de «socialiser» et d’intégrer les nouveaux immigrants
et de pallier le manque de «conscience nationale» chez les arrivants
récents, Dewey répond, dans « Universal Service as Education » (1916),
qu’il ne voit pas comment le port de I'uniforme, la vie dans des bara-
quements sous les aboiements des sous-officiers pourraient formerles
individusalapratique dela démocratie. Il vaudrait mieux déja parvenir
amettre en ceuvre un réel «service éducatif obligatoire », ou1 le nouvel
immigrant n’ait pas seulementl’opportunité, mais également ’obliga-
tion d’apprendre I'anglais (MW.10.186). L'anglais est vu comme langue
d’intercommunication, condition minimale de possibilité d'une parti-
cipation a la vie politique (d’'une nation démocratique) —et non pas
avant tout comme élément de domination culturelle WASP.

215



216

C’est ainsi au sein méme des héritiers du pluralisme jamesien
que se constituent les poles du débat tel que nous le connaissons
aujourd’hui, et que se manifeste la tension inhérente a I'idée d’'un
pluralisme démocratique.

C’est également a cette époque, et sans doute aussi pour tenter de
résorber cette contradiction, quémerge une troisieme position dans
le débat, qui rejette certes I’«absolutisme » d’un groupe dominant,
mais également le pluralisme sous ses deux espéces, atonale et sym-
phonique, pour promouvoir sous une forme révisée I’archétype de
I'idéal moderne au coeur de la philosophie des Lumieres, recouvert
parlamontée des nationalismes au Xixesiecle: le cosmopolitisme, que
nous ne ferons qu'évoquer brievement. Idéal vivace dans les années
1920-1930, il trouve d’abord son expression a la fin des années 1910
sous la plume d’un brillant intellectuel, musicien, handicapé, éleve
de Dewey: Randolph Bourne, un pragmatiste qui ne va pas tarder
a critiquer son maitre. Dans « Transnational America», il s’en prend
alapolitique d’assimilation anglo-centrée et unilatérale (et en paralléle
au role des Américains d’origine britannique dans I'entrée en guerre
des Etats-Unis). Il reconnait s’inscrire dans la perspective ouverte
par Kallen, tout en cherchant a en dépasser les limites. Le pluralisme
culturel de Kallen tend a promouvoir lasurvie etle développement du
groupe ethnique en tant que tel: pour Bourne, méme si on parvenait
alesunifier parles valeurs communes supposées ouimposées du res-
pect et de la tolérance, la société du pluralisme culturel demeurerait
composée de plusieurs groupes étanches voués au repli sursoi, et donc
mirs pour les réactions xénophobes et le conservatisme?. Alors que,
contre le Puritanisme, contre 1'ultra-patriotisme ambiant, contre les
canons littéraires victoriens, le plus pertinent était de se libérer du
provincialisme et de promouvoir un «esprit cosmopolite », qui refusait
certes’éradication des différences, mais aussi leur préservation sous
une forme sanctuarisée et provinciale. Comme I’affirmaitle titre d’'un
article d’Ezra Pound (1917) qui faisait de Flaubert, Tourgueniev et
Henry James (le frere du philosophe) les hérauts de la lutte contre la
domination des micro-tyrannies locales: «Le provincialisme, voila



I’ennemi!» L'idée était plutdt de concevoir les différences originelles
comme des réservoirs particuliers d’expériences et de ressources
mobilisables parlesindividus au gré deI’évolution des situations géo-
graphiques et historiques, sans se préoccuper de se conformer a, ou
dereconstruire, une «identité » prédéterminée. L’Etat, les institutions
etle systeme éducatif (et doncla position « symphonique » de Dewey)
étaient regardés avec une grande méfiance puisqu’ils ne pouvaient,
malgré les dénégations, que contribuer a figer et a prescrire une telle
identité®s. On reconnait 1a certains des traits du futur discours de la
«postmodernité »”,

LES TENSIONS IN'HERENTES AU
«PLURALISME DEMOCRATIQUE »

On le voit, la contestation du pluralisme culturel au nom de ses
supposés effets néfastes et de ses tensions internes est contempo-
raine de son émergence comme discours et comme valeur. Elle rejoint
dans la critique des attaques bien plus récentes comme celle menée
par Stephen Steinberg dans The Ethnic Myth (1981), qui soutient que,
contrairement a ce qu’affirmait Kallen, le melting-pot est finalement
plus favorable a la démocratie que I'inverse. En effet, les groupes eth-
niques nesont pasdu tout aégalité quand ilsarriventdansl’orchestre:
le pluralisme culturel renforce donc les inégalités s’il décourage les
individus de rentrer dans une culture commune, surtout quand il 1égi-
time le repli sur soi au nom du langage de la reconnaissance et de
I'identité propre.

Par conséquent, et, entre autres, du fait de cette histoire interne non
linéaire, il est devenu fréquent de voir des groupes ethniques ou cultu-
rels endosser a la fois les deux stratégies esquissées plus haut (modé-
lisées par les deux types d’orchestres). Ils invoquent, d’une part, des
principes démocratiques pour combattre I’exclusivisme des groupes
dominantsou plus privilégiés (en réclamant une égalité de traitement
entre les différents groupes), et se réclament d’autre part de principes
pluralistes pour défendre leurs propres pratiques discriminatoires

217



218

(souvententre types d’individus au sein du groupe), en arguant d’'une
différence irréductible a préserver. Si la différence des niveaux inter-
groupe et intra-groupe n’autorise pas a pointer ici une contradiction
flagrante, on peut néanmoins voir émerger une grande tension entre
ces deux attitudes, qui s’appuient sur une revendication tradition-
nelle del'individualisme libéral moderne tout en la niant simultané-
ment. Comme le dit Vincent Descombes (2004 : chap.47), les parti-
sans de 'enracinement dans une tradition ou une communauté ont
adopté lesnormes auparavant fixées par les partisans « modernes» de
I'autonomie par rapport aux attaches « provinciales » aliénantes, obs-
tacle alaformation del’individualité démocratique: les premiers ont
adoptéle «langage desidentités» et dela « reconnaissance », en trans-
formant radicalement le sens de I'injonction «Soyez vous-mémes!»
L’identitésociale estdésormais censée se trouver dansles particularités
et non plus dans I’arrachement a ces particularités. Situation para-
doxale que I'on pourrait, a la suite de Descombes, caractériser ainsi:
une norme sociale particuliere imposée du «dehors» de I'individua-
lité limitée d’un sujet, une hétéronomie (du point de vue des autres
groupes) qu'un sujet estime 1égitime de subir, est par ce fait méme
transformée en une autonomie. De manieére symétrique, I'Etat n’est
plus censé donner de contenu substantiel a la définition de I'identité
d’un citoyen; il semble acquis qu’il doive se cantonner a la gestion
«procédurale» et formelle dujeu démocratique (et desidentités quis’y
constitueraient) — mais I’Etat doit cependant simultanément «inter-
venir a tout propos pour que I’espace public reste un “espace plura-
liste” ol chacun puisse figurer » avec ses particularités (ibid. : 391)*°. On
retrouveicil’instabilité structurelle qui caractérise le pluralisme épis-
témique. L'idée que ces deuxlignes «orchestrales» puissent coexister
sur le méme plan est une confusion ou une illusion. Dumont l’avait
bien vu, quand il soutenait, au risque de choquer, que «contrairement
abeaucoup d’affirmations, une “démocratie pluriculturelle”, ou sim-
plement biculturelle, est une contradiction dans les termes» (1991:
269; cité par Vibert, 2004 : 79). De quelque maniere que 'on retourne
le probléme, on ne peut directement apparier I'individualisme démo-
cratique contemporain et I'identité collective revendiquée par des



communautés ethniques ou culturelles. C’est au fond ce qu’'indiquait
Dewey par la critique de I’hyphenism identitaire dans sa polémique
avec Kallen sur le sens a donner a la politique du pluralisme culturel.

Ce paradoxe et ces tensions peuvent ainsi trouver un éclairage
dans I’histoire conceptuelle (et sans doute trop abstraite) que nous
venonsde retracer. A partir de laseconde moitié du Xx¢siécle, onacru
possible, dans un grand nombre de démocraties occidentales, de
fusionner impunément un pluralisme «ontologique » (c’est-a-dire,
beaucoup plus quépistémique) avec les arguments épistémiques uni-
versalistes de lamodernité, et de rendre cette fusion directement appli-
cable au champ politique démocratique. Premiere conséquence, qui
parait recéler une contradiction (qui n’affectait pas avec cette acuité
le pluralisme jamesien): si on interdit la possibilité d'un méta-scheme
englobant les schémes épistémiques locaux et particuliers, chacun
de ces derniers est, pour sa part, censé pouvoir embrasser la totalité
du réel, en tant que «vision du monde», et étre en cela «identique»
a chacun des autres. Chacun de ces schemes de perception et de
constitution dusens et des pratiques est donc censé (pouvoir) occuper
la place surplombante pourtant interdite par le relativisme épisté-
mique et I'absence de structuration de I'univers ol coexisteraient ces
schémes. Deuxieéme conséquence, indissociable de la premiére: on
lie alors indissolublement le pluralisme a la thématique de I’'identité
- alors que, comme James s’en était progressivement rendu compte,
I’engagement pluraliste radical (qui ne peut désigner que la structure
méme de 'univers de I’expérience, et non simplement notre rapport
«cognitif» a lui) implique sans doute de faire son deuil de I'identité
et de sa logique. S’il y a réellement pluralisme, il ne peut plus y avoir
d’identité réelle entre les éléments de I'univers pluraliste (ni d’un é1é-
ment avec lui-méme); I’égalité formelle proclamée ne pourra masquer
longtemps cette impossibilité. Il est sans doute frustrant de devoir
présenter les axes de I'identité et de la reconnaissance, d’une part, et
du pluralisme, d’autre part, comme deux branches d’une alternative
plutdt que comme deux forces que I'on pourrait composer pour en
dégager une résultante stable: mais cette «troisieéme force» ne peut

219



220

dessiner unetrajectoire cohérente, tant que les deux premieres restent
en I'état.

Ces tensions (et cette instabilité) sont peut-étre constitutives de
I'idée contemporaine de ce que peut ou devrait étre un pluralisme
démocratique. Nous avons voulu indiquer qu’elles ont une histoire,
qu’elles sont contemporaines de I'émergence méme du « pluralisme
culturel », et se comprennent en partie dansleur filiation conflictuelle
avec les pluralismes des premiers pragmatistes.



BIBLIOGRAPHIE

BALDWIN James Mark (dir.) (1902), Dictionary of Philosophy and Psychology,
2 vol., New York, Macmillan Co.

BENTLEY Arthur F. (1908), The Process of Government: A Study of Social Pressures,
Chicago, The University of Chicago Press.

BOURNE Randolph (1916), « Transnational America», Atlantic Monthly, 118,
juillet, p. 86-97.

BOURNE Randolph (1919), «Unfinished Fragment on the State», Untimely Papers,
éd. par James Oppenheim, New York, B. W. Huebsch, p.140-230.

DESCOMBES Vincent (2004), Le Complément de sujet, Paris, Gallimard.

DEWEY John (dir.) (1917), Creative Intelligence : Essays in the Pragmatic Attitude,
New York, Henry Holt.

DEWEY John (1967-1983), The Middle Works, 1899-1924, 15 vol., éd. par Jo Ann
Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1999), The Correspondence of John Dewey, Electronic edition (vol. I),
éd. par Larry Hickman, Charlottesville, Va., InteLex Corporation.

DUMONT Louis (1991), Homo aequalis II : L’Idéologie allemande. France-
Allemagne et retour, Paris, Gallimard.

EISELE J. Christopher (1983), « Dewey’s Concept of Cultural Pluralism »,
Educational Theory, 33(3-4), p.149-156.

GIREL Mathias (2006), «Relations internes et relations spatiales: James, Bradley
et Green», Archives de Philosophie, 69 (3), p.395-414.

GLEASON Philip (1964), « The Melting-Pot: Symbol of Fusion or Confusion»,
American Quarterly, 16 (1), p.20-46.

HANSEN Jonathan M. (2003), The Lost Promise of Patriotism : Debating American
Identity, 1890-1920, Chicago, The University of Chicago Press.

HOLLINGER David A. (1989), « Ethnic diversity, Cosmopolitanism, and the
Emergence of the American Liberal Intelligentsia», in David A. Hollinger, The
American Province: Studies in the History and Historiography of Ideas, 2¢ éd.,
Baltimore et Londres, The Johns Hopkins University Press, p.56-73.

HOLLINGER David A. (1995), « Cultural Pluralism and Multiculturalism », in
Richard W. Fox & James T. Kloppenberg (dir.), A Companion to American
Thought, Oxford, Blackwell, p.162-166.

JAMES William (1987 [1909]), A Pluralistic Universe, in William James, Writings
1902-1910, éd. par Bruce Kuklick, New York, The Library of America.

JAMES William (2005a [1897]), La Volonté de croire, trad. par Loys Moulin, Paris,
Les Empécheurs de penser en rond.

JAMES William (2005b [1912]), Essais d’empirisme radical, trad. par Guillaume
Garreta & Mathias Girel, Marseille, Agone.

JAMESON Frederic (1991), Postmodernism, or The Cultural Logic of Late
Capitalism, Duke University Press.

221



222

KALLEN Horace (1915), « Democracy versus the Melting-Pot », The Nation, 100,
18-25 février, p.217-218.

KALLEN Horace (1924), Culture and Democracy in the United States, New York,
Boni & Liveright.

LALANDE André (1992), Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris,
Presses universitaires de France.

LYOTARD Jean-Francois (1979), La Condition postmoderne. Rapport sur le savoir,
Paris, Minuit.

MADELRIEUX Stéphane (2006), « Pluralisme anglais et pluralisme américain:
Bertrand Russell et William James», Archives de Philosophie, 69 (3), p.375-393.

MENAND Louis (2001), The Metaphysical Club: A Story of Ideas in America, New
York, Farrar, Strauss & Giroux.

POUND Ezra (1917), « Provincialism the Enemy», The New Age, 12 juillet, p.244-245.

PUTNAM Hilary (1984 [1981]), Raison, vérité et histoire, trad. par Abel Gerschenfeld,
Paris, Minuit.

PUTNAM Hilary (1987), The Many Faces of Realism, La Salle, Open Court.

PUTNAM Hilary (1994 [1990]), Le Réalisme a visage humain, trad. par Claudine
Tiercelin, Paris, Seuil.

PUTNAM Hilary (2004), Ethics Without Ontology, Cambridge, Harvard University Press.

RUSSELL Bertrand (1914), Our Knowledge of the External World, Chicago, Open Court.

RUSSELL Bertrand (1989 [1918]), «La philosophie de I'atomisme logique», in
Bertrand Russell, Ecrits de logique philosophique, trad. par Jean-Michel Roy,
Paris, Presses universitaires de France.

STEINBERG Stephen (1981), The Ethnic Myth : Race, Ethnicity, and Class in America,
Boston, Beacon Press.

STOCKING George W. (1966), « Franz Boas and the Culture Concept in Historical
Perspective », American Anthropologist, 68 (4), p.867-882.

TALISSE Robert & Scott AIKIN (2005), « Why Pragmatists Cannot Be Pluralists »,
Transactions of the Charles S. Peirce Society, 41(1), p.101-118.

VIBERT Stéphane (2004), Louis Dumont. Holisme et modernité, Paris, Michalon.

WAHL Jean (2005 [1920]), Les Philosophies pluralistes d’Angleterre et dAmérique,
Paris, Les Empécheurs de penser en rond.

WASHINGTON Johnny (1986), Alain Locke and Philosophy : A Quest for Cultural
Pluralism, New York, Greenwood Press.

WESTBROOK Robert (1991), John Dewey and American Democracy, Ithaca, Cornell
University Press.

WISSOT Jay (1976), « Two Treatments of Cultural Difference: Dewey on Nationalism
and Kallen on Pluralism », Journal of the Mid-Western History of Education
Society, 43(4), p.49-59.

ZANGWILL Israel (1915 [1908]), The Melting Pot, New York, Macmillan.



NOTES

1[NdE.: Une version légérement
abrégée de ce texte est parue sous

le titre « Du pluralisme ontologique
au pluralisme épistémique: genése
et transformations du “pluralisme
culturel”», in Stéphane Vibert (dir.),
2007, Pluralisme et démocratie. Entre
culture, droit et politique, Montréal,
Editions Québec-Amérique. Ce
texte avait déja fait 'objet d’'une
communication orale lors du
Congres 2004 de ’ACFAS (ancienne
Association francophone pour les
savoirs, UQAM, Montréal). Merci

a Guillaume Garreta (a I'époque
membre de I’équipe EXeCO,
Expérience et Connaissance,
Université Paris-I Panthéon-Sorbonne,
aujourd’hui Directeur des relations
internationales et européennes de
I'Université Paris-Saclay), de nous
avoir autorisé a le republier. Daniel
Cefai et Joan Stavo-Debauge.]

2 On trouvera une excellente
introduction au contexte d’émergence,
aux sources et a la variété des usages
du concept de pluralisme aux Etats-
Unis dans Menand (2001: chap. 14,
«Pluralisms»).

3 Ce n’est pas le cas pour Putnam.
Mentionnons qu’il a maintenu

plus que jamais son pluralisme
«jamesien», qu’il distinguait a la
fois du relativisme culturel honni

et du phénomene qu’il appelait
«relativité conceptuelle », épine
dorsale de ses multiples positions
philosophiques (et en particulier du

«réalisme interne»). Putnam, dans
un dialogue avec Jennifer Case, a
clarifié et précisé le sens de cette
derniere expression: la relativité
conceptuelle (qui était auparavant
censée caractériser tous nos types de
description) ne concerne désormais
plus le langage naturel primaire,
celui que «nous ne choisissons pas
de parler», le langage des tables et
des chaises (ce qui était le cas dans la
période antérieure —et ce que Putnam
caractérise maintenant comme
absurde). Elle caractérise les langages
«optionnels », non-naturels, que
nous pouvons conventionnellement
décider d’adopter a propos d’'un
domaine donné (une sous-partie des
mathématiques, de la physique, du
droit), et qui sont «cognitivement
équivalents» (on n’est pas moins
informé par I'un que par l'autre),
mais incompatibles, a propos de ce
champ. Un exemple emprunté a la
géométrie: les points sont-ils des
éléments primitifs non étendus,
dont des ensembles constituent
«ensuite» des régions de I’espace, ou
bien sont-ils plutét des ensembles de
régions convergentes (des «limites»
d’une infinité de régions)? Le
pluralisme, lui, ne concernerait que
des descriptions non incompatibles
et non cognitivement équivalentes
(comme dans I'exemple, évoqué ci-
dessus, des descriptions effectuées
par la physique et par le sens commun
d’une piece et de son mobilier). Voir
Putnam (2004) pour des précisions.
On ne rentrera pas ici dans le détail
et les complexités des discussions

223



224

récentes: on cherche a restituer le
sens général que revét le pluralisme
dans le discours philosophique
contemporain, et de ce point de vue
le réalisme interne, au centre des
discussions depuis les années 1980,
n’est pas obsoléte. Remarquons
seulement que le titre méme d’un
ouvrage du «dernier» Putnam, Ethics
without Ontology (2004), indique bien
la «désontologisation» radicale que
connait le pluralisme contemporain.

4 «Pluralism», in Baldwin (1902,
vol.II: 306-307). Alors qu’en allemand,
il remonte au moins aux écrits de
Wolff, qui 'oppose au solipsisme.

Au sens vu ici, il a d’abord été utilisé
par Lotze (dans les années 1840), et
caractérise en Allemagne la doctrine
de Herbart contre celle de Schelling
et Hegel: c’est Bowne, disciple de
Lotze, qui I'introduit dans le discours
philosophique anglais, dans les
années 1880. En francais, on ne
trouve pas d’usage autochtone du mot
—-on l'aimporté d’Allemagne pour
caractériser la doctrine de Renouvier.
Selon cette derniére, dirigée contre

le monisme, il faut «distribuer»

entre tous les étres les attributs que
I'on réservait a certains d’entre eux
(voire a un seul). Ainsi, il n’y a pas de
grande «conscience synthétique»,
omnisciente, cause et fin de 'univers,
mais des consciences individuelles
menant des existences propres, avec
une connaissance limitée, ayant
chacune une part de cause et une
part de fin. Les individualités sont
bien «séparées», méme si elles ont
pu étre créées par un Etre unique:

et méme sur ce point, ’hypothése

d’une pluralité initiale d’étres divins
libres parait étre une hypothése
meétaphysiquement et logiquement
plus cohérente que le monothéisme.
Sur ces aspects, cf. Lalande (1992; art.
«Pluralisme»); et Wahl (1920/2005,
livre Il et Appendices 1 et 2).

5 Ontologique est ici pris au sens
«neutre» de: «concernant la structure
de ce qui est». Il ne faut pas forcément
entendre par la: «... de ce qui est,
indépendamment des processus

de connaissance et des actions
humaines», car c’est justement 1a

I'un des enjeux du débat entre les
pragmatistes et leurs adversaires.

6 Nous ne pouvons ici qu'esquisser les
traits de ce débat majeur. Il est crucial
de ne pas assimiler James purement
et simplement a un «externaliste »,
comme cela a parfois été le cas. Pour
une discussion précise et nuancée des
oppositions et des enjeux, voir Girel
(2006), qui montre en particulier que
la position de Bradley est elle aussi
trop souvent caricaturée.

7 Madelrieux (2006) rappelle les nettes
différences entre le pluralisme de
James et celui de Russell.

8 Pas Charles S. Peirce, qui est tres
critique a I’égard du pluralisme
jamesien.

9 Les références notées MW renvoient
aDewey (1967-1991), The Middle Works,
1899-1924,15 vol., éd. par Jo Ann
Boydston, Carbondale & Edwardsville,
Southern Illinois University Press. MW
est suivi du n° de volume et de la page.



10 Sur les rapports entre pluralisme et
pragmatisme, voir, par exemple, Wahl
(2005: livre II), qui en fut longtemps
une des meilleures présentations en
francais (la thése de Wahl a été publiée
pour la premiere fois en 1920); et pour
les débats récents, Talisse & Aikin
(2005), avec les cing réponses qui
suivent dans le méme numéro.

1 Menand (2001: 383-388). Sur

le changement progressif de
signification du concept de culture

et sa «pluralisation», voir Stocking
(1966) : on ne trouve pas, selon lui,
d’occurrence du terme au pluriel chez
d’autres auteurs que Boas jusqu’a la fin
du x1xe siecle, et «le pluriel n'apparait
régulierement que dans la premiere
génération des étudiants de Boas,
autour de 1910 » (ibid.: 871).

12 I écrit ses premiers articles dans
les années 1910 sur la philosophie de
James: il participe au volume dirigé
par Dewey, Creative Intelligence :
Essays in the Pragmatic Attitude
(1917), dont il rédige méme sans doute
la préface (voir Dewey, MW.10.457);

et c’est lui qui réalise une édition

des écrits de James pour la Modern
Library en 1925.

13 Kallen affirme I’avoir «inventée »
vers 1906-1907, a I'époque ot il était
l'assistant de Santayana, en discutant
avec Alain L. Locke (un des premiers
étudiants noirs de Harvard, qui

allait devenir un philosophe connu
défendant un «pluralisme culturel »
inspiré de James, et ’'architecte du
New Negro Movement comme de la
Harlem Renaissance, qui luttaient

pour promouvoir la culture et

l’art noirs). Sur Kallen, Locke et la
formation du concept de pluralisme
culturel, voir Menand (2001: 388-
401) et Washington (1986). I faut
également mentionner quau méme
moment Arthur Bentley, ancien
étudiant de Simmel et de Dewey

et futur collaborateur du second,
donne au «pluralisme politique » sa
premiere grande expression dans The
Process of Government (1908), par sa
théorie des «groupes d’intérét» en
redéfinition mutuelle et permanente
(contre la «fiction» d’une souveraineté
monolithique et d’'un Etat concu
comme entité autonome et absolue).

14 La métaphore du melting-pot a de
fait illustré ou étayé des politiques
assimilationnistes dures, mais
également des positions parfois trés
proches du «pluralisme culturel ».
Pour le détail et I’histoire de ses
usages, on peut voir, par exemple,
Gleason (1964).

15 Lettre de Dewey a Kallen du 31 mars
1915 (voir dans Dewey, 1999).

16 Westbrook (1991: 215). Pour

un apercu de la grande variété

des interprétations (parfois
contradictoires) de la position de
Dewey a propos du pluralisme
culturel, voir Wissot (1976) et Eisele
(1983) (qui minore trop, selon nous, les
différences entre Dewey et Kallen).

17 Méme si I'intelligentsia

libérale, qui défendait plutdt le

cosmopolitisme en faveur de ses

«membres», a pu considérer le 225



226

pluralisme culturel comme une
rupture tactique acceptable a I'égard
de I'ethnocentrisme anglo-saxon
(Hollinger 1989: 57, sur ce point).

18 « ’Etat représente 'ensemble des
forces autocratiques, arbitraires,
coercitives et belligérantes au sein
d’un groupe social: c’est une sorte

de synthése de tout ce qu’il y a de
plus détestable pour ’'esprit moderne
créatif et libre, pour le sentiment de la
vie, de la liberté, et pour la recherche

du bonheur.» (Bourne, «The State»,
manuscrit inachevé —découvert a
sa mort en 1918 et publié en 1919).
Voir Hansen (2003) sur les rapports
complexes entre cosmopolitisme et
patriotisme aux Etats-Unis.

19 Voir Lyotard (1979); Jameson (1991).
20 Cf. en France le décret d’application

sur le port des signes religieux
(«ostensibles»!) a I’école.





