
PRAGMATISME 
ET PLURALISMES 
DEPUIS WILLIAM 
JAMES

GENÈSE ET 
TRANSFORMATIONS  
DU « PLURALISME 
CULTUREL »

GUILLAUME GARRETA



Le « pluralisme », en particulier sous la déclinaison 
du « pluralisme culturel », est devenu un concept 
incontournable pour décrire la dynamique des sociétés 
occidentales post-modernes. Son injection comme 
argument ou valeur dans les débats contemporains sur 
la démocratie invite à en restituer la genèse, inscrite 
initialement au sein d’un débat entre pragmatistes. 
L’acception dominante du pluralisme contemporain, telle 
que celle défendue par Hilary Putnam, est « cognitive » 
ou épistémique. Mais dans le discours public qui le voit 
émerger au début du xxe siècle, le pluralisme est d’abord 
une position ontologique, revendiquée par William James, 
comme permettant de dépasser les impasses stériles de 
l’opposition monisme-dualisme, tout en échappant au 
spectre du relativisme (« culturel » et moral). L’article 
reconstruit cette position, puis la manière dont Horace 
Kallen, ancien étudiant de James, crée, en réaction à la 
thématique du melting-pot, l’expression de « pluralisme 
culturel » et lui donne un sens politique « radical ». Il 
examine enfin la manière dont John Dewey en effectue 
une vive critique au nom de la nécessaire attention aux 
conditions du pluralisme (et de la démocratie), et dont 
Randolph Bourne critique Kallen et Dewey au nom du 
cosmopolitisme. La restitution de ces débats permet 
d’éclairer certaines tensions constitutives inhérentes au 
« pluralisme démocratique » contemporain.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; PLURALISME CULTUREL ; RELATIVISME ; WILLIAM 
JAMES ; JOHN DEWEY ; PLURALISME.

* Guillaume Garreta est Directeur des relations internationales et 
européennes de l’Université Paris-Saclay [guillaume.garreta[at]
universite-paris-saclay.fr].



200

Nous voudrions ici contribuer à une analyse historique et philoso-
phique de l’émergence et de l’évolution du pluralisme, entendu comme 
position théorique et politique, et comme discours sur cette position1. 
Le pluralisme, comme Foucault a pu le dire de l’homme, est une inven-
tion assez récente. En première approximation et en un sens très large, 
il caractérise un type contemporain de description de la fragmenta-
tion des États et des identités postmodernes, en même temps que la 
revendication communautaire d’une atténuation ou d’une disparition 
de la hiérarchisation antérieure des valeurs organisant une société : 
cette revendication repose sur l’adoption, implicite ou explicite, de 
la tolérance ou du « droit à la différence » comme valeurs suprêmes 
(apparemment sans contradiction, puisque ces dernières valeurs ne 
semblent pas avoir de contenu spécifique : elles ne sont pas « substan-
tielles », et ne définissent a priori aucune « préférence »). L’évidence de 
cette description (et, parfois, de cette revendication) s’appuie souvent 
(même si cela peut être d’une manière non explicite), sur un plura- 
lisme dit « cognitif », ou épistémique, très répandu en philosophie de la 
connaissance, qui défend le caractère « situé », et propre à un groupe, 
des standards d’évaluation de ce qui compte comme vrai (en particulier  
dans le domaine scientifique). Mais dans le discours public anglo-
saxon, où il apparaît dès la fin du xixe siècle, il caractérise d’abord expli-
citement une métaphysique très particulière proposée par le pragma-
tiste William James, qui prétend se situer au-delà de l’opposition clas-
sique entre monisme et dualisme. Ce pluralisme est avant tout ontolo-
gique (il concerne la nature et l’organisation de ce qui existe) et les plura- 
lismes éthique et culturel ne font que dériver de la structure ouverte et 
non totalisable du réel qu’implique le premier. C’est ainsi au nom de 
ce pluralisme ontologique que les discours assimilationnistes (dans 
le champ politique), que symbolise l’image du melting-pot, se voient 
critiqués dans la deuxième décennie du xxe siècle aux États-Unis : les 
pragmatistes lui substituent un autre registre métaphorique, d’origine 
leibnizienne, et voué à une grande postérité dans les débats autour 
du pluralisme culturel, celui de l’orchestre symphonique2. Nous vou-
drions ici mettre l’accent sur quelques traits de cette histoire parfois 
méconnue, en indiquant les déplacements conceptuels qui rendent 

PRAGMATA, 2024-7/8 : 198-226



201

compte, nous semble-t-il, d’une certaine instabilité théorique du plura- 
lisme épistémique contemporain et de son corrélat multiculturel.

L’OFFENSIVE ANTI-ONTOLOGIQUE  
DU PLURALISME ÉPISTÉMIQUE

Dans la philosophie contemporaine, hors du champ de la philo-
sophie politique, le pluralisme désigne un pluralisme épistémique 
(des méthodes et critères de la connaissance) qui est souvent utilisé 
par des positions défendant un pluralisme axiologique ou politique. 
Un de ceux qui ont fait le plus pour établir la pertinence de ce plura-
lisme dans la théorie de la connaissance a été Hilary Putnam. Pour 
lui (comme pour bien d’autres), le pluralisme est mieux défini par ce 
qu’il rejette que par ce qu’il est, ou est censé être : ici, le repoussoir qui  
dessine par contraposition le visage du pluralisme est le réalisme méta-
physique, défini par trois thèses :

1) le monde est ce qu’il est en lui-même, indépendamment de l’esprit  
et du langage : autrement dit, le monde consiste en un ensemble fixe 
d’objets et de propriétés indépendantes de l’activité de pensée ;

2) ce monde indépendant peut, en principe, être décrit par une repré- 
sentation complète, unique, et absolument vraie (sans doute une théorie  
scientifique idéale) ;

3) la vérité est une notion non épistémique : elle est affaire de corres- 
pondance entre des éléments linguistiques et des objets ou des états 
de choses d’un monde indépendant du langage.

Ce que Putnam (1984, 1987) appelle réalisme interne, et qu’il carac-
térise comme équivalent au pluralisme, revient à peu près à la négation 
de ces trois thèses. S’opposant au réalisme métaphysique, il part du fait 
que le monde peut être correctement décrit de différentes manières, 
de différentes perspectives, qui reflètent nos intérêts et nos buts parti- 
culiers. On peut décrire correctement le contenu d’une pièce avec le 
langage de la physique des particules comme avec le langage natu-
rel des objets : on peut utiliser ces deux schèmes correctement sans 
avoir à les réduire à une ontologie fondamentale universelle et unique.  



202

Il existe ainsi de nombreuses descriptions vraies du monde, et pas de 
vocabulaire scientifique auquel on pourrait réduire tous les autres. 
Aucune description ne sera jamais la seule et unique bonne descrip- 
tion du monde – il n’y a rien comme cela (pas de God’s eye view, 
comme le dit Putnam). Les descriptions sont fondées dans les prati- 
ques. L’ontologie, la vérité et la référence sont internes à des schèmes 
conceptuels variés qui servent des buts différents.

Ce pluralisme est ainsi fondé avant tout sur le rejet de la probléma-
tique ontologique, qui est d’emblée dénoncée comme non pertinente. 
C’est un pluralisme qui porte sur les méthodes d’investigation ou sur 
les standards et critères de justification de nos énoncés – et parfois 
sur les deux. Par exemple, contrairement à ce que pensent certains 
empiristes logiques comme Reichenbach, il n’y a pas une méthode 
scientifique, inductive, à laquelle on pourrait ramener toutes les pro-
cédures de la science dans toutes les disciplines : et contrairement  
à ce que pensent les kantiens, il n’y a pas de valeur suprême du bien et 
de maxime morale universelle, mais des biens et des préceptes situés.

Ce pluralisme est voué à une instabilité structurelle. Il cherche per-
pétuellement à fonder l’objectivité des descriptions sur des critères 
collectifs factuels internes à une communauté, mais n’assume pas, en 
général, le relativisme épistémique et culturel qui semble en être le 
prolongement naturel : il évoque alors périodiquement des normes, 
des méthodes ou des situations idéales qui servent de point de réfé-
rence pour l’évaluation des pratiques effectives. Mais ces idéalités, 
leur nature surplombante et la contrainte qu’elles exercent ne sont pas  
censées avoir droit de cité dans la perspective du pluralisme des stan-
dards de justification. Putnam tenta ainsi de substituer à la notion méta- 
physique de vérité celle d’« acceptabilité rationnelle dans des condi-
tions de vérification idéales » et celle de « convergence » des opinions 
justifiées dans lesdites conditions – avant de reculer devant la contra-
diction (qui l’obligea à abandonner son « réalisme interne »). Cette ins-
tabilité structurelle, qui se retrouve dans bien des versions de plura-
lisme politique ou axiologique, où elle s’est déclinée en des variétés 



203

plus ou moins dures de relativisme culturel3, s’explique pour partie 
par l’écart du pluralisme épistémique contemporain avec son ancêtre 
immédiat, le pluralisme « fondateur » du début du xxe siècle, sur un 
point crucial. C’est du moins ce que nous allons tenter d’esquisser 
dans un deuxième temps.

LA QUERELLE DES RELATIONS ET LA 
SOLUTION PLURALISTE DE WILLIAM JAMES

Au début du xxe siècle, le terme et le concept de pluralisme sont 
extrêmement récents dans la philosophie de langue anglaise, comme 
le fait remarquer John Dewey dans une des premières notices qui leur 
soient consacrées4. Le pluralisme désigne à ce moment la doctrine 
selon laquelle les êtres composant le monde sont des individus, et 
des individus multiples qui entretiennent toutes sortes de relations 
mutuelles, et qui ne doivent pas être considérés comme de simples 
affections, modes, ou phénomènes d’une réalité englobante unique 
et absolue. C’est donc bien une position essentiellement ontologique 
(d’inspiration nominaliste), qui ne se cantonne pas à nos représenta-
tions ou nos descriptions (même si elle peut les englober)5. C’est en 
fait William James qui la met en circulation dans les dernières années 
du xixe siècle (à partir de La Volonté de croire, 1897) en lui donnant 
toute son ampleur. Pour saisir la portée de ce geste, il faut rappeler 
que le débat philosophique est alors structuré par l’opposition entre 
les monistes et les externalistes, qui s’affrontent en particulier sur la 
question de la nature de la vérité et des relations. En ce qui concerne 
ce dernier point, très schématiquement, on retrouve deux pôles, les 
tenants des relations internes et ceux des relations externes6. Les pre-
miers (comme les néo-hégéliens Bradley et Bosanquet) sont monistes, 
ils représentent une des positions philosophiques les plus influentes 
de l’époque. Pour eux, il n’y a qu’un seul Être, le Tout, le Monde ou l’Ab-
solu : seul le Tout est réel, les choses séparées n’ont d’existence qu’en 
lui, prises isolément elles ne sont qu’apparences ou représentations. 
De ce fait, les relations font intrinsèquement partie des termes qu’elles 
relient (« A aime B » peut sembler dénoter un fait relationnel, mais 



204

désigne en fait une propriété ou un état intrinsèque de A, totalement 
interne à A). Et si la relation se modifie, c’est la nature même des termes 
qui est modifiée (si la relation présente dans « A est plus lourd que B » est 
modifiée, cela veut dire qu’au moins un des termes connaît une trans-
formation). Alors que pour les externalistes, le changement de la rela-
tion n’affecte que la relation elle-même, et non pas les termes reliés (sur 
le modèle suivant : si « A est au-dessus de B », puis que « A est en dessous 
de B », cela ne change rien à la nature de A et de B). Bertrand Russell va 
s’opposer à toute logique tentant de réduire toutes les relations à des 
propriétés (à des prédicats à une place, comme « est rouge »). Quand on 
dit que « A est antérieur à B », on dénote une asymétrie (temporelle en 
l’occurrence) irréductible aux propriétés individuelles de A et de B. Les 
relations sont donc des concepts spécifiques, logiquement autonomes 
par rapport aux termes qu’elles relient. Ce qui existe, ce sont par consé-
quent des constituants « atomiques » indépendants, qui peuvent entrer 
dans des relations « irréductibles » (à autre chose qu’elles-mêmes) : 
c’est là le cœur de ce que l’on appellera bientôt l’« atomisme logique » 
(Russell, 1914 et 1918/1989), qui, à l’inverse de ce que Russell nomme 
le « holisme logique », voit le monde non comme un tout indifférencié,  
mais comme une multiplicité de complexes constitués d’éléments 
atomiques entretenant entre eux certaines relations7.

Pour sortir de ce qu’ils perçoivent comme une alternative stérile et 
réductrice, certains pragmatistes8 vont suggérer l’attitude et la doc-
trine qu’est le pluralisme. Pour William James, pour qui la différence 
entre monisme et pluralisme est sans doute « la plus prégnante et la 
plus féconde de toute la philosophie », le plus urgent est de sortir de 
l’image moniste du monde, sans tomber dans l’externalisme radical. 
Les idéalistes absolus ne se rendent pas compte qu’ils transforment 
un postulat méthodologique, celui de l’unité du monde, en un trait 
ontologique infondé. 

[Car] prima facie, le monde est un pluralisme : tel que nous le trou-

vons, son unité semble être celle de n’importe quelle collection : 

et nos pensées les plus élevées se ramènent principalement aux 



205

efforts que nous consacrons à le dégager de cette prime forme 

brute. Nous découvrons, à mesure que nous la postulons, une 

unité plus complète que n’en apportent les premières expériences 

brutes. Mais l’unité absolue, en dépit de l’éclatante impétuosité 

que nous déployons pour l’atteindre, continue à nous échapper 

et demeure à jamais un concept-limite. Ever not quite, « jamais 

complètement », tel doit être à cet égard l’aveu final du philo-

sophe rationaliste. (James, 1897/2005a : viii)

Ou encore, comme le dit Dewey dans « The Need for a Recovery of 
Philosophy » (1916), la seule chose que l’on constate empiriquement, ce 
n’est ni le monisme, ni l’externalisme radical : les monistes et les exter-
nalistes qui soutiennent que leurs positions s’attestent dans l’expé- 
rience sont de mauvaise foi. Le seul fait empirique établi, c’est le plura- 
lisme, celui des connexions dynamiques tout particulièrement.

 Certaines choses sont relativement isolées de l’influence d’autres 

choses : certaines choses sont facilement envahies par d’autres : 

certaines choses sont violemment contraintes de joindre leurs 

activités à celles d’autres. L’expérience manifeste tous les types 

de liaison, de la plus intime à la juxtaposition la plus externe. 

(Dewey : MW.10.129)

Dewey envisage même, dans les années 1910, de donner à sa posi-
tion philosophique le nom de pluralisme empirique, « par respect 
pour la pluralité des faits observables » (MW.10.64). C’est cependant 
James qui va défendre une ontologie radicalement pluraliste dans 
son ouvrage de 1909, A Pluralistic Universe. Avant tout, le pluralisme 
veut dire ici que rien n’inclut tout, que la totalité des choses n’est pas 
quelque chose qui peut être réalisé, ou dont on peut, homme ou Dieu, 
faire l’expérience. La nature est multifarious, bigarrée et multilaté-
rale. Le réel est structurellement incomplet, distribué, disséminé. 
Le monde n’est pas un block-universe, n’est pas ready-made. Aucun 
schème conceptuel ne sera en mesure de l’embrasser. Pluralisme veut 
dire également que toute expérience est plurielle, que rien de réel n’est 



206

absolument simple. « Le moindre fragment d’expérience est une mul-
tiplicité en miniature (multum in parvo) qui entretient une pluralité 
de relations. » (James 1909/1987 : 777).

On semble ici reconduit au pluralisme ontologique de Leibniz, où 
la pluralité infinie des substances ou monades se redouble dans la 
pluralité interne des perceptions d’une monade. Mais la similitude 
de surface ne doit pas masquer une différence décisive : James, tirant 
les conséquences de son ontologie radicale, envisage de devoir renon-
cer à la logique de l’identité (dont Leibniz fut l’un des plus grands 
bâtisseurs). 

En un sens les choses réelles ne sont pas seulement proprement 

et purement elles-mêmes (their own bare selves), mais on peut 

les considérer, d’une manière vague, comme étant également 

leurs propres autres (their own others) [– et] la logique ordinaire 

[de l’identité], puisqu’elle nie ceci, doit être dépassée. (Ibid. : 695)

En suivant une suggestion pertinente de Putnam, on pourrait 
résumer la conception de James de la façon suivante : le monde n’est 
pas une unité et le moi non plus. Un problème central de la philo- 
sophie depuis Kant est de montrer que l’unité du monde est corré-
lative de l’unité du sujet – eh bien, c’est la philosophie qui fait fausse 
route. D’une certaine manière, elle devrait plutôt montrer que « l’ab-
sence d’unité du monde est corrélative de l’absence d’unité du moi » 
(Putnam, 1990/1994 : 423).

UN PLURALISME SANS RELATIVISME ?

Il est clair que pour James ce pluralisme ontologique, ce plurivers, 
ou multivers, comme il aimait à dire, avait entre autres pour fonc-
tion de justifier un pluralisme en matière de morale, d’engagements 
moraux et de croyances religieuses. Mais pluralisme veut dire ici carac-
tère constructif, in the making, des attitudes morales : il signifie avant 
tout anti-absolutisme, et non relativisme. Les univers moraux ne sont 



207

pas équivalents, et leur coexistence, pour autant qu’elle soit possible, 
ne peut être envisagée sur un plan « horizontal ». Pour James, le subjec-
tivisme moral et le scepticisme moral sont deux écueils symétriques, 
et des positions intenables car ne décrivant ni le monde dans lequel 
nous évoluons, ni celui dans lequel nous pourrions évoluer. On le voit 
dans son essai sur « Les moralistes et la vie morale » (qu’il considérait 
comme le plus décisif du recueil La Volonté de croire), où ce point est 
explicitement traité. Donnons-nous un monde où existerait un seul 
individu : alors, dans la mesure où ce dernier « sent qu’une chose est 
bonne, il la rend bonne. Elle est bonne pour lui, et par là même elle 
est bonne absolument, puisqu’il est le seul créateur de valeurs dans 
l’univers. » (James, 1897/2005a : 196). Dans un tel monde, il n’y aura 
aucune différence entre « être juste » et « croire que c’est juste », de la 
même manière qu’il n’y en aura pas entre « être vrai » et « croire que c’est 
vrai » : le vrai (et le juste) disparaissent donc entièrement. En effet, « le 
vrai suppose un modèle (standard) extérieur au sujet pensant, auquel 
il doit se conformer » (ibid.). Dans la solitude morale, aucun jugement 
de valeur ne peut être faux ou erroné. Pas de sanction extérieure, pas 
de correction possible, donc, au fond, pas d’obligation. On n’a donc 
pas affaire à un univers moral au sens où nous l’entendons (le droit, 
le juste et le vrai n’y ont plus aucun sens repérable). Suffit-il d’intro-
duire un autre individu pour que la situation change ? Alors on aura 
deux individus s’adonnant chacun à leurs préférences : un dualisme 
moral, peut-être, mais certainement pas un « univers moral », en ce 
qu’il « n’offre aucun critérium qui permette de formuler sans équi-
voque des jugements de valeur » (ibid. : 197) ; sans même parler de pou-
voir classer ces jugements sur une échelle de moralité, on ne serait pas 
en mesure de pouvoir déterminer si ces jugements ne sont pas, après 
tout, que des jugements de fait (rien ne permet de dire ce qui compte 
comme une valeur légitime). En sortant du dualisme binaire, en injec-
tant bien plus de points de vue, la situation se clarifie-t-elle ? 

Multipliez encore le nombre de sujets, et vous réalisez dans 

le domaine éthique quelque chose comme l’univers des scep-

tiques grecs, où l’individu est la mesure de toutes choses et où 



208

la multitude des opinions « subjectives » se trouve substituée  

à la vérité « objective » unique. (Ibid.)

On est dans une situation « intersubjective » (un monde « relati-
viste », comme nous dirions aujourd’hui), qui, au fond, ne change rien 
par rapport à la situation première de la solitude morale, puisque l’on 
ne se donne aucun critère extérieur aux consciences isolées des indi-
vidus. Sans tiers, sans standard, pas de monde moral possible.

Pour James, ce standard ne saurait évidemment être une vérité 
morale intangible et absolue : ce qui en fait un standard, c’est d’être 
une structure, qui est là avant nous, et qui hiérarchise. Le monde rela-
tiviste est un monde nu et vierge où s’exprimeraient des individus pro-
duits simultanément : alors que, de fait, « nous sommes nés dans une 
société dans laquelle les idéaux sont déjà largement organisés » (ibid. : 
206) (ce qui ne veut pas dire que l’on ne puisse envisager de les réorga-
niser, bien au contraire). C’est pourquoi, dans ce même essai, James 
donnait une caractérisation claire de la tâche traditionnelle du philo-
sophe de la morale, qui est d’« expliquer les relations morales qui s’éta-
blissent entre les choses qui leur apportent l’unité d’un système stable, 
et font de ce monde ce que l’on pourrait appeler un univers parfait du 
point de vue éthique » (ibid. : 191), et affirmait d’un même mouvement 
que « nous pouvons donc conclure qu’aucune éthique n’est possible au 
sens absolu » du terme (ibid. : 210). Un univers moral repose sur une 
échelle de biens, ce que James appelle une « hiérarchie d’idéaux », et 
exige donc automatiquement de « sacrifier » certains idéaux et ceux 
qui les soutiennent. Le seul principe général qui peut éventuellement 
guider la constitution ou l’adoption d’un univers moral n’est pas un 
principe substantiel portant sur la nature du bien ou du juste, mais 
un principe d’englobement :

dans l’échelle des biens, il faut donc attribuer le degré le plus élevé 

aux idéaux qui triomphent au prix des moindres sacrifices, ou 

dont la réalisation entraîne la destruction du plus petit nombre 

possible d’autres idéaux. Puisqu’il faut qu’il y ait une victoire et 



209

une défaite, le philosophe doit souhaiter la victoire du parti le 

plus compréhensif, de celui qui, même à l’heure du triomphe, 

tiendra compte des intérêts du vaincu. (Ibid. : 207)

Ce sera, parmi les Tout possibles dans l’état actuel du plurivers, 
le « meilleur Tout » : mais rien ne garantit préalablement que nous  
fassions le « bon » choix, et certainement pas les maximes kantiennes 
abstraites (sinon nous ne ferions pas l’expérience d’une contradiction 
ou d’un dilemme moraux). 

Car, strictement, un dilemme véritable traduit toujours une situa-

tion unique : et la combinaison nouvelle d’idéals que crée cha-

cune de nos décisions, en réalisant les uns et en contrariant les 

autres, constitue toujours un univers sans précédent à l’égard 

duquel aucune règle adéquate n’existe a priori. Le philosophe, 

en tant que tel, ne se trouve donc pas plus qualifié que les autres 

hommes pour déterminer, dans telle circonstance concrète, quel 

serait le meilleur univers. Il aperçoit en effet un peu mieux que 

beaucoup d’autres comment la question se pose : il sait qu’il ne 

s’agit pas de tel ou tel bien simplement donné, mais de deux uni-

vers totaux auxquels ces biens se rapportent respectivement ; il 

sait qu’il doit toujours choisir l’univers le plus riche, le bien le 

plus susceptible de figurer utilement dans un système organisé, 

d’entrer dans des combinaisons complexes, d’être membre d’un 

Tout plus compréhensif. Mais il ne peut connaître à l’avance avec 

certitude quel univers particulier réalisera ces conditions : il sent 

seulement que, s’il succombe à une erreur fatale, les cris des bles-

sés lui annonceront le fait accompli. (Ibid. : 211 ; nous soulignons)

On peut s’interroger à la fois sur le statut et les conditions d’appli-
cabilité du « principe » d’englobement (dont le vague était totalement 
assumé par James, et dont le caractère isolé lui garantissait qu’il ne 
réintroduisait pas subrepticement une théorie éthique particulière), 
et sur l’expérimentalisme en matière de morale qui en est le corrélat. 



210

Mais on voit en tout état de cause pourquoi le plurivers jamesien n’en-
traîne pas ipso facto un relativisme moral primaire.

De plus, on a commencé à l’indiquer, on ne trouve pas chez lui 
l’idée que les standards de ce qui compte comme réel ou valide sont 
relatifs à une culture particulière. Un des bons critères du réel, c’est 
qu’il est partagé : une montagne ou un feu, imaginés, ne sont pas par-
tagés, n’entraînent généralement pas de conséquences communes 
dans les expériences des individus (ce qui sera le cas pour un feu réel). 
On appellera « subjective » ou imaginaire une expérience qui n’entre-
tient aucune relation, ou aucune relation connue et habituelle, avec les 
autres expériences du sujet et de ses congénères (James, 1912/2005b : 
essai 1). Et donc, en caricaturant, on pourrait presque dire : plus une 
expérience (ou quoi que ce soit) est partagée, plus elle est réelle (ou  
a de chances d’être traitée et considérée comme telle). Mais « partagé » 
ne signifie pas ici partagé par une communauté ou une culture spéci- 
fique. Comme le dit Putnam, « il n’y a pas une seule ligne dans les 
écrits de James qui prenne “validité générale” au sens de “validité 
générale dans une culture particulière” » (1990/1994 : 431). Le réel est 
bien corrélé aux connexions de l’expérience humaine (donc à « nous », 
à « notre » expérience, et pas à celle de Dieu ni de l’Absolu), mais le 
« nous » jamesien renvoie à la dimension de ce qui est public, attes-
table par une troisième instance et entre-vérifiable (par opposition à la  
supposée intériorité de l’individu isolé), bien plus qu’à une commu-
nauté close donnée qui aurait ses « propres » critères axiologiques 
et épistémologiques. Le « nous » de James inclut virtuellement la 
très grande majorité des humains, en tant qu’active knowers, agents 
connaissants (qui n’agissent pas de manière incohérente, ont des effets 
sur les autres agents, sur leurs connaissances effectives et possibles, 
et sur ce qui les garantit). En ce sens, il n’y a aucun lien direct entre le 
pluralisme de James et le relativisme culturel10.



211

LES PRAGMATISTES ET L’INVENTION  
DU PLURALISME CULTUREL

Néanmoins, ce sont bien des étudiants et continuateurs de James 
(et de Dewey) qui ont étendu le pluralisme à la sphère culturelle. En for-
çant un peu le trait, on pourrait soutenir que l’invention du pluralisme 
culturel a été une réaction de certains pragmatistes à la thématique du 
creuset, du melting-pot, développée aux États-Unis dans les années 
1910. Cette dernière expression, on le sait, est tirée du titre de la pièce 
(de 1908) du romancier anglais Zangwill, dont le héros proclamait : 

[…] l’Amérique est le creuset de Dieu, le grand melting-pot où 

toutes les races d’Europe se fondent et se réforment […] ! Le vrai 

Américain n’est pas encore arrivé, il est seulement dans le creuset, 

je vous le dis – il sera la fusion de toutes les races, le surhomme 

qui vient !

S’exprimait ainsi l’enthousiasme de la rédemption et de la nouvelle 
existence de l’immigrant se libérant des carcans traditionnels. Mais on 
l’utilisa également pour justifier les programmes d’américanisation 
plus ou moins forcée des communautés de nouveaux migrants, proces-
sus qui se conformait exclusivement aux valeurs anglo-protestantes, 
et qui s’accéléra pendant et immédiatement après la Première Guerre 
mondiale, une période qui vit (et c’était lié) une explosion de natio-
nalisme et de xénophobie aux États-Unis. Un des enjeux cruciaux, 
qui mobilisa biologistes et anthropologues, était donc de savoir si les 
traits physiques et mentaux propres à des « types » humains étaient 
modifiables ou étaient voués à demeurer identiques à eux-mêmes. 
Ainsi Franz Boas, qui fut sans doute le premier à parler de « cultures » 
au pluriel dans son acception anthropologique moderne, qui ensei-
gnait à Columbia avec Dewey et eut des échanges très féconds avec 
ce dernier dans les années 1910, défendait contre les « fixistes », sur la 
base d’études ethnographiques et statistiques, la thèse de la plasti-
cité radicale de l’être humain, tant sur le plan de l’organisation men-
tale que de la constitution physiologique (fonction de l’histoire totale 



212

de l’individu). Même si les travaux de Boas donnaient des outils pour 
combattre le « racisme scientifique » des partisans de la hiérarchie 
naturelle des races et des cultures, et d’envisager éventuellement un 
assimilationnisme modéré, ils ne modifièrent pas structurellement le 
climat eugéniste et anti-immigrants11. Dans cette période, un des rares 
intellectuels à contre-courant fut Horace Kallen, ancien étudiant de 
James à Harvard12 : ce n’est donc pas un hasard si on lui doit l’inven-
tion de l’expression de « pluralisme culturel », qui entre dans l’usage 
public après la parution de son livre de 1924, Culture and Democracy in 
the United States. L’article qui le rendit célèbre fut « Democracy vs the 
Melting-Pot » (1915), où est présentée la théorie du pluralisme cultu-
rel (même si l’expression n’y apparaît pas13). Kallen n’y refusait pas le 
fait qu’il y ait une fusion ou disparition de certaines différences au 
cours du processus d’intégration, ni le fait que l’Amérique soit encore 
en phase de croissance et qu’il faille donc la « fortifier » : mais de son 
point de vue jamesien, il était inconcevable de promouvoir un idéal 
de fusion finale de tous les éléments14 – alors qu’il y aura toujours plus 
de différences que la plus grande unité que nous puissions concevoir  
pourrait jamais lisser ou englober. Ever not quite. James disait que 
si le monisme ou l’idéalisme absolu étaient modélisables par le 
biais d’un empire ou d’une monarchie, le monde pluraliste, lui, était 
comme une république fédérale, dont des îlots seraient toujours sur 
le mode du self-government, échappant à la conscience et à l’action 
d’un « centre » (James, 1909/1987 : 776). Même si Kallen ne le dit pas, 
c’est sans doute une source privilégiée de sa définition du pluralisme 
culturel : sa forme « publique » est celle d’une « république fédérale » et 
son contenu est donné par une « démocratie de nationalités coopérant 
volontairement et de manière autonome, par l’entremise d’institu-
tions communes, à l’entreprise de réalisation de soi […] », les individus,  
dans la sphère privée, pouvant ensuite s’adonner entièrement à leurs 
mondes et leurs pratiques ethniques spécifiques (Kallen, 1924 : 124). 
C’est dans l’article de 1915 que Kallen exposait sa fameuse métaphore 
de l’orchestre : dans un orchestre chaque type d’instrument a son 
timbre et sa tonalité spécifiques, et donc son thème et sa mélodie 
caractéristiques au sein de la symphonie. De même, dans la société, 



213

chaque groupe ethnique est un instrument naturel, son esprit et sa 
culture étant comme son thème et sa mélodie : leurs accords et disso-
nances forment la grande symphonie de la civilisation. Différence de 
taille avec un orchestre classique : il n’y a pas de partition pré-écrite, 
l’interprétation ou plutôt le « jeu » sont l’écriture, permettant d’infinies 
variations et une grande richesse d’accords et de discords. L’histoire 
de la société n’est pas téléologiquement prédéterminée. Il s’agit ici de 
penser un orchestre sans chef et sans partition.

Une métaphore leibnizienne similaire voulait rendre compte du 
pluralisme et de l’entre-expression des substances : l’orchestre des 
monades est composé de singularités qui ne se voient ni ne s’enten- 
dent, mais produisent une symphonie d’autant plus harmonieuse 
que les discords mettent en valeur les accords. Dans l’orchestre de 
Leibniz, chaque unité ne joue pas à l’unisson, mais joue bien, de fait, 
sa petite partition. Malgré tout, dans cette perspective, les singularités 
ont pour fonction de ne plus se faire percevoir comme telles. Chaque 
unité n’est une que de se confondre dans l’infinie multiplicité du réel. 
Alors que Kallen, lui-même né en Allemagne (et Juif sioniste), insistait  
(à l’inverse des conceptions de Boas) sur l’ethnicité comme « fait de 
nature » immuable (un Irlandais sera toujours un Irlandais, un Juif 
sera toujours un Juif, etc.), et donc sur le droit corrélatif des groupes 
d’immigrants à conserver leur autonomie et leurs valeurs. Par consé-
quent, il défendait la nécessité, pour permettre leur individuation, de 
conserver leurs « loyautés provinciales » : l’enrichissement mutuel ne 
pourrait avoir lieu que sur la base d’unités ethniques durables et claire-
ment définies. On a ainsi pu caractériser sa position comme se situant 
à l’« extrémité proto-séparatiste du pluralisme culturel » (Hollinger, 
1995 : 13).

Le pragmatiste Dewey réagit très négativement aux positions de 
Kallen : lui, qui soutenait pourtant l’empirisme pluraliste, se méfie de 
ce pluralisme culturel qui serait mise en danger de l’harmonie sociale.



214

Je suis tout à fait d’accord avec votre idée d’un orchestre, mais  

à condition de parvenir vraiment à une symphonie, et non à une 

multitude d’instruments différents jouant simultanément. Je 

n’ai jamais attaché beaucoup d’importance à la métaphore du 

melting-pot, mais une authentique assimilation mutuelle – et 

non à l’anglo-saxonitude – semble être essentielle pour faire une 

Amérique. Il me semble très désirable que chaque sous-ensemble 

culturel conserve ses traditions littéraires et artistiques distinc-

tives, mais dans le but d’avoir davantage à apporter aux autres15.

En clair : pas de cacophonie ni de musique atonale dans le réper-
toire de l’orchestre, sous peine de tomber dans la ségrégation géo-
graphique et sociale. Rien de mauvais peut-être, mais rien de bon en 
soi à cultiver l’ethnicité. Pour Dewey, il paraît clair que le pluralisme 
culturel de Kallen repose sur un essentialisme ethnique ontologique-
ment indéfendable et politiquement néfaste. Le culte du trait d’union 
(hyphenism) – Italien-Américain, Polonais-Américain, etc. – peut être 
dangereux s’il aboutit à ce que chaque sous-ensemble demeure intact 
sans échanger d’éléments avec les autres sous-ensembles. Le carac-
tère trompeur de ces termes composés est qu’ils semblent postuler 
quelque chose de préexistant, l’Amérique (ou l’Américain), auquel 
on pourrait ensuite préfixer un autre facteur, d’une manière externe. 
Pour Dewey, dans « Nationalizing Education » (1916), ce n’est pas voir la  
spécificité de ce pays : l’Américain « typique » est intrinsèquement 
criblé, ou plutôt tissé, de traits d’union. 

Cela ne signifie pas qu’il soit en partie Américain, et qu’on 

lui ajoute ensuite quelque élément étranger […] Il n’est pas 

Américain plus Polonais ou Allemand, mais l’Américain est lui-

même Polonais-Allemand-Anglais-Français-Espagnol-Italien-

Grec-Irlandais-Scandinave-Bohémien-Juif.  (MW.10.205)

Il est un trait d’union, et c’est à l’institution scolaire de le lui 
apprendre. Et « nationaliser l’éducation américaine, c’est utiliser 
l’éducation pour promouvoir notre idée nationale – qui est l’idée de 



215

démocratie » (MW.10.209). Ainsi, même si Dewey est d’accord avec 
Kallen d’un point de vue pragmatiste pour préférer une « musique » 
non pré-arrangée, le premier rappelle qu’il y a aux États-Unis des 
idéaux fondamentaux, des valeurs spécifiques, différentes des valeurs 
propres à chaque sous-ensemble culturel, qui ont priorité sur elles  
et qui devraient informer les existences et les relations de tous ces 
sous-ensembles. Ce faisant l’Amérique – et c’est ce qui peut la préserver 
des déchirements de la Vieille Europe autour de la question des mino-
rités nationales – doit assumer le caractère spécifique de son expéri-
mentation radicale, qui repose sur (et vise à) « une séparation complète 
entre nationalité et citoyenneté » (MW.11.71), entre traditions cultu-
relles et problèmes d’organisation politique. On a donc ici comme un 
retour ironique à Leibniz, qui posait tout de même un Dieu garant de 
l’harmonie de la musique produite par l’orchestre des monades. Pour 
Dewey, il faut envisager la nécessité d’un chef d’orchestre, à savoir,  
à l’intérieur du pays l’État démocratique et l’école publique gratuite, 
et à l’extérieur une organisation internationale, qui n’hésiterait pas  
à limiter, si nécessaire, l’autonomie des groupes pour imposer les 
conditions de la démocratie pluraliste (Westbrook, 1991 : 214). Et pas 
n’importe quelles conditions : certaines « solutions » faciles semblent 
pires que la situation à laquelle elles prétendent remédier. Au moment 
où des voix s’élèvent pour instaurer un service militaire universel de 
trois ans, afin de « socialiser » et d’intégrer les nouveaux immigrants 
et de pallier le manque de « conscience nationale » chez les arrivants 
récents, Dewey répond, dans « Universal Service as Education » (1916), 
qu’il ne voit pas comment le port de l’uniforme, la vie dans des bara-
quements sous les aboiements des sous-officiers pourraient former les 
individus à la pratique de la démocratie. Il vaudrait mieux déjà parvenir 
à mettre en œuvre un réel « service éducatif obligatoire », où le nouvel 
immigrant n’ait pas seulement l’opportunité, mais également l’obliga-
tion d’apprendre l’anglais (MW.10.186). L’anglais est vu comme langue 
d’intercommunication, condition minimale de possibilité d’une parti- 
cipation à la vie politique (d’une nation démocratique) – et non pas 
avant tout comme élément de domination culturelle WASP16.



216

C’est ainsi au sein même des héritiers du pluralisme jamesien 
que se constituent les pôles du débat tel que nous le connaissons 
aujourd’hui, et que se manifeste la tension inhérente à l’idée d’un 
pluralisme démocratique.

C’est également à cette époque, et sans doute aussi pour tenter de 
résorber cette contradiction, qu’émerge une troisième position dans 
le débat, qui rejette certes l’« absolutisme » d’un groupe dominant, 
mais également le pluralisme sous ses deux espèces, atonale et sym-
phonique, pour promouvoir sous une forme révisée l’archétype de 
l’idéal moderne au cœur de la philosophie des Lumières, recouvert 
par la montée des nationalismes au xixe siècle : le cosmopolitisme, que 
nous ne ferons qu’évoquer brièvement. Idéal vivace dans les années 
1920-1930, il trouve d’abord son expression à la fin des années 1910 
sous la plume d’un brillant intellectuel, musicien, handicapé, élève 
de Dewey : Randolph Bourne, un pragmatiste qui ne va pas tarder  
à critiquer son maître. Dans « Transnational America », il s’en prend  
à la politique d’assimilation anglo-centrée et unilatérale (et en parallèle 
au rôle des Américains d’origine britannique dans l’entrée en guerre 
des États-Unis). Il reconnaît s’inscrire dans la perspective ouverte 
par Kallen, tout en cherchant à en dépasser les limites. Le pluralisme 
culturel de Kallen tend à promouvoir la survie et le développement du 
groupe ethnique en tant que tel : pour Bourne, même si on parvenait  
à les unifier par les valeurs communes supposées ou imposées du res-
pect et de la tolérance, la société du pluralisme culturel demeurerait  
composée de plusieurs groupes étanches voués au repli sur soi, et donc 
mûrs pour les réactions xénophobes et le conservatisme17. Alors que, 
contre le Puritanisme, contre l’ultra-patriotisme ambiant, contre les 
canons littéraires victoriens, le plus pertinent était de se libérer du 
provincialisme et de promouvoir un « esprit cosmopolite », qui refusait  
certes l’éradication des différences, mais aussi leur préservation sous 
une forme sanctuarisée et provinciale. Comme l’affirmait le titre d’un 
article d’Ezra Pound (1917) qui faisait de Flaubert, Tourgueniev et 
Henry James (le frère du philosophe) les hérauts de la lutte contre la 
domination des micro-tyrannies locales : « Le provincialisme, voilà 



217

l’ennemi ! » L’idée était plutôt de concevoir les différences originelles 
comme des réservoirs particuliers d’expériences et de ressources 
mobilisables par les individus au gré de l’évolution des situations géo-
graphiques et historiques, sans se préoccuper de se conformer à, ou 
de reconstruire, une « identité » prédéterminée. L’État, les institutions 
et le système éducatif (et donc la position « symphonique » de Dewey) 
étaient regardés avec une grande méfiance puisqu’ils ne pouvaient, 
malgré les dénégations, que contribuer à figer et à prescrire une telle 
identité18. On reconnaît là certains des traits du futur discours de la 
« postmodernité »19.

LES TENSIONS INHÉRENTES AU 
« PLURALISME DÉMOCRATIQUE »

On le voit, la contestation du pluralisme culturel au nom de ses 
supposés effets néfastes et de ses tensions internes est contempo-
raine de son émergence comme discours et comme valeur. Elle rejoint 
dans la critique des attaques bien plus récentes comme celle menée 
par Stephen Steinberg dans The Ethnic Myth (1981), qui soutient que, 
contrairement à ce qu’affirmait Kallen, le melting-pot est finalement 
plus favorable à la démocratie que l’inverse. En effet, les groupes eth-
niques ne sont pas du tout à égalité quand ils arrivent dans l’orchestre : 
le pluralisme culturel renforce donc les inégalités s’il décourage les 
individus de rentrer dans une culture commune, surtout quand il légi-
time le repli sur soi au nom du langage de la reconnaissance et de 
l’identité propre.

Par conséquent, et, entre autres, du fait de cette histoire interne non 
linéaire, il est devenu fréquent de voir des groupes ethniques ou cultu-
rels endosser à la fois les deux stratégies esquissées plus haut (modé-
lisées par les deux types d’orchestres). Ils invoquent, d’une part, des 
principes démocratiques pour combattre l’exclusivisme des groupes 
dominants ou plus privilégiés (en réclamant une égalité de traitement 
entre les différents groupes), et se réclament d’autre part de principes 
pluralistes pour défendre leurs propres pratiques discriminatoires 



218

(souvent entre types d’individus au sein du groupe), en arguant d’une 
différence irréductible à préserver. Si la différence des niveaux inter-
groupe et intra-groupe n’autorise pas à pointer ici une contradiction 
flagrante, on peut néanmoins voir émerger une grande tension entre 
ces deux attitudes, qui s’appuient sur une revendication tradition-
nelle de l’individualisme libéral moderne tout en la niant simultané-
ment. Comme le dit Vincent Descombes (2004 : chap. 47), les parti-
sans de l’enracinement dans une tradition ou une communauté ont 
adopté les normes auparavant fixées par les partisans « modernes » de 
l’autonomie par rapport aux attaches « provinciales » aliénantes, obs-
tacle à la formation de l’individualité démocratique : les premiers ont 
adopté le « langage des identités » et de la « reconnaissance », en trans-
formant radicalement le sens de l’injonction « Soyez vous-mêmes ! » 
L’identité sociale est désormais censée se trouver dans les particularités  
et non plus dans l’arrachement à ces particularités. Situation para-
doxale que l’on pourrait, à la suite de Descombes, caractériser ainsi : 
une norme sociale particulière imposée du « dehors » de l’individua-
lité limitée d’un sujet, une hétéronomie (du point de vue des autres 
groupes) qu’un sujet estime légitime de subir, est par ce fait même 
transformée en une autonomie. De manière symétrique, l’État n’est 
plus censé donner de contenu substantiel à la définition de l’identité 
d’un citoyen ; il semble acquis qu’il doive se cantonner à la gestion 
« procédurale » et formelle du jeu démocratique (et des identités qui s’y 
constitueraient) – mais l’État doit cependant simultanément « inter-
venir à tout propos pour que l’espace public reste un “espace plura-
liste” où chacun puisse figurer » avec ses particularités (ibid. : 391)20. On 
retrouve ici l’instabilité structurelle qui caractérise le pluralisme épis-
témique. L’idée que ces deux lignes « orchestrales » puissent coexister 
sur le même plan est une confusion ou une illusion. Dumont l’avait 
bien vu, quand il soutenait, au risque de choquer, que « contrairement 
à beaucoup d’affirmations, une “démocratie pluriculturelle”, ou sim-
plement biculturelle, est une contradiction dans les termes » (1991 : 
269 ; cité par Vibert, 2004 : 79). De quelque manière que l’on retourne 
le problème, on ne peut directement apparier l’individualisme démo-
cratique contemporain et l’identité collective revendiquée par des 



219

communautés ethniques ou culturelles. C’est au fond ce qu’indiquait 
Dewey par la critique de l’hyphenism identitaire dans sa polémique 
avec Kallen sur le sens à donner à la politique du pluralisme culturel.

Ce paradoxe et ces tensions peuvent ainsi trouver un éclairage 
dans l’histoire conceptuelle (et sans doute trop abstraite) que nous 
venons de retracer. À partir de la seconde moitié du xxe siècle, on a cru  
possible, dans un grand nombre de démocraties occidentales, de 
fusionner impunément un pluralisme « ontologique » (c’est-à-dire, 
beaucoup plus qu’épistémique) avec les arguments épistémiques uni-
versalistes de la modernité, et de rendre cette fusion directement appli-
cable au champ politique démocratique. Première conséquence, qui 
paraît recéler une contradiction (qui n’affectait pas avec cette acuité 
le pluralisme jamesien) : si on interdit la possibilité d’un méta-schème 
englobant les schèmes épistémiques locaux et particuliers, chacun 
de ces derniers est, pour sa part, censé pouvoir embrasser la totalité 
du réel, en tant que « vision du monde », et être en cela « identique »  
à chacun des autres. Chacun de ces schèmes de perception et de 
constitution du sens et des pratiques est donc censé (pouvoir) occuper  
la place surplombante pourtant interdite par le relativisme épisté-
mique et l’absence de structuration de l’univers où coexisteraient ces 
schèmes. Deuxième conséquence, indissociable de la première : on 
lie alors indissolublement le pluralisme à la thématique de l’identité 
– alors que, comme James s’en était progressivement rendu compte, 
l’engagement pluraliste radical (qui ne peut désigner que la structure 
même de l’univers de l’expérience, et non simplement notre rapport 
« cognitif » à lui) implique sans doute de faire son deuil de l’identité 
et de sa logique. S’il y a réellement pluralisme, il ne peut plus y avoir 
d’identité réelle entre les éléments de l’univers pluraliste (ni d’un élé-
ment avec lui-même) ; l’égalité formelle proclamée ne pourra masquer 
longtemps cette impossibilité. Il est sans doute frustrant de devoir 
présenter les axes de l’identité et de la reconnaissance, d’une part, et 
du pluralisme, d’autre part, comme deux branches d’une alternative 
plutôt que comme deux forces que l’on pourrait composer pour en 
dégager une résultante stable : mais cette « troisième force » ne peut 



220

dessiner une trajectoire cohérente, tant que les deux premières restent 
en l’état.

Ces tensions (et cette instabilité) sont peut-être constitutives de 
l’idée contemporaine de ce que peut ou devrait être un pluralisme 
démocratique. Nous avons voulu indiquer qu’elles ont une histoire, 
qu’elles sont contemporaines de l’émergence même du « pluralisme 
culturel », et se comprennent en partie dans leur filiation conflictuelle 
avec les pluralismes des premiers pragmatistes.



221

BIBLIOGRAPHIE
Baldwin James Mark (dir.) (1902), Dictionary of Philosophy and Psychology, 

2 vol., New York, Macmillan Co.
Bentley Arthur F. (1908), The Process of Government : A Study of Social Pressures, 

Chicago, The University of Chicago Press.
Bourne Randolph (1916), « Transnational America », Atlantic Monthly, 118, 

juillet, p. 86-97.
Bourne Randolph (1919), « Unfinished Fragment on the State », Untimely Papers, 

éd. par James Oppenheim, New York, B. W. Huebsch, p. 140-230.
Descombes Vincent (2004), Le Complément de sujet, Paris, Gallimard.
Dewey John (dir.) (1917), Creative Intelligence : Essays in the Pragmatic Attitude, 

New York, Henry Holt.
Dewey John (1967-1983), The Middle Works, 1899-1924, 15 vol., éd. par Jo Ann 

Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.
Dewey John (1999), The Correspondence of John Dewey, Electronic edition (vol. I), 

éd. par Larry Hickman, Charlottesville, Va., InteLex Corporation.
Dumont Louis (1991), Homo aequalis II : L’Idéologie allemande. France-

Allemagne et retour, Paris, Gallimard.
Eisele J. Christopher (1983), « Dewey’s Concept of Cultural Pluralism », 

Educational Theory, 33 (3-4), p. 149-156.
Girel Mathias (2006), « Relations internes et relations spatiales : James, Bradley 

et Green », Archives de Philosophie, 69 (3), p. 395-414.
Gleason Philip (1964), « The Melting-Pot : Symbol of Fusion or Confusion », 

American Quarterly, 16 (1), p. 20-46.
Hansen Jonathan M. (2003), The Lost Promise of Patriotism : Debating American 

Identity, 1890-1920, Chicago, The University of Chicago Press.
Hollinger David A. (1989), « Ethnic diversity, Cosmopolitanism, and the 

Emergence of the American Liberal Intelligentsia », in David A. Hollinger, The 
American Province : Studies in the History and Historiography of Ideas, 2e éd., 
Baltimore et Londres, The Johns Hopkins University Press, p. 56-73.

Hollinger David A. (1995), « Cultural Pluralism and Multiculturalism », in 
Richard W. Fox & James T. Kloppenberg (dir.), A Companion to American 
Thought, Oxford, Blackwell, p. 162-166.

James William (1987 [1909]), A Pluralistic Universe, in William James, Writings 
1902-1910, éd. par Bruce Kuklick, New York, The Library of America.

James William (2005a [1897]), La Volonté de croire, trad. par Loÿs Moulin, Paris, 
Les Empêcheurs de penser en rond.

James William (2005b [1912]), Essais d’empirisme radical, trad. par Guillaume 
Garreta & Mathias Girel, Marseille, Agone.

Jameson Frederic (1991), Postmodernism, or The Cultural Logic of Late 
Capitalism, Duke University Press.



222

Kallen Horace (1915), « Democracy versus the Melting-Pot », The Nation, 100, 
18-25 février, p. 217-218.

Kallen Horace (1924), Culture and Democracy in the United States, New York, 
Boni & Liveright.

Lalande André (1992), Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris, 
Presses universitaires de France.

Lyotard Jean-François (1979), La Condition postmoderne. Rapport sur le savoir, 
Paris, Minuit.

Madelrieux Stéphane (2006), « Pluralisme anglais et pluralisme américain : 
Bertrand Russell et William James », Archives de Philosophie, 69 (3), p. 375-393.

Menand Louis (2001), The Metaphysical Club : A Story of Ideas in America, New 
York, Farrar, Strauss & Giroux.

Pound Ezra (1917), « Provincialism the Enemy », The New Age, 12 juillet, p. 244-245.
Putnam Hilary (1984 [1981]), Raison, vérité et histoire, trad. par Abel Gerschenfeld, 

Paris, Minuit.
Putnam Hilary (1987), The Many Faces of Realism, La Salle, Open Court.
Putnam Hilary (1994 [1990]), Le Réalisme à visage humain, trad. par Claudine 

Tiercelin, Paris, Seuil.
Putnam Hilary (2004), Ethics Without Ontology, Cambridge, Harvard University Press.
Russell Bertrand (1914), Our Knowledge of the External World, Chicago, Open Court.
Russell Bertrand (1989 [1918]), « La philosophie de l’atomisme logique », in 

Bertrand Russell, Écrits de logique philosophique, trad. par Jean-Michel Roy, 
Paris, Presses universitaires de France.

Steinberg Stephen (1981), The Ethnic Myth : Race, Ethnicity, and Class in America, 
Boston, Beacon Press.

Stocking George W. (1966), « Franz Boas and the Culture Concept in Historical 
Perspective », American Anthropologist, 68 (4), p. 867-882.

Talisse Robert & Scott Aikin (2005), « Why Pragmatists Cannot Be Pluralists », 
Transactions of the Charles S. Peirce Society, 41 (1), p. 101-118.

Vibert Stéphane (2004), Louis Dumont. Holisme et modernité, Paris, Michalon.
Wahl Jean (2005 [1920]), Les Philosophies pluralistes d’Angleterre et d’Amérique, 

Paris, Les Empêcheurs de penser en rond.
Washington Johnny (1986), Alain Locke and Philosophy : A Quest for Cultural 

Pluralism, New York, Greenwood Press.
Westbrook Robert (1991), John Dewey and American Democracy, Ithaca, Cornell 

University Press.
Wissot Jay (1976), « Two Treatments of Cultural Difference : Dewey on Nationalism 

and Kallen on Pluralism », Journal of the Mid-Western History of Education 
Society, 43 (4), p. 49-59.

Zangwill Israel (1915 [1908]), The Melting Pot, New York, Macmillan.



223

NOTES
1 [NdE. : Une version légèrement 
abrégée de ce texte est parue sous 
le titre « Du pluralisme ontologique 
au pluralisme épistémique : genèse 
et transformations du “pluralisme 
culturel” », in Stéphane Vibert (dir.), 
2007, Pluralisme et démocratie. Entre 
culture, droit et politique, Montréal, 
Éditions Québec-Amérique. Ce 
texte avait déjà fait l’objet d’une 
communication orale lors du 
Congrès 2004 de l’ACFAS (ancienne 
Association francophone pour les 
savoirs, UQAM, Montréal). Merci 
à Guillaume Garreta (à l’époque 
membre de l’équipe EXeCO, 
Expérience et Connaissance, 
Université Paris-I Panthéon-Sorbonne, 
aujourd’hui Directeur des relations 
internationales et européennes de 
l’Université Paris-Saclay), de nous 
avoir autorisé à le republier. Daniel 
Cefaï et Joan Stavo-Debauge.] 

2 On trouvera une excellente 
introduction au contexte d’émergence, 
aux sources et à la variété des usages 
du concept de pluralisme aux États-
Unis dans Menand (2001 : chap. 14, 
« Pluralisms »).

3 Ce n’est pas le cas pour Putnam. 
Mentionnons qu’il a maintenu 
plus que jamais son pluralisme 
« jamesien », qu’il distinguait à la 
fois du relativisme culturel honni 
et du phénomène qu’il appelait 
« relativité conceptuelle », épine 
dorsale de ses multiples positions 
philosophiques (et en particulier du 

« réalisme interne »). Putnam, dans 
un dialogue avec Jennifer Case, a 
clarifié et précisé le sens de cette 
dernière expression : la relativité 
conceptuelle (qui était auparavant 
censée caractériser tous nos types de 
description) ne concerne désormais 
plus le langage naturel primaire, 
celui que « nous ne choisissons pas 
de parler », le langage des tables et 
des chaises (ce qui était le cas dans la 
période antérieure – et ce que Putnam 
caractérise maintenant comme 
absurde). Elle caractérise les langages 
« optionnels », non-naturels, que 
nous pouvons conventionnellement 
décider d’adopter à propos d’un 
domaine donné (une sous-partie des 
mathématiques, de la physique, du 
droit), et qui sont « cognitivement 
équivalents » (on n’est pas moins 
informé par l’un que par l’autre), 
mais incompatibles, à propos de ce 
champ. Un exemple emprunté à la 
géométrie : les points sont-ils des 
éléments primitifs non étendus, 
dont des ensembles constituent 
« ensuite » des régions de l’espace, ou 
bien sont-ils plutôt des ensembles de 
régions convergentes (des « limites » 
d’une infinité de régions) ? Le 
pluralisme, lui, ne concernerait que 
des descriptions non incompatibles 
et non cognitivement équivalentes 
(comme dans l’exemple, évoqué ci-
dessus, des descriptions effectuées 
par la physique et par le sens commun 
d’une pièce et de son mobilier). Voir 
Putnam (2004) pour des précisions. 
On ne rentrera pas ici dans le détail 
et les complexités des discussions 



224

récentes : on cherche à restituer le 
sens général que revêt le pluralisme 
dans le discours philosophique 
contemporain, et de ce point de vue 
le réalisme interne, au centre des 
discussions depuis les années 1980, 
n’est pas obsolète. Remarquons 
seulement que le titre même d’un 
ouvrage du « dernier » Putnam, Ethics 
without Ontology (2004), indique bien 
la « désontologisation » radicale que 
connaît le pluralisme contemporain.

4 « Pluralism », in Baldwin (1902, 
vol. II : 306-307). Alors qu’en allemand, 
il remonte au moins aux écrits de 
Wolff, qui l’oppose au solipsisme. 
Au sens vu ici, il a d’abord été utilisé 
par Lotze (dans les années 1840), et 
caractérise en Allemagne la doctrine 
de Herbart contre celle de Schelling 
et Hegel : c’est Bowne, disciple de 
Lotze, qui l’introduit dans le discours 
philosophique anglais, dans les 
années 1880. En français, on ne 
trouve pas d’usage autochtone du mot 
– on l’a importé d’Allemagne pour 
caractériser la doctrine de Renouvier. 
Selon cette dernière, dirigée contre 
le monisme, il faut « distribuer » 
entre tous les êtres les attributs que 
l’on réservait à certains d’entre eux 
(voire à un seul). Ainsi, il n’y a pas de 
grande « conscience synthétique », 
omnisciente, cause et fin de l’univers, 
mais des consciences individuelles 
menant des existences propres, avec 
une connaissance limitée, ayant 
chacune une part de cause et une 
part de fin. Les individualités sont 
bien « séparées », même si elles ont 
pu être créées par un Être unique : 
et même sur ce point, l’hypothèse 

d’une pluralité initiale d’êtres divins 
libres paraît être une hypothèse 
métaphysiquement et logiquement 
plus cohérente que le monothéisme. 
Sur ces aspects, cf. Lalande (1992 ; art. 
« Pluralisme ») ; et Wahl (1920/2005, 
livre II et Appendices 1 et 2).

5 Ontologique est ici pris au sens 
« neutre » de : « concernant la structure 
de ce qui est ». Il ne faut pas forcément 
entendre par là : « … de ce qui est, 
indépendamment des processus 
de connaissance et des actions 
humaines », car c’est justement là 
l’un des enjeux du débat entre les 
pragmatistes et leurs adversaires.

6 Nous ne pouvons ici qu’esquisser les 
traits de ce débat majeur. Il est crucial 
de ne pas assimiler James purement 
et simplement à un « externaliste », 
comme cela a parfois été le cas. Pour 
une discussion précise et nuancée des 
oppositions et des enjeux, voir Girel 
(2006), qui montre en particulier que 
la position de Bradley est elle aussi 
trop souvent caricaturée.

7 Madelrieux (2006) rappelle les nettes 
différences entre le pluralisme de 
James et celui de Russell.

8 Pas Charles S. Peirce, qui est très 
critique à l’égard du pluralisme 
jamesien.

9 Les références notées MW renvoient 
à Dewey (1967-1991), The Middle Works, 
1899-1924, 15 vol., éd. par Jo Ann 
Boydston, Carbondale & Edwardsville, 
Southern Illinois University Press. MW 
est suivi du n° de volume et de la page.



225

10 Sur les rapports entre pluralisme et 
pragmatisme, voir, par exemple, Wahl 
(2005 : livre II), qui en fut longtemps 
une des meilleures présentations en 
français (la thèse de Wahl a été publiée 
pour la première fois en 1920) ; et pour 
les débats récents, Talisse & Aikin 
(2005), avec les cinq réponses qui 
suivent dans le même numéro.

11 Menand (2001 : 383-388). Sur 
le changement progressif de 
signification du concept de culture 
et sa « pluralisation », voir Stocking 
(1966) : on ne trouve pas, selon lui, 
d’occurrence du terme au pluriel chez 
d’autres auteurs que Boas jusqu’à la fin 
du xixe siècle, et « le pluriel n’apparaît 
régulièrement que dans la première 
génération des étudiants de Boas, 
autour de 1910 » (ibid. : 871).

12 Il écrit ses premiers articles dans 
les années 1910 sur la philosophie de 
James : il participe au volume dirigé 
par Dewey, Creative Intelligence : 
Essays in the Pragmatic Attitude 
(1917), dont il rédige même sans doute 
la préface (voir Dewey, MW.10.457) ; 
et c’est lui qui réalise une édition 
des écrits de James pour la Modern 
Library en 1925.

13 Kallen affirme l’avoir « inventée » 
vers 1906-1907, à l’époque où il était 
l’assistant de Santayana, en discutant 
avec Alain L. Locke (un des premiers 
étudiants noirs de Harvard, qui 
allait devenir un philosophe connu 
défendant un « pluralisme culturel » 
inspiré de James, et l’architecte du 
New Negro Movement comme de la 
Harlem Renaissance, qui luttaient 

pour promouvoir la culture et 
l’art noirs). Sur Kallen, Locke et la 
formation du concept de pluralisme 
culturel, voir Menand (2001 : 388-
401) et Washington (1986). Il faut 
également mentionner qu’au même 
moment Arthur Bentley, ancien 
étudiant de Simmel et de Dewey 
et futur collaborateur du second, 
donne au « pluralisme politique » sa 
première grande expression dans The 
Process of Government (1908), par sa 
théorie des « groupes d’intérêt » en 
redéfinition mutuelle et permanente 
(contre la « fiction » d’une souveraineté 
monolithique et d’un État conçu 
comme entité autonome et absolue).

14 La métaphore du melting-pot a de 
fait illustré ou étayé des politiques 
assimilationnistes dures, mais 
également des positions parfois très 
proches du « pluralisme culturel ». 
Pour le détail et l’histoire de ses 
usages, on peut voir, par exemple, 
Gleason (1964).

15 Lettre de Dewey à Kallen du 31 mars 
1915 (voir dans Dewey, 1999).

16 Westbrook (1991 : 215). Pour 
un aperçu de la grande variété 
des interprétations (parfois 
contradictoires) de la position de 
Dewey à propos du pluralisme 
culturel, voir Wissot (1976) et Eisele 
(1983) (qui minore trop, selon nous, les 
différences entre Dewey et Kallen).

17 Même si l’intelligentsia 
libérale, qui défendait plutôt le 
cosmopolitisme en faveur de ses 
« membres », a pu considérer le 



226

pluralisme culturel comme une 
rupture tactique acceptable à l’égard 
de l’ethnocentrisme anglo-saxon 
(Hollinger 1989 : 57, sur ce point).

18 « L’État représente l’ensemble des 
forces autocratiques, arbitraires, 
coercitives et belligérantes au sein 
d’un groupe social : c’est une sorte 
de synthèse de tout ce qu’il y a de 
plus détestable pour l’esprit moderne 
créatif et libre, pour le sentiment de la 
vie, de la liberté, et pour la recherche

du bonheur. » (Bourne, « The State », 
manuscrit inachevé – découvert à 
sa mort en 1918 et publié en 1919). 
Voir Hansen (2003) sur les rapports 
complexes entre cosmopolitisme et 
patriotisme aux États-Unis.

19 Voir Lyotard (1979) ; Jameson (1991).

20 Cf. en France le décret d’application 
sur le port des signes religieux 
(« ostensibles » !) à l’école.




