
GREGORY F. 
PAPPAS (DIR.)
PRAGMATISM IN 
THE AMERICAS

NEW YORK, FORDHAM 
UNIVERSITY PRESS, 2011

F. GUILLAUME GASS-
QUINTERO



1325

Il est vrai que nous sommes habitués à nous représenter la tradi-
tion anglo-saxonne de pensée comme ayant suivi une trajectoire tout 
à fait séparée des développements de la pensée latino-américaine, et, 
plus largement, des aires hispanophones et lusophones1. Ignorance 
d’une part, scepticisme et soupçon d’impérialisme de l’autre, nom-
breux sont les préjugés qui ont fait obstacle aux possibles rapproche-
ments et marqué une distance entre le développement de ces aires 
de pensée. Philosophie anglo-saxonne et philosophie hispanophone 
semblent bel et bien condamnées à demeurer à l’écart l’une de l’autre. 
Or, non seulement de nombreux dialogues et échanges ont bel et bien 
existé, mais d’autres sont encore possibles. Voilà ce que se propose de 
montrer ce volume édité par Gregory Fernando Pappas2 sur le prag-
matisme américain dans le monde ibéro-américain. Ce faisant, cet 
ouvrage est une invitation à l’enquête, à l’exploration d’un terrain peu 
étudié et, tel est le pari, fertile pour l’histoire intellectuelle et l’enquête 
philosophique.

Ce volume constitue un apport à l’historiographie de l’héritage 
pragmatiste au-delà des États-Unis. Il rassemble une série d’études 
portant à la fois sur l’influence des classiques du pragmatisme auprès 
d’auteurs de langue espagnole et portugaise, d’une part, et sur des 
affinités thématiques et de styles de pensée, de l’autre3. En outre, ce 
volume cherche à montrer la fécondité des idées pragmatistes pour 
l’intelligence de situations problématiques ancrées dans ce que l’édi-
teur appelle en introduction l’« expérience hispanique (hispanic expe-
rience) ». La diversité de thèmes abordés, d’auteurs, de rencontres 
inattendues et de dialogues insoupçonnés est passionnante, bien que 
cette profusion se paye parfois au prix d’un certain manque de rigueur. 
Le volume rassemble, en effet, des contributions à valeur très inégale. 
Ceci dit, il remplit son objectif, à savoir celui d’élargir un champ de 
recherche naissant autour de la circulation des idées pragmatistes 
dans des écosystèmes de pensée hispanophones et lusophones. C’est, 
à notre connaissance, le premier du genre.

PRAGMATA, 2024-7/8 : 1324-1361



1326

Le volume est structuré en trois parties. La première partie (4 cha-
pitres) expose, suivant une approche d’histoire des idées, la réception  
des classiques du pragmatisme dans le monde ibéro-américain. 
Prédomine ici la réception de John Dewey, bien qu’un chapitre ait éga-
lement été dédié à la réception, mineure celle-ci, de Charles Sanders 
Peirce. La deuxième partie (8 chapitres) s’intéresse plus spécifique-
ment à des auteurs hispanophones ayant travaillé sous l’influence du 
pragmatisme américain, encore que certains chapitres proposent des 
rapprochements sur la base d’affinités thématiques et de similitudes 
dans les problèmes abordés sans qu’il y ait eu, pour autant, d’échanges 
directs entre auteurs. La troisième partie (7 chapitres), plus expérimen-
tale, se propose de montrer la pertinence de l’« imagination pragma-
tiste » dans l’étude de situations problématiques ancrées dans l’expé-
rience de populations hispaniques (« Hispanics ») aux États-Unis, en 
abordant notamment des thématiques comme l’immigration, l’iden-
tité, l’ethnicité et le genre. Cette troisième partie se veut résolument 
pragmatiste. L’outillage philosophique est mis à l’épreuve de la com-
préhension et la critique de situations concrètes. L’organisation en trois 
volets historique, philosophique et expérimental est convaincante.

Nous allons tout d’abord commenter la nature de ce projet, avant 
de fournir une recension critique du contenu des chapitres suivant la 
structure tripartite du volume. Au cours de ce parcours, nous nous per-
mettrons de restituer des passages et de donner à voir des filons d’idées 
qui ont retenu notre attention en vertu de leur intérêt pour l’historio-
graphie du pragmatisme et de la philosophie ibéro-américaine.

UN PRAGMATISME HISPANIQUE  
AUX AMÉRIQUES ?

L’ouvrage ouvre sur une introduction où l’éditeur se limite à pré-
senter les contenus et le projet, faisant l’économie d’un travail de 
contextualisation historique qui permettrait de mieux circonscrire 
l’ensemble d’idées en circulation dont il est ici question. L’éditeur 
se décharge de cette responsabilité en laissant ce travail au soin des 



1327

contributeurs. Une introduction plus riche, qui poserait des repères 
historiques, aurait été la bienvenue. Ceci dit, l’introduction avance 
des éléments essentiels pour la mise en valeur du projet.

Le volume s’inscrit dans un projet de « diversification » du canon 
pragmatiste – amorcée depuis des décennies, cette tendance passe 
par la reconnaissance des contributions de femmes et de ressortis-
sants de minorités ethniques, noires et latinos notamment, à la nébu-
leuse mouvante de la philosophie pragmatiste4. Dans cet esprit, l’édi-
teur nous présente la deuxième partie de l’ouvrage comme un plai-
doyer « pour l’inclusion de figures hispaniques dans l’histoire du 
pragmatisme ». Ce faisant, il s’agit de remettre en question « la notion 
selon laquelle le pragmatisme serait une philosophie exclusivement 
nord-américaine » (p. 3)5. De fait, le projet éditorial se veut porteur d’un 
pari historiographique.

Ce pari est redoublé par un argument interprétatif sur la nature de 
la philosophie pragmatiste et son lien avec le monde hispanophone. 
L’argument, avancé en introduction et développé dans le chapitre 
signé également par Pappas, vient en appui au projet éditorial. Selon 
celui-ci, le pragmatisme serait une attitude philosophique qui entre-
tiendrait des affinités essentielles avec « l’expérience hispanique ». En 
effet, l’éditeur souscrit à l’idée que « dans le pragmatisme, le monde 
hispanique peut trouver une philosophie qui valide des aspects impor-
tants de sa réalité historique ». Et « on pourrait soutenir que le prag-
matisme est une philosophie qui affirme et reflète des valeurs pré-
dominantes et chères aux cultures hispaniques, plutôt qu’au monde 
anglo-saxon » (p. 11)6. Ainsi, cet argument, que nous aurons l’occasion 
de discuter plus bas, vient en appui à la troisième partie du volume, 
dont le but est de se tourner vers la philosophie pragmatiste comme 
un outillage fécond pour aborder « les problèmes sociaux, éthiques 
ou politiques actuels rencontrés par les Hispaniques aux États-Unis 
et ailleurs » (p. 3)7.



1328

Hormis ce pari, l’objectif du volume est relativement modeste. Il ne 
s’agit pas de dire que la philosophie en Amérique latine serait mue par 
une forte réception du pragmatisme qui aurait été inaperçue jusqu’à 
présent, ce qui serait faux. En effet, la réception du pragmatisme en 
Amérique latine est mineure, si l’on compare notamment avec l’his-
toire d’autres courants de pensée, à commencer par le positivisme de la 
fin du xixe siècle et, plus tard, le marxisme et la philosophie analytique 
de l’esprit. Au lieu d’un argument d’histoire intellectuelle élaboré, ce 
volume nous livre un ensemble de pistes d’enquête. En composant une 
mosaïque de thèmes et d’auteurs, il s’agit de donner à voir des échanges 
incertains, et parfois un certain isomorphisme sur fond duquel se 
dessinent des problèmes philosophiques communs. Ce qui ne va pas 
sans évoquer cette expérience commune tant au nord comme au sud, 
parfois bordant l’angoisse, abordée de front par Ralph Waldo Emerson 
et Leopoldo Zea : que veut dire philosopher en Amérique, et comment 
est-ce que nous, Américains, prenons position vis-à-vis de l’Europe ?

Un mot sur le contexte qui motive ce projet éditorial s’impose.  
Il s’agit d’un projet pleinement ancré dans l’expérience de l’entre-deux 
biographique de l’éditeur, comme il le dit lui-même en introduction : 
celle d’être « Hispanic » aux États-Unis et enseignant de philosophie 
pragmatiste auprès d’étudiants d’origines diverses, dont beaucoup de 
Latino-américains. Tout aussi importante est la vocation pédagogique. 
Ce volume se donne pour but concret de présenter des figures de 
la philosophie hispanophone à un public étudiant ethniquement 
« divers » dans les campus universitaires américains.

Évoquons dès maintenant ce qui constitue à nos yeux les diffi-
cultés de ce projet. Un tel projet de rapprochement entre aires intel-
lectuelles comporte le danger de céder à un culturalisme facile et 
folklorisant. Nous ne pouvons pas dire que les différents auteurs de 
l’ouvrage y aient échappé complètement. La volonté d’encadrer ce 
volume comme la « rencontre de deux traditions de pensée » se paie 
au prix de généralisations essentialistes parfois quelque peu embar-
rassantes, et ce même si l’éditeur s’en défend. On le voit aisément : le 



1329

recours à l’existence d’une tradition philosophique hispanique au sin-
gulier, elle-même adossée à un monde et à une expérience « Hispanic », 
même si l’on cherche à comprendre cela au sens le plus large, est bien 
discutable. Nous saluons, dans ce sens, l’effort de Jaime Nubiola, dans 
le chapitre 4, pour justifier l’usage du terme « Hispanic philosophy » en 
vue de sa valeur heuristique.

La difficulté qui découle du caractère indéfini, et par conséquent 
vague, des termes employés devient encore plus évidente lorsque l’on 
s’attarde sur le titre de l’ouvrage : Pragmatism in the Americas. Le titre 
fait référence aux deux « Amériques », réunissant sous la forme plu-
rielle le sud et le nord du continent comme il est d’usage aux États-
Unis8. Toutefois, malgré cette référence géographique très explicite 
dans le titre, les contributions réunies dans le volume ne cessent de 
faire référence à des auteurs ibériques (Unamuno, Ortega y Gasset, 
d’Ors). Cette ambiguïté se fait sentir tout au long de l’ouvrage et, bien 
qu’elle ne constitue pas un problème en soi, elle révèle bien la difficulté 
qu’il y a à rabattre la philosophie en langue espagnole et portugaise  
sur une seule et unique tradition.

L’usage de la catégorie « Hispanic » mérite aussi notre attention. 
Bien qu’elle se veuille englobante au début, l’éditeur finit par adopter 
la perspective des Hispanics aux États-Unis. Cet engagement avec un 
point de vue spécifique ne se révèle explicitement qu’à la fin de l’intro- 
duction : « Le monde hispanique auquel il est fait référence dans ce 
volume ne se trouve pas à l’extérieur des États-Unis, mais en son sein9. » 
(p. 15). Ce va-et-vient entre différentes définitions de « Hispanic » risque 
de dérouter le lecteur.

Sur ce point, il est regrettable que la complexité de la catégorie 
« Hispanic » n’ait pas été explicitée. Au lieu de condenser ce vaste 
ensemble de mondes socio-culturels subsumé sous l’entête facile 
de « Hispanic » et de lui associer une seule et unique « tradition » 
de pensée, il aurait mieux valu faire le pari de la complexité, de 
la multiplicité d’expériences et de significations de la condition 



1330

hispanique ; celle-ci est bien sûr différente pour les Hispanics aux 
États-Unis, pour ceux du continent méso et sud-américain ; diffé-
rente encore pour les Ibériques et les migrants Latino-américains 
en Espagne. Symétriquement, un effort de définition de ce que l’on 
entend par pragmatisme aurait été apprécié – notamment en vue de 
l’inclusion d’auteurs comme Ralph Waldo Emerson (chapitre 5)10 et 
Stanley Cavell (chapitre 12). Toutefois, cette faiblesse dans l’argumen-
tation historique n’ôte rien à la pertinence du thème proposé et à la 
force de démonstration des contributions. L’ouvrage l’illustre bien 
par l’abondance des rencontres et filons féconds exposés. Penchons-
nous donc, à présent, sur le contenu de la première partie de l’ouvrage.

PREMIÈRE PARTIE : LA RÉCEPTION DES 
CLASSIQUES DU PRAGMATISME DANS  
LE MONDE IBÉRO-AMÉRICAIN

La première partie du volume (« The Reception of the Classical 
American Pragmatists in the Hispanic World ») réunit des contributions 
sur la réception de John Dewey dans le monde ibéro-américain,  
à l’exception d’un chapitre dédié à Charles S. Peirce (Jaime Nubiola). 
Alors que le premier texte (Anton Donoso) présente un aperçu général 
de l’histoire de la réception de Dewey dans les pays hispanophones, 
les deux chapitres suivants resserrent la focale sur les cas du Mexique 
(Ruben Flores) et du Brésil (Marcus Vinicius Da Cunha et Débora 
Cristina Garcia).

Dans un style essayiste, Donoso nous livre une brève histoire des 
traductions et de la littérature secondaire sur Dewey en Espagne, au 
Chili, à Cuba, au Mexique, et en Argentine – tâche pour le moins ardue,  
étant donné l’étendue et la diversité de l’aire culturelle considérée. 
Tout comme ailleurs, la réception de Dewey dans le monde hispa-
no-américain s’opère principalement autour de la philosophie de 
l’éducation dans la première moitié du xxe siècle. Il s’agit d’une récep-
tion qui dépasse le cadre strictement universitaire, débordant dans 
des expérimentations politiques et sociales en matière d’éducation 



1331

publique, notamment au Mexique et au Chili. Nous nous focaliserons 
ici tout particulièrement sur les cas de l’Espagne et du Mexique, avant 
de passer rapidement à celui du Brésil.

La réception de Dewey en Espagne tient principalement aux acti- 
vités des membres de l’Institut Libre d’Education de Madrid (Institución 
Libre de Enseñanza ou ILE) et l’intérêt qu’ils portent à la nouvelle édu-
cation (nueva educación) dans leur combat contre l’éducation doctri-
nale et catholique qui domine dans le paysage ibérique au tournant 
du xxe siècle. Cette réception est sensiblement différente de celle qui 
a lieu en Amérique latine. Alors que les éducateurs espagnols n’ont 
pas eu de contact direct avec des auteurs pragmatistes, la réception en 
Amérique latine est amorcée par de jeunes intellectuels ayant étudié  
à l’Université de Columbia directement auprès de Dewey ou de ses  
disciples, comme Herbert Wallace Schneider ou William H. Kilpatrick. 
Ces jeunes latino-américains, enthousiasmés par l’esprit réformiste 
de la philosophie de Dewey, ont vu dans ses idées une façon de réin-
terpréter les processus de réforme dans leurs pays d’origine, pris dans 
des transformations politiques d’envergure dans la première moitié 
du xxe siècle.

Donoso se charge de résumer brièvement les contextes intellec-
tuels qui auraient favorisé la réception de Dewey. De fait, deux véhi-
cules intellectuels auront été importants pour la réception des idées 
de Dewey en Espagne et dans certains pays latino-américains, notam-
ment au Mexique et en Argentine, à savoir, le krausismo, et l’influence 
de José Ortega y Gasset.

La référence au krausismo s’avère fondamentale si l’on veut com-
prendre l’intérêt que portent les éducateurs espagnols et latino-amé-
ricains aux idées de Dewey. Figure négligée de l’idéalisme allemand, 
les idées de Karl Christian Friedrich Krause connaitront une carrière 
singulière dans le monde ibéro-américain, allant jusqu’à configurer un 
mouvement culturel d’ampleur. Ce mouvement, fondé sur une doc-
trine panthéiste et porteur d’un programme éthique et politique aux 



1332

colorations réformiste et libérale, est devenu le souffle intellectuel de 
maints projets de renouvellement culturel dans les domaines de l’édu-
cation et la science en Espagne à la fin du xixe siècle11. C’est au sein de 
l’ILE que ces idées ont pris corps et ont été mises à l’épreuve dans le 
cadre d’un programme d’enseignement dit « libre », en marge du sys-
tème d’éducation nationale et de la censure qui pesait sur la liberté aca-
démique après la réforme de 187512. Le krausisme, tel qu’il a été mis en 
œuvre par les membres de l’ILE, présente des points communs avec la 
philosophie de Dewey sur l’éducation, parmi lesquels une conception 
active du sujet de l’éducation, le caractère expérimental de l’appren-
tissage et la place attribuée à l’enquête, à l’exploration et aux arts dans 
le processus d’apprentissage. Il faut remarquer, en passant, que cette 
affinité élective n’est d’ailleurs peut-être pas tout à fait accidentelle. 
Il est possible que Dewey ait partiellement été le récepteur des idées 
de Krause par l’intermédiaire de son collaborateur Friedrich Fröbel, 
auquel Dewey se réfèrera dans ses travaux en pédagogie13. En vertu 
de ces affinités, les éducateurs espagnols ralliés autour de l’Institu-
tion libre d’enseignement voient chez Dewey non seulement une vali-
dation de leur posture pédagogique, mais aussi un « allié » dans leur 
combat contre l’éducation « traditionnelle » et dogmatique d’influence 
catholique (Donoso, p. 30). De fait, plusieurs des premiers écrits de 
Dewey en traduction espagnole ont été publiés dans le périodique de 
l’ILE, le Boletín de la Institución Libre de Enseñanza, accompagnés de 
commentaires14. C’est au sein de cette mouvance que The School and 
Society sera traduit en 1900 par Domingo Barnés, membre de l’ILE15.

Ce premier pilier de la réception de Dewey est à recouper avec un 
autre, à savoir, l’influence quelques années plus tard du cercle intellec-
tuel réuni autour de José Ortega y Gasset, figure de proue de la philo- 
sophie espagnole et de la phénoménologie de la première moitié du 
xxe siècle, et dont l’influence s’étend Outre-Atlantique. En effet, des 
disciples d’Ortega se sont intéressés aux travaux de Dewey, chez qui 
ils ont vu des affinités avec l’œuvre du maître à penser de Madrid16. 
Certains d’entre eux sont même devenus traducteurs de Dewey 
vers l’espagnol. Pendant la guerre civile et le régime franquiste qui 



1333

s’ensuivit, les disciples d’Ortega participèrent de cette génération  
d’intellectuels espagnols en exil venus s’installer en Amérique latine, 
étendant de fait leur influence au-delà de l’Espagne. Ainsi, par exemple, 
Lorenzo Luzuriaga, étudiant d’Ortega, membre proéminent de l’ILE et 
traducteur prolifique de Dewey, s’exila en Argentine où il poursuivit 
son activité de traduction et de promotion des théories deweyennes de 
l’éducation, afin d’échapper à la censure qui pesait à l’époque sur l’ILE, 
que le régime franquiste avait tâché de combattre de tous ses moyens. 
Il traduisit Experience and Education (1938) en 1939, et Democracy 
and Education (1916) en 194617. De même, José Gaos, disciple d’Ortega 
exilé au Mexique, traduira Expérience et Nature (1925) en 1948. Gaos 
aurait également donné un cours sur la philosophie de Dewey à la 
UNAM (Universidad Nacional Autónoma de México) et à Caracas18. 
Eugenio Imaz (1900-1951), exilé au Mexique lui aussi, publiera la tra-
duction de Logic : The Theory of Inquiry (1938) en 1950, et The Quest 
for Certainty (1929) en 1952. Finalement, Samuel Ramos, philosophe 
mexicain sous l’orbite d’influence d’Ortega, traduira Art as Experience 
(1934) en 1949. Sur ce point, Donoso ne nous livre aucune piste inter-
prétative en ce qui concerne ce sur quoi se fonde l’intérêt que les dis-
ciples d’Ortega manifestent à l’égard de Dewey. Cet intérêt n’est bien 
sûr pas accidentel. Il tient principalement à leur formation phéno- 
ménologique. En effet, c’est la conceptualisation sociale et histo- 
rique de l’expérience qui sert de point d’articulation entre la philo-
sophie d’Ortega, formé à l’école de la phénoménologie allemande et 
qu’il cherche à dépasser, et de Dewey. José Gaos, en particulier, fut 
aussi et surtout un traducteur de Husserl et Heidegger en espagnol, et 
portait un intérêt singulier à la confrontation entre la philosophie de 
l’expérience de Dewey et la phénoménologie (principalement heideg- 
gérienne), comme il le révèle dans sa préface à Expérience et Nature.

Malgré son caractère parfois quelque peu allusif et vague, ce cha-
pitre livre des pistes essentielles pour l’étude de la circulation des idées 
et travaux de Dewey dans l’univers intellectuel et politique hispano- 
phone. Compte tenu de l’état encore balbutiant de la recherche dans 
ce domaine, et le caractère éclaté des contributions disponibles, la 



1334

contribution de Donoso s’avère importante par ce qu’elle offre de 
synthèse panoramique. On regrettera toutefois que l’auteur ne fasse 
mention, à quelques exceptions près, de la circulation d’idées, de  
traductions et de projets éditoriaux entre pays hispanophones. En 
effet, chaque pays est traité indépendamment, tel des monades refer-
mées sur elles-mêmes. Or, la circulation d’ouvrages et de traduc- 
tions entre pays hispanophones semble être tout à fait importante si 
l’on cherche à rendre compte de la réception de Dewey. À cet égard, 
German Arciniegas, historien et essayiste colombien écrivait en 1949, 
à l’occasion du 90e anniversaire de Dewey, dans le journal colom-
bien El Tiempo : « cela fait des années que les maisons d’édition de 
Madrid multiplient les éditions des livres de Dewey que l’on retrouve 
par la suite entre les mains des enseignants latino-américains19. » Et 
Arciniegas d’ajouter avec véhémence que le 90e anniversaire de Dewey 
sera fêté par tous ces « enseignants anonymes dans les montagnes 
des Andes en Colombie »20. La circulation de traductions entre pays 
et continents et les réceptions auxquelles elles donnent lieu passent 
sous le radar d’une enquête focalisée exclusivement sur les pays  
d’origine des traductions. Nous devons cependant admettre que l’au-
teur présente sa contribution comme un « premier moment » dans 
cette enquête, ce qui est compréhensible, étant donné la magnitude 
de la tâche.

MEXIQUE

Au Mexique la réception des idées de Dewey connaîtra un destin 
singulier. Bien avant la traduction de ses œuvres philosophiques par les 
disciples d’Ortega dans les années 1940 et 1950, ses idées pédagogiques 
ont pris corps sous une forme expérimentale à une échelle monumen-
tale dans les politiques d’éducation du Mexique postrévolutionnaire.

Entre 1910 et 1920, le Mexique connait une série de conflits armés et 
politiques qui signeront la fin de la dictature de Porfirio Diaz, au pou-
voir depuis 1876, et le début d’un processus de démocratisation dont 
l’un des moments forts sera la nouvelle constitution de 1917, toujours 



1335

en vigueur. À partir des années 1920, animé par un élan réformateur, 
le gouvernement mexicain issu du processus révolutionnaire cherche 
à placer la politique d’éducation au centre de ses efforts de recons-
truction de la société. Il se dote pour cela du Secrétariat de l’éduca-
tion publique (Secretaría de Educación Pública ou SEP), institution 
chargée d’élaborer et implémenter une nouvelle politique d’éducation 
dans un esprit démocratique et d’unification du pays fragmenté politi- 
quement, géographiquement et culturellement. Dans ce contexte, et 
motivés par une volonté de dépassement du positivisme – la philo- 
sophie d’État du Porfiriato –, les éducateurs mexicains se tournent, 
entre autres, vers les courants de la nouvelle éducation (nueva edu-
cación) des États-Unis, de l’Espagne, ainsi que les doctrines d’éduca-
teurs mexicains progressistes du xixe siècle. L’écologie institutionnelle 
et intellectuelle post-révolutionnaire constitue un terrain favorable  
à la réception des idées de Dewey en matière d’éducation.

Cette réception, toutefois, n’a pas eu lieu sans susciter des réti-
cences, parfois même virulentes. José Vasconcelos, le célèbre écri-
vain mexicain21, quitte son poste de recteur de l’UNAM pour occuper,  
à partir d’octobre 1921, la direction de la Secretaría de Educación 
Pública. En ligne avec ses idées exposées dans La Raza cósmica sur 
l’hétérogénéité fondamentale et irréductible entre l’Amérique latine 
et l’Amérique anglo-saxonne, Vasconcelos se montre critique, voire 
hostile à l’influence des courants d’éducation venant des États-Unis, 
notamment à l’occasion de leur adoption formelle par le gouverne-
ment de Cuba (Vasconcelos, 1935b)22. Il vise tout particulièrement  
l’influence de Dewey, en remarquant au passage le contresens que 
présente à ses yeux l’importation d’une philosophie « protestante » 
dans un pays foncièrement catholique, ce qu’il associe par ailleurs  
à un retour au positivisme du Porfiriato. Cette résistance finit par céder.  
En 1924, Vasconcelos est destitué de ses fonctions par le président 
Plutarco Elías Calles et son successeur nomme comme vice-mi-
nistre un certain Moisés Sáenz, récemment débarqué de l’Université  
de Columbia et disciple de John Dewey. Sous l’impulsion de Sáenz, 
la Secretaría de Educación Pública devient un véritable centre 



1336

d’expérimentation en matière de pédagogie, suivant, entre autres, les 
préceptes de l’expérimentalisme deweyen. Avec la création de plus de 
2 000 écoles en région rurale en l’espace d’à peine quelques années, 
et la multiplication d’équipes itinérantes d’enseignants formés dans 
une approche plurilingue et pluriculturelle de l’enseignement, l’expé- 
rience de la SEP acquiert des proportions époustouflantes. Afin d’illus-
trer l’importance qu’attachait Sáenz aux idées deweyennes, il convient 
de reprendre un extrait du discours prononcé à l’Université de Chicago, 
cité par Donoso :

John Dewey est déjà allé au Mexique. Il y a été d’abord par ses 

étudiants à Columbia ; il s’y est ensuite rendu à travers ses livres 

– The School and Society est un livre bien connu et apprécié au 

Mexique. Et maintenant, il s’y rend personnellement. Lorsque 

John Dewey arrivera au Mexique, il découvrira que ses idées sont 

mises en œuvre dans nos écoles. La motivation, le respect de la 

personnalité, l’expression de soi, la vitalisation du travail sco-

laire, la méthode du projet, l’apprentissage par la pratique (lear-

ning by doing), la démocratie dans l’éducation – Dewey dans son 

intégralité s’y trouve présent. Non pas, certes, comme un fait 

accompli, mais certainement comme une tendance poignante. 

(Sáenz, 1926)23

En 1926, à peine quelques années après la mise en œuvre de ces 
politiques, John Dewey se rend au Mexique et visite les misiones de 
la SEP. Sa réaction ne fait aucune place à l’ambiguïté. Non seulement 
il y reconnaît l’esprit expérimental de sa philosophie, mais éprouve 
une véritable fascination pour l’énergie et le vitalisme des éducateurs 
mexicains et leurs projets de réforme. Ces observations ont été consi-
gnées dans deux célèbres essais publiés dans The New Republic en 
1926, dont « Mexico’s Educational Rennaissance ». Nous reproduisons 
les citations rapportées dans le chapitre 5 par Ruben Flores (p. 76-77) :

« Le développement éducatif le plus intéressant et important, 

ce sont les écoles rurales. » « C’est la problématique privilégiée 



1337

du régime actuel ; cela signifie une révolution plutôt qu’une 

renaissance. Il s’agit non seulement d’une révolution pour le 

Mexique, mais dans certains aspects, de l’une des expériences 

sociales (social experiments) les plus importantes au monde. » « Je 

suis prêt à aller plus loin et dire qu’il n’existe nulle part ailleurs un 

esprit d’union aussi intime entre les activités scolaires et celles de 

la communauté que dans cette expérience mexicaine. » « Partout, 

l’on observe un fort esprit d’expérimentation, une volonté de 

“tout essayer au moins une fois (to try everything once)” et la plu-

part des choses bien plus d’une fois. » (Dewey, 1926a)24

Brièvement abordée dans le premier chapitre, la réception de 
Dewey au Mexique fait l’objet d’un développement plus approfondi, 
dans le chapitre 5, « Dewey and Mexican Pragmatism », par Rubén 
Flores25. Flores resserre la focale sur les expériences pédagogiques 
au Mexique et leur influence sur deux éducateurs et activistes états-
uniens : George I. Sanchez et Lloyd Tireman. Le chapitre retrace l’his-
toire de Sanchez et Tireman à partir de leur voyage au Mexique, début 
des années 1930, comme un point pivot dans leur carrière d’éducateurs 
progressistes26. Tous deux formés dans un contexte d’éducation pro-
gressiste, baignant dans les idées de Dewey sur le rôle de l’éducation 
dans le processus démocratique, le premier au Texas et à Berkeley, 
le deuxième à Iowa, ils s’inspirèrent de l’expérience mexicaine pour 
promouvoir des politiques d’éducation aux États-Unis, notamment 
dans l’État du Nouveau-Mexique. Le caractère frontalier de cet État du 
sud les confronta aux défis que pose l’enseignement dans un contexte 
de pluralisme linguistique, ethnique et religieux. Face à ces défis, ils 
crurent trouver la clé d’une éducation pluraliste dans les dévelop- 
pements pédagogiques au Mexique, de telle sorte que, en revenant de 
leur voyage, tous deux devinrent des ardents défenseurs du modèle 
expérimental d’éducation mis en place par la SEP, et des avocats publics 
de la réplicabilité de cette expérience aux États-Unis. Ayant restitué 
ce parcours, l’auteur tient à souligner le rôle de Sanchez et Tireman 
dans le renouvellement des politiques d’éducation aux États-Unis.



1338

Ce chapitre piste donc la circulation d’idées, d’expériences et sensi- 
bilités dans un va-et-vient des deux côtés du Rio Bravo. Dans un  
premier temps, il se penche sur l’influence de Dewey sur les réfor-
mateurs de l’éducation au Mexique, pour ensuite rendre compte de 
l’influence de ce modèle sur les éducateurs progressistes états-unien 
d’inspiration pragmatiste. Dépassant le strict cadre de l’histoire des 
idées, ce chapitre livre ainsi les jalons d’une histoire passionnante 
sur la circulation d’expérimentations institutionnelles colorées par 
une sensibilité deweyenne. Il renoue donc avec une histoire d’expé-
riences « pragmatistes » au-delà des confins des départements univer- 
sitaires de philosophie et psychologie, en déplaçant le terrain de  
l’enquête vers des sites géographiques tout à fait anodins dans l’histo- 
riographie du pragmatisme.

L’on pourra néanmoins déplorer l’usage peu critique que fait l’auteur 
du terme « pragmatisme », qui englobe vaguement des idées s’inspi- 
rant des écrits de Dewey sur l’éducation, ainsi que le manque de préci-
sion dont il fait preuve en se référant aux « pragmatistes américains ». 
En effet, l’auteur semble confondre tradition et héritage pragmatiste. 
Il ne suffit pas d’hériter d’une certaine pensée pour dire que l’on prend 
part à une tradition. Le même problème se pose lors de l’introduc-
tion d’expressions forgées par l’auteur, telles que « expérimentalisme 
mexicain » et « pragmatisme mexicain », dont le sens précis demeure 
opaque à la lecture, pourvu qu’elles fassent référence à quelque chose 
d’autre qu’aux étudiants de Dewey au Mexique. De même, malgré la 
contemporanéité, le parallélisme des carrières de Sanchez et Tireman 
et le fait que tous deux furent amenés à travailler dans l’État du New 
Mexico, l’auteur ne fournit aucune information au sujet du rapport 
entre ces deux figures, ni les réseaux d’interconnaissance ou milieux 
de sociabilité communs. De la même manière, l’auteur ne fournit pas 
de pistes ni d’informations sur la postérité de Sanchez et Tireman, 
laissant le lecteur dans le doute à propos de l’ampleur et la significa-
tion de ces expérimentations, malgré le fait qu’elles soient intéres-
santes en soi. De ce fait, la conclusion avancée par Flores sur l’étendue  
de « l’influence » et le « rôle du pragmatisme mexicain » dans les débats 



1339

politiques aux États-Unis ne trouve pas d’appui dans le texte. Ceci dit, 
le chapitre réalise sa promesse d’ouvrir de nouvelles perspectives sur 
l’historiographie du pragmatisme en élargissant l’horizon de circula-
tion d’idées et d’expérimentations.

BRÉSIL

Nous retrouvons un cas relativement similaire au Brésil. La contri-
bution de Marcus Vinicius Da Cunha et Débora Cristina Garcia dans le 
chapitre 2, « Pragmatism in Brazil : Dewey and Education », se donne 
pour but de montrer, à vol d’oiseau, la place des idées de Dewey dans 
les débats sur l’éducation dans ce pays au xxe siècle. Ce faisant, l’article 
prend appui sur l’histoire des traductions ainsi que sur les références 
à Dewey et à ses travaux dans des revues spécialisées d’éducation. 
Outre le travail de reconstruction chronologique, le corpus de 
données constitué de publications de la Revista Brasileira de Estudos 
Pedagógicos permet aux auteurs d’avancer des constatations quanti-
tatives sur le nombre et l’évolution d’occurrences du nom de Dewey 
dans les publications, ainsi que la place de ces occurrences dans les 
textes. L’orientation de ce chapitre est de nature strictement descrip-
tive et, faute de problématisation, ne fait pas de place à un effort d’ana-
lyse ou d’interprétation. Ceci dit, une vertu de ce chapitre est de reca-
drer systématiquement la publication des textes et les débats d’idées 
dans un contexte politique fortement mouvementé.

Dans les années 1920 et 1930, plusieurs États fédérés du Brésil 
entament des réformes en vue de moderniser le système d’éducation 
publique. Bien qu’elles ne soient pas le résultat d’une planification 
orchestrée par le gouvernement central, les réformateurs brésiliens 
puisent à des sources similaires en matière de pédagogie, importées 
notamment des États-Unis et d’Europe. C’est dans ce contexte que 
les idées développées dans la mouvance hétéroclite de l’École nou-
velle ont vu le jour au Brésil, et, parmi cet ensemble hétérogène, les 
écrits de Dewey.



1340

Avec l’arrivée au pouvoir en 1930 de Getulio Vargas et les pro-
messes de modernisation du nouveau gouvernement, l’élan réforma- 
teur trouve un nouveau souffle. La création du Ministère d’éduca-
tion et de santé publique (Ministério dos Negócios da Educação e 
Saúde Pública), conçu, entre autres, pour homogénéiser une politique  
d’éducation nationale, contribue au surgissement d’un espace de 
débat autour des théories de l’éducation et du sens de l’éducation 
publique. Les éducateurs progressistes se réclamant du libéralisme 
et prônant une reconstruction démocratique de la société par l’édu-
cation publique jouent un rôle important27, avant de venir occuper 
des postes dans le gouvernement. C’est dans ce contexte qu’Anísio 
Teixeira, figure clé de la réception de Dewey au Brésil, fera carrière. 
Étudiant en 1927-1928 au Teachers College de l’Université de Columbia, 
Teixeira se forme auprès de Dewey et de son collaborateur William 
Heard Kilpatrick28. À peine rentré au Brésil, il devient directeur de 
l’Éducation publique du District fédéral (Diretor Geral da Instrução 
Pública do Distrito Federal)29, et s’engage dans des projets de traduc-
tion et de divulgation des écrits de Dewey. On doit à Teixeira la publi-
cation de Vida e educação en 1930, un volume rassemblant des traduc- 
tions d’essais de Dewey, dont « The Child and the Curriculum » (1902) 
et « Interest and Effort in Education » (1913), également parus dans 
les revues Revista de Educação et Educação. En 1936 paraît la traduc-
tion de Democracy and Education, fruit d’un travail collaboratif avec 
Godofredo Rangel, dont la traduction de How We Think (1910) était 
parue en 1933.

Le virage conservateur et autocratique du gouvernement de Vargas, 
suite à une tentative de coup d’État en 1935, donne lieu à une vague 
répressive et à une chasse aux sorcières contre les communistes, ce 
qui éloigne une grande part des éducateurs progressistes du nouveau 
régime de l’Estado novo. Parmi eux, Teixeira se voit forcé de partir en 
exil. Aucune traduction ou publication sur Dewey ne verra plus le jour 
jusqu’à la fin de l’Estado novo en 1945.



1341

Les années 1950 annoncent une nouvelle vague de publications et 
débats autour du mouvement de la New School. Teixeira reprend la 
tête d’une institution publique en 1952, cette fois-ci l’Institut national 
des études pédagogiques (Instituto Nacional de Estudos Pedagógicos 
ou INEP)30, dont la revue Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos 
devient un véhicule important pour la diffusion des idées d’inspira-
tion deweyenne sur l’éducation. En 1952 paraît une nouvelle publi-
cation de How We Think, suivie en 1959 d’une nouvelle traduction de 
Reconstruction in Philosophy (1920), sponsorisée par l’INEP et revue 
par Teixeira. Par ailleurs, aux côtés de Gilberto Freyre (lui aussi formé 
à l’Université de Columbia, auprès de Franz Boas), Teixeira sera com-
missionné par Columbia pour participer à l’organisation d’hommages 
à l’occasion du centième anniversaire de Dewey en 1959.

Le rythme de publications ne diminuera qu’avec le coup d’État mili-
taire de 1964 et le retrait de Teixeira de son poste. En effet, sous le gou-
vernement militaire, les débats sur l’éducation se trouvent pris dans 
l’étau entre une approche managériale prônée par le gouvernement, et 
la critique marxiste portée par l’opposition, ce qui laisse peu de place 
aux approches d’inspiration pragmatiste, soupçonnées de sympathies 
communistes, d’une part, et de collusions impérialistes, d’autre part. 
Malgré la répression, l’activité de traducteur de Teixeira se poursui-
vra jusqu’à la fin de sa vie en 1971. Ses traductions de Liberalism and 
Social Action (1935) et Freedom and Culture (1939) paraîtront en 1970 
dans le volume Liberalismo, liberdade e cultura, et celle d’Experience 
and Education (1938) paraîtra l’année de sa disparition.

Le chapitre se conclut par une brève présentation de la littérature 
secondaire à partir des années 1990, qui atteste d’un intérêt croissant  
pour Dewey au Brésil, notamment auprès de cercles de philosophes et 
non plus seulement d’éducateurs. Malgré l’intérêt bibliographique que 
présente cette contribution, nous nous permettons de signaler deux 
difficultés concernant la confection de la base de données et la présen- 
tation des résultats. Dans le codage des textes, une démarcation peu 
critique entre les textes relevant de l’« éducation » et ceux relevant de 



1342

la « philosophie » permet aux auteurs de parvenir à la conclusion que 
la réception de Dewey dans le domaine de l’éducation n’a pas eu de 
conséquences sur la philosophie universitaire. Ainsi, la présentation 
procède comme si l’on avait affaire à des domaines d’étude bien établis,  
hermétiquement séparés par une frontière immuable tout au long 
du xxe siècle. Une problématisation plus informée du rapport entre 
éducateurs et philosophes, ainsi que de la circulation des œuvres et des 
revues, aurait été souhaitable afin que l’on puisse mieux comprendre la 
composition des publics de l’École nouvelle (Escola Nova). Finalement, 
le manque de précisions au sujet du contenu même des écrits fait que 
le lecteur reste sur sa faim en ce qui concerne les prises de position 
dans les débats, voire le sens et la substance même de la réception. 
Ce dernier aspect est, dans une large mesure, une caractéristique de 
l’ensemble de cette première section du volume.

Cela dit, cette partie de l’ouvrage nous permet d’entrevoir des 
pistes multiples à explorer et nous invite à prolonger l’enquête sur la 
réception du pragmatisme en Amérique latine. On peut songer, dans  
l’esprit de prolonger l’étude des expérimentations en matière d’édu- 
cation, à l’influence de Dewey sur des intellectuels et éducateurs 
colombiens comme German Arciniegas et Augustin Nieto Caballero 
– chez qui les idées réformistes de Dewey font écho au libéralisme 
républicain latino-américain. De même, une enquête sur le travail de 
l’argentine Angélica Mendoza serait bienvenue. Philosophe marxiste 
et élève d’Herbert Wallace Schneider à Columbia, elle opère un rap-
prochement entre marxisme et pragmatisme deweyen autour de la 
question de l’émancipation par l’éducation et des collectifs d’enquê-
teurs en vue de la préfiguration des problèmes sociaux. Cette première 
section de l’ouvrage expose donc le lecteur à un chantier de l’historio- 
graphie en train de se faire, offrant des perspectives de dévelop- 
pements supplémentaires.



1343

DEUXIÈME PARTIE : PHILOSOPHES  
IBÉRO-AMÉRICAINS ET PRAGMATISME

Les contributions réunies dans la deuxième section du volume res-
serrent la focale sur le rapport d’auteurs hispanophones au pragma-
tisme nord-américain. Chaque chapitre s’attèle à mettre en dialogue 
un auteur avec des figures de la constellation pragmatiste. Alors que 
certaines contributions cherchent à mettre en évidence l’existence 
d’affinités thématiques (chap. 9, 11, 12), d’autres mettent en lumière 
des dialogues et l’existence de rapports d’influence directe (chap. 5  
à 8). Pour l’éditeur, cette section vient appuyer l’argument historio-
graphique avancé en introduction selon lequel certains auteurs hispa- 
nophones devraient être « inclus » dans l’histoire du pragmatisme, 
c’est-à-dire dont la pensée n’est pas seulement réceptrice ou usagère 
du canon mais contribue à enrichir la tradition pragmatiste. Cette idée, 
fort appréciable, demeure indéterminée tant que l’on ne se donne pas 
un critère de définition du pragmatisme, ce que seul le chapitre 10 fait. 
Étant donné l’hétérogénéité des contributions proposées et le nombre 
d’auteurs et de thèmes traités, on se focalisera ici sur les points qui 
nous semblent être les plus intéressants au regard de leur pertinence 
pour l’historiographie du pragmatisme.

Le premier chapitre de cette section surprend le lecteur par un 
commentaire sur José Ingenieros et Ralph Waldo Emerson31. On sait 
que José Ingenieros, le célèbre auteur argentin de L’Homme médiocre 
(El hombre mediocre) (1913), vouait une profonde admiration au poète 
transcendentaliste, à la fois sur le plan personnel et intellectuel. Cela 
est bien attesté par le recueil de ses cours dans Hacia una moral sin 
dogmas. Lecciones sobre Emerson y el eticismo (1917). Ainsi, Emerson 
se révèle être une référence fondamentale pour la philosophie morale 
d’Ingenieros. Par conséquent, une étude comparée semble tout à fait 
justifiée et pertinente. C’est ce que se propose de faire ce chapitre, 
bien que le résultat soit fortement décevant. En effet, le chapitre 
présente des vices de forme et de fond. Comme le signale l’autrice, 
les deux essayistes entretiennent une conception évolutionniste et 



1344

expérimentale de la morale, ancrée dans la vie quotidienne, et récusent 
tout idéalisme métaphysique des valeurs. Ce fil de raisonnement nous 
confronte de plain-pied avec une éthique pragmatiste. Cependant, il 
nous semble qu’un tel examen gagnerait à être recadré par les débats 
sur le perfectionnisme moral avancés, entre autres, par Stanley Cavell. 
Il conviendrait également de s’interroger sur l’influence du double 
héritage de Spencer et Nietzsche sur la pensée morale d’Ingenieros, 
sans doute en toile de fond de ses affinités avec Emerson. Enfin, l’inclu-
sion d’Emerson dans la famille pragmatiste relève aussi d’une concep-
tion élargie de ce qu’est le « pragmatisme », qui a fait l’objet de débats 
récents. Une justification à cet égard aurait été la bienvenue.

De la liste d’auteurs traités, deux ressortent en vertu de leur rap-
port foncièrement critique au pragmatisme, tout en se réclamant, à un 
moment ou un autre de leur vie intellectuelle, de ce courant : le Catalan 
Eugenio d’Ors (chapitre 6, par Marta Torregrosa) et l’Uruguayen Carlos 
Vaz Ferreira (chapitre 8, par Paloma Pérez-Ilzarbe). Nous leur accor-
dons ici une attention particulière.

Eugenio d’Ors est une figure pour le moins controversée, eu égard  
à sa trajectoire intellectuelle au sein du franquisme en Espagne32. 
Jeune philosophe, d’Ors sera appelé à s’installer en France en tant 
que correspondant à l’étranger de La Veu de Catalunya en 1905. C’est 
à Paris que d’Ors découvre le pragmatisme, alors qu’il fréquente les 
cours d’Émile Boutroux et d’Henri Bergson au Collège de France. 
C’est aussi lors de ce premier séjour parisien qu’il aura, par ailleurs,  
l’occasion d’assister à des conférences de William James, invité en mai 
1910 par Boutroux à la Fondation Thiers (Nubiola, 2011), et, à en croire 
les passages de son journal où il consigne cette expérience, celui-ci 
aurait suscité en lui une profonde admiration. Cependant, si en 1906 
et pris d’enthousiasme le jeune d’Ors se déclare ouvertement disciple 
de Bergson et pragmatiste (dans la lignée de W. James, C. S. Peirce, et 
de F. C. S. Schiller, précise-t-il), son travail philosophique de matu-
rité se présente comme un effort de « dépassement » du pragmatisme 
et du bergsonisme. Il estime que le spiritualisme français représenté 



1345

par Bergson, tout autant que le « relativisme » qu’il attribue à James, 
sont des philosophies qui font obstacle au renouveau culturel dont 
l’Europe aurait besoin au début du siècle. Fort de cette conviction, et 
inscrivant son activité d’intellectuel dans un programme de renou-
veau culturel de l’Espagne (en résonance, on s’en doute bien, avec son 
engagement phalangiste postérieur), l’essayiste catalan caractérisera 
sa philosophie de « post-pragmatique ».

Bien que le rapport d’Ors au pragmatisme soit repérable tout au 
long de son œuvre, Torregrosa se réfère tout particulièrement à deux 
textes de jeunesse. Lors du troisième Congrès international de philo- 
sophie à Heidelberg en 1908 (où Josiah Royce se trouve parmi les 
participants, et les discussions sur le pragmatisme sont à l’ordre du 
jour), d’Ors présente deux communications : « Le résidu après avoir 
mesuré la science par l’action (El residuo en la medida de la ciencia 
por la acción) » (1909)33, et « Religio est libertas » (1925). Il s’agit de deux 
textes où l’on trouve déjà ses critiques à l’encontre du pragmatisme 
– qu’il appellera lui-même, en rétrospective, son « leitmotiv » – et qu’il 
ne cessera de développer, par la suite, tout au long de son œuvre. Le 
mérite du chapitre 6 de Torregrosa tient dans l’effort de présentation 
de cette critique et la mise en lumière d’affinités qui rapprochent d’Ors 
de Peirce et de James.

Il convient de préciser rapidement de quoi il est question lors-
qu’il s’agit de « pragmatisme » pour d’Ors. Malgré des références dans 
ses textes de jeunesse à Peirce et à Dewey (notamment la Logique), 
il semble que le rapport d’Ors au pragmatisme soit principalement 
médié par la figure de William James. À ce dernier, d’Ors adresse le 
reproche de céder à un anti-intellectualisme dangereux.

Outre ce rapport de méfiance, la critique formulée par d’Ors dès 
1908 vise la conception pragmatiste de la science et de l’action. À cet 
égard, d’Ors prend position contre ce qu’il perçoit comme un utilita-
risme excessif dans la conception de l’action et de la science chez les 
pragmatistes. Il fera de cette critique un élément central de sa propre 



1346

pensée. Pour d’Ors, l’action comporte toujours une part de jeu et une 
part esthétique, qui ne peuvent être résorbées dans les conséquences 
pratiques de l’action. Ainsi, il inscrit l’expérience ludique et esthé-
tique au cœur de l’agir et, par là aussi, au centre de toute enquête et 
entreprise scientifiques. À suivre son exposition, « le pragmatisme » 
aurait négligé ces deux composantes fondamentales de l’expérience 
de l’homme au monde et, par conséquent, aurait abouti par néces-
sité à une conception tronquée de l’action et de la science. Et d’Ors 
d’insister dans un écrit de vulgarisation, à la fin de sa vie, que nous 
ne faisons pas de la philosophie seulement parce que nous cherchons 
à comprendre, mais tout simplement parce que nous en jouissons. 
Dans cet esprit, l’une de ses œuvres les plus aboutie porte pour titre : 
« La philosophie de l’homme qui travaille et qui joue (La filosofía del 
hombre que trabaja y que juega) » (1914/1995), qu’il étaye par le biais 
d’une anthropologie philosophique originale fondée sur la distinction 
entre l’action comme travail en tension avec la réalité et l’action comme 
activité ludique. Toutefois, comme le remarque bien Torregrosa, la 
critique orsienne semble viser, plus que les auteurs pragmatistes eux-
mêmes, une certaine interprétation « utilitariste » du pragmatisme 
d’usage en Europe à l’époque.

Le texte de Torregrosa a la vertu de nous ouvrir à une véritable 
réception du pragmatisme en Espagne, chapitre très peu connu et 
peu travaillé de l’histoire de la philosophie, pourtant riche en idées34. 
Il nous semble qu’il serait tout à fait intéressant de suivre cette piste 
en creusant davantage les écrits d’Ors en dialogue critique avec les 
auteurs canoniques du pragmatisme classique. Tout particulière-
ment, il serait fructueux de relire d’Ors à la lumière de l’esthétique 
deweyenne développée dans Art as Experience (Dewey, 1934) et des 
passages où il est question du jeu dans les théories de l’éducation. 
En effet, bien qu’il se réfère à la Logic (1938/1993), d’Ors ne semble 
pas avoir pris connaissance de ce volet esthétique et « ludique » de la 
pensée deweyenne35. Sans doute, il y aurait trouvé de quoi reformuler  
sa critique.



1347

En guise de conclusion, Torregrosa avance l’idée selon laquelle 
d’Ors se serait confronté aux mêmes « problèmes philosophiques » 
que Peirce. Elle relève une volonté commune de dépasser un certain 
rationalisme cartésien, et l’effort (tout aussi bergsonien) de rapprocher  
vie et pensée, raison et expérience, d’où un intérêt pour l’étude de 
l’enquête scientifique. Ainsi, l’autrice attire notre attention sur les 
points communs que d’Ors partage avec la mouvance pragmatiste : 
le faillibilisme, un souci pour resituer l’enquête scientifique et philo-
sophique dans le cadre de l’expérience d’une vie agissante, ainsi qu’une 
conception sociale de l’entreprise scientifique. Toutefois, nous regret-
terons l’aspect malheureusement très allusif du texte de Torregrosa 
à cet égard.

Revenons donc à présent sur le continent américain. Carlos Vaz 
Ferreira, dont le nom survient dans une bibliographie sur le pragma-
tisme élaborée par d’Ors en 190936, entretient, lui aussi, un rapport  
particulier avec l’œuvre de James. Vaz Ferreira est l’auteur de deux 
ouvrages critiques sur le psychologue de Harvard, pionniers de la 
réception de ce dernier dans le monde hispanophone. L’un d’eux, 
Le Pragmatisme : exposition et critique, dont la première publication 
date de 1909, a également été publié en français en 191437. Le deu-
xième, paru en 1920, cette fois-ci seulement en espagnol, Conocimiento 
y acción, rassemble des essais où l’auteur donne forme à ses impres-
sions critiques à la lecture de Varieties of Religious Experience et de 
Pragmatism.

Tout en prenant position contre ce qu’il perçoit comme un rela-
tivisme latent chez James, Vaz Ferreira se veut proche de celui-ci  
à plusieurs égards. Ainsi dit-il partager avec James le goût pour l’ex-
périence vécue, le concret, et la richesse de l’expérience (p. 121-122). 
Par ailleurs, Vaz Ferreira reprend à James l’idée que la complexité du 
réel excède les possibilités de la raison. Suivant ce fil de raisonnement, 
Vaz Ferreira met son lecteur en garde contre la violence que la pensée 
rationaliste et la volonté philosophique de faire système font subir à la 
complexité du réel. Vaz Ferreira pose sa philosophie contre les excès de 



1348

la raison cartésienne – raison raisonnante –, et lui oppose une raison 
raisonnable qu’il désignera du néologisme : psiqueo. Comme le signale  
l’autrice, Vaz Ferreira est ici proche de Dewey quand il caractérise la « philo- 
sophic fallacy » comme un vice de la pensée38. Il s’agit bien d’un effort 
pour contrecarrer les excès de la raison philosophique (aussi scien-
tiste et positiviste, pour Vaz), en resituant une conception de l’esprit 
redoublée d’une théorie de la connaissance fondée sur une anthro- 
pologie philosophique d’inspiration bergsonienne et jamesienne.

La pensée de Vaz Ferreira aboutit à une conceptualisation du rap-
port entre philosophie et sciences, que l’autrice cherche à reconstruire 
dans la deuxième partie du chapitre. Celle-ci conclut que Vaz Ferreira 
épouse une théorie de la connaissance nettement pragmatiste, dans la 
mesure où celle-ci satisferait trois critères : anti-cartésianisme, failli- 
bilisme, pluralisme. Il nous semble que ces critères, hormis le fait 
qu’ils demeurent sous-déterminés dans l’exposition et ne font l’objet  
d’aucun travail d’explicitation, sont discutables39. En effet, d’autres 
philosophies non-pragmatistes pourraient bien les satisfaire. Ceci dit,  
il nous paraît tout à fait salutaire d’encourager des recherches sur 
Vaz Ferreira et la réception de James enclenchée par ses travaux. Par 
ailleurs, il serait aussi pertinent d’explorer la pensée de Vaz Ferreira 
et d’Ors ensemble, étant donné leur participation commune dans la 
constellation du bergsonisme hispanophone.

Ajoutons, pour finir, un dernier point critique sur cette section. Dans 
son ensemble, ce volume présente un panorama riche en données,  
mais dont l’abord peu critique et la restitution non systématique 
rendent l’appréhension difficile. Les textes revêtent un caractère 
plus informatif que critique, cédant parfois à l’emploi de généralités 
dans la présentation des auteurs, où la paraphrase et la citation se suc-
cèdent indistinctement. En effet, plusieurs chapitres (notamment 5  
à 8) demeurent allusifs dans la présentation des arguments. Le manque 
de précision, ainsi qu’un usage vague des termes et des concepts, dont 
le sens n’est pas soumis à un travail d’explicitation, risquent malheu-
reusement de décourager certains lecteurs.



1349

TROISIÈME PARTIE : LE PRAGMATISME  
ET « L’EXPÉRIENCE HISPANIQUE »

La troisième partie de l’ouvrage (« Pragmatism as a Resource in The 
Hispanic Experience of the Twenty-First Century ») offre des perspectives 
qui vont au-delà de l’histoire des idées, élargissant ainsi l’attrait du 
volume. Cette section se présente comme une démonstration vivante 
de la portée critique d’une pensée d’inspiration pragmatiste, en prise 
sur des problèmes sociaux, éthiques et politiques. Elle sera susceptible 
d’intéresser un public concerné par les questions d’ethnicité et de 
race, de genre, d’impérialisme, et de pédagogie politique, abordées ici  
à travers l’examen d’expériences de communautés latinos aux États-
Unis. Les contributions s’attellent à explorer à la fois les questions 
des identités et citoyennetés « multiculturelles » et les « cultures de la 
frontière » (ch. 13, José Medina ; ch. 14, José-Antonio Orosco ; ch. 16, 
Gregory Pappas) ; l’expérience de l’immigration comme processus 
de transformation de la personnalité au travers de jeux complexes 
d’attachements et détachements (chap. 15, Daniel Campos) ; les enjeux 
d’une pédagogie critique en contexte interethnique (chap. 17, Alejandro 
Strong ; chap. 18, Kim Diaz) ; et le rôle émancipateur de la religion 
(chap. 19, Alexander Stehn). Chaque contribution, à sa manière, renoue 
avec la problématique éthico-politique de l’oppression.

L’ensemble nous plonge dans des compagnonnages insolites : 
Dewey avec José Martí et Paulo Freire, pour dégager les lignes d’une 
pédagogie émancipatrice ancrée dans l’expérience ; Dewey aux côtés 
de María Lugones, en tant qu’interprètes de la situation vécue des 
Latina Lesbians ; une rencontre entre William James et Enrique 
Dussel, explorant la psychologie de l’impérialisme et le rôle correcteur 
de l’expérience religieuse ; Peirce nous livrant des clés interprétatives 
pour comprendre l’expérience de l’immigration. Sans doute, l’un des 
mérites de cette section est de mettre en lumière les possibilités d’un 
dialogue entre des questionnements philosophiques et des problèmes 
contemporains. Il s’agit, en somme, d’une volonté de décloisonner la 
philosophie en la mettant à l’épreuve du réel. Tout comme dans les 



1350

sections précédentes, les contributions sont de qualités très inégales. 
Nous nous limiterons à revenir sur deux d’entre elles.

La section s’ouvre sur un texte de José Medina à propos des 
défis éthiques que pose le multiculturalisme en contexte de globali- 
sation. Dans sa contribution, il vise à développer un modèle « pragma-
tiste » du dialogue inter-ethnique dans des sociétés dites « diverses »40. 
L’auteur s’inscrit, par-là, dans une lignée de théorisations normatives 
des contre-publics minoritaires (Fraser, 1992), son but étant de définir  
la forme d’un dialogue intra et inter-ethnique en conformité avec 
les principes de justice, égalité, human flourishment et autodétermi- 
nation. En guise de conclusion, il confronte les résultats de cette théo-
risation aux propos de José Marti dans « Nuestra América » sur l’iden-
tité latino-américaine, afin de préciser le sens de l’« unité dans la diver-
sité » des peuples latino-américains.

Selon l’auteur, le défi est de parvenir à une conception de l’expé- 
rience et de l’identité ethnique qui éviterait deux types d’écueil :  
l’essentialisme, d’une part, et les tendances à l’exotisme et la marchan-
disation homogénéisante des identités, propres au multiculturalisme 
contemporain, de l’autre. Pour ce faire, il s’appuie sur un « pluralisme 
radical (radical pluralism) » d’inspiration pragmatiste, dont la ligne de 
force est de concevoir l’identité ethnique comme étant dynamique, 
intrinsèquement hétérogène, et constituée au cours des transactions 
entre les acteurs et leur environnement. Le cheminement proposé 
par Medina nous mène de Dewey à Alain Locke, puis de Locke à José 
Marti : un parcours qui nous est paru tout à fait fertile et stimulant.

Le modèle se fixe comme horizon normatif l’auto-détermina-
tion des groupes, fondée sur la connaissance de soi. Afin d’étayer son 
propos, l’auteur s’attèle, dans un premier temps, à reconstruire les  
analyses de Locke dans The New Negro, sur le champ d’expérience 
commune créé par les milieux afro-américains à Harlem. Chez ce der-
nier, la connaissance de soi des groupes noirs (extension du précepte 
delphique à la politique ethnique) est élevé au rang de tâche (task) et 



1351

de défi (challenge). Medina relit ces passages à l’aune de la probléma-
tique deweyenne d’une « reconstruction » créatrice de l’expérience, 
entendue à la fois comme examen des circonstances vécues et enquête 
sur les potentialités du groupe. Il en dérive les enjeux politiques : la 
lutte pour l’autonomie repose sur un travail de transformation de  
l’expérience partagée. De fait, l’enquête sur soi, via un dialogue « inter- 
ethnique », est une condition préalable à la prise de contrôle sur le destin 
propre et à l’entrée en dialogue avec les autres groupes. L’auteur nous 
propose par là une approche pragmatiste des problématiques de l’affir-
mation de soi des minorités ethniques – traitée dans l’univers franco- 
phone, entre autres, par les tenants de la Négritude. En effet, par le 
biais d’un geste qui sonnera familier aux lecteurs de Dewey, il propose 
que les minorités ethniques doivent passer d’une expérience décousue  
et passive à une expérience contrôlée du vivre ensemble, en vue d’une 
réappropriation de leur propre destin.

Le texte culmine par une comparaison, fort intéressante, entre le 
discours de Locke dans The New Negro (1925/2024) et les propos sur 
« The New Hispanic » que Medina attribue à José Martí. Loin de vouloir 
faire de Martí un pragmatiste, il propose plutôt de relire les problèmes 
du devenir autonome des latino-américains, à l’aune du modèle déve-
loppé, comme une enquête sur la consolidation d’une expérience  
latino-américaine. L’originalité des propos de Medina ne réside sans 
doute pas dans ses conclusions d’ordre pratique. En effet, dire que 
c’est le dialogue polyphonique interne aux groupes ethniques qui leur 
permet de se constituer en tant que groupes autonomes et d’entrer, 
ensuite, dans un dialogue avec d’autres groupes ne surprendra pas le 
lecteur. On dira, plutôt, que la force de son interprétation tient dans 
l’introduction de la question du travail collectif sur l’expérience, en 
vue de produire une véritable expérience partagée ouvrant à un futur 
commun et à un vivre-ensemble inscrit dans la durée.

Néanmoins, nous nous permettons de soulever deux points cri-
tiques à cet égard. La question de la teneur normative du modèle reste 
sous-déterminée tout au long du texte. En effet, le sens des contraintes 



1352

normatives – épanouissement humain ( flourishment), justice et éga-
lité – auxquelles le modèle est censé répondre, demeure sous-entendu. 
Sans doute, aussi, un lecteur à la sensibilité marxienne pourrait lui 
reprocher de rabattre le problème de l’oppression et des différentiels 
de pouvoir inter-ethniques sur une question de compréhension entre 
groupes, évacuant ainsi d’autres problématiques pertinentes, comme 
l’analyse des classes sociales. Cette pièce reste, toutefois, stimulante 
et occupe une place importante dans le volume.

Passons maintenant à la contribution de Pappas. Celui-ci nous pro-
pose une réinterprétation deweyenne de María Lugones, théoricienne 
argentine du féminisme, en particulier de son essai « Purity, Impurity, 
and Separation », à la lumière de la situation vécue des « lesbiennes 
latinas (Latina Lesbians) », à la frontière entre le Mexique et les États-
Unis. Au cœur de la réflexion de Lugones se trouve la question des 
identités « hybrides » et du métissage (mestizaje). Elle fait appel à la 
problématique anthropologique du pur et de l’impur (telle qu’elle  
a été mise en avant par Mary Douglas, en premier lieu) pour décrire 
la manière dont les identités hybrides sont appréhendées dans le 
contexte transfrontalier au sud des États-Unis. Ainsi, elle engage une 
critique de ce qu’elle appelle la « logique de la pureté » sous-jacente  
à la pensée blanche dominante, dont la spécificité est de refuser  
d’admettre l’ambiguïté identitaire, ce qui produit la stigmatisation et 
la marginalisation.

En établissant un parallèle entre la « quête de pureté » introduite 
par Lugones, et la « quête de certitude » de Dewey, Pappas trouve  
l’occasion de faire valoir la conception de la philosophie comme « criti- 
que des croyances influentes qui sous-tendent la culture » (Dewey)41. 
Les contours du pari interprétatif se dessinent clairement : si la « logique 
de la pureté » est conçue comme l’orientation cognitive et morale de 
la pensée blanche dominante, Pappas propose de lui substituer une 
approche en termes de « métaphysique » ordinaire, entendue au sens 
d’une « cartographie de l’existant » fondée sur l’expérience. Ainsi, la 



1353

logique de la pureté et les identités hybrides sont à comprendre comme 
des perspectives vécues sur l’existant.

À partir de cette reformulation du problème, l’auteur est à même 
d’amorcer une réflexion sur ce que signifie habiter l’entre-deux du 
trait d’union (inhabit the hyphen), caractéristique des habitants de la 
frontière. De ce point de vue, l’identité des habitants de la frontière 
n’est pas donnée d’emblée, telle un mélange entre des entités abs-
traites (Mexique et États-Unis, Masculin et Féminin). Au contraire, 
elle émerge au fil des expérimentations dans leurs modes de vie. Du 
même coup, l’auteur renvoie dos à dos la pensée « blanche » et les 
interprétations culturalistes, dans la mesure où celles-ci sont fondées 
sur de fausses abstractions (les cultures, les identités), et animées par 
une quête désespérée de certitude. Le texte soulève également des 
questions sur l’ontologie des « cultures ».

Bien qu’elle puisse sembler quelque peu répétitive au lecteur, 
cette contribution demeure intéressante. La contribution de Pappas 
montre bien comment des auteurs et des problématiques contem-
porains gagnent à être relus à la lumière des auteurs pragmatistes. 
L’une des valeurs de cette réinterprétation est donc d’élargir l’horizon 
conceptuel dans lequel s’inscrit le problème, offrant ainsi de nouvelles 
perspectives à l’imagination analytique. On s’arrêtera ici, mais nous 
espérons l’avoir montré : cette section a de quoi persuader ceux qui 
doutent du potentiel critique du pragmatisme américain, de l’intérêt  
qu’il y a à réexaminer ce vivier d’idées à la lumière de nouveaux pro-
blèmes. En guise de conclusion, revenons rapidement sur l’ensemble 
de l’ouvrage.

CONCLUSION

Au fil de la lecture, on a souvent l’impression que l’évocation de 
« connexions » fait office de recours facile pour évoquer le rapport entre 
auteurs, se substituant à une étude de réception approfondie. En effet, 
les appropriations locales, les déplacements de sens, les difficultés 



1354

et parfois même les erreurs d’interprétation, les inflexions critiques 
imprimées à la pensée d’origine, les loyautés, les hybridations et les 
instrumentalisations sont subsumées, et en quelque sorte aplaties,  
sous le seul terme de « connexions ». Le processus complexe et  
tortueux de réception, avec ses échos en retour, peut-être, dans l’œuvre 
de James ou de Dewey, se voit donc réduit à une simple métaphore, 
celle du contact et du lien. C’est un peu dommage pour un volume qui 
offre un beau matériau pour une étude de sociologie et d’histoire de 
la circulation et de la transformation des savoirs.

Ceci dit, les textes rassemblés dans ce livre ouvrent des pistes  
passionnantes : ils introduisent le lecteur – et le lecteur latino-amé-
ricain, hispanophone ou lusophone, y sera d’autant plus sensible –  
à une série d’œuvres encore très peu connues des philosophes uni-
versitaires. L’ensemble dresse un panorama de rencontres insoup-
çonnées, et parvient à montrer en quoi, comment et pourquoi le 
pragmatisme déborde les frontières, tout en posant la question de 
l’unité et de la pluralité des manières de philosopher en Amérique. 
Le livre coordonné par Pappas remplit donc bien son objectif prin-
cipal, à savoir celui de susciter la curiosité du lecteur et de l’inviter  
à découvrir ces figures méconnues de la pédagogie et de la philosophie. 
Dans une livraison de Pragmata dédiée au pluralisme culturel, cette 
fenêtre ouverte sur la diversité des héritages intellectuels, culturels 
et politiques du pragmatisme a toute sa place.



1355

BIBLIOGRAPHIE
Bidart Pierre (2004), « L’influence du philosophe allemand F. Krause dans 

la formation des sciences sociales en Espagne », Revue Germanique 
Internationale, 21.

Del Castillo Santos Ramón (2014), « Pobres diablos : José Gaos, John Dewey y 
la metafísica made in USA (segunda parte) », Diánoia, 59 (73), p. 113-133.

Cavell Stanley (1998), « What’s the Use of Calling Emerson a Pragmatist ? », The 
Revival of Pragmatism. New Essays On Social Thought, Law, And Culture, éd. 
par Morris Dickstein, Durham, Duke University Press.

Colapietro Vincent (2004), « The Question of Voice and the Limits of 
Pragmatism : Emerson, Dewey, and Cavell », Metaphilosophy, 35 (1/2) (« The 
Range of Pragmatism and the Limits of Philosophy »).

Columbia Global Centers | Rio De Janeiro, N.1, « Columbia, Brazil, History », 
en ligne : <https://globalcenters.columbia.edu/sites/default/files/content/
Columbia-Brazil-History-Publication.pdf>.

Dewey John (1910), How We Think, Boston, D. C. Heath & Co.
Dewey John (1916), Democracy and Education : An Introduction to the Philosophy 

of Education, New York, The MacMillan Co.
Dewey John (1925), Experience and Nature, Chicago, Londres, Open Court 

Publishing Co.
Dewey John (1926a), « Mexico’s Educational Rennaissance », The New Republic, 

48, 22 septembre.
Dewey John (1926b), « What Mr. John Dewey thinks of the Educational Policies 

of Mexico », México, Talleres Gráficos de la Nación.
Dewey John (1929), The Quest for Certainty, New York, Minton, Bolch & Co.
Dewey John (1931), « Context and Thought », The Later Works, vol. 6, éd. par Jo Ann 

Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.
Dewey John (1932), Ethics, New York, Henry Holt & Co.
Dewey John (1934), Art as Experience, New York, Minton, Bolch & Co.
Dewey John (1935), Liberalism and Social Action, New York, Putnam’s Sons.
Dewey John (1935), Freedom and Culture, New York, Putman’s Sons.
Dewey John (1938), Experience and Education, New York, The MacMillan Co.
Dewey John (1938), Logic : The Theory of Inquiry, New York, Henry Holt & Co.
Dewey John (2010 [1927]), Le Public et ses problèmes, Paris, Gallimard.
Dierksmeier Claus (2022), « Krause’s Ethics as a Precursor to Capability 

Theory », European Journal for Philosophy of Religion, 14 (12), p. 83-107.
D’Ors Eugenio (1909), « El residuo en la medida de la ciencia por la acción », 

Boletín de la Institución Libre de Enseñanza, 33, p. 187-191.
D’Ors Eugenio (1925), « Religio est libertas », Cuadernos Literarios, Madrid.
D’Ors Eugenio (1995 [1914]), La filosofía del hombre que trabaja y que juega, 

Madrid, Libertarias/Prodhufi.



1356

Flores Ruben (2014), Backroad Pragmatists. Mexico’s Melting Pot and Civil 
Rights in the United States, Philadelphia, University of Pennsylvania Press.

Gaos José (2007), « Lección XIII : Dewey, Filosofía contemporánea (curso en 
la Facultad de Humanidades y Educación de la universidad Central de 
Venezuela, noviembre de 1960-febrero de 1961) », Obras completas, Mexico, 
Coordinación de Humanidades-UNAM.

Girel Mathias (2021), L’Esprit en acte. Psychologie, mythologies et pratique chez 
les pragmatistes, Paris, Vrin.

Ingeneros José (1913), El hombre mediocre, Madrid, Buenos Aires, Editorial 
Renacimiento.

Ingeneros José (1917), Hacia una moral sin dogmas : lecciones sobre Emerson y el 
eticismo, Buenos Aires, Talleres Gráficos de L. J. Rosero y Cía.

James William (1916 [1902]), Varieties of Religious Experience, New York, 
Longmans, Green.

James William (1979 [1907]), Pragmatism, Cambridge, Harvard University Press.
Locke Alain (2024 [1925]), « Le Nouveau Noir », trad. fr. par Anthony Mangeon, 

Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 732-751.
Lugones María (1994), « Purity, Impurity, and Separation », Signs, 19 (2), p. 458-479.
Luzuriaga Lorenzo (1918), « La pedagogía de Dewey : La educación por la 

acción », Boletín del Instituto libre de Enseñanza de Madrid.
Martí José (1891), « Nuestra América », Revista Ilustrada.
Medina José (2004), « Pragmatism and Ethnicity : Critique, Reconstruction, and 

the New Hispanic », Metaphilosophy, 35 (1/2), p. 115-146.
Nubiola Jaime (2011), « The Reception of William James in Continental 

Europe », European Journal of Pragmatism and American Philosophy, III-1. En 
ligne : <https://doi.org/10.4000/ejpap.869>.

Pappas Gregory Fernando (2008), John Dewey’s Ethics : Democracy as Experience, 
Bloomington, Indiana University Press.

Saenz Moisés & Herbert Priestly (1926), Some Mexican Problems : Lectures on 
the Harris Foundation, Chicago, The University of Chicago Press.

Vasconcelos José (1925), La raza cósmica. Misión de la raza iberoamericana, 
Madrid, Agencia Mundial de Librería.

Vasconcelos José (1935a), Ulises criollo. Vida del autor escrita por él mismo, 
Mexico, Ediciones Botas.

Vasconcelos José (1935b), « Examen de algunas doctrinas pedagógicas 
contemporáneas : el peligro de Dewey », De Robinsón a Odiseo : pedagogía 
estructurativa, Madrid, Aguilar.

Vaz Ferreira Carlos (1909), Pragmatismo, exposición y crítica, Montevideo, 
Escuela Nacional de Artes y Oficios.

Vaz Ferreira Carlos (1914), Pragmatisme : exposition et critique, Montevideo, 
Taller Grafico A. Barreiro y Ramos.

Vaz Ferreira Carlos (1920), Conocimiento y acción, Montevideo, Cámara de 
Representantes de la República Oriental del Uruguay.



1357

Williams Zachary (2020), « Mystical Anxiety : American Philosophy Between 
Emerson and Pragmatism », thèse de doctorat à l’Université d’Illinois Urbana-
Champaign. En ligne : <https://www.ideals.illinois.edu/items/116220>.

TRADUCTIONS DES ŒUVRES DE DEWEY EN 
ESPAGNOL ET PORTUGAIS42

Dewey John (1933), Como pensamos, trad. par Godofredo Rangel, Sâo Paulo, 
Nacional.

Dewey John (1943), Experiencia y educación, trad. par Lorenzo Luzuriaga, 
Buenos Aires, Losada.

Dewey John (1946), Democracia y educación : Una introducción a la filosofía de la 
educación, trad. par Lorenzo Luzuriaga, Buenos Aires, Losada.

Dewey John (1948), La experiencia y la naturaleza, trad. par José Gaos, Mexico, 
Fondo de Cultura Económica.

Dewey John (1949), El arte como experiencia, trad. par J. Samuel Ramos, Mexico, 
Fondo de Cultura Económica.

Dewey John (1950), Lógica : Teoría de la investigación, trad. par Eugenio Imaz, 
Mexico, Fondo de Cultura Económica.

Dewey John (1952), La busca de la certeza : un estudio de la relación entre el 
conocimiento y la acción, trad. par Eugenio Imaz, Mexico, Fondo de Cultura 
Económica.

Dewey John (1959), Democracia e educação introdução à filosofia da educação, 
trad. par Godofredo Rangel et Anísio Teixeira, 3e éd., São Paulo, Nacional.

Dewey John (1964), « A criança e o programa escolar », in Vida e educação, trad. 
par Anísio Teixeira, 6e éd., São Paulo, Melhoramentos.

Dewey John (1964), « Interesse e esforço », in Vida e educação, trad. par Anísio 
Teixeira, 6e éd., São Paulo, Melhoramentos.

Dewey John (1970), « Liberalismo e ação social », in Liberalismo, liberdade e 
cultura, trad. par Anísio Teixeira, São Paulo, Nacional e Editora da USP.

Dewey John (1970), « Liberalismo e cultura », in Liberalismo, liberdade e cultura, 
trad. par Anísio Teixeira, São Paulo, Nacional e Editora da USP.

Dewey John (1971), Experiência e educação, trad. par Anísio Teixeira, São Paulo, 
Nacional (Coleção Cultura, Sociedade e Educação, v. 15).



1358

NOTES
1 Je tiens à remercier Simon Guiraud 
pour le travail de relecture et les 
critiques apportées à une version 
précédente de ce texte

2 Gregory Fernando Pappas est 
professeur de philosophie à 
l’Université A&M du Texas. Ses 
travaux portent notamment sur 
l’œuvre de Dewey et la philosophe 
latino-américaine, l’éthique et la 
philosophe socio-politique. Il est 
l’auteur de John Dewey’s Ethics : 
Democracy as Experience (2008). 

3 Ce volume réunit des contributions 
de : Douglas Browning, Daniel 
Campos, Marcus Vinicius da 
Cunha, Kim Díaz, Antón Donoso, 
Rubén Flores, Débora Cristina 
García, Manuela Alejandra Gómez, 
José Medina, Jaime Nubiola, José 
Antonio Orosco, Gregory Fernando 
Pappas, Paloma Pérez-Ilzarbe, Pablo 
Quintanilla, Carlos Alberto Sánchez, 
Alexander V. Stehn, Alejandro Strong 
et Marta Torregrosa. 

4 Cette anthologie procède par 
« l’inclusion de figures hispaniques 
dans le pragmatisme, en tant que 
corps divers et tradition philosophique 
vivante (including Hispanic figures in 
the diverse body of pragmatism as a 
living philosophical tradition) » (p. 2).

5 « For the inclusion of Hispanic 
figures in the history of pragmatism 
[…] » ; « […] the notion that pragmatism 
is a philosophy that is exclusively 
North American. » (p. 3).

6 « In Pragmatism, the Hispanic 
world can find a philosophy that 
validates important aspects of their 
historical reality » ; « One could argue 
that pragmatism is a philosophy 
that affirms and reflects values that 
are predominant and cherished by 
Hispanic cultures and not the Anglo-
Saxon world » (p. 11).

7 « […] present social, ethical, or political 
problems experienced by Hispanics in 
and outside of the United States. » (p. 3).

8 En Amérique latine ce terme au 
pluriel n’est pas d’usage. Il n’y a qu’un 
seul continent : l’Amérique.

9 « The Hispanic world referred to in 
this volume does not lie outside the 
United States, but within it. » (p. 15).

10 Pour le rapport d’Emerson au 
pragmatisme, voir Cavell (1998), et la 
réponse de Colapietro (2004).

11 Voir Bidart (2004).

12 Il s’agit du « Decreto Orovio », promu 
le 26 février 1875 par Manuel Orovio 
Echagüe, lors de la restauration de la 
monarchie des Bourbon en Espagne. 

13 Voir Dierksmeier (2022).

14 On doit le premier commentaire 
en espagnol sur l’œuvre de Dewey à 
Luzuriaga : « La pedagogía de Dewey : 
La educación por la acción », paru 
dans le Boletín de l’ILE en 1918. Cité 
par Donoso (p. 21).



1359

15 La date de la première traduction 
de The School and Society suggérée par 
Donoso dans ce chapitre est contredite 
par la liste de traductions établies 
par le groupe d’études peirciennes 
de l’Université de Navarre. D’après 
cette liste, cette traduction aurait été 
publiée en 1915. Voir : <https://www.
unav.es/gep/Dewey/DeweyEspanol.
html>.

16 « Tous les philosophes qui ont 
traduit les quatre principales œuvres 
de Dewey en philosophie générale 
étaient, d’une manière ou d’une autre, 
d’anciens étudiants d’Ortega (All of the 
philosophers who translated Dewey’s 
four major works in general philosophy 
were, in some manner, former students 
of Ortega). » (Donoso, p. 33).

17 Le groupe d’études peirciennes de 
l’Université de Navarre a établi une 
liste des traductions de Dewey vers 
l’espagnol sur laquelle nous nous 
sommes appuyés, disponible sur leur 
site web : <https://www.unav.es/gep/
Dewey/DeweyEspanol.html>.

18 « Lección XIII : Dewey », Filosofía 
contemporánea (curso en la Facultad 
de Humanidades y Educación de la 
universidad Central de Venezuela, 
noviembre de 1960-febrero de 1961), 
Obras completas, Coordinación de 
Humanidades-UNAM, 2007, vol. XI, 
p. 227-259. Pour un commentaire à ce 
sujet, voir Ramon del Castillo Santos 
(2014), « Pobres diablos : José Gaos, 
John Dewey, y la metafísica made in 
USA (segunda parte) », Dianoia, 59 (73).

19 « Hace años, las editoriales de 
Madrid multiplicaban ediciones de 
los libros de Dewey, que iban a todos 
los maestros latinoamericanos », El 
Tiempo, Bogotá, 21 octobre 1949. 

20 « Las maestras desconocidas de las 
montañas de los Andes en Colombia » 
(ibid.).

21 José Vasconcelos est notamment 
célèbre pour La Raza cósmica (1925) et 
son Ulises criollo (1935).

22 Vasconcelos, « Examen de 
algunas doctrinas pedagógicas 
contemporáneas : el peligro 
de Dewey », repris dans De 
Robinsón a Odiseo : pedagogía 
estructurativa, Madrid, Aguilar, 1935.

23 « John Dewey has [already] gone 
to Mexico. He was first carried there 
by his students at Columbia; he 
went later in his books – The School 
and Society is a book well known 
and loved in Mexico. And now he is 
going there personally. When John 
Dewey gets to Mexico, he will find 
his ideas at work in our schools. 
Motivation, respect for personality, 
self-expression, vitalization of school 
work, the project method, learning by 
doing, democracy in education – all 
of Dewey is there. Not, indeed, as an 
accomplished fact, but certainly as a 
poignant tendency. » Discours repris 
sous le titre « Integrating Mexico 
through Education » paru in Saenz & 
Priestly (1926). Également rapporté 
par Donoso dans « chapitre 1 », p. 26.



1360

24 « The most interesting as well 
as the most important educational 
development is the rural schools. » 
« This is the cherished preoccupation 
of the present regime; it signifies a 
revolution rather than a renaissance. 
It is not only a revolution for Mexico, 
but in some respects one of the 
most important social experiments 
undertaken anywhere in the world. » 
« I am willing to go further and say 
that there is no spirit of intimate 
union of school activities with those 
of the community than is found in 
this Mexican development. » « There 
is everywhere a marked spirit of 
experimentation, a willingness ‘to 
try everything once,’ and most things 
more than once. » John Dewey, 
« Mexico’s educational renaissance », 
The New Republic, 48, 22 septembre 
1926. Repris par la SEP dans What Mr. 
John Dewey Thinks of the Educational 
Policies of México, Mexico, Talleres 
Graficos de la Nacion, 1926.

25 L’argument présenté par Flores 
dans ce chapitre est développé 
davantage dans son ouvrage, 
Backroad Pragmatists. Mexico’s 
Melting Pot and Civil Rights in the 
United States (2014). 

26 1931 pour Tireman, 1934-1935 pour 
Sanchez.

27 En 1932, un groupe d’éducateurs 
progressistes publièrent le manifeste 
influent « Manifesto dos Pioneiros 
da Educação Nova ». En ligne : 
<https://pt.wikipedia.org/wiki/
Manifesto_dos_Pioneiros_da_
Educa%C3%A7%C3%A3o_Nova>.

28 Pour les liens historiques entre 
l’Université de Columbia et le Brésil, 
voir la publication du Columbia 
Global Centers/Rio de Janeiro, n°1, 
« Columbia, Brazil, History ». 

29 Avant la fondation de Brasilia en 
1960, le District Fédéral correspondait 
à l’actuelle municipalité de Rio de 
Janeiro. 

30 Crée en 1937 et rattaché au 
Ministère de l’Education, l’INEP existe 
aujourd’hui sous le nom d’Instituto 
Nacional de Estudos e Pesquisas 
Educacionais Anisio Teixeira.

31 Cf. la thèse de Zachary Williams 
sur l’héritage intellectuel conduisant 
d’Emerson au Pragmatisme, à 
l’Université d’Illinois Urbana-
Champaign. En ligne : <https://www.
ideals.illinois.edu/items/116220>.

32 On peut mentionner, au passage, 
la profonde amitié qui unissait 
Eugenio d’Ors et Carl Schmitt. Il 
est, pour le moins surprenant, que 
l’autrice, Marta Torregrosa, n’évoque 
pas l’importance du militantisme 
d’Ors dans le phalangisme espagnol, 
ni son engagement intellectuel avec 
le fascisme. Les positions politiques 
d’Ors ne sont pas un élément 
biographique sans lien avec sa pensée. 
Bien au contraire, son engagement 
politique se noue à son travail 
d’auteur et structure son engagement 
intellectuel qui s’inscrit dans un 
projet de renouvellement culturel de 
l’Espagne et l’Europe, plongées selon 
lui dans la décadence de fin de siècle. 



1361

Le combat philosophique mené par 
d’Ors est, de part en part, politique.

33 « El residuo en la medida de la 
ciencia por la acción », paru par la suite 
dans le Boletín de la Institución Libre 
de Enseñanza, 33 (1909), p. 187-191.

34 À ce sujet, voir aussi les travaux 
de Jaime Nubiola. L’Universidad de 
Navarra héberge aujourd’hui le Centro 
de Estudios Peircianos, devenu un 
centre important pour l’étude du 
pragmatisme en Espagne. 

35 Dewey aborde la distinction entre 
travail et jeu dans How We Think 
(1910), et Democracy and Education 
(1916).

36 d’Ors (1909). 

37 Il est difficile de se renseigner sur 
la circulation de cet ouvrage dans des 
espaces francophones. Une anecdote 
intéressante à souligner : Vaz Ferreira 
rencontra Albert Einstein lors de la 
visite de ce dernier à Montevideo et 
lui offrit une copie de la version en 
langue française de son ouvrage sur 
Le Pragmatisme. À la lecture, Einstein 
réagit par le biais d’une lettre envoyée 
quelques jours après leur rencontre. 
Dans celle-ci, Einstein se montre 
critique de la théorie de la vérité de 
James exposée dans l’ouvrage, et se 
montre globalement d’accord avec la 
critique de Vaz Ferreira. Une copie 
numérique de cette lettre (rédigée 
en français) est accessible sur le site 
web des archives d’Albert Einstein : 
<https://einsteinpapers.press.
princeton.edu/vol14-doc/855>.

38 Dans Expérience et nature, la 
« philosophic fallacy » (p. 29), introduite 
dès le premier chapitre, désigne 
l’imposture intellectuelle consistant 
à prendre des opérations de pensée 
pour des absolus (« antecedent 
existence »). Chez Dewey, les 
opérations de pensée sont le fruit de 
choix d’emphase sélective (selective 
emphasis, choice). Ces « choix » sont 
des événements nécessaires de tout 
processus de pensée. L’imposture 
revient à cacher ou à nier ces 
opérations, qui révèlent le caractère 
partiel et situé de toute réflexion, 
afin de mettre en avant des entités 
permanentes.

39 Voir les trois thèses de définition 
du pragmatisme avancées par Mathias 
Girel dans son ouvrage L’Esprit en acte 
(2021). 

40 Ce modèle reprend largement 
son travail déjà paru en 2004 dans 
« Pragmatism and Ethnicity : Critique, 
Reconstruction, and the New 
Hispanic ».

41 Dewey (1931), « Criticism of the 
influential beliefs that underlie 
culture », in Context and Thought 
(LW.6.19). Cité par Pappas p. 271. 

42 Cette liste est non exhaustive. 
Pour une bibliographie complète 
de ces traductions en espagnol, se 
référer à <https://www.unav.es/gep/
Dewey/DeweyEspanol.html> ; pour 
les traductions en portugais, voir : 
<https://deweypragmatismo.files.
wordpress.com/2014/04/bibliografia-
de-e-sobre-dewey-pt1.pdf>.




