GREGORY F.
PAPPAS (DIR.)

PRAGMATISMIN
THE AMERICAS

NEW YORK, FORDHAM
UNIVERSITY PRESS, 2011

F. GUILLAUME GASS-
QUINTERO



Il est vrai que nous sommes habitués a nous représenter la tradi-
tion anglo-saxonne de pensée comme ayant suivi une trajectoire tout
afait séparée des développements de la pensée latino-ameéricaine, et,
plus largement, des aires hispanophones et lusophones'. Ignorance
d’une part, scepticisme et soupcon d’impérialisme de ’autre, nom-
breux sont les préjugés qui ont fait obstacle aux possibles rapproche-
ments et marqué une distance entre le développement de ces aires
de pensée. Philosophie anglo-saxonne et philosophie hispanophone
semblentbel etbien condamnées a demeurer al’écart'une de l'autre.
Or, nonseulement de nombreux dialogues et échanges ont bel et bien
existé, mais d’autres sont encore possibles. Voila ce que se propose de
montrer ce volume édité par Gregory Fernando Pappas? sur le prag-
matisme américain dans le monde ibéro-américain. Ce faisant, cet
ouvrage estuneinvitation al’enquéte, al’exploration d’'unterrain peu
étudié et, tel estle pari, fertile pour I’histoire intellectuelle et 'enquéte
philosophique.

Ce volume constitue un apport a I’historiographie de I’héritage
pragmatiste au-dela des Etats-Unis. Il rassemble une série d’études
portant ala fois surl’influence des classiques du pragmatisme aupres
d’auteurs de langue espagnole et portugaise, d’une part, et sur des
affinités thématiques et de styles de pensée, de I’autre?. En outre, ce
volume cherche a montrer la fécondité des idées pragmatistes pour
I'intelligence de situations problématiques ancrées dans ce que I'édi-
teur appelle en introductionl’«expérience hispanique (hispanic expe-
rience)». La diversité de thémes abordés, d’auteurs, de rencontres
inattendues et de dialogues insoupgonnés est passionnante, bien que
cette profusion se paye parfois au prix d’un certain manque de rigueur.
Le volume rassemble, en effet, des contributions a valeur trés inégale.
Ceci dit, il remplit son objectif, a savoir celui d’élargir un champ de
recherche naissant autour de la circulation des idées pragmatistes
dansdesécosystemes de pensée hispanophones et lusophones. C’est,
anotre connaissance, le premier du genre.

PRAGMATA, 2024-7/8:1324-1361

1325



1326

Le volume est structuré en trois parties. La premiere partie (4 cha-
pitres) expose, suivant une approche d’histoire desidées, laréception
des classiques du pragmatisme dans le monde ibéro-américain.
Prédomineicilaréception de John Dewey, bien qu'un chapitre ait éga-
lement été dédié a la réception, mineure celle-ci, de Charles Sanders
Peirce. La deuxieme partie (8 chapitres) s’intéresse plus spécifique-
ment a des auteurs hispanophones ayant travaillé sous I'influence du
pragmatisme américain, encore que certains chapitres proposentdes
rapprochements sur la base d’affinités thématiques et de similitudes
dansles problemes abordés sans qu’il yait eu, pour autant, d’échanges
directsentre auteurs. La troisiéme partie (7 chapitres), plus expérimen-
tale, se propose de montrer la pertinence de I’«imagination pragma-
tiste » dans I’étude de situations problématiques ancrées dans 'expé-
rience de populations hispaniques (« Hispanics») aux Etats-Unis, en
abordant notamment desthématiques comme 'immigration, I’iden-
tité, 'ethnicité et le genre. Cette troisiéme partie se veut résolument
pragmatiste. L'outillage philosophique est mis a I'’épreuve de la com-
préhension etlacritique de situations concretes. Lorganisation en trois
volets historique, philosophique et expérimental est convaincante.

Nous allons tout d’abord commenter la nature de ce projet, avant
de fournir une recension critique du contenu des chapitres suivant la
structure tripartite du volume. Au cours de ce parcours, nous nous pet-
mettrons de restituer des passages et de donner avoir des filonsd’idées
quiont retenu notre attention en vertu de leur intérét pour I’historio-
graphie du pragmatisme et de la philosophie ibéro-américaine.

UN PRAGMATISME HISPANIQUE
AUX AMERIQUES?

L'ouvrage ouvre sur une introduction ou I'’éditeur se limite a pré-
senter les contenus et le projet, faisant '’économie d’un travail de
contextualisation historique qui permettrait de mieux circonscrire
I’ensemble d’idées en circulation dont il est ici question. L'éditeur
se décharge de cette responsabilité en laissant ce travail au soin des



contributeurs. Une introduction plus riche, qui poserait des reperes
historiques, aurait été la bienvenue. Ceci dit, I'introduction avance
des éléments essentiels pour la mise en valeur du projet.

Le volume s’inscrit dans un projet de «diversification» du canon
pragmatiste —amorcée depuis des décennies, cette tendance passe
par la reconnaissance des contributions de femmes et de ressortis-
sants de minorités ethniques, noires et latinos notamment, alanébu-
leuse mouvante de la philosophie pragmatiste*. Dans cet esprit, 1’édi-
teur nous présente la deuxieme partie de 'ouvrage comme un plai-
doyer «pour I'inclusion de figures hispaniques dans I’histoire du
pragmatisme ». Ce faisant, il s’agit de remettre en question «la notion
selon laquelle le pragmatisme serait une philosophie exclusivement
nord-américaine » (p. 3)%. De fait, le projet éditorial se veut porteur d’'un
pari historiographique.

Ce pari estredoublé par un argument interprétatif sur la nature de
la philosophie pragmatiste et son lien avec le monde hispanophone.
L'argument, avancé en introduction et développé dans le chapitre
signé également par Pappas, vient en appui au projet éditorial. Selon
celui-ci, le pragmatisme serait une attitude philosophique qui entre-
tiendraitdes affinités essentielles avec «I’expérience hispanique ». En
effet, I’éditeur souscrit a I'idée que «dans le pragmatisme, le monde
hispanique peut trouver une philosophie qui valide des aspectsimpor-
tants de sa réalité historique». Et «on pourrait soutenir que le prag-
matisme est une philosophie qui affirme et reflete des valeurs pré-
dominantes et cheres aux cultures hispaniques, plutdt quau monde
anglo-saxon » (p.11)°. Ainsi, cet argument, que nous aurons I’occasion
de discuter plus bas, vient en appui a la troisieme partie du volume,
dont le but est de se tourner vers la philosophie pragmatiste comme
un outillage fécond pour aborder «les problemes sociaux, éthiques
ou politiques actuels rencontrés par les Hispaniques aux Etats-Unis
et ailleurs» (p.3)".

1327



1328

Hormis ce pari, l'objectif du volume est relativement modeste. Il ne
s’agit pasdedire quelaphilosophie en Amériquelatine serait mue par
une forte réception du pragmatisme qui aurait été inapercue jusqu’a
présent, ce qui serait faux. En effet, la réception du pragmatisme en
Amérique latine est mineure, si 'on compare notamment avec I’his-
toire d’autres courants de pensée, acommencer par le positivisme dela
fin du x1xesiecle et, plus tard, le marxisme et la philosophie analytique
del’esprit. Au lieu d’un argument d’histoire intellectuelle élaboré, ce
volume nouslivre un ensemble de pistes d’enquéte. En composant une
mosaique dethémesetd’auteurs, il s’agit de donner a voir des échanges
incertains, et parfois un certain isomorphisme sur fond duquel se
dessinent des problemes philosophiques communs. Ce qui ne va pas
sans évoquer cette expérience commune tant au nord comme au sud,
parfoisbordantI'angoisse, abordée de front par Ralph Waldo Emerson
etLeopoldoZea: queveutdire philosopher en Amérique, et comment
est-ce que nous, Ameéricains, prenons position vis-a-vis de I’'Europe ?

Un mot sur le contexte qui motive ce projet éditorial s’impose.
Ils’agitd’un projet pleinement ancré dans I'expérience de I'entre-deux
biographique de I’éditeur, comme il le dit lui-méme en introduction:
celle d’étre « Hispanic» aux Etats-Unis et enseignant de philosophie
pragmatiste aupres d’étudiants d’origines diverses, dont beaucoup de
Latino-américains. Tout aussiimportante estlavocation pédagogique.
Ce volume se donne pour but concret de présenter des figures de
la philosophie hispanophone a un public étudiant ethniquement
«divers» dans les campus universitaires américains.

Evoquons dés maintenant ce qui constitue a nos yeux les diffi-
cultés de ce projet. Un tel projet de rapprochement entre aires intel-
lectuelles comporte le danger de céder a un culturalisme facile et
folklorisant. Nous ne pouvons pas dire que les différents auteurs de
I'ouvrage y aient échappé compléetement. La volonté d’encadrer ce
volume comme la «rencontre de deux traditions de pensée » se paie
au prix de généralisations essentialistes parfois quelque peu embar-
rassantes, et ce méme si I’éditeur s’en défend. On le voit aisément: le



recours al’existence d’'une tradition philosophique hispanique au sin-
gulier, elle-méme adossée aun monde et aune expérience « Hispanic»,
méme sil’on cherche a comprendre celaau sens le plus large, est bien
discutable. Nous saluons, dans ce sens, I'effort de Jaime Nubiola, dans
le chapitre4, pour justifier 'usage du terme « Hispanic philosophy» en
vue de sa valeur heuristique.

La difficulté qui découle du caractere indéfini, et par conséquent
vague, des termes employés devient encore plus évidente lorsque I'on
sattarde surletitre del’ouvrage: Pragmatisminthe Americas. Le titre
fait référence aux deux « Amériques», réunissant sous la forme plu-
rielle le sud et le nord du continent comme il est d’'usage aux Etats-
Unis®. Toutefois, malgré cette référence géographique tres explicite
dans le titre, les contributions réunies dans le volume ne cessent de
faire référence a des auteurs ibériques (Unamuno, Ortega y Gasset,
d’Ors). Cette ambiguité se fait sentir tout au long de I'ouvrage et, bien
qu’elle ne constitue pas un probleme en soi, elle révéle bien la difficulté
qu’il y a a rabattre la philosophie en langue espagnole et portugaise
sur une seule et unique tradition.

L'usage de la catégorie « Hispanic» mérite aussi notre attention.
Bien quelle se veuille englobante au début, I'éditeur finit par adopter
la perspective des Hispanics aux Etats-Unis. Cet engagement avec un
pointde vue spécifique ne serévele explicitement qu'alafindel’intro-
duction: «Le monde hispanique auquel il est fait référence dans ce
volume ne se trouve pas al'extérieur des Etats-Unis, mais en son sein®. »
(p.15). Ceva-et-vient entre différentes définitions de « Hispanic» risque
de dérouter le lecteur.

Sur ce point, il est regrettable que la complexité de la catégorie
«Hispanic» n’ait pas été explicitée. Au lieu de condenser ce vaste
ensemble de mondes socio-culturels subsumé sous I’entéte facile
de «Hispanic» et de lui associer une seule et unique «tradition»
de pensée, il aurait mieux valu faire le pari de la complexité, de
la multiplicité d’expériences et de significations de la condition

1329



1330

hispanique; celle-ci est bien siir différente pour les Hispanics aux
Etats-Unis, pour ceux du continent méso et sud-américain ; diffé-
rente encore pour les Ibériques et les migrants Latino-américains
en Espagne. Symétriquement, un effort de définition de ce que I'on
entend par pragmatisme aurait été apprécié - notamment en vue de
I'inclusion d’auteurs comme Ralph Waldo Emerson (chapitre 5)*° et
Stanley Cavell (chapitre 12). Toutefois, cette faiblesse dans’argumen-
tation historique n’6te rien a la pertinence du theme proposé et a la
force de démonstration des contributions. L'ouvrage l'illustre bien
par I'abondance des rencontres et filons féconds exposés. Penchons-
nousdonc, a présent, sur le contenu de la premiere partie de'ouvrage.

PREMIERE PARTIE: LA RECEPTION DES
CLASSIQUES DU PRAGMATISME DANS
LE MONDE IBERO-AMERICAIN

La premiére partie du volume (« The Reception of the Classical
American Pragmatistsinthe Hispanic World ») réunit des contributions
sur la réception de John Dewey dans le monde ibéro-américain,
al’exception d’un chapitre dédié a Charles S. Peirce (Jaime Nubiola).
Alors que le premier texte (Anton Donoso) présente un apercu général
de I'histoire de la réception de Dewey dans les pays hispanophones,
les deux chapitres suivants resserrent la focale sur les cas du Mexique
(Ruben Flores) et du Brésil (Marcus Vinicius Da Cunha et Débora
Cristina Garcia).

Dans un style essayiste, Donoso nous livre une bréve histoire des
traductions et de la littérature secondaire sur Dewey en Espagne, au
Chili, a Cuba, au Mexique, et en Argentine —tache pourle moins ardue,
étant donné I'étendue et la diversité de I'aire culturelle considérée.
Tout comme ailleurs, la réception de Dewey dans le monde hispa-
no-ameéricain s’'opére principalement autour de la philosophie de
I’éducation dansla premiére moitié du xxesiécle. Il s’agit d’'une récep-
tion qui dépasse le cadre strictement universitaire, débordant dans
des expérimentations politiques et sociales en matiére d’éducation



publique, notamment au Mexique et au Chili. Nous nous focaliserons
icitout particulierement surles cas de ’Espagne et du Mexique, avant
de passer rapidement a celui du Brésil.

Laréception de Dewey en Espagne tient principalement aux acti-
vitésdesmembresdel'Institut Libred’Education de Madrid (Institucion
LibredeEnseiianzaouILE) et'intérét qu’ils portent ala nouvelle édu-
cation (nueva educacion) dans leur combat contre I’éducation doctri-
nale et catholique qui domine dans le paysage ibérique au tournant
du xxesiecle. Cette réception est sensiblement différente de celle qui
a lieu en Amérique latine. Alors que les éducateurs espagnols n’ont
paseudecontact direct avec des auteurs pragmatistes, laréceptionen
Amérique latine est amorcée par de jeunes intellectuels ayant étudié
a I’'Université de Columbia directement aupres de Dewey ou de ses
disciples, comme Herbert Wallace Schneider ou William H. Kilpatrick.
Ces jeunes latino-américains, enthousiasmés par I’'esprit réformiste
de la philosophie de Dewey, ont vu dans ses idées une fagon de réin-
terpréter les processus de réforme dans leurs pays d’origine, pris dans
des transformations politiques d’envergure dans la premiére moitié
du xxesiécle.

Donoso se charge de résumer brievement les contextes intellec-
tuels qui auraient favorisé la réception de Dewey. De fait, deux véhi-
cules intellectuels auront été importants pour la réception des idées
de Dewey en Espagne etdans certains pays latino-américains, notam-
mentau Mexique eten Argentine, a savoir, le krausismo, et 'influence
de José Ortega y Gasset.

La référence au krausismo s’avere fondamentale si I’on veut com-
prendrel'intérét que portent les éducateurs espagnols et latino-amé-
ricains aux idées de Dewey. Figure négligée de I'idéalisme allemand,
lesidées de Karl Christian Friedrich Krause connaitront une carriere
singuliere dansle monde ibéro-américain, allantjusqu’a configurer un
mouvement culturel d’ampleur. Ce mouvement, fondé sur une doc-
trine panthéiste et porteur d’'un programme éthique et politique aux

1331



1332

colorations réformiste et libérale, est devenu le souffle intellectuel de
maints projets de renouvellement culturel danslesdomaines de I'édu-
cation et lascience en Espagne ala fin du Xixesiecle!. C’est au sein de
I'ILE que ces idées ont pris corps et ont été mises a I'’épreuve dans le
cadre d’'un programme d’enseignement dit «libre», en marge du sys-
téme d’éducation nationale et dela censure qui pesait surlaliberté aca-
démique apreslaréforme de 1875 Le krausisme, tel qu’il a été mis en
ceuvre parlesmembres de I'ILE, présente des points communs avec la
philosophie de Dewey surl’é¢ducation, parmilesquels une conception
active du sujet de I'’¢ducation, le caractére expérimental de I'appren-
tissage etlaplace attribuée al’enquéte, al’exploration et aux arts dans
le processus d’apprentissage. Il faut remarquer, en passant, que cette
affinité élective n’est d’ailleurs peut-étre pas tout a fait accidentelle.
Il est possible que Dewey ait partiellement été le récepteur des idées
de Krause par I'intermédiaire de son collaborateur Friedrich Frobel,
auquel Dewey se référera dans ses travaux en pédagogie's. En vertu
de ces affinités, les éducateurs espagnols ralliés autour de I'Institu-
tionlibre d’enseignement voient chez Dewey non seulement une vali-
dation de leur posture pédagogique, mais aussi un «allié» dans leur
combat contrel’¢ducation «traditionnelle » et dogmatique d’influence
catholique (Donoso, p.30). De fait, plusieurs des premiers écrits de
Dewey en traduction espagnole ont été publiés dans le périodique de
I'ILE, le Boletin dela Institucion Libre de Ensefianza, accompagnés de
commentaires*. C’est au sein de cette mouvance que The School and
Society sera traduit en 1900 par Domingo Barnés, membre de I'TLE'.

Ce premier pilier de la réception de Dewey est a recouper avec un
autre, asavoir, I'influence quelques années plus tard du cercle intellec-
tuel réuni autour de José Ortega y Gasset, figure de proue de la philo-
sophie espagnole et de la phénoménologie de la premiére moitié€ du
xXxesiecle, et dont I'influence s’é¢tend Outre-Atlantique. En effet, des
disciples d’Ortega se sont intéressés aux travaux de Dewey, chez qui
ils ont vu des affinités avec I’ceuvre du maitre a penser de Madrid®.
Certains d’entre eux sont méme devenus traducteurs de Dewey
vers I'espagnol. Pendant la guerre civile et le régime franquiste qui



s’ensuivit, les disciples d’Ortega participérent de cette génération
d’intellectuels espagnols en exil venus s’installer en Amérique latine,
étendantdefaitleurinfluence au-delade’Espagne. Ainsi, parexemple,
Lorenzo Luzuriaga, étudiant d’Ortega, membre proéminent de 'ILE et
traducteur prolifique de Dewey, s’exila en Argentine ou il poursuivit
sonactivité de traduction et de promotion des théories deweyennesde
I’éducation, afin d’échapper ala censure qui pesait al’époque surI'ILE,
quelerégime franquiste avait taché de combattre de tous ses moyens.
Il traduisit Experience and Education (1938) en 1939, et Democracy
and Education (1916) en 1946". De méme, José Gaos, disciple d’Ortega
exilé au Mexique, traduira Expérience et Nature (1925) en 1948. Gaos
aurait également donné un cours sur la philosophie de Dewey a la
UNAM (Universidad Nacional Auténoma de México) et a Caracas'.
Eugenio Imaz (1900-1951), exilé au Mexique lui aussi, publiera la tra-
duction de Logic: The Theory of Inquiry (1938) en 1950, et The Quest
for Certainty (1929) en 1952. Finalement, Samuel Ramos, philosophe
mexicain sous l'orbite d’influence d’Ortega, traduira Art as Experience
(1934) en 1949. Sur ce point, Donoso ne nous livre aucune piste inter-
prétative en ce qui concerne ce sur quoi se fonde I'intérét que les dis-
ciples d’Ortega manifestent a '’égard de Dewey. Cet intérét n’est bien
slir pas accidentel. Il tient principalement a leur formation phéno-
ménologique. En effet, c’est 1a conceptualisation sociale et histo-
rique de I'expérience qui sert de point d’articulation entre la philo-
sophie d’Ortega, formé a I’école de la phénoménologie allemande et
qu’il cherche a dépasser, et de Dewey. José Gaos, en particulier, fut
aussi et surtout un traducteur de Husserl et Heidegger en espagnol, et
portait un intérét singulier a la confrontation entre la philosophie de
I'expérience de Dewey et laphénoménologie (principalement heideg-
gérienne), comme il le révele dans sa préface a Expérience et Nature.

Malgré son caractére parfois quelque peu allusif et vague, ce cha-
pitrelivre des pistes essentielles pourI’étude delacirculation desidées
et travaux de Dewey dans I'univers intellectuel et politique hispano-
phone. Compte tenu de I’état encore balbutiant de la recherche dans
ce domaine, et le caractere éclaté des contributions disponibles, la

1333



1334

contribution de Donoso s’avere importante par ce qu’elle offre de
synthése panoramique. On regrettera toutefois que I'auteur ne fasse
mention, a quelques exceptions pres, de la circulation d’idées, de
traductions et de projets éditoriaux entre pays hispanophones. En
effet, chaque pays est traité indépendamment, tel des monades refer-
mées sur elles-mémes. Or, la circulation d’ouvrages et de traduc-
tions entre pays hispanophones semble étre tout a fait importante si
l'on cherche & rendre compte de la réception de Dewey. A cet égard,
German Arciniegas, historien et essayiste colombien écrivait en 1949,
a l'occasion du 90¢ anniversaire de Dewey, dans le journal colom-
bien EI Tiempo: «cela fait des années que les maisons d’édition de
Madrid multiplient les éditions des livres de Dewey que I'on retrouve
par la suite entre les mains des enseignants latino-américains®.» Et
Arciniegas d’ajouter avec véhémence que le 90¢ anniversaire de Dewey
sera fété par tous ces «enseignants anonymes dans les montagnes
des Andes en Colombie»?, La circulation de traductions entre pays
et continents et les réceptions auxquelles elles donnent lieu passent
sous le radar d’'une enquéte focalisée exclusivement sur les pays
d’origine des traductions. Nous devons cependant admettre que I’'au-
teur présente sa contribution comme un «premier moment» dans
cette enquéte, ce qui est compréhensible, étant donné la magnitude
delatache.

MEXIQUE

Au Mexique la réception des idées de Dewey connaitra un destin
singulier. Bien avantlatraduction de ses ceuvres philosophiques parles
disciplesd’Ortega dansles années1940 et 1950, sesidées pédagogiques
ont pris corps sous une forme expérimentale a une échelle monumen-
taledansles politiques d’éducation du Mexique postrévolutionnaire.

Entre1910 et 1920, le Mexique connait une série de conflitsarmeés et
politiques qui signeront la fin de la dictature de Porfirio Diaz, au pou-
voir depuis 1876, et le début d’un processus de démocratisation dont
I'un des moments forts sera la nouvelle constitution de 1917, toujours



en vigueur. A partir des années 1920, animé par un élan réformateur,
le gouvernement mexicain issu du processus révolutionnaire cherche
a placer la politique d’éducation au centre de ses efforts de recons-
truction de la société. Il se dote pour cela du Secrétariat de I'’éduca-
tion publique (Secretaria de Educacion Publica ou SEP), institution
chargée d’élaborer etimplémenter une nouvelle politique d’éducation
dansun espritdémocratique et d’unification du pays fragmenté politi-
quement, géographiquement et culturellement. Dans ce contexte, et
motivés par une volonté de dépassement du positivisme - la philo-
sophie d’Etat du Porfiriato -, les éducateurs mexicains se tournent,
entre autres, vers les courants de la nouvelle éducation (nueva edu-
cacion) des Etats-Unis, de I’Espagne, ainsi que les doctrines d’éduca-
teurs mexicains progressistes du xixesiecle. Lécologie institutionnelle
et intellectuelle post-révolutionnaire constitue un terrain favorable
alaréception des idées de Dewey en matiere d’éducation.

Cette réception, toutefois, n’a pas eu lieu sans susciter des réti-
cences, parfois méme virulentes. José Vasconcelos, le célebre écri-
vain mexicain?, quitte son poste de recteur de 'UNAM pour occuper,
a partir d’octobre 1921, la direction de la Secretaria de Educacion
Publica. En ligne avec ses idées exposées dans La Raza césmica sur
I’hétérogénéité fondamentale et irréductible entre PAmérique latine
et PAmérique anglo-saxonne, Vasconcelos se montre critique, voire
hostile a I'influence des courants d’éducation venant des Etats-Unis,
notamment a I'occasion de leur adoption formelle par le gouverne-
ment de Cuba (Vasconcelos, 1935b)%. 1l vise tout particulierement
I'influence de Dewey, en remarquant au passage le contresens que
présente a ses yeux 'importation d’une philosophie « protestante »
dans un pays fonciérement catholique, ce qu’il associe par ailleurs
aunretourau positivisme du Porfiriato. Cette résistance finit par céder.
En 1924, Vasconcelos est destitué de ses fonctions par le président
Plutarco Elias Calles et son successeur nomme comme vice-mi-
nistre un certain Moisés Sdenz, récemment débarqué de I'Université
de Columbia et disciple de John Dewey. Sous I'impulsion de Sdenz,
la Secretaria de Educacion Publica devient un véritable centre

1335



1336

d’expérimentation en matiere de pédagogie, suivant, entre autres, les
préceptesdel’expérimentalisme deweyen. Aveclacréation de plusde
2000 écoles en région rurale en 'espace d’a peine quelques années,
et lamultiplication d’équipes itinérantes d’enseignants formés dans
une approche plurilingue et pluriculturelle de I'enseignement, I'expé-
rience delaSEPacquiert des proportions époustouflantes. Afin d’illus-
trer 'importance qu’attachait Sdenz auxidées deweyennes, il convient
dereprendre unextraitdudiscours prononcé al’Université de Chicago,
cité par Donoso:

John Dewey est déja allé au Mexique. Il y a été d’abord par ses
étudiants a Columbia; il s’y est ensuite rendu a travers ses livres
— The School and Society est un livre bien connu et apprécié au
Mexique. Et maintenant, il s’y rend personnellement. Lorsque
John Dewey arrivera au Mexique, il découvrira que sesidées sont
mises en ceuvre dans nos écoles. La motivation, le respect de la
personnalité, I’expression de soi, la vitalisation du travail sco-
laire, la méthode du projet, I'apprentissage par la pratique (lear-
ningbydoing),ladémocratie dans’éducation - Dewey dans son
intégralité s’y trouve présent. Non pas, certes, comme un fait
accompli, mais certainement comme une tendance poignante.
(Saenz, 1926)%

En 1926, a peine quelques années apres la mise en ceuvre de ces
politiques, John Dewey se rend au Mexique et visite les misiones de
la SEP. Sa réaction ne fait aucune place a 'ambiguité. Non seulement
il y reconnait I’esprit expérimental de sa philosophie, mais éprouve
une véritable fascination pourI’énergie et le vitalisme des éducateurs
mexicains et leurs projets de réforme. Ces observations ont été consi-
gnées dans deux célébres essais publiés dans The New Republic en
1926, dont « Mexico’s Educational Rennaissance ». Nous reproduisons
les citations rapportées dans le chapitre 5 par Ruben Flores (p.76-77) :

«Le développement éducatif le plus intéressant et important,
ce sont les écoles rurales.» «C’est 1a problématique privilégiée



du régime actuel; cela signifie une révolution plutét qu'une
renaissance. Il s’agit non seulement d’une révolution pour le
Mexique, mais dans certains aspects, de I'une des expériences
sociales (social experiments)les plusimportantes au monde. » «Je
suis prétaaller plusloin et dire qu’il n’existe nulle part ailleurs un
espritd’'union aussiintime entre les activités scolaires et celles de
lacommunauté que dans cette expérience mexicaine. » « Partout,
I’on observe un fort esprit d’expérimentation, une volonté de
“tout essayer au moins une fois (to try everything once)” et la plu-
part des choses bien plus d*une fois.» (Dewey, 1926a)*

Briévement abordée dans le premier chapitre, la réception de
Dewey au Mexique fait I’objet d’un développement plus approfondi,
dans le chapitre 5, « Dewey and Mexican Pragmatism », par Rubén
Flores®. Flores resserre la focale sur les expériences pédagogiques
au Mexique et leur influence sur deux éducateurs et activistes états-
uniens: Georgel. Sanchez et Lloyd Tireman. Le chapitre retrace I’his-
toirede Sanchez et Tireman a partir de leur voyage au Mexique, début
desannées 1930, comme un point pivot dansleur carriere d’éducateurs
progressistes?. Tous deux formés dans un contexte d’é¢ducation pro-
gressiste, baignant dans les idées de Dewey sur le role de I'éducation
dans le processus démocratique, le premier au Texas et a Berkeley,
le deuxiéme a Iowa, ils s’inspirerent de I’expérience mexicaine pour
promouvoir des politiques d’éducation aux Etats-Unis, notamment
dansI’Etat du Nouveau-Mexique. Le caractére frontalier de cet Etat du
sud les confronta aux défis que pose 'enseignement dans un contexte
de pluralisme linguistique, ethnique et religieux. Face a ces défis, ils
crurent trouver la clé d’'une éducation pluraliste dans les dévelop-
pements pédagogiques au Mexique, de telle sorte que, en revenant de
leur voyage, tous deux devinrent des ardents défenseurs du modele
expérimental d’éducation misen place parlaSEP, et desavocats publics
de la réplicabilité de cette expérience aux Etats-Unis. Ayant restitué
ce parcours, l'auteur tient a souligner le réle de Sanchez et Tireman
dans le renouvellement des politiques d’é¢ducation aux Etats-Unis.

1337



1338

Cechapitre piste doncla circulation d’idées, d’expériences et sensi-
bilités dans un va-et-vient des deux c6tés du Rio Bravo. Dans un
premier temps, il se penche sur 'influence de Dewey sur les réfor-
mateurs de I’éducation au Mexique, pour ensuite rendre compte de
I'influence de ce modéle sur les éducateurs progressistes états-unien
d’inspiration pragmatiste. Dépassant le strict cadre de I’histoire des
idées, ce chapitre livre ainsi les jalons d’'une histoire passionnante
sur la circulation d’expérimentations institutionnelles colorées par
une sensibilité deweyenne. Il renoue donc avec une histoire d’expé-
riences « pragmatistes» au-dela des confins des départements univer-
sitaires de philosophie et psychologie, en déplacant le terrain de
I’enquéte vers dessites géographiquestout a faitanodins dansI’histo-
riographie du pragmatisme.

L'onpourranéanmoinsdéplorerl’usage peucritique quefaitl’auteur
du terme «pragmatisme», qui englobe vaguement des idées s’inspi-
rantdes écrits de Dewey surI’éducation, ainsi que le manque de préci-
sion dont il fait preuve en se référant aux « pragmatistes americains ».
En effet, 'auteur semble confondre tradition et héritage pragmatiste.
Il nesuffit pasd’hériter d’'une certaine pensée pour dire que 'on prend
part a une tradition. Le méme probléme se pose lors de I'introduc-
tion d’expressions forgées par I'auteur, telles que «expérimentalisme
mexicain» et « pragmatisme mexicain», dont le sens précis demeure
opaquealalecture, pourvu qu’elles fassent référence a quelque chose
d’autre quaux étudiants de Dewey au Mexique. De méme, malgré la
contemporanéité, le parallélisme des carrieres de Sanchez et Tireman
et le fait que tous deux furent amenés a travailler dans I’Etat du New
Mexico, l'auteur ne fournit aucune information au sujet du rapport
entre ces deux figures, ni les réseaux d’interconnaissance ou milieux
de sociabilité communs. De la méme maniére, I’auteur ne fournit pas
de pistes ni d’informations sur la postérité de Sanchez et Tireman,
laissant le lecteur dans le doute a propos de 'ampleur et la significa-
tion de ces expérimentations, malgré le fait qu’elles soient intéres-
santesensoi. De ce fait, la conclusion avancée par Flores sur’étendue
de «I'influence»etle «role du pragmatisme mexicain » dansles débats



politiques aux Etats-Unis ne trouve pas d’appui dans le texte. Ceci dit,
le chapitre réalise sa promesse d’ouvrir de nouvelles perspectives sur
I'historiographie du pragmatisme en élargissant I’horizon de circula-
tion d’idées et d’expérimentations.

BRESIL

Nous retrouvons un cas relativement similaire au Brésil. La contri-
bution de Marcus Vinicius Da Cunha et Débora Cristina Garciadansle
chapitre 2, « Pragmatism in Brazil: Dewey and Education», se donne
pour but de montrer, a vol d’oiseau, la place des idées de Dewey dans
lesdébatssurl’é¢ducation dans ce pays au Xxesiecle. Ce faisant, I’article
prend appui sur I’histoire des traductions ainsi que sur les références
a Dewey et a ses travaux dans des revues spécialisées d’éducation.
Outre le travail de reconstruction chronologique, le corpus de
données constitu€ de publications de la Revista Brasileira de Estudos
Pedagdgicos permet aux auteurs d’avancer des constatations quanti-
tatives sur le nombre et I'évolution d’occurrences du nom de Dewey
dans les publications, ainsi que la place de ces occurrences dans les
textes. L'orientation de ce chapitre est de nature strictement descrip-
tive et, faute de problématisation, ne fait pas de place a un effort d’ana-
lyse ou d’interprétation. Ceci dit, une vertu de ce chapitre est de reca-
drer systématiquement la publication des textes et les débats d’idées
dans un contexte politique fortement mouvementé.

Dans les années 1920 et 1930, plusieurs Etats fédérés du Brésil
entament des réformes en vue de moderniser le systéme d’éducation
publique. Bien qu’elles ne soient pas le résultat d’une planification
orchestrée par le gouvernement central, les réformateurs brésiliens
puisent a des sources similaires en matiere de pédagogie, importées
notamment des Etats-Unis et d’Europe. C’est dans ce contexte que
les idées développées dans la mouvance hétéroclite de I’'Ecole nou-
velle ont vu le jour au Brésil, et, parmi cet ensemble hétérogene, les
écrits de Dewey.

1339



1340

Avec l'arrivée au pouvoir en 1930 de Getulio Vargas et les pro-
messes de modernisation du nouveau gouvernement, I’élan réforma-
teur trouve un nouveau souffle. La création du Ministere d’éduca-
tion et de santé publique (Ministério dos Negécios da Educacéo e
Saude Publica), congu, entre autres, pour homogénéiser une politique
d’éducation nationale, contribue au surgissement d’un espace de
débat autour des théories de I’éducation et du sens de ’éducation
publique. Les éducateurs progressistes se réclamant du libéralisme
et pronant une reconstruction démocratique de la société par I’édu-
cation publique jouent un réle important?, avant de venir occuper
des postes dans le gouvernement. C’est dans ce contexte qu’Anisio
Teixeira, figure clé de la réception de Dewey au Brésil, fera carriere.
Etudiant en1927-1928 au Teachers College de’Université de Columbia,
Teixeira se forme aupres de Dewey et de son collaborateur William
Heard Kilpatrick®. A peine rentré au Brésil, il devient directeur de
I’Education publique du District fédéral (Diretor Geral da Instrucéo
Publica do Distrito Federal)?, et s’engage dans des projets de traduc-
tion et de divulgation des écrits de Dewey. On doit a Teixeira la publi-
cation de Vida eeducacdo en 1930, un volume rassemblant des traduc-
tions d’essais de Dewey, dont « The Child and the Curriculum » (1902)
et «Interest and Effort in Education» (1913), également parus dans
les revues Revista de Educagdo et Educacdo. En 1936 parait la traduc-
tion de Democracy and Education, fruit d’un travail collaboratif avec
Godofredo Rangel, dont la traduction de How We Think (1910) était
parue en 1933.

Levirage conservateur etautocratique du gouvernement de Vargas,
suite & une tentative de coup d’Etat en 1935, donne lieu & une vague
répressive et a une chasse aux sorciéres contre les communistes, ce
qui éloigne une grande part des éducateurs progressistes du nouveau
régime de ’Estado novo. Parmi eux, Teixeira se voit forcé de partir en
exil. Aucune traduction ou publication sur Dewey ne verra plusle jour
jusqu’ala fin de I’Estado novo en 1945.



Les années 1950 annoncent une nouvelle vague de publications et
débats autour du mouvement de la New School. Teixeira reprend la
téte d’'uneinstitution publique en 1952, cette fois-ci'Institut national
desétudes pédagogiques (Instituto Nacional de Estudos Pedagogicos
ou INEP)*, dont la revue Revista Brasileira de Estudos Pedagdgicos
devient un véhicule important pour la diffusion des idées d’inspira-
tion deweyenne sur I’éducation. En 1952 parait une nouvelle publi-
cation de How We Think, suivie en 1959 d’une nouvelle traduction de
Reconstruction in Philosophy (1920), sponsorisée par I'INEP et revue
par Teixeira. Par ailleurs, aux cotés de Gilberto Freyre (lui aussi formé
al’Université de Columbia, aupres de Franz Boas), Teixeira sera com-
missionné par Columbia pour participer al’organisation d’hommages
al’occasion du centiéme anniversaire de Dewey en 1959.

Lerythme de publications ne diminuera qu'avec le coup d’Etat mili-
tairede 1964 et leretrait de Teixeira de son poste. En effet, sousle gou-
vernement militaire, les débats sur '’éducation se trouvent pris dans
I’étau entre une approche managgériale pronée par le gouvernement, et
la critique marxiste portée par I'opposition, ce qui laisse peu de place
auxapprochesd’inspiration pragmatiste, soupgonnées de sympathies
communistes, d’une part, et de collusions impérialistes, d’autre part.
Malgré la répression, I'activité de traducteur de Teixeira se poursui-
vrajusqu’ala fin de sa vie en 1971. Ses traductions de Liberalism and
Social Action (1935) et Freedom and Culture (1939) paraitront en 1970
dansle volume Liberalismo, liberdade e cultura, et celle d’Experience
and Education (1938) paraitra I'année de sa disparition.

Le chapitre se conclut par une breve présentation de la littérature
secondaire a partir des années 1990, qui atteste d’un intérét croissant
pour Dewey au Brésil, notamment auprées de cercles de philosophes et
non plus seulement d’éducateurs. Malgré I'intérét bibliographique que
présente cette contribution, nous nous permettons de signaler deux
difficultés concernant la confection delabase de données et la présen-
tation des résultats. Dans le codage des textes, une démarcation peu
critique entre les textes relevant de I’«éducation » et ceux relevant de

1341



1342

la «philosophie» permet aux auteurs de parvenir a la conclusion que
la réception de Dewey dans le domaine de I’éducation n’a pas eu de
conséquences sur la philosophie universitaire. Ainsi, la présentation
procede commessil’on avait affaire a desdomaines d’étude bien établis,
hermétiquement séparés par une frontiere immuable tout au long
du xx¢siecle. Une problématisation plus informée du rapport entre
éducateurs et philosophes, ainsi que delacirculation des ceuvreset des
revues, aurait été souhaitable afin que I'on puisse mieux comprendrela
composition des publicsdel’Ecole nouvelle (Escola Nova). Finalement,
le manque de précisions au sujet du contenu méme des écrits fait que
le lecteur reste sur sa faim en ce qui concerne les prises de position
dans les débats, voire le sens et la substance méme de la réception.
Ce dernier aspect est, dans une large mesure, une caractéristique de
I’ensemble de cette premiere section du volume.

Cela dit, cette partie de 'ouvrage nous permet d’entrevoir des
pistes multiples a explorer et nous invite a prolonger I'enquéte sur la
réception du pragmatisme en Amérique latine. On peut songer, dans
I’esprit de prolonger I’étude des expérimentations en matiere d’édu-
cation, a I'influence de Dewey sur des intellectuels et éducateurs
colombiens comme German Arciniegas et Augustin Nieto Caballero
- chez qui les idées réformistes de Dewey font écho au libéralisme
républicain latino-américain. De méme, une enquéte sur le travail de
I'argentine Angélica Mendoza serait bienvenue. Philosophe marxiste
et éléve d’Herbert Wallace Schneider a Columbia, elle opére un rap-
prochement entre marxisme et pragmatisme deweyen autour de la
question de '’émancipation par I’éducation et des collectifs d’enqué-
teursen vue dela préfiguration des problémes sociaux. Cette premiere
section del’ouvrage expose donclelecteur aun chantier de I’historio-
graphie en train de se faire, offrant des perspectives de dévelop-
pements supplémentaires.



DE'UXIEME'PARTIE : PHILOSOPHES
IBERO-AMERICAINS ET PRAGMATISME

Les contributions réunies dansla deuxieme section du volume res-
serrent la focale sur le rapport d’auteurs hispanophones au pragma-
tisme nord-ameéricain. Chaque chapitre s’attéle a mettre en dialogue
un auteur avec des figures de la constellation pragmatiste. Alors que
certaines contributions cherchent & mettre en évidence l'existence
d’affinités thématiques (chap.9, 11, 12), d’autres mettent en lumiere
des dialogues et I’existence de rapports d’influence directe (chap.5
a 8). Pour I’éditeur, cette section vient appuyer 'argument historio-
graphique avancé en introduction selon lequel certains auteurs hispa-
nophones devraient étre «inclus» dans I’histoire du pragmatisme,
c’est-a-dire dont la pensée n’est pas seulement réceptrice ou usagere
du canon mais contribue a enrichirlatradition pragmatiste. Cette idée,
fortappréciable, demeure indéterminée tant quel’on ne se donne pas
un critére de définition du pragmatisme, ce que seul le chapitre 10 fait.
Etantdonné’hétérogénéité des contributions proposées et lenombre
d’auteurs et de thémes traités, on se focalisera ici sur les points qui
nous semblent étre les plus intéressants au regard de leur pertinence
pour I'historiographie du pragmatisme.

Le premier chapitre de cette section surprend le lecteur par un
commentaire sur José Ingenieros et Ralph Waldo Emerson?!. On sait
que José Ingenieros, le célébre auteur argentin de L’Homme médiocre
(Elhombremediocre) (1913), vouait une profonde admiration au poéte
transcendentaliste, a 1a fois sur le plan personnel et intellectuel. Cela
est bien attesté par le recueil de ses cours dans Hacia una moral sin
dogmas. Lecciones sobre Emerson y el eticismo (1917). Ainsi, Emerson
serévele étre une référence fondamentale pourla philosophie morale
d’Ingenieros. Par conséquent, une étude comparée semble tout a fait
justifiée et pertinente. C’est ce que se propose de faire ce chapitre,
bien que le résultat soit fortement décevant. En effet, le chapitre
présente des vices de forme et de fond. Comme le signale l'autrice,
les deux essayistes entretiennent une conception évolutionniste et

1343



1344

expérimentale delamorale, ancrée danslavie quotidienne, et récusent
toutidéalisme métaphysique des valeurs. Ce fil de raisonnement nous
confronte de plain-pied avec une éthique pragmatiste. Cependant, il
nous semble qu’un tel examen gagnerait a étre recadré par les débats
surle perfectionnisme moral avancés, entre autres, par Stanley Cavell.
Il conviendrait également de s’interroger sur I'influence du double
héritage de Spencer et Nietzsche sur la pensée morale d’Ingenieros,
sansdouteentoile de fond de ses affinités avec Emerson. Enfin, 'inclu-
siond’Emerson dansla famille pragmatiste reléve aussi d’'une concep-
tion élargie de ce qu'est le « pragmatisme», qui a fait 'objet de débats
récents. Une justification a cet égard aurait été la bienvenue.

De la liste d’auteurs traités, deux ressortent en vertu de leur rap-
portfoncierement critique au pragmatisme, tout en se réclamant, aun
momentouunautredeleur vieintellectuelle, de ce courant: le Catalan
Eugenio d’Ors (chapitre 6, par Marta Torregrosa) et 'Uruguayen Carlos
Vaz Ferreira (chapitre 8, par Paloma Pérez-Ilzarbe). Nous leur accor-
donsici une attention particuliére.

Eugenio d’Ors est une figure pour le moins controversée, eu égard
a sa trajectoire intellectuelle au sein du franquisme en Espagne?®2.
Jeune philosophe, d’Ors sera appelé a s’installer en France en tant
que correspondant a I'étranger de La Veu de Catalunya en 1905. C’est
a Paris que d’Ors découvre le pragmatisme, alors qu’il fréquente les
cours d’Emile Boutroux et d’Henri Bergson au Colleége de France.
C’est aussi lors de ce premier sé€jour parisien qu’il aura, par ailleurs,
I'occasion d’assister a des conférences de William James, invité en mai
1910 par Boutroux a la Fondation Thiers (Nubiola, 2011), et, A en croire
les passages de son journal ou il consigne cette expérience, celui-ci
aurait suscité en lui une profonde admiration. Cependant, si en 1906
et pris d’enthousiasme le jeune d’Ors se déclare ouvertement disciple
de Bergson et pragmatiste (dans la lignée de W.James, C.S. Peirce, et
de F.C.S. Schiller, précise-t-il), son travail philosophique de matu-
rité se présente comme un effort de «dépassement» du pragmatisme
et du bergsonisme. Il estime que le spiritualisme francais représenté



par Bergson, tout autant que le «relativisme » qu’il attribue a James,
sont des philosophies qui font obstacle au renouveau culturel dont
I’Europe aurait besoin au début du siecle. Fort de cette conviction, et
inscrivant son activité d’intellectuel dans un programme de renou-
veau culturel de ’Espagne (en résonance, on s’en doute bien, avec son
engagement phalangiste postérieur), I’essayiste catalan caractérisera
sa philosophie de « post-pragmatique ».

Bien que le rapport d’Ors au pragmatisme soit repérable tout au
long de son ceuvre, Torregrosa se référe tout particulierement a deux
textes de jeunesse. Lors du troisieme Congres international de philo-
sophie a Heidelberg en 1908 (ou Josiah Royce se trouve parmi les
participants, et les discussions sur le pragmatisme sont a I’ordre du
jour), d’Ors présente deux communications: «Le résidu apres avoir
mesuré la science par l'action (El residuo en la medida de la ciencia
porlaaccion)» (1909)%, et « Religio est libertas » (1925). Il s’agit de deux
textes ou ’'on trouve déja ses critiques a 'encontre du pragmatisme
—qu’ilappelleralui-méme, en rétrospective, son «leitmotiv» — et qu’il
ne cessera de développer, par la suite, tout au long de son ceuvre. Le
mérite du chapitre 6 de Torregrosa tient dans I'effort de présentation
decette critique et la mise en lumiere d’affinités qui rapprochent d’Ors
de Peirce et de James.

Il convient de préciser rapidement de quoi il est question lors-
qu’il s’agit de « pragmatisme» pour d’Ors. Malgré des références dans
ses textes de jeunesse a Peirce et & Dewey (notamment la Logique),
il semble que le rapport d’Ors au pragmatisme soit principalement
médié par la figure de William James. A ce dernier, d’Ors adresse le
reproche de céder a un anti-intellectualisme dangereux.

Outre ce rapport de méfiance, la critique formulée par d’Ors dés
1908 vise la conception pragmatiste de la science et de I’action. A cet
égard, d’Ors prend position contre ce qu’il per¢oit comme un utilita-
risme excessif dans la conception de ’action et de la science chez les
pragmatistes. Il fera de cette critique un élément central de sa propre

1345



1346

pensée. Pour d’Ors, I’'action comporte toujours une part de jeu et une
partesthétique, qui ne peuvent étre résorbées dans les conséquences
pratiques de l’action. Ainsi, il inscrit 'expérience ludique et esthé-
tique au coeur de I'agir et, par 1a aussi, au centre de toute enquéte et
entreprise scientifiques. A suivre son exposition, «le pragmatisme »
aurait négligé ces deux composantes fondamentales de 'expérience
de ’homme au monde et, par conséquent, aurait abouti par néces-
sité a une conception tronquée de I’action et de la science. Et d’Ors
d’insister dans un écrit de vulgarisation, a la fin de sa vie, que nous
ne faisons pas delaphilosophie seulement parce que nous cherchons
a comprendre, mais tout simplement parce que nous en jouissons.
Dans cet esprit, I'une de ses ceuvres les plus aboutie porte pour titre:
«La philosophie de ’'homme qui travaille et qui joue (La filosofia del
hombre que trabaja y que juega)» (1914/1995), qu’il étaye par le biais
d’une anthropologie philosophique originale fondée surla distinction
entrel’action comme travail en tension aveclaréalité et'action comme
activité ludique. Toutefois, comme le remarque bien Torregrosa, la
critique orsienne semble viser, plus que les auteurs pragmatistes eux-
meémes, une certaine interprétation «utilitariste» du pragmatisme
d’usage en Europe a I'époque.

Le texte de Torregrosa a la vertu de nous ouvrir a une véritable
réception du pragmatisme en Espagne, chapitre trés peu connu et
peu travaillé de I'histoire de la philosophie, pourtant riche en idées3.
Il nous semble qu’il serait tout a fait intéressant de suivre cette piste
en creusant davantage les écrits d’Ors en dialogue critique avec les
auteurs canoniques du pragmatisme classique. Tout particuliere-
ment, il serait fructueux de relire d’Ors a la lumiere de I'esthétique
deweyenne développée dans Art as Experience (Dewey, 1934) et des
passages ou il est question du jeu dans les théories de I’éducation.
En effet, bien qu’il se référe a la Logic (1938/1993), d’Ors ne semble
pas avoir pris connaissance de ce volet esthétique et «ludique» de la
pensée deweyenne®, Sans doute, il y aurait trouvé de quoi reformuler
sa critique.



En guise de conclusion, Torregrosa avance I'idée selon laquelle
d’Ors se serait confronté aux mémes « problemes philosophiques »
que Peirce. Elle reléve une volonté commune de dépasser un certain
rationalisme cartésien, et I’effort (tout aussi bergsonien) de rapprocher
vie et pensée, raison et expérience, d’ou1 un intérét pour ’étude de
I’enquéte scientifique. Ainsi, l'autrice attire notre attention sur les
points communs que d’Ors partage avec la mouvance pragmatiste:
le faillibilisme, un souci pour resituer I’enquéte scientifique et philo-
sophique danslecadre del’expérience d'une vie agissante, ainsi qu'une
conceptionsociale de I’entreprise scientifique. Toutefois, nousregret-
terons I'aspect malheureusement tres allusif du texte de Torregrosa
acetégard.

Revenons donc a présent sur le continent américain. Carlos Vaz
Ferreira, dont le nom survient dans une bibliographie sur le pragma-
tisme élaborée par d’Ors en 1909%, entretient, lui aussi, un rapport
particulier avec 'ceuvre de James. Vaz Ferreira est 'auteur de deux
ouvrages critiques sur le psychologue de Harvard, pionniers de la
réception de ce dernier dans le monde hispanophone. L'un d’eux,
LePragmatisme: exposition et critique, dont la premiere publication
date de 1909, a également été publié en francais en 1914%. Le deu-
xiéme, paruen 1920, cette fois-ci seulement en espagnol, Conocimiento
yaccion, rassemble des essais o1 'auteur donne forme a ses impres-
sions critiques a la lecture de Varieties of Religious Experience et de
Pragmatism.

Tout en prenant position contre ce qu’il per¢oit comme un rela-
tivisme latent chez James, Vaz Ferreira se veut proche de celui-ci
a plusieurs égards. Ainsi dit-il partager avec James le gofit pour 'ex-
périence vécue, le concret, et la richesse de I'expérience (p.121-122).
Par ailleurs, Vaz Ferreira reprend a James I'idée que la complexité du
réelexcédeles possibilités delaraison. Suivant ce filde raisonnement,
Vaz Ferreira met son lecteur en garde contre la violence que la pensée
rationaliste et1a volonté philosophique de faire systeme font subirala
complexité duréel. Vaz Ferreira pose sa philosophie contre les exces de

1347



1348

la raison cartésienne —raison raisonnante -, et lui oppose une raison
raisonnable qu’il désignera du néologisme: psiqueo. Commele signale
lautrice,VazFerreiraesticiprochedeDeweyquandilcaractérisela«philo-
sophic fallacy» comme un vice de la pensée®. Il s’agit bien d’un effort
pour contrecarrer les exces de la raison philosophique (aussi scien-
tiste et positiviste, pour Vaz), en resituant une conception de I’esprit
redoublée d’une théorie de la connaissance fondée sur une anthro-
pologie philosophique d’inspiration bergsonienne et jamesienne.

La pensée de Vaz Ferreira aboutit a une conceptualisation du rap-
portentre philosophie et sciences, quel’autrice cherche a reconstruire
dansladeuxiéme partie du chapitre. Celle-ci conclut que Vaz Ferreira
épouse une théorie dela connaissance nettement pragmatiste, dansla
mesure ou celle-ci satisferait trois critéres: anti-cartésianisme, failli-
bilisme, pluralisme. Il nous semble que ces criteres, hormis le fait
qu’ils demeurent sous-déterminés dans I’exposition et ne font I’objet
d’aucun travail d’explicitation, sont discutables®. En effet, d’autres
philosophies non-pragmatistes pourraient bien les satisfaire. Cecidit,
il nous parait tout a fait salutaire d’encourager des recherches sur
Vaz Ferreira et la réception de James enclenchée par ses travaux. Par
ailleurs, il serait aussi pertinent d’explorer la pensée de Vaz Ferreira
et d’'Ors ensemble, étant donné leur participation commune dans la
constellation du bergsonisme hispanophone.

Ajoutons, pour finir,undernier point critique sur cette section. Dans
son ensemble, ce volume présente un panorama riche en données,
mais dont ’abord peu critique et la restitution non systématique
rendent I'appréhension difficile. Les textes revétent un caractere
plus informatif que critique, cédant parfois a I'emploi de généralités
danslaprésentation des auteurs, ol la paraphrase etlacitation se suc-
cedent indistinctement. En effet, plusieurs chapitres (notamment 5
a8) demeurent allusifs dansla présentation des arguments. Le manque
de précision, ainsi qu'un usage vague des termes et des concepts, dont
le sens n’est pas soumis a un travail d’explicitation, risquent malheu-
reusement de décourager certains lecteurs.



TROISIEME' PARTIE: LE PRAGMATISME
ET « EXPERIENCE HISPANIQUE »

Latroisiéme partie de 'ouvrage (« Pragmatism as a Resourcein The
HispanicExperienceofthe Twenty-First Century»)offredesperspectives
qui vont au-dela de ’histoire des idées, €largissant ainsi I’attrait du
volume. Cette section se présente comme une démonstration vivante
delaportée critique d’'une pensée d’inspiration pragmatiste, en prise
sur des problemes sociaux, éthiques et politiques. Elle sera susceptible
d’intéresser un public concerné par les questions d’ethnicité et de
race, de genre, d’impérialisme, et de pédagogie politique, abordées ici
a travers I'examen d’expériences de communautés latinos aux Etats-
Unis. Les contributions s’attellent a explorer a la fois les questions
desidentités et citoyennetés « multiculturelles» et les «cultures de la
frontiére» (ch.13, José Medina; ch.14, José-Antonio Orosco; ch.16,
Gregory Pappas); I'expérience de 'immigration comme processus
de transformation de la personnalité au travers de jeux complexes
d’attachements et détachements (chap. 15, Daniel Campos);; les enjeux
d’'une pédagogie critique en contexte interethnique (chap.17, Alejandro
Strong; chap.18, Kim Diaz); et le réle émancipateur de la religion
(chap.19, Alexander Stehn). Chaque contribution, asa maniére, renoue
avec la problématique éthico-politique de I'oppression.

L'ensemble nous plonge dans des compagnonnages insolites:
Dewey avec José Marti et Paulo Freire, pour dégager les lignes d’une
pédagogie émancipatrice ancrée dans I’expérience ; Dewey aux cotés
de Maria Lugones, en tant qu’interprétes de la situation vécue des
Latina Lesbians ; une rencontre entre William James et Enrique
Dussel, explorant la psychologie de'impérialisme et le r6le correcteur
del’expérience religieuse; Peirce nous livrant des clés interprétatives
pour comprendre I’expérience de 'immigration. Sans doute, 'un des
meérites de cette section est de mettre en lumiére les possibilités d’'un
dialogue entre des questionnements philosophiques et des problémes
contemporains. Il s’agit, en somme, d’une volonté de décloisonner la
philosophie en la mettant a I’épreuve du réel. Tout comme dans les

1349



1350

sections précédentes, les contributions sont de qualités tresinégales.
Nous nous limiterons a revenir sur deux d’entre elles.

La section s’ouvre sur un texte de José Medina a propos des
défis éthiques que pose le multiculturalisme en contexte de globali-
sation. Danssa contribution, il vise a développer un modeéle « pragma-
tiste» dudialogue inter-ethnique dans des sociétés dites « diverses »*.
Lauteur s’inscrit, par-1a, dans une lignée de théorisations normatives
descontre-publics minoritaires (Fraser,1992), son but étant de définir
la forme d’un dialogue intra et inter-ethnique en conformité avec
les principes de justice, égalité, human flourishment et autodétermi-
nation. En guise de conclusion, il confronte les résultats de cette théo-
risation aux propos de José Marti dans « Nuestra América» sur’iden-
tité latino-américaine, afin de préciserlesensdel’«unité dansla diver-
sité» des peuples latino-américains.

Selon l'auteur, le défi est de parvenir a une conception de I'expé-
rience et de I'identité ethnique qui éviterait deux types d’écueil:
I'essentialisme, d’'une part, et lestendances al’exotisme et lamarchan-
disation homogénéisante desidentités, propres au multiculturalisme
contemporain, de 'autre. Pour ce faire, il s’appuie sur un « pluralisme
radical (radical pluralism)» d’inspiration pragmatiste, dont laligne de
force est de concevoir I'identité ethnique comme étant dynamique,
intrinsequement hétérogene, et constituée au cours des transactions
entre les acteurs et leur environnement. Le cheminement proposé
par Medina nous mene de Dewey a Alain Locke, puis de Locke a José
Marti: un parcours qui nous est paru tout a fait fertile et stimulant.

Le modé¢le se fixe comme horizon normatif ’auto-détermina-
tion des groupes, fondée sur la connaissance de soi. Afin d’étayer son
propos, 'auteur s’attéle, dans un premier temps, a reconstruire les
analyses de Locke dans The New Negro, sur le champ d’expérience
commune créé parles milieux afro-américains a Harlem. Chez ce der-
nier, la connaissance de soi des groupes noirs (extension du précepte
delphique ala politique ethnique) est élevé au rang de tache (task) et



de défi (challenge). Medina relit ces passages a 'aune de la probléma-
tique deweyenne d’une «reconstruction» créatrice de I'expérience,
entendue alafois comme examen des circonstances vécues et enquéte
sur les potentialités du groupe. Il en dérive les enjeux politiques: la
lutte pour I'autonomie repose sur un travail de transformation de
I'expérience partagée. De fait, 'enquéte sur soi, viaun dialogue «inter-
ethnique», estunecondition préalable ala prise de controlesurledestin
propre et al’entrée en dialogue avec les autres groupes. Lauteur nous
propose par laune approche pragmatiste des problématiques de I’affir-
mation de soi des minorités ethniques - traitée dans'univers franco-
phone, entre autres, par les tenants de la Négritude. En effet, par le
biais d’'un geste qui sonnera familier aux lecteurs de Dewey, il propose
queles minorités ethniques doivent passer d'une expérience décousue
et passive aune expérience controlée du vivre ensemble, en vue d'une
réappropriation de leur propre destin.

Le texte culmine par une comparaison, fort intéressante, entre le
discours de Locke dans The New Negro (1925/2024) et les propos sur
«The New Hispanic» que Medina attribue a José Marti. Loin de vouloir
faire de Marti un pragmatiste, il propose plutot de relire les problémes
dudevenirautonomedeslatino-américains, al’'aune du modéle déve-
loppé, comme une enquéte sur la consolidation d’une expérience
latino-américaine. L'originalité des propos de Medina ne réside sans
doute pas dans ses conclusions d’ordre pratique. En effet, dire que
c’estledialogue polyphonique interne aux groupes ethniques quileur
permet de se constituer en tant que groupes autonomes et d’entrer,
ensuite, dans un dialogue avec d’autres groupes ne surprendra pas le
lecteur. On dira, plutot, que la force de son interprétation tient dans
I'introduction de la question du travail collectif sur I'expérience, en
vue de produire une véritable expérience partagée ouvrant a un futur
commun et a un vivre-ensemble inscrit dans la durée.

Néanmoins, nous nous permettons de soulever deux points cri-
tiques acetégard. Laquestion delateneur normative du modele reste
sous-déterminée tout aulong du texte. En effet, le sens des contraintes

1351



1352

normatives — épanouissement humain (flourishment), justice et éga-
lité —auxquellesle modéle est censé répondre, demeure sous-entendu.
Sans doute, aussi, un lecteur a la sensibilité marxienne pourrait lui
reprocher de rabattre le probléeme de 'oppression et des différentiels
de pouvoir inter-ethniques sur une question de compréhension entre
groupes, évacuantainsi d’autres problématiques pertinentes, comme
I'analyse des classes sociales. Cette piece reste, toutefois, stimulante
et occupe une place importante dans le volume.

Passons maintenant alacontribution de Pappas. Celui-cinous pro-
pose une réinterprétation deweyenne de Maria Lugones, théoricienne
argentine du féminisme, en particulier de son essai « Purity, Impurity,
and Separation», a la lumiere de la situation vécue des «lesbiennes
latinas (Latina Lesbians)», ala frontiére entre le Mexique et les Etats-
Unis. Au ceeur de la réflexion de Lugones se trouve la question des
identités «hybrides» et du métissage (mestizaje). Elle fait appel a la
problématique anthropologique du pur et de I'impur (telle qu’elle
a été mise en avant par Mary Douglas, en premier lieu) pour décrire
la maniere dont les identités hybrides sont appréhendées dans le
contexte transfrontalier au sud des Etats-Unis. Ainsi, elle engage une
critique de ce quelle appelle la «logique de la pureté » sous-jacente
a la pensée blanche dominante, dont la spécificité est de refuser
d’admettre 'ambiguité identitaire, ce qui produit la stigmatisation et
la marginalisation.

En établissant un parallele entre la «quéte de pureté» introduite
par Lugones, et la «quéte de certitude» de Dewey, Pappas trouve
I'occasion de faire valoir la conception de la philosophie comme «criti-
que des croyances influentes qui sous-tendent la culture » (Dewey)*.
Lescontoursdu pariinterprétatifse dessinent clairement:sila«logique
de la pureté» est congue comme l'orientation cognitive et morale de
la pensée blanche dominante, Pappas propose de lui substituer une
approche en termes de « métaphysique » ordinaire, entendue au sens
d’une «cartographie de I'existant» fondée sur I'expérience. Ainsi, la



logique dela pureté etlesidentités hybrides sontacomprendre comme
des perspectives vécues sur I’'existant.

A partir de cette reformulation du probléme, 'auteur est 8 méme
d’amorcer une réflexion sur ce que signifie habiter 'entre-deux du
trait d’union (inhabit the hyphen), caractéristique des habitants de la
frontiére. De ce point de vue, I'identité des habitants de la frontiere
n’est pas donnée d’emblée, telle un mélange entre des entités abs-
traites (Mexique et Etats-Unis, Masculin et Féminin). Au contraire,
elle émerge au fil des expérimentations dans leurs modes de vie. Du
méme coup, I'auteur renvoie dos a dos la pensée «blanche» et les
interprétations culturalistes, dansla mesure ou celles-ci sont fondées
sur de fausses abstractions (les cultures, les identités), et animées par
une quéte désespérée de certitude. Le texte souleve également des
questions sur I'ontologie des «cultures ».

Bien qu’elle puisse sembler quelque peu répétitive au lecteur,
cette contribution demeure intéressante. La contribution de Pappas
montre bien comment des auteurs et des problématiques contem-
porains gagnent a étre relus a la lumiére des auteurs pragmatistes.
L'unedesvaleursde cette réinterprétation est donc d’élargir ’horizon
conceptuel danslequel s’inscritle probleme, offrant ainsi de nouvelles
perspectives a I'imagination analytique. On s’arrétera ici, mais nous
espérons l’avoir montré: cette section a de quoi persuader ceux qui
doutent du potentiel critique du pragmatisme américain, de I'intérét
qu’il y a a réexaminer ce vivier d’idées a la lumiere de nouveaux pro-
bléemes. En guise de conclusion, revenons rapidement sur I'ensemble
del'ouvrage.

CONCLUSION

Au fil de la lecture, on a souvent 'impression que I’évocation de
«connexions» fait office de recours facile pour évoquer le rapport entre
auteurs, sesubstituant a une étude de réception approfondie. En effet,
les appropriations locales, les déplacements de sens, les difficultés

1353



1354

et parfois méme les erreurs d’interprétation, les inflexions critiques
imprimées a la pensée d’origine, les loyautés, les hybridations et les
instrumentalisations sont subsumeées, et en quelque sorte aplaties,
sous le seul terme de «connexions». Le processus complexe et
tortueux de réception, avec ses échos en retour, peut-étre, dansl’ocuvre
de James ou de Dewey, se voit donc réduit a une simple métaphore,
celledu contactet dulien. C’est un peu dommage pour un volume qui
offre un beau matériau pour une étude de sociologie et d’histoire de
la circulation et de la transformation des savoirs.

Ceci dit, les textes rassemblés dans ce livre ouvrent des pistes
passionnantes: ils introduisent le lecteur — et le lecteur latino-amé-
ricain, hispanophone ou lusophone, y sera d’autant plus sensible —
a une série d’ceuvres encore tres peu connues des philosophes uni-
versitaires. Lensemble dresse un panorama de rencontres insoup-
connées, et parvient a montrer en quoi, comment et pourquoi le
pragmatisme déborde les frontiéeres, tout en posant la question de
I'unité et de la pluralité des maniéres de philosopher en Amérique.
Le livre coordonné par Pappas remplit donc bien son objectif prin-
cipal, a savoir celui de susciter la curiosité du lecteur et de I'inviter
adécouvrir ces figures méconnues dela pédagogie et dela philosophie.
Dans une livraison de Pragmata dédiée au pluralisme culturel, cette
fenétre ouverte sur la diversité des héritages intellectuels, culturels
et politiques du pragmatisme a toute sa place.



BIBLIOGRAPHIE

BIDART Pierre (2004), «L'influence du philosophe allemand F. Krause dans
la formation des sciences sociales en Espagne », Revue Germanique
Internationale, 21.

DEL CASTILLO SANTOS Ramoén (2014), « Pobres diablos: José Gaos, John Dewey y
la metafisica made in USA (segunda parte)», Didnoia, 59 (73), p.113-133.

CAVELL Stanley (1998), « What’s the Use of Calling Emerson a Pragmatist?», The
Revival of Pragmatism. New Essays On Social Thought, Law, And Culture, éd.
par Morris Dickstein, Durham, Duke University Press.

COLAPIETRO Vincent (2004), « The Question of Voice and the Limits of
Pragmatism: Emerson, Dewey, and Cavell », Metaphilosophy, 35(1/2) («The
Range of Pragmatism and the Limits of Philosophy»).

COLUMBIA GLOBAL CENTERS | RIO DE JANEIRO, N.1, « Columbia, Brazil, History»,
en ligne: <https://globalcenters.columbia.edu/sites/default/files/content/
Columbia-Brazil-History-Publication.pdf>.

DEWEY John (1910), How We Think, Boston, D.C. Heath & Co.

DEWEY John (1916), Democracy and Education : An Introduction to the Philosophy
of Education, New York, The MacMillan Co.

DEWEY John (1925), Experience and Nature, Chicago, Londres, Open Court
Publishing Co.

DEWEY John (1926a), « Mexico’s Educational Rennaissance », The New Republic,
48, 22 septembre.

DEWEY John (1926b), « What Mr. John Dewey thinks of the Educational Policies
of Mexico», México, Talleres Graficos de la Nacidn.

DEWEY John (1929), The Quest for Certainty, New York, Minton, Bolch & Co.

DEWEY John (1931), « Context and Thought», The Later Works, vol. 6, éd. par Jo Ann
Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1932), Ethics, New York, Henry Holt & Co.

DEWEY John (1934), Art as Experience, New York, Minton, Bolch & Co.

DEWEY John (1935), Liberalism and Social Action, New York, Putnam’s Sons.

DEWEY John (1935), Freedom and Culture, New York, Putman’s Sons.

DEWEY John (1938), Experience and Education, New York, The MacMillan Co.

DEWEY John (1938), Logic: The Theory of Inquiry, New York, Henry Holt & Co.

DEWEY John (2010 [1927]), Le Public et ses problémes, Paris, Gallimard.

DIERKSMEIER Claus (2022), «Krause’s Ethics as a Precursor to Capability
Theory», European Journal for Philosophy of Religion, 14 (12), p. 83-107.

D’ORS Eugenio (1909), «El residuo en la medida de la ciencia por la accién »,
Boletin de la Institucion Libre de Ensefianza, 33, p.187-191.

D’ORS Eugenio (1925), «Religio est libertas», Cuadernos Literarios, Madrid.

D’ORS Eugenio (1995 [1914]), La filosofia del hombre que trabajay que juega,
Madrid, Libertarias/Prodhufi.

1355



1356

FLORES Ruben (2014), Backroad Pragmatists. Mexico’s Melting Pot and Civil
Rights in the United States, Philadelphia, University of Pennsylvania Press.

GAOS José (2007), «Leccidn XIII: Dewey, Filosofia contempordnea (curso en
la Facultad de Humanidades y Educacion de la universidad Central de
Venezuela, noviembre de 1960-febrero de 1961) », Obras completas, Mexico,
Coordinacién de Humanidades-UNAM.

GIREL Mathias (2021), L’Esprit en acte. Psychologie, mythologies et pratique chez
les pragmatistes, Paris, Vrin.

INGENEROS José (1913), El hombre mediocre, Madrid, Buenos Aires, Editorial
Renacimiento.

INGENEROS José (1917), Hacia una moral sin dogmas : lecciones sobre Emersony el
eticismo, Buenos Aires, Talleres Graficos de L. J. Rosero y Cia.

JAMES William (1916 [1902]), Varieties of Religious Experience, New York,
Longmans, Green.

JAMES William (1979 [1907]), Pragmatism, Cambridge, Harvard University Press.

LOCKE Alain (2024 [1925]), « Le Nouveau Noir », trad. fr. par Anthony Mangeon,
Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p.732-751.

LUGONES Maria (1994), « Purity, Impurity, and Separation », Signs, 19(2), p.458-479.

LUZURIAGA Lorenzo (1918), «La pedagogia de Dewey: La educacion por la
accion», Boletin del Instituto libre de Ensefianza de Madrid.

MARTT José (1891), « Nuestra América», Revista Ilustrada.

MEDINA José (2004), « Pragmatism and Ethnicity: Critique, Reconstruction, and
the New Hispanic», Metaphilosophy, 35(1/2), p.115-146.

NUBIOLA Jaime (2011), « The Reception of William James in Continental
Europe», European Journal of Pragmatism and American Philosophy, I1I-1. En
ligne: <https://doi.org/10.4000/ejpap.869>.

PAPPAS Gregory Fernando (2008), John Dewey’s Ethics : Democracy as Experience,
Bloomington, Indiana University Press.

SAENZ Moisés & Herbert PRIESTLY (1926), Some Mexican Problems : Lectures on
the Harris Foundation, Chicago, The University of Chicago Press.

VASCONCELOS José (1925), La raza cosmica. Mision de la raza iberoamericana,
Madrid, Agencia Mundial de Libreria.

VASCONCELOS José (1935a), Ulises criollo. Vida del autor escrita por él mismo,
Mexico, Ediciones Botas.

VASCONCELOS José (1935b), « Examen de algunas doctrinas pedagdgicas
contemporaneas: el peligro de Dewey », De Robinsén a Odiseo : pedagogia
estructurativa, Madrid, Aguilar.

VAZ FERREIRA Carlos (1909), Pragmatismo, exposicion y critica, Montevideo,
Escuela Nacional de Artes y Oficios.

VAZ FERREIRA Carlos (1914), Pragmatisme : exposition et critique, Montevideo,
Taller Grafico A. Barreiro y Ramos.

VAZ FERREIRA Carlos (1920), Conocimiento y accién, Montevideo, CAmara de
Representantes de la Republica Oriental del Uruguay.



WILLIAMS Zachary (2020), « Mystical Anxiety : American Philosophy Between
Emerson and Pragmatism », these de doctorat a I'Université d’Illinois Urbana-
Champaign. En ligne: <https:/www.ideals.illinois.edu/items/116220>.

TRADUCTIONS DES CEUVRES DE DEWEY EN
ESPAGNOL ET PORTUGAIS*?

DEWEY John (1933), Como pensamos, trad. par Godofredo Rangel, Sdo Paulo,
Nacional.

DEWEY John (1943), Experienciay educacion, trad. par Lorenzo Luzuriaga,
Buenos Aires, Losada.

DEWEY John (1946), Democraciay educacion : Una introduccion a la filosofia de la
educacion, trad. par Lorenzo Luzuriaga, Buenos Aires, Losada.

DEWEY John (1948), La experienciay la naturaleza, trad. par José Gaos, Mexico,
Fondo de Cultura Econdmica.

DEWEY John (1949), El arte como experiencia, trad. par J. Samuel Ramos, Mexico,
Fondo de Cultura Econdmica.

DEWEY John (1950), Ldgica : Teoria de la investigacion, trad. par Eugenio Imaz,
Mexico, Fondo de Cultura Econdmica.

DEWEY John (1952), La busca de la certeza: un estudio de la relacion entre el
conocimientoy la accidn, trad. par Eugenio Imaz, Mexico, Fondo de Cultura
Econdmica.

DEWEY John (1959), Democracia e educagdo introdugdo a filosofia da educagdo,
trad. par Godofredo Rangel et Anisio Teixeira, 3¢ éd., Sdo Paulo, Nacional.

DEWEY John (1964), « A crianca e o programa escolar», in Vida e educagdo, trad.
par Anisio Teixeira, 6° éd., Sdo Paulo, Melhoramentos.

DEWEY John (1964), «Interesse e esfor¢o», in Vida e educacdo, trad. par Anisio
Teixeira, 6° éd., Sdo Paulo, Melhoramentos.

DEWEY John (1970), «Liberalismo e ag¢do social », in Liberalismo, liberdade e
cultura, trad. par Anisio Teixeira, Sdo Paulo, Nacional e Editora da USP.

DEWEY John (1970), «Liberalismo e cultura», in Liberalismo, liberdade e cultura,
trad. par Anisio Teixeira, Sdo Paulo, Nacional e Editora da USP.

DEWEY John (1971), Experiéncia e educacdo, trad. par Anisio Teixeira, Sdo Paulo,
Nacional (Colecdo Cultura, Sociedade e Educacdo, v. 15).

1357



1358

NOTES

1Je tiens a remercier Simon Guiraud
pour le travail de relecture et les
critiques apportées a une version
précédente de ce texte

2 Gregory Fernando Pappas est
professeur de philosophie a
I'Université A&M du Texas. Ses
travaux portent notamment sur
I'ceuvre de Dewey et la philosophe
latino-américaine, I’éthique et la
philosophe socio-politique. Il est
lauteur de John Dewey’s Ethics :
Democracy as Experience (2008).

3 Ce volume réunit des contributions
de: Douglas Browning, Daniel
Campos, Marcus Vinicius da

Cunha, Kim Diaz, Antén Donoso,
Rubén Flores, Débora Cristina
Garcia, Manuela Alejandra Gomez,
José Medina, Jaime Nubiola, José
Antonio Orosco, Gregory Fernando
Pappas, Paloma Pérez-Ilzarbe, Pablo
Quintanilla, Carlos Alberto Sdnchez,
Alexander V. Stehn, Alejandro Strong
et Marta Torregrosa.

4 Cette anthologie procéde par
«I'inclusion de figures hispaniques
dans le pragmatisme, en tant que
corps divers et tradition philosophique
vivante (including Hispanic figures in
the diverse body of pragmatism as a
living philosophical tradition)» (p.2).

5 «For the inclusion of Hispanic
figures in the history of pragmatism
[...]»; «[...] the notion that pragmatism
is a philosophy that is exclusively
North American.» (p.3).

6 «In Pragmatism, the Hispanic
world can find a philosophy that
validates important aspects of their
historical reality » ; «One could argue
that pragmatism is a philosophy
that affirms and reflects values that
are predominant and cherished by
Hispanic cultures and not the Anglo-
Saxon world » (p.11).

7 «[...] present social, ethical, or political
problems experienced by Hispanics in
and outside of the United States. » (p.3).

8 En Amérique latine ce terme au
pluriel n’est pas d’usage. Il n’y aqu'un
seul continent: ’Amérique.

9 «The Hispanic world referred to in
this volume does not lie outside the
United States, but within it. » (p.15).

10 Pour le rapport d’Emerson au
pragmatisme, voir Cavell (1998), et la
réponse de Colapietro (2004).

11 Voir Bidart (2004).

12 Il s’agit du « Decreto Orovio», promu
le 26 février 1875 par Manuel Orovio
Echagiie, lors de la restauration de la
monarchie des Bourbon en Espagne.

13 Voir Dierksmeier (2022).

14 On doit le premier commentaire
en espagnol sur I'ceuvre de Dewey a
Luzuriaga: «La pedagogia de Dewey:
La educacion por la accidén», paru
dans le Boletin de I'ILE en 1918. Cité
par Donoso (p.21).



15 La date de la premiere traduction

de The School and Society suggérée par
Donoso dans ce chapitre est contredite
par la liste de traductions établies

par le groupe d’études peirciennes

de I'Université de Navarre. D’apres
cette liste, cette traduction aurait été
publiée en 1915. Voir : <https://www.
unav.es/gep/Dewey/DeweyEspanol.
html>.

16 «Tous les philosophes qui ont
traduit les quatre principales ceuvres
de Dewey en philosophie générale
étaient, d’'une maniere ou d’une autre,
d’anciens étudiants d’Ortega (All of the
philosophers who translated Dewey’s
four major works in general philosophy
were, in some manner, former students
of Ortega).» (Donoso, p. 33).

17 Le groupe d’études peirciennes de
I’'Université de Navarre a établi une
liste des traductions de Dewey vers
I’espagnol sur laquelle nous nous
sommes appuyés, disponible sur leur
site web: <https://www.unav.es/gep/
Dewey/DeweyEspanol.html>.

18 «Leccion XII1: Dewey », Filosofia
contempordnea (curso en la Facultad
de Humanidades y Educacion de la
universidad Central de Venezuela,
noviembre de 1960-febrero de 1961),
Obras completas, Coordinacién de
Humanidades-UNAM, 2007, vol. X1,
p.227-259. Pour un commentaire a ce
sujet, voir Ramon del Castillo Santos
(2014), «Pobres diablos: José Gaos,
John Dewey, y la metafisica made in
USA (segunda parte)», Dianoia, 59 (73).

19 «Hace afios, las editoriales de
Madrid multiplicaban ediciones de
los libros de Dewey, que iban a todos
los maestros latinoamericanos », El
Tiempo, Bogotd, 21 octobre 1949.

20 «Las maestras desconocidas de las
montaias de los Andes en Colombia»
(ibid.).

21 José Vasconcelos est notamment
célebre pour La Raza cdsmica (1925) et
son Ulises criollo (1935).

22 Vasconcelos, «Examen de

algunas doctrinas pedagogicas
contempordneas: el peligro

de Dewey », repris dans De

Robinsdn a Odiseo : pedagogia
estructurativa, Madrid, Aguilar, 1935.

23«John Dewey has [already] gone

to Mexico. He was first carried there
by his students at Columbia; he

went later in his books — The School
and Society is a book well known

and loved in Mexico. And now he is
going there personally. When John
Dewey gets to Mexico, he will find
his ideas at work in our schools.
Motivation, respect for personality,
self-expression, vitalization of school
work, the project method, learning by
doing, democracy in education - all
of Dewey is there. Not, indeed, as an
accomplished fact, but certainly as a
poignant tendency. » Discours repris
sous le titre «Integrating Mexico
through Education» paru in Saenz &
Priestly (1926). Egalement rapporté
par Donoso dans «chapitre 1», p.26.

1359



1360

24 « The most interesting as well

as the most important educational
development is the rural schools. »
«This is the cherished preoccupation
of the present regime; it signifies a
revolution rather than a renaissance.
It is not only a revolution for Mexico,
but in some respects one of the

most important social experiments
undertaken anywhere in the world. »
«Iam willing to go further and say
that there is no spirit of intimate
union of school activities with those
of the community than is found in
this Mexican development. » « There
is everywhere a marked spirit of
experimentation, a willingness ‘to
try everything once,” and most things
more than once.» John Dewey,
«Mexico’s educational renaissance »,
The New Republic, 48, 22 septembre
1926. Repris par la SEP dans What Mr.
John Dewey Thinks of the Educational
Policies of México, Mexico, Talleres
Graficos de la Nacion, 1926.

25 Largument présenté par Flores
dans ce chapitre est développé
davantage dans son ouvrage,
Backroad Pragmatists. Mexico’s
Melting Pot and Civil Rights in the
United States (2014).

26 1931 pour Tireman, 1934-1935 pour
Sanchez.

27 En 1932, un groupe d’é¢ducateurs
progressistes publierent le manifeste
influent « Manifesto dos Pioneiros
da Educacdo Nova ». En ligne:
<https://pt.wikipedia.org/wiki/
Manifesto_dos_Pioneiros_da_
Educa%C3%A7%C3%A30_Nova>.

28 Pour les liens historiques entre
I’Université de Columbia et le Brésil,
voir la publication du Columbia
Global Centers/Rio de Janeiro, n°1,
«Columbia, Brazil, History ».

29 Avant la fondation de Brasilia en
1960, le District Fédéral correspondait
al’actuelle municipalité de Rio de
Janeiro.

30 Crée en 1937 et rattaché au
Ministére de I’'Education, I'INEP existe
aujourd’hui sous le nom d’Instituto
Nacional de Estudos e Pesquisas
Educacionais Anisio Teixeira.

31Cf. la these de Zachary Williams
sur I’héritage intellectuel conduisant
d’Emerson au Pragmatisme, a
I'Université d’Illinois Urbana-
Champaign. En ligne: <https://www.
ideals.illinois.edu/items/116220>.

32 On peut mentionner, au passage,
la profonde amitié qui unissait
Eugenio d’Ors et Carl Schmitt. Il

est, pour le moins surprenant, que
lautrice, Marta Torregrosa, n’évoque
pas 'importance du militantisme
d’Ors dans le phalangisme espagnol,
ni son engagement intellectuel avec
le fascisme. Les positions politiques
d’Ors ne sont pas un élément
biographique sans lien avec sa pensée.
Bien au contraire, son engagement
politique se noue a son travail
d’auteur et structure son engagement
intellectuel qui s’inscrit dans un
projet de renouvellement culturel de
I’Espagne et I'Europe, plongées selon
lui dans la décadence de fin de siecle.



Le combat philosophique mené par
d’Ors est, de part en part, politique.

33 «El residuo en la medida de la
ciencia por la accion», paru par la suite
dans le Boletin de la Institucion Libre
de Ensefianza, 33 (1909), p.187-191.

34 A ce sujet, voir aussi les travaux

de Jaime Nubiola. L’'Universidad de
Navarra héberge aujourd’hui le Centro
de Estudios Peircianos, devenu un
centre important pour I’étude du
pragmatisme en Espagne.

35 Dewey aborde la distinction entre
travail et jeu dans How We Think
(1910), et Democracy and Education
(1916).

36 d’Ors (1909).

37 1l est difficile de se renseigner sur
la circulation de cet ouvrage dans des
espaces francophones. Une anecdote
intéressante a souligner: Vaz Ferreira
rencontra Albert Einstein lors de la
visite de ce dernier a8 Montevideo et
lui offrit une copie de la version en
langue francaise de son ouvrage sur
Le Pragmatisme. A la lecture, Einstein
réagit par le biais d’une lettre envoyée
quelques jours apres leur rencontre.
Dans celle-ci, Einstein se montre
critique de la théorie de la vérité de
James exposée dans l'ouvrage, et se
montre globalement d’accord avec la
critique de Vaz Ferreira. Une copie
numérique de cette lettre (rédigée

en francais) est accessible sur le site
web des archives d’Albert Einstein:
<https://einsteinpapers.press.
princeton.edu/voli4-doc/855>.

38 Dans Expérience et nature, la
«philosophic fallacy » (p.29), introduite
des le premier chapitre, désigne
I'imposture intellectuelle consistant
a prendre des opérations de pensée
pour des absolus («antecedent
existence»). Chez Dewey, les
opérations de pensée sont le fruit de
choix d’emphase sélective (selective
emphasis, choice). Ces «choix» sont
des événements nécessaires de tout
processus de pensée. L'imposture
revient a cacher ou a nier ces
opérations, qui révelent le caractere
partiel et situé de toute réflexion,
afin de mettre en avant des entités
permanentes.

39 Voir les trois theses de définition
du pragmatisme avancées par Mathias
Girel dans son ouvrage L’Esprit en acte
(2021).

40 Ce modele reprend largement

son travail déja paru en 2004 dans
«Pragmatism and Ethnicity: Critique,
Reconstruction, and the New
Hispanic».

41 Dewey (1931), «Criticism of the
influential beliefs that underlie
culture», in Context and Thought
(LW.6.19). Cité par Pappas p.271.

42 Cette liste est non exhaustive.
Pour une bibliographie compléte

de ces traductions en espagnol, se
référer a <https://www.unav.es/gep/
Dewey/DeweyEspanol.html>; pour
les traductions en portugais, voir:
<https://deweypragmatismo.files.
wordpress.com/2014/04/bibliografia-
de-e-sobre-dewey-ptl.pdf>.

1361





