PLURALISME ET
PAIX IDEOLOGIQUE

ALAIN L. LOCKE



Depuis que William James s’en est fait, avec beaucoup de créati-
vité, 'ardent avocat, le pluralisme aimpliqué, explicitement ou impli-
citement, un principe anti-autoritaire'. En effet James a, de maniere
définitive et peut-étre permanente, porté la position pluraliste bien
au-dela du pluralisme métaphysique traditionnellement fondé surla
reconnaissance d’une pluralité de principes ou d’éléments:ila décou-
vert et défendu un pluralisme psychologique découlant d’une plu-
ralité de valeurs et de points de vue. Dans cette optique, '’humanité
est, du moins en partie, responsable de la variété irréductible de son
expérience au point de créer, a partir d’'un substrat commun -1"uni-
vers objectif —, un véritable plurivers. Si 'on peut, de fait, s’accorder
sur un noyau dur de I’expérience susceptible d’étre empiriquement
validé, il ne faut pas, en revanche, s’attendre a trouver un accord idéo-
logique en termes de valeurs, comme l’envisagent notamment le
monisme etl’absolutisme. Ce sont les potentialités d’'un tel pluralisme
des valeurs, qui a pour corollaire un pluralisme culturel encore en
gésine, que nous devons explorer pour trouver un fondement favorable
aune paixidéologique a grande échelle. Pour mettre véritablementen
ceuvre la philosophie pluraliste, il ne suffit pas de supprimer I’autori-
tarisme et ses absolus; un développement plus positif et constructif
du pluralisme peut et doit établir des principes de médiation effi-
caces pour les situations ou nos valeurs fondamentales divergent
et entrent en conflit.

Trouver une base réaliste pour la paix idéologique est assurément
un besoin impératif aujourd’hui, qui va bien au-dela d’une tréve pro
tempore; les tensions idéologiques de notre actuelle crise mondiale
appellent un véritable désarmement intellectuel et spirituel. Si 'on
admet qu'a l'origine les idées ne sont devenues des armes que pour
rationaliser d’autres conflits d’intéréts, et que demeurent par ailleurs
de nombreux facteurs non idéologiques de possibles conflits et dis-
cordes, il n’en reste pas moins vrai qu’'a notre époque les divergences
idéologiques sont devenues le socle primaire des relations d’hosti-
lité, et quelles constituent une source potentielle de conflit si puis-
sante que, plus que jamais, «les idées sont des armes». La situation

PRAGMATA, 2024-7/8:752-763

753



754

actuelle exige donc que l'on établisse une neutralité idéologique, ou
une réciprocité, dont la concession servira de cadre a nos différences
de valeurs, qui pourront ainsi étre considérées comme naturelles,
inévitables et mutuellement acceptables. Il est ironique de parler
de «civilisation» sans s’étre encore doté de la civilité idéologique la
plus élémentaire —laquelle s’avere un ingrédient d’autant plus néces-
saire aux interactions et a la coopération civilisées que nous sommes
aujourd’hui engagés dans des contacts et des communications a une
échelle mondiale.

Bien entendu, cette tolérance et cette courtoisie intellectuelles ne
peuvent étre obtenues par une indifférence cynique ou par la procla-
mation d’une anarchie des valeurs; il convient de reconnaitre plutot
I'importance des systemes de valeurs sur la base d’'un «vivre et lais-
ser vivre». Nous avons pour cela besoin de comprendre de maniere
réaliste et empathique les fondements de nos différences de valeurs,
ainsi que leurs causes profondes, dont certaines sont liées au tempé-
rament, d’autres a I’expérience, et bien davantage encore a I’age, au
genre, al’orientation sexuelle, al'ancrage culturel, etc. Une foisbannie
I'orthodoxie, il convient d’aller plus loin en reconnaissant et en inter-
prétantladiversité danstoute salégitimité, puis, si possible, de décou-
vrir quelque «harmonie dans les contraires » ou quelques dénomina-
teurs communs dans les divergences.

Malgré I'aplanissement actuel de nombreuses différences sousles
effets conjoints de la science, de la technologie et d'une intercommu-
nication accrue, nous ne pouvons raisonnablement envisager dans
un avenir proche que les différences s’amenuisent entre nos systemes
fondamentaux de valeur, que ces derniers soient philosophiques ou
culturels. Laseule alternative viable semble donc étre de ne pas espérer
changer les autres, mais de changer nos attitudes a leur égard, et de
rechercherle rapprochement non point en éradiquantles différences
telles qu'elles se manifestent, mais en nous éduquant nous-mémes
an’en pas faire grand cas. Parce que nos différences sont aussi réelles et
concretes que des «faits», c’estal’instar de ces derniers que, sans plus



d’émotion mais avec autant d’objectivité, elles doivent étre acceptées.
Dans sa brillante tentative de combler, par ses suggestions, le grand
fossé idéologique qui sépare I'Occident de I’'Orient, F.S. C. Northrop
a tout a fait raison de caractériser cette approche pluraliste et relati-
viste comme un «réalisme en matiere d’idéaux»:

Un réalisme authentique a leur égard doit tenir compte [...] des
croyances idéologiques auxquelles un peuple se trouve condi-
tionné par son éducation traditionnelle, sa propagande politique,
ses créations artistiques et ses cérémonies religieuses. Ces fac-
teurs idéologiques traditionnels, tels qu’ils se trouvent incarnés
danslesinstitutions etles émotions caractéristiques d’'un peuple,
font partie delasituation defait au mémetitre que les épidémies,
le climat, I’ethnologie ou I’évolution des prix de la fonte sur le
marché. (Northrop, 1946: 479)

Cetype de compréhension, me semble-t-il, prend ses sources dans
la reconnaissance fondamentale du pluralisme des valeurs, et c’est
en se convertissant au relativisme axiologique qu’il trouve sa seule
interprétation cohérente, pour admettre ensuite pleinement et volon-
tairement le relativisme culturel et le pluralisme. Dans la pratique,
cette orientation idéologique revient a concéder laréciprocité, touten
exigeant un respect mutuel et une non-ingérence entre les systémes
de valeurs. Elle repose sur le principe selon lequel I'affirmation
deson propre monde de valeurs n’implique pas nécessairement de nier
ou de déprécier celui d’autrui. Lanalogie évidente avec un point de
vue démocratique fondamental sS'impose immédiatement; il semble
méme y avoir une affinité, historique et idéologique, entre le plura-
lisme et la démocratie, comme on I’a souvent observé. Mais il s’agit
d’étendre la démocratie par-dela les individus et leurs droits fonda-
mentaux pour reconnaitre que les corps collectifs possédent, dans
leurs modes d’existence, des droits a I'égalité et a 1a parité tout aussi
inaliénables. La parité culturelle et la réciprocité nous restent en
grande partie a apprendre, car, en ce qui concerne nos valeurs, la plu-
part d’entre nous nous accrochons encore a des vestiges de la pensée

755



756

absolutiste, méme lorsque nous I’avons abandonnée sur le plan philo-
sophique. Mais comme cette obsession ancienne recule lentement, du
conceptd’un Dieu absolu a celui d’'une raison absolue, pour se retran-
cher dans une morale absolue et finalement s’enliser dans les posi-
tions ultimes d’un Etat absolu et d’une culture absolue!

Latolérancene peut cependantvivre, nilacompréhension mutuelle
s’établir sur de telles reliques de la pensée absolutiste. Toynbee décrit
d’ailleurs avec beaucoup de justesse le monisme culturel qui nous
domine tous dans ce passage plein de pénétration:

Nous n’avons plus conscience de la présence dans le monde
d’autres sociétés de rang égal; nous identifions notre société
al’humanité «civilisée » et nous considérons les peuples de cou-
leur comme de simples «indigenes » sur des territoires oll on les
tolere a condition qu’ils soient moralement et pratiquement
a notre disposition, par le droit supérieur de notre monopole
supposé de la civilisation, quand nous décidons d’en prendre
possession. Inversement, nous considéronsles divisionsinternes
denotresociété - ces partitions nationales en lesquelles elle s’est
trouvée articulée - comme les grandes divisions de ’humanité,
et nous classons les membres de la race humaine en Francais,
Anglais, Allemands, et ainsi de suite, sans nous rappeler qu’il ne
s’agitlaque desubdivisions d'un seul groupe ausein de la famille
humaine. (Toynbee, 1934 : 31-32)

Cet absolutisme culturel qui nous caractérise est aujourd’hui
soumis a une forte et double pression: celle d’'un impérialisme en
déclin, sinon presque en banqueroute, d’une part, et qui se trouve
d’autre part exposé aux revendications et aux ripostes étonnamment
fortes de groupes culturels asiatiques, musulmans et méme africains,
qui ont été, pendant si longtemps, ses victimes plutdt impuissantes.
Mais, bien que cet affront ’ait faite sortir de sa complaisance natu-
relle et qu’un certain opportunisme tactique l’ait faite reculer, cette
conception centrale dans notre pensée collective n’a pas encore été



démantelée, et nos attitudes ne manifestent aucun changement pro-
fond dans nos valeurs. L'opportunisme plutdt que le renoncement
semble dicterles changements en cours. Mais, aleur grand mérite, les
pluralistes et les relativistes comme Toynbee et d’autres ont depuis
longtemps cédé sur les principes et abjuré sans réserve cette bigoterie
arrogante et fort ancienne de la culture occidentale. Eux seuls, par 1a
méme, sont parfaitement équipés pour affronter ’actuelle crise mon-
diale avec intelligence et sérénité. La pensée pluraliste leur a ainsi,
avec quelque avance, ouvert les perspectives progressistes du nouvel
internationalisme interculturel, en leur donnant des passeports de
citoyens du monde qui les protégent dans leur conduite idéologique
ou qu’ils se trouvent.

Ilestintéressant de noter que Northrop adécouvert, dansla pensée
orientale, un courant relativiste analogue et, selon lui, d’une force et
d’unelongévité surprenantes, puisqu’il provient du coeur de la philo-
sophiebouddhiste. Bien plusancienne et plus profondément enracinée
que notre pluralisme occidental, elle explique, selon Northrop, la
grande tolérance et la catholicité effective du bouddhisme. Chez ses
disciplesles plus éclairés, dit-il, 'enseignement bouddhiste présente

[...] une ouverture d’esprit fondamentale et caractéristique, qui
accueille positivement doctrines religieuses et philosophiques
autres que les siennes, avec une tolérance qui a permis au boud-
dhisme d’infiltrer presque tout I'éventail des cultures orientales
sans les perturber, ni perdre son identité caractéristique.

Enillustrant cette acceptation d’'une doctrine de vérité a multiples
facettes, Northrop cite un texte bouddhiste qui prescrit, entre autres,
au parfait disciple ces maximes:

Lireun grand nombre de livres sur les diverses religions et philo-
sophies;écouterde nombreuxdoctesérudits professantbeaucoup
de doctrines différentes; expérimenter soi-méme un certain
nombre de méthodes; choisir une doctrine parmi toutes celles

757



758

que l'on a étudiées et écarter les autres; [...]. Considérer avec
détachement et une équanimité parfaite les opinions contra-
dictoires et les diverses manifestations de l'activité des étres;
comprendre que telle est la nature des choses, I'inévitable mode
d’action de chaque entité, et, restant toujours serein, regarder le
monde comme un homme debout surla plus haute montagne du
pays regarde les vallées et les moindres sommets qui s’ étendent
au-dessous de lui. (Northrop, 1946: 355)

Ilse pourrait bien, comme le pense Northrop (ibid. : 356), que nous
ayons pris pour de I'indifférence et du dédain mystiques ce qui est
fondamentalement un relativisme humain et réaliste, motivé par
un respect profond et non agressif de la différence et du droit a la
différence.

Quoi qu’il en soit, il est important et encourageant de reconnaitre
que, sur des bases et des inspirations différentes, les pensées occiden-
talesetorientales contiennent des points de vue pluralistes et humains
susceptibles d’unir leurs forces pour la tolérance interculturelle et la
paix idéologique. C’est uniquement sur une telle base qu'un rappro-
chement entre les cultures peut étre entrepris. On peut comprendre
le désir profond et le réve toujours récurrent, mais utopique, deI'idéa-
liste pour qui une foi unique, une culture commune, une vie institu-
tionnelle embrassant tout le monde dans une méme confraternité
devraientunjourunir ’humanité entiere parlasynthese des diverses
loyautés et valeurs culturelles. Mais alors méme qu’une intercommu-
nication presque totale est a portée de main, ce jour semble lointain,
d’autant plus que le pluralisme culturel est un besoin aussi impératif
dans une unité sociale que dans une nation aussi vaste et composite
que la nétre. Ce qui semble plus réalisable, de maniere réaliste, c’est
une certaine reconstruction des attitudes et des rationalisations géné-
rantdes conflitsamersetirréconciliablesliés a nosloyautés distinctes
et a nos divergences de valeurs. La voie pluraliste vers I'unité semble
deloin la plus praticable.



En effet, comme le présent auteur ’a déja dit ailleurs,

[i]l se pourrait bien qu’a ce stade, le relativisme ait sa grande
chance historique. Il est peut-étre destiné a se faire jour dans
le progrés humain, non point comme une simple philosophie
ou théorie abstraite, bien qu’il ait commencé comme tel, mais
comme une base et une méthode nouvelle pour étudier et com-
prendreles cultures humaines, tout en offrant une nouvelle facon
de controler par I’éducation nos attitudes a I'’égard de divers
groupes culturels, a commencer par le notre. Car ce n’est que
sur une base objective et factuelle dans les sciences de ’homme
etdelasociété quelerelativisme culturel peut s’appliquer a cette
tache de reconstruction de nos loyautés sociales et culturelles
fondamentales en les élevant, grace a une perspective radicale-
ment nouvelle, aun niveau de compréhension mutuelle élargie.
(Locke, 1944 : 612)

Lesdéveloppements de notre époque ont rendu caduques et dépas-
séesles perspectives culturelles et les philosophies qui s’enracinaient
dans une orthodoxie religieuse fanatique, des préjugés culturels et
partisans exacerbés, ou un chauvinisme national et racial démesuré.
Néanmoins, ces dernieres postulations ont la vie dure —quoique de
plus en plus précaire a mesure que I’évidence de leur provincialisme
s'impose. C’est pour cette raison précise qu’ilss’accrochent avec d’au-
tant plus de ténacité a la seule attitude psychologique qui puisse leur
apporter soutien et assistance, a savoir le tour d’esprit du fondamen-
talisme et de I'orthodoxie. Que cette mentalité soit la base de travail
de tous ces dogmatismes absolutistes qui rationalisent I'orthodoxie,
voila une certitude que nous avons tous acquise dans le malheur.
Elle n’en renforce pas moins, par des convictions définitives et bien-
pensantes, les innombrables croisades pour la conformité dont les
sanctions justifient moralement et intellectuellement la guerre et la
plupart des conflits irréconciliables entre divers groupes. Si le plura-
lisme et le relativisme peuvent étouffer dans I’ceuf cette passion pour
I'unité arbitraire et la conformité, ils auront déja rempli efficacement

759



760

leur fonction de pacificateursidéologiques. Et forts de cette premiére
étape nécessaire, ils peuvent souvent constituer plus tard un terrain
favorable au rapprochement etal’intégration des systémes de valeurs.
Maislorsque, comme cela se produitdans de nombreux cas, les valeurs
ne peuvent faire 'objet d'une médiation, elles peuvent a tout le moins
étre interprétées de maniere impartiale et bienveillante, ce qui est
presque aussi important. Ce n’est que par une meilleure compréhen-
sion mutuelle que I'on se trouve moins enclin aimposer 'unification.
Tout comme dans la philosophie démocratique ou la limite évidente
desdroitsd’'unindividuest celle ot ilscommencent aempiéter surles
droitssimilaires d’autrui, dansle domaine de valeurs le respect mutuel
et la réciprocité, fondés sur la non-agression et le refus de dénigrer,
peuvent seuls se justifier.

Paradoxalement, malgré son insistance sur les liens entre unité et
universalité, I'absolutisme sous toutes ses formes —religieuses, philo-
sophiques, politiques et culturelles — semble uniquement capable de
promouvoir, pour autant que I’histoire le montre, I'unité aux dépens
del’'universalité. Car, pour I'absolutisme, la voie vers 'unité étant celle
de l'orthodoxie, elle implique immanquablement une conformité et
unesubordination autoritaires. A partir de telles prémisses le dogma-
tisme se développe tot ou tard, et ensuite, comme I’histoire nous le
montre, viennent ces schismes inévitables qui ébranlent et nient, au
nom d’une nouvelle orthodoxie, le dogmatisme dont ils procedent.
Une fois que nous avons compris que les idées fondamentalistes et
toutes leurs incorporations institutionnelles provoquent générale-
mentladivision, et quand nous comprenons que la conformité ortho-
doxe engendre inévitablement son opposé —la désunion sectaire -,
nous sommes en mesure de reconnaitre le relativisme comme une
approche plus assurée et plus saine pour atteindre les objectifs d'une
unité pratique.

Ce que l'approche relativiste permet d’accomplir est, bien sfir,
quelque peu différent du but des absolutistes. Il s’agit d’atteindre une
unité fluide et fonctionnelle plutdt que fixe et irrévocable, et sesnormes



vitales sont '’équivalence et la réciprocité plutdt que I'identité ou un
accord complet. Mais lorsque nous considérons I’absence actuelle
de toute synthése globale et 'improbabilité d’une orthodoxie qui
inclurait toutes les valeurs humaines, nous sommes préts a accepter,
ou méme a préférer une concorde réalisable dans la compréhension
et la coopération au lieu d’'une unanimité inaccessible.

Horace Kallen, a qui nous rendons hommage dans ce volume,
a défendu le pluralisme en pionnier plein de créativité, et trés bien
décritle type de philosophie susceptible d'offrir un cadre idéologique
ace qu’il appelle «la structure d’une paix durable »:

Cette philosophie sera pluraliste et séculiére, samorale consistera
avivre et laisser vivre, elle reconnaitral’égale prétention que peut
avoir chaque événement a se survivre et a atteindre I’excellence,
etelledistinguerales conséquences, aulieu d’établir des normes.
Les unités qu’elle validera seront par conséquent des unités
instrumentales: son attitude face aux problemes sera provisoire
etexpérimentale, elle contestera toutes les finalitéset douterade
toutes les conclusions acquises; sa regle sera celle de la Nature:
solvitur ambulando.

761



BIBLIOGRAPHIE

LOCKE Alain (1944), «Cultural Relativism and Ideological Peace », in Lyman
Bryson, Louis Finkelstein & Robert M. Maclver (dir.), Approaches to World
Peace, New York, Harper & Brothers.

NORTHROP Filmer Stuart Cuckow (1946), The Meeting of East and West, New
York, Macmillan.

TOYNBEE Arnold (1934), The Study of History, London, Oxford University Press.

762



NOTE

1[NdE.: Ce texte d’Alain Locke,
«Pluralism and Ideological Peace »,
paru in Sidney Hook & Milton R.
Knovitz (dir.), Freedom and
Experience: Essays Presented to
Horace M. Kallen, New York, New
School for Social Research et Cornell
University Press, 1947, p. 63-69, a

été traduit en francais par Anthony
Mangeon.]

763





