
PLURALISME ET 
PAIX IDÉOLOGIQUE

ALAIN L. LOCKE



753

Depuis que William James s’en est fait, avec beaucoup de créati-
vité, l’ardent avocat, le pluralisme a impliqué, explicitement ou impli-
citement, un principe anti-autoritaire1. En effet James a, de manière 
définitive et peut-être permanente, porté la position pluraliste bien 
au-delà du pluralisme métaphysique traditionnellement fondé sur la 
reconnaissance d’une pluralité de principes ou d’éléments : il a décou-
vert et défendu un pluralisme psychologique découlant d’une plu-
ralité de valeurs et de points de vue. Dans cette optique, l’humanité 
est, du moins en partie, responsable de la variété irréductible de son 
expérience au point de créer, à partir d’un substrat commun – l’uni-
vers objectif –, un véritable plurivers. Si l’on peut, de fait, s’accorder  
sur un noyau dur de l’expérience susceptible d’être empiriquement 
validé, il ne faut pas, en revanche, s’attendre à trouver un accord idéo-
logique en termes de valeurs, comme l’envisagent notamment le 
monisme et l’absolutisme. Ce sont les potentialités d’un tel pluralisme 
des valeurs, qui a pour corollaire un pluralisme culturel encore en 
gésine, que nous devons explorer pour trouver un fondement favorable 
à une paix idéologique à grande échelle. Pour mettre véritablement en 
œuvre la philosophie pluraliste, il ne suffit pas de supprimer l’autori-
tarisme et ses absolus ; un développement plus positif et constructif  
du pluralisme peut et doit établir des principes de médiation effi-
caces pour les situations où nos valeurs fondamentales divergent  
et entrent en conflit.

Trouver une base réaliste pour la paix idéologique est assurément 
un besoin impératif aujourd’hui, qui va bien au-delà d’une trêve pro 
tempore ; les tensions idéologiques de notre actuelle crise mondiale 
appellent un véritable désarmement intellectuel et spirituel. Si l’on 
admet qu’à l’origine les idées ne sont devenues des armes que pour 
rationaliser d’autres conflits d’intérêts, et que demeurent par ailleurs 
de nombreux facteurs non idéologiques de possibles conflits et dis-
cordes, il n’en reste pas moins vrai qu’à notre époque les divergences 
idéologiques sont devenues le socle primaire des relations d’hosti-
lité, et qu’elles constituent une source potentielle de conflit si puis-
sante que, plus que jamais, « les idées sont des armes ». La situation 

PRAGMATA, 2024-7/8 : 752-763



754

actuelle exige donc que l’on établisse une neutralité idéologique, ou 
une réciprocité, dont la concession servira de cadre à nos différences 
de valeurs, qui pourront ainsi être considérées comme naturelles, 
inévitables et mutuellement acceptables. Il est ironique de parler 
de « civilisation » sans s’être encore doté de la civilité idéologique la 
plus élémentaire – laquelle s’avère un ingrédient d’autant plus néces-
saire aux interactions et à la coopération civilisées que nous sommes 
aujourd’hui engagés dans des contacts et des communications à une 
échelle mondiale.

Bien entendu, cette tolérance et cette courtoisie intellectuelles ne 
peuvent être obtenues par une indifférence cynique ou par la procla-
mation d’une anarchie des valeurs ; il convient de reconnaître plutôt 
l’importance des systèmes de valeurs sur la base d’un « vivre et lais-
ser vivre ». Nous avons pour cela besoin de comprendre de manière 
réaliste et empathique les fondements de nos différences de valeurs, 
ainsi que leurs causes profondes, dont certaines sont liées au tempé- 
rament, d’autres à l’expérience, et bien davantage encore à l’âge, au 
genre, à l’orientation sexuelle, à l’ancrage culturel, etc. Une fois bannie 
l’orthodoxie, il convient d’aller plus loin en reconnaissant et en inter-
prétant la diversité dans toute sa légitimité, puis, si possible, de décou-
vrir quelque « harmonie dans les contraires » ou quelques dénomina-
teurs communs dans les divergences.

Malgré l’aplanissement actuel de nombreuses différences sous les 
effets conjoints de la science, de la technologie et d’une intercommu-
nication accrue, nous ne pouvons raisonnablement envisager dans 
un avenir proche que les différences s’amenuisent entre nos systèmes 
fondamentaux de valeur, que ces derniers soient philosophiques ou 
culturels. La seule alternative viable semble donc être de ne pas espérer  
changer les autres, mais de changer nos attitudes à leur égard, et de 
rechercher le rapprochement non point en éradiquant les différences 
telles qu’elles se manifestent, mais en nous éduquant nous-mêmes  
à n’en pas faire grand cas. Parce que nos différences sont aussi réelles et 
concrètes que des « faits », c’est à l’instar de ces derniers que, sans plus 



755

d’émotion mais avec autant d’objectivité, elles doivent être acceptées. 
Dans sa brillante tentative de combler, par ses suggestions, le grand 
fossé idéologique qui sépare l’Occident de l’Orient, F. S. C. Northrop 
a tout à fait raison de caractériser cette approche pluraliste et relati-
viste comme un « réalisme en matière d’idéaux » :

Un réalisme authentique à leur égard doit tenir compte […] des 

croyances idéologiques auxquelles un peuple se trouve condi-

tionné par son éducation traditionnelle, sa propagande politique, 

ses créations artistiques et ses cérémonies religieuses. Ces fac-

teurs idéologiques traditionnels, tels qu’ils se trouvent incarnés 

dans les institutions et les émotions caractéristiques d’un peuple, 

font partie de la situation de fait au même titre que les épidémies, 

le climat, l’ethnologie ou l’évolution des prix de la fonte sur le 

marché. (Northrop, 1946 : 479)

Ce type de compréhension, me semble-t-il, prend ses sources dans 
la reconnaissance fondamentale du pluralisme des valeurs, et c’est 
en se convertissant au relativisme axiologique qu’il trouve sa seule 
interprétation cohérente, pour admettre ensuite pleinement et volon-
tairement le relativisme culturel et le pluralisme. Dans la pratique, 
cette orientation idéologique revient à concéder la réciprocité, tout en  
exigeant un respect mutuel et une non-ingérence entre les systèmes 
de valeurs. Elle repose sur le principe selon lequel l’affirmation  
de son propre monde de valeurs n’implique pas nécessairement de nier 
ou de déprécier celui d’autrui. L’analogie évidente avec un point de 
vue démocratique fondamental s’impose immédiatement ; il semble 
même y avoir une affinité, historique et idéologique, entre le plura-
lisme et la démocratie, comme on l’a souvent observé. Mais il s’agit 
d’étendre la démocratie par-delà les individus et leurs droits fonda-
mentaux pour reconnaître que les corps collectifs possèdent, dans 
leurs modes d’existence, des droits à l’égalité et à la parité tout aussi  
inaliénables. La parité culturelle et la réciprocité nous restent en 
grande partie à apprendre, car, en ce qui concerne nos valeurs, la plu-
part d’entre nous nous accrochons encore à des vestiges de la pensée 



756

absolutiste, même lorsque nous l’avons abandonnée sur le plan philo-
sophique. Mais comme cette obsession ancienne recule lentement, du 
concept d’un Dieu absolu à celui d’une raison absolue, pour se retran-
cher dans une morale absolue et finalement s’enliser dans les posi-
tions ultimes d’un État absolu et d’une culture absolue !

La tolérance ne peut cependant vivre, ni la compréhension mutuelle 
s’établir sur de telles reliques de la pensée absolutiste. Toynbee décrit 
d’ailleurs avec beaucoup de justesse le monisme culturel qui nous 
domine tous dans ce passage plein de pénétration :

Nous n’avons plus conscience de la présence dans le monde 

d’autres sociétés de rang égal ; nous identifions notre société  

à l’humanité « civilisée » et nous considérons les peuples de cou-

leur comme de simples « indigènes » sur des territoires où on les 

tolère à condition qu’ils soient moralement et pratiquement  

à notre disposition, par le droit supérieur de notre monopole  

supposé de la civilisation, quand nous décidons d’en prendre 

possession. Inversement, nous considérons les divisions internes 

de notre société – ces partitions nationales en lesquelles elle s’est 

trouvée articulée – comme les grandes divisions de l’humanité, 

et nous classons les membres de la race humaine en Français, 

Anglais, Allemands, et ainsi de suite, sans nous rappeler qu’il ne 

s’agit là que de subdivisions d’un seul groupe au sein de la famille 

humaine. (Toynbee, 1934 : 31-32)

Cet absolutisme culturel qui nous caractérise est aujourd’hui 
soumis à une forte et double pression : celle d’un impérialisme en 
déclin, sinon presque en banqueroute, d’une part, et qui se trouve 
d’autre part exposé aux revendications et aux ripostes étonnamment 
fortes de groupes culturels asiatiques, musulmans et même africains, 
qui ont été, pendant si longtemps, ses victimes plutôt impuissantes. 
Mais, bien que cet affront l’ait faite sortir de sa complaisance natu-
relle et qu’un certain opportunisme tactique l’ait faite reculer, cette 
conception centrale dans notre pensée collective n’a pas encore été 



757

démantelée, et nos attitudes ne manifestent aucun changement pro-
fond dans nos valeurs. L’opportunisme plutôt que le renoncement 
semble dicter les changements en cours. Mais, à leur grand mérite, les 
pluralistes et les relativistes comme Toynbee et d’autres ont depuis 
longtemps cédé sur les principes et abjuré sans réserve cette bigoterie 
arrogante et fort ancienne de la culture occidentale. Eux seuls, par là 
même, sont parfaitement équipés pour affronter l’actuelle crise mon-
diale avec intelligence et sérénité. La pensée pluraliste leur a ainsi, 
avec quelque avance, ouvert les perspectives progressistes du nouvel 
internationalisme interculturel, en leur donnant des passeports de 
citoyens du monde qui les protègent dans leur conduite idéologique 
où qu’ils se trouvent.

Il est intéressant de noter que Northrop a découvert, dans la pensée 
orientale, un courant relativiste analogue et, selon lui, d’une force et 
d’une longévité surprenantes, puisqu’il provient du cœur de la philo- 
sophie bouddhiste. Bien plus ancienne et plus profondément enracinée  
que notre pluralisme occidental, elle explique, selon Northrop, la 
grande tolérance et la catholicité effective du bouddhisme. Chez ses 
disciples les plus éclairés, dit-il, l’enseignement bouddhiste présente

[…] une ouverture d’esprit fondamentale et caractéristique, qui 

accueille positivement doctrines religieuses et philosophiques 

autres que les siennes, avec une tolérance qui a permis au boud- 

dhisme d’infiltrer presque tout l’éventail des cultures orientales 

sans les perturber, ni perdre son identité caractéristique.

En illustrant cette acceptation d’une doctrine de vérité à multiples  
facettes, Northrop cite un texte bouddhiste qui prescrit, entre autres, 
au parfait disciple ces maximes :

Lire un grand nombre de livres sur les diverses religions et philo- 

sophies ; écouter de nombreux doctes érudits professant beaucoup  

de doctrines différentes ; expérimenter soi-même un certain 

nombre de méthodes ; choisir une doctrine parmi toutes celles 



758

que l’on a étudiées et écarter les autres ; […]. Considérer avec 

détachement et une équanimité parfaite les opinions contra-

dictoires et les diverses manifestations de l’activité des êtres ; 

comprendre que telle est la nature des choses, l’inévitable mode 

d’action de chaque entité, et, restant toujours serein, regarder le 

monde comme un homme debout sur la plus haute montagne du 

pays regarde les vallées et les moindres sommets qui s’étendent 

au-dessous de lui. (Northrop, 1946 : 355)

Il se pourrait bien, comme le pense Northrop (ibid. : 356), que nous 
ayons pris pour de l’indifférence et du dédain mystiques ce qui est  
fondamentalement un relativisme humain et réaliste, motivé par 
un respect profond et non agressif de la différence et du droit à la 
différence.

Quoi qu’il en soit, il est important et encourageant de reconnaître 
que, sur des bases et des inspirations différentes, les pensées occiden-
tales et orientales contiennent des points de vue pluralistes et humains 
susceptibles d’unir leurs forces pour la tolérance interculturelle et la 
paix idéologique. C’est uniquement sur une telle base qu’un rappro-
chement entre les cultures peut être entrepris. On peut comprendre 
le désir profond et le rêve toujours récurrent, mais utopique, de l’idéa-
liste pour qui une foi unique, une culture commune, une vie institu-
tionnelle embrassant tout le monde dans une même confraternité 
devraient un jour unir l’humanité entière par la synthèse des diverses 
loyautés et valeurs culturelles. Mais alors même qu’une intercommu-
nication presque totale est à portée de main, ce jour semble lointain, 
d’autant plus que le pluralisme culturel est un besoin aussi impératif  
dans une unité sociale que dans une nation aussi vaste et composite 
que la nôtre. Ce qui semble plus réalisable, de manière réaliste, c’est 
une certaine reconstruction des attitudes et des rationalisations géné-
rant des conflits amers et irréconciliables liés à nos loyautés distinctes 
et à nos divergences de valeurs. La voie pluraliste vers l’unité semble 
de loin la plus praticable.



759

En effet, comme le présent auteur l’a déjà dit ailleurs,

[i]l se pourrait bien qu’à ce stade, le relativisme ait sa grande 

chance historique. Il est peut-être destiné à se faire jour dans 

le progrès humain, non point comme une simple philosophie 

ou théorie abstraite, bien qu’il ait commencé comme tel, mais 

comme une base et une méthode nouvelle pour étudier et com-

prendre les cultures humaines, tout en offrant une nouvelle façon 

de contrôler par l’éducation nos attitudes à l’égard de divers 

groupes culturels, à commencer par le nôtre. Car ce n’est que 

sur une base objective et factuelle dans les sciences de l’homme 

et de la société que le relativisme culturel peut s’appliquer à cette 

tâche de reconstruction de nos loyautés sociales et culturelles 

fondamentales en les élevant, grâce à une perspective radicale-

ment nouvelle, à un niveau de compréhension mutuelle élargie.  

(Locke, 1944 : 612)

Les développements de notre époque ont rendu caduques et dépas-
sées les perspectives culturelles et les philosophies qui s’enracinaient 
dans une orthodoxie religieuse fanatique, des préjugés culturels et 
partisans exacerbés, ou un chauvinisme national et racial démesuré. 
Néanmoins, ces dernières postulations ont la vie dure – quoique de 
plus en plus précaire à mesure que l’évidence de leur provincialisme 
s’impose. C’est pour cette raison précise qu’ils s’accrochent avec d’au-
tant plus de ténacité à la seule attitude psychologique qui puisse leur 
apporter soutien et assistance, à savoir le tour d’esprit du fondamen-
talisme et de l’orthodoxie. Que cette mentalité soit la base de travail 
de tous ces dogmatismes absolutistes qui rationalisent l’orthodoxie, 
voilà une certitude que nous avons tous acquise dans le malheur. 
Elle n’en renforce pas moins, par des convictions définitives et bien-
pensantes, les innombrables croisades pour la conformité dont les 
sanctions justifient moralement et intellectuellement la guerre et la 
plupart des conflits irréconciliables entre divers groupes. Si le plura-
lisme et le relativisme peuvent étouffer dans l’œuf cette passion pour 
l’unité arbitraire et la conformité, ils auront déjà rempli efficacement 



760

leur fonction de pacificateurs idéologiques. Et forts de cette première 
étape nécessaire, ils peuvent souvent constituer plus tard un terrain 
favorable au rapprochement et à l’intégration des systèmes de valeurs. 
Mais lorsque, comme cela se produit dans de nombreux cas, les valeurs 
ne peuvent faire l’objet d’une médiation, elles peuvent à tout le moins 
être interprétées de manière impartiale et bienveillante, ce qui est 
presque aussi important. Ce n’est que par une meilleure compréhen-
sion mutuelle que l’on se trouve moins enclin à imposer l’unification. 
Tout comme dans la philosophie démocratique où la limite évidente 
des droits d’un individu est celle où ils commencent à empiéter sur les 
droits similaires d’autrui, dans le domaine de valeurs le respect mutuel 
et la réciprocité, fondés sur la non-agression et le refus de dénigrer, 
peuvent seuls se justifier.

Paradoxalement, malgré son insistance sur les liens entre unité et 
universalité, l’absolutisme sous toutes ses formes – religieuses, philo-
sophiques, politiques et culturelles – semble uniquement capable de 
promouvoir, pour autant que l’histoire le montre, l’unité aux dépens 
de l’universalité. Car, pour l’absolutisme, la voie vers l’unité étant celle 
de l’orthodoxie, elle implique immanquablement une conformité et 
une subordination autoritaires. À partir de telles prémisses le dogma- 
tisme se développe tôt ou tard, et ensuite, comme l’histoire nous le 
montre, viennent ces schismes inévitables qui ébranlent et nient, au 
nom d’une nouvelle orthodoxie, le dogmatisme dont ils procèdent. 
Une fois que nous avons compris que les idées fondamentalistes et 
toutes leurs incorporations institutionnelles provoquent générale-
ment la division, et quand nous comprenons que la conformité ortho-
doxe engendre inévitablement son opposé – la désunion sectaire –, 
nous sommes en mesure de reconnaître le relativisme comme une 
approche plus assurée et plus saine pour atteindre les objectifs d’une 
unité pratique.

Ce que l’approche relativiste permet d’accomplir est, bien sûr, 
quelque peu différent du but des absolutistes. Il s’agit d’atteindre une 
unité fluide et fonctionnelle plutôt que fixe et irrévocable, et ses normes 



761

vitales sont l’équivalence et la réciprocité plutôt que l’identité ou un 
accord complet. Mais lorsque nous considérons l’absence actuelle 
de toute synthèse globale et l’improbabilité d’une orthodoxie qui 
inclurait toutes les valeurs humaines, nous sommes prêts à accepter,  
ou même à préférer une concorde réalisable dans la compréhension 
et la coopération au lieu d’une unanimité inaccessible.

Horace Kallen, à qui nous rendons hommage dans ce volume,  
a défendu le pluralisme en pionnier plein de créativité, et très bien 
décrit le type de philosophie susceptible d’offrir un cadre idéologique 
à ce qu’il appelle « la structure d’une paix durable » :

Cette philosophie sera pluraliste et séculière, sa morale consistera 

à vivre et laisser vivre, elle reconnaîtra l’égale prétention que peut 

avoir chaque événement à se survivre et à atteindre l’excellence, 

et elle distinguera les conséquences, au lieu d’établir des normes. 

Les unités qu’elle validera seront par conséquent des unités  

instrumentales : son attitude face aux problèmes sera provisoire 

et expérimentale, elle contestera toutes les finalités et doutera de 

toutes les conclusions acquises ; sa règle sera celle de la Nature : 

solvitur ambulando.



762

BIBLIOGRAPHIE
Locke Alain (1944), « Cultural Relativism and Ideological Peace », in Lyman 

Bryson, Louis Finkelstein & Robert M. MacIver (dir.), Approaches to World 
Peace, New York, Harper & Brothers.

Northrop Filmer Stuart Cuckow (1946), The Meeting of East and West, New 
York, Macmillan.

Toynbee Arnold (1934), The Study of History, London, Oxford University Press.



763

NOTE
1 [NdE. : Ce texte d’Alain Locke, 
« Pluralism and Ideological Peace », 
paru in Sidney Hook & Milton R. 
Knovitz (dir.), Freedom and 
Experience : Essays Presented to 
Horace M. Kallen, New York, New 
School for Social Research et Cornell 
University Press, 1947, p. 63-69, a 
été traduit en français par Anthony 
Mangeon.]




