
ALAIN LOCKE : 
PRAGMATISME, 
PLURALISME ET 
RENAISSANCE 
NOIRE

ANTHONY MANGEON



Alain Locke (1885-1954) était un polymathe afro-américain 
dont les multiples publications (en anthropologie, sociologie 
et philosophie, mais également en histoire des arts, des 
littératures et des musiques noires) ont fait l’objet de 
nombreuses rééditions et anthologies critiques. Cet article 
explore à nouveaux frais sa relation au pragmatisme de 
William James ainsi que sa contribution au développement 
du pluralisme culturel aux États-Unis en revenant, d’une 
part, à ses premiers travaux philosophiques (ses deux thèses 
sur la théorie des valeurs, présentées consécutivement 
aux universités d’Oxford en 1911 et d’Harvard en 1918) et, 
d’autre part, à ses travaux sociologiques pionniers sur la 
notion de race et sur les relations interraciales. Dans un 
troisième temps, le rôle déterminant joué par Alain Locke 
dans l’émergence du mouvement culturel de la Renaissance 
de Harlem dans l’entre-deux-guerres est examiné, à travers 
l’histoire et les grandes orientations du numéro spécial du 
Survey Graphic (« Harlem, Mecca of the New Negro », mars 
1925), puis de l’anthologie The New Negro : An Interpretation 
(décembre 1925). L’article se conclut sur un commentaire de 
son introduction à ces volumes (« Le Nouveau Noir »), qui 
montre comment ce célèbre texte peut se lire comme une 
manifestation exemplaire de la pensée de Locke, et comme 
une défense et illustration de sa conception du pluralisme 
culturel.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; AFRO-AMÉRICAINS ; HARLEM RENAISSANCE ; ALAIN 
LOCKE ; PLURALISME CULTUREL ; THÉORIE DES VALEURS ; SOCIOLOGIE DE LA RACE. 

* Anthony Mangeon est Professeur à l’Université de Strasbourg, directeur 
de Configurations littéraires (UR 1337)/Lethica [amangeon[at]unistra.fr].

Note de l'auteur : Configurations littéraires (UR 1337), Université de Strasbourg, 
F-67000 France. Ce travail s’inscrit dans le cadre de l’Institut Thématique 
Interdisciplinaire LETHICA du programme ITI 2021-2028 de l’Université de 
Strasbourg, du CNRS et de l’Inserm. Il a bénéficié du soutien financier de 
l’IdEx Unistra (ANR-10-IDEX-0002), et du/de(s) financement(s) au titre du 
programme d’Investissements d’Avenir dans le cadre du/des projet(s) SFRI-
STRAT’US (ANR-20-SFRI-0012) : <https://lethica.unistra.fr>.



672

INTRODUCTION

Depuis la fin des années 1980, de nombreux historiens des idées 
ont, aux États-Unis, souligné la participation de penseurs afro-améri-
cains au développement du pragmatisme. Dans son essai de 1989, The 
American Evasion of Philosophy, Cornel West proposait par exemple 
une nouvelle généalogie de ce courant philosophique, de sa préhis-
toire (avec Ralph Waldo Emerson), à son déclin et à sa résurgence 
(avec Willard van Orman Quine et Richard Rorty), en passant par son 
émergence (avec Charles Sanders Peirce et William James), et bien 
sûr sa maturation (avec John Dewey) ; dans cette perspective, il accor-
dait aussi une attention particulière à la trajectoire de l’historien et 
sociologue afro-américain William Edward Burghardt Du Bois (1868-
1963), qui fut l’étudiant de James à Harvard avant de se tourner vers 
les sciences sociales (West, 1989). La même année, en publiant et en  
préfaçant un recueil de textes du philosophe afro-américain Alain 
Locke (1885-1954), devenu célèbre pour avoir coordonné l’antho-
logie du New Negro en 1925, Leonard Harris s’attachait également  
à relire les travaux de ce dernier comme ceux d’un penseur influencé 
par James (Harris, 1989 : 10-21). Dix ans plus tard, dans un volume 
collectif paru sous sa direction, intitulé The Critical Pragmatism of 
Alain Locke (1999), l’affiliation se manifestait dès le titre, et Harris 
s’adjoignait le concours d’autres philosophes (dont la féministe Nancy 
Fraser, ou le spécialiste d’esthétique Richard Shusterman) pour relire 
l’œuvre de Locke au prisme du pragmatisme. Il faut dire qu’entre-
temps plusieurs historiens de la littérature afro-américaine avaient 
eux-mêmes déployé d’importants efforts pour relier le mouvement 
de la Renaissance de Harlem, d’une part, et la figure de l’intellectuel 
noir, d’autre part, à la philosophie pragmatiste (Hutchinson, 1995 ; 
Posnock, 1998).

Ces travaux ont joué un rôle considérable dans la réévaluation du 
« Nouveau Noir » et la reconnaissance académique d’Alain Locke. Mort 
au seuil du mouvement pour les droits civiques, ce dernier pâtit en 
effet d’un rapide oubli durant les décennies qui suivirent son décès, 

PRAGMATA, 2024-7/8 : 670-730



673

et qui furent marquées par une radicalité politique croissante – au 
point que ses cendres, rapatriées de New York à l’Université d’Howard,  
restèrent longtemps abandonnées sur un rayon de bibliothèque, avant 
de se voir enfin offrir une sépulture digne de ce nom en 20141. Ce n’est 
qu’à compter des années 1980 que diverses anthologies commencèrent 
à réunir ses productions critiques et manifestèrent, par là même,  
l’incroyable étendue de ses compétences2.

Locke fut en effet un critique littéraire, musical et artistique de 
renom, qui publia d’importants articles et ouvrages sur les arts et les 
littératures du monde noir, ou inspirés par ce dernier3. Il était éga-
lement un critique de premier plan dans les domaines de l’anthro- 
pologie et de la sociologie des relations interraciales et interculturelles, 
auxquels il consacra de nombreuses recensions, articles et chapitres 
d’ouvrages (Locke, 1916/1992 ; Locke & Stern, 1942). Son œuvre a ainsi 
suscité un intérêt croissant, et sa vie a fait elle-même l’objet d’explo-
rations opportunes, qui s’attachent désormais à relire son rôle dans 
la Renaissance de Harlem, et notamment ses affiliations et ses affi-
nités esthétiques, au prisme des gender ou des queer studies, comme 
en témoigne sa récente biographie par Jeffrey C. Stewart, parue en 
2018, ou le film réalisé par l’artiste britannique Isaac Julien dans le 
cadre d’une exposition à la Barnes Foundation durant l’été 20224. C’est 
cependant d’une autre actualité de sa pensée et de son œuvre dont 
nous traiterons ici, en revisitant à notre tour ses liens avec le pragma-
tisme dans la philosophie américaine, puis sa contribution à l’élabo-
ration du pluralisme culturel.

LE MODÈLE JAMES

Pour affilier Locke au pragmatisme, la plupart des historiens des 
idées, et notamment ses biographes, s’appuient sur quelques données 
factuelles. Comme son compatriote W. E. B. Du Bois, dont il semblait 
parfois emboîter le pas, Alain Locke, après une première licence à la 
Philadelphia School of Pedagogy (1902-1904), avait rejoint l’Université 



674

de Harvard (1904-1907) pour y étudier à son tour la philosophie, à une 
époque où […]

[T]rois philosophies majeures étaient discutées dans cette 

enceinte : l’idéalisme de George Herbert Palmer, de Josiah Royce 

et d’Hugo Münsterberg ; le pragmatisme de William James ; et 

le naturalisme de George Santayana. Une critique ouverte était 

encouragée entre les membres du corps professoral qui avaient 

développé leurs propres positions philosophiques. James et 

Royce enseignaient à des semestres différents dans l’année et 

chacun présentait dans son cours une critique élaborée des vues 

de l’autre. (Stewart, 1979 : 75)

Mais tandis que Du Bois avait assidûment suivi les cours de James, 
dont il devint finalement assez proche (comme il le raconte dans Dusk 
of Dawn, 1940/1996 : 582), Locke n’étudia jamais directement sous la 
férule de l’auteur du Pragmatisme, et ce n’est que de manière détournée  
qu’il s’exposa finalement aux vues de ce dernier.

Dès 1905, Locke s’était en effet lié d’amitié avec l’un des assistants 
et doctorants de James, le philosophe Horace Kallen (1882-1974), qu’il 
retrouva ensuite à Oxford lorsque, premier Afro-Américain à avoir 
obtenu une bourse Rhodes, il vint y étudier durant trois ans. Même 
s’il avait probablement commencé à fréquenter ses œuvres5, c’est 
seulement en 1908 que, à l’instigation de Kallen, Locke assista pour 
la première fois à une conférence de James, lequel était alors invité  
à l’Université d’Oxford pour y prononcer les « Hibbert Lectures », qui 
seraient, l’année suivante, publiées sous le titre A Pluralistic Universe 
(James, 1909)6. De son propre aveu, Locke était à l’époque davantage 
attiré par l’idéalisme hégélien que par le pragmatisme ; néanmoins, 
il fut de toute évidence marqué par la pensée de James, au point de 
l’intégrer plus tard aux influences majeures qui développèrent son 
esprit critique7.



675

Brillant conférencier, James avait en effet une façon radicale et 
polémique de décrire l’histoire de la philosophie comme un « conflit 
de tempéraments » qui disposeraient à des conceptions différentes. 
Versant volontairement et ironiquement dans un certain schéma-
tisme, il avait ainsi proposé, dans des conférences prononcées entre 
1906 et 1907 au Lowell Institute de Boston et à l’Université Columbia de 
New York, et qui allaient donner naissance à son essai Le Pragmatisme, 
une distinction entre « esprits mous » et « esprits durs » qui recoupait 
largement l’opposition traditionnelle entre idéalisme et empirisme8. 
Tout en encourageant son public à opter pour cette seconde option, 
James avait conscience qu’un tel manichéisme ne rendait pas forcé-
ment justice à la diversité des tendances philosophiques, ni aux nom-
breuses tentatives de synthèse entre deux positionnements présentés  
comme antithétiques (James, 1967/1996 : 366). C’est pourquoi il pro-
posa, dans ses conférences d’Oxford, une nouvelle version de son 
« conflit des tempéraments philosophiques », à laquelle Locke fut 
sensible, puisqu’elle lui offrait l’opportunité de se situer intellectuel-
lement, tout en ouvrant la voie d’une coexistence entre des postula-
tions contradictoires – telle qu’il la poursuivait alors lui-même dans 
ses travaux philosophiques, en cherchant à concilier son inclination 
à l’empirisme avec sa préférence pour l’idéalisme.

La nouvelle ligne de partage entre les tendances philosophiques 
s’établissait en effet désormais, selon James, autour d’un choix entre les 
visions cyniques et détachées et les visions sympathiques et amicales9. 
S’intéressant uniquement à ces dernières, dans la mesure où elles  
prenaient en compte le bien-être spirituel, et non seulement matériel 
de l’humanité, James proposait une distinction supplémentaire dans 
la branche dite « spiritualiste ». Il y avait, d’un côté, les « absolutistes » 
et les « monistes » – tel son collègue à Harvard, Josiah Royce – qui, 
confrontés à la finitude humaine, se référaient à un Absolu, principe  
régissant l’univers dans sa totalité et de toute éternité. Par opposi-
tion à cet idéalisme, James défendait sa propre conception pluraliste, 
selon laquelle le monde ne pouvait se comprendre comme une totalité 
close, atemporelle, mais bien comme une profusion inscrite dans la 



676

temporalité, dont l’abondance ne pouvait jamais totalement se saisir10. 
Sur le plan pratique, cette position philosophique impliquait d’aban-
donner la quête d’un point de vue divin (« l’œil de Dieu ») pour traiter 
les problèmes ou les conflits l’un après l’autre, en tâchant d’identifier 
clairement leurs difficultés spécifiques afin de trouver les stratégies 
idoines pour les résoudre. L’attitude ou la méthode pragmatique se 
caractérisait donc comme un méliorisme11. Sur le plan social et poli-
tique, le pluralisme de James impliquait une insistance constante sur 
les relations déjà existantes et sur celles à produire, toujours nouvelles 
et toujours renouvelées, et il dénonçait toute forme de domination 
exclusive ou inclusive, dont la ségrégation raciale et l’impérialisme 
colonial constituait les formes historiques à défaire12.

À une époque où les positions philosophiques, au sein des institutions 
universitaires (et notamment à Oxford), se coulaient dans un profes- 
sionnalisme strictement académique, tandis que, parallèlement, les 
positions politiques se durcissaient et se cristallisaient généralement 
en essentialisant certaines notions comme la « race » ou la « nation », 
James incarnait par contraste, aux yeux de Locke comme à ceux de 
Du Bois, l’émergence d’un nouveau type de penseur : « l’intellectuel », 
impliqué dans les problèmes de son temps, et critique des injustices de 
son époque. Dès 1899, James s’était en effet engagé contre la politique 
d’ingérence des États-Unis aux Philippines, publiant régulièrement 
dans la presse des lettres ouvertes de dénonciation et d’accusation  
contre le gouvernement américain ; il rejoignit par ailleurs la ligue 
anti-impérialiste de la Nouvelle-Angleterre et dénonça dès 1903 le 
scandale des lynchages, tout en recommandant vivement l’essai de 
Du Bois, The Souls of Black Folk (McDermott, 1967/1996 : 839-844 ; 
Lewis, 1994 : 294).

Dans son essai Color and Culture : Black Writers and the Making of 
the Modern Intellectual, Ross Posnock (1998 : 21) fait ainsi remarquer 
que James, en important le concept d’intellectuel dans le vocabulaire 
journalistique américain, imposa cette figure de l’engagement dans le 
paysage politique des États-Unis. Le critique montre alors comment la 



677

figure de « l’intellectuel noir » s’établit à sa suite, au début du xxe siècle, 
dans une véritable tension oxymorique13. Partagé entre des postula-
tions contradictoires, ou divisé par des loyautés souvent conçues de 
manière antithétique, l’intellectuel noir n’en exprimait pas moins leur 
profonde complémentarité.

L’une des plus célèbres formulations de cette posture oxymorique 
réside certainement dans la « double conscience », telle que la décrivit  
W. E. B. Du Bois dans son introduction aux Âmes du peuple noir :

C’est une sensation bizarre, cette conscience dédoublée, ce senti-

ment de constamment se regarder à l’aune d’un monde qui vous 

considère comme un spectacle, avec un amusement teinté de 

pitié méprisante. Chacun sent constamment sa nature double 

– un Américain, un Noir ; deux âmes, deux pensées, deux luttes 

irréconciliables ; deux idéaux en guerre dans un seul corps noir, 

que seule sa force inébranlable prévient de la déchirure.

L’histoire du Noir américain est l’histoire de cette lutte – de cette 

aspiration à être un homme conscient de lui-même, de cette 

volonté de fondre son moi double en un seul moi meilleur et 

plus vrai. (Du Bois, 1903/2004 : 10-11)

La « double conscience » de Du Bois devait beaucoup à la « double 
personnalité » auparavant théorisée par William James à la suite des 
travaux de Pierre Janet (Lewis, 1994 : 96). En commentant les expé-
riences d’hypnose que le philosophe français avait conduites auprès 
de malades mentaux, et qu’il avait ensuite rapportées dans son livre 
sur L’Automatisme psychologique (Paris, Alcan, 1889), James avait en 
effet pu établir, chez certaines personnes, la coexistence de plusieurs  
personnalités qui se situaient à des niveaux différents de la conscience : 
James et Janet distinguaient ainsi la conscience primaire, qui pos-
sède certains attributs sensoriels, mémoriels, affectifs, et la conscience 
secondaire qui, complètement dissociée de la première, en possédait 
d’autres ; il existait enfin une conscience tertiaire, plus profondément 
enfouie, qui, lorsque les patients parvenaient à l’atteindre par la transe 



678

ou lorsqu’on la convoquait par l’hypnose, possédait pour sa part tous 
les attributs et rétablissait par conséquent l’unification des diffé-
rentes personnalités. Il fallait donc admettre, nous suggérait James, 
que « chez certaines personnes, du moins, la totalité de la conscience 
qui nous est possible peut être divisée en parties qui coexistent, mais 
qui s’ignorent mutuellement et […] – chose plus remarquable encore – 
qui sont complémentaires » (James, 1890/1983 : 261).

Si cette théorisation d’une double conscience (ou personnalité) 
et, par conséquent, cette filiation épistémologique entre Du Bois et 
James sont antérieures au développement du pragmatisme, elles 
restent importantes à relever dans la mesure où c’est précisément sur 
une semblable coexistence de postulations contradictoires qu’Alain 
Locke expliqua son propre parcours intellectuel dans le prélude à son 
article de philosophie, « Values and Imperatives », publié en 1935 dans 
un volume collectif codirigé par les pragmatistes Horace Kallen et 
Sidney Hook.

J’aimerais revendiquer, comme devise de vie, ce bon principe 

grec – « Rien de trop », mais j’ai probablement porté un autre 

insigne de circonstance, « Toute chose, ou toutes les choses mais 

avec modération ». […] En vérité le paradoxe m’a suivi ma vie 

durant : à Harvard, j’adhérais à l’élégante tradition de Palmer, 

Royce et Münsterberg, mais je n’en étais pas moins attiré par la 

désillusion de Santayana et la protestation radicale de W. James ; 

et de nouveau en 1916, puisque je revins pour travailler avec Royce 

mais que le destin me força à soutenir mon doctorat sur la théorie 

des valeurs sous la direction de Perry. (Locke, 1935 : 313)

En rappelant son adhésion première à la tradition philosophique 
idéaliste, incarnée à Harvard par les philosophes hégéliens George 
Herbert Palmer et Josiah Royce, tout en soulignant son attrait pour 
la pensée de William James, Locke livre non seulement une éclatante 
illustration de sa propension au paradoxisme, mais également une 



679

clé fondamentale de sa démarche intellectuelle, telle qu’elle se mani-
festa d’abord dans le champ philosophique de la théorie des valeurs.

THÉORIE DES VALEURS

Avant de livrer une synthèse de ses vues dans « Values and 
Imperatives », Alain Locke avait en effet consacré, dans les années 
1910, deux thèses de philosophie à la nature et à la genèse des valeurs. 
An Essay on the Concept of Value (1911) (OT) fut rédigée à Oxford, où elle 
ne put cependant être soutenue, et c’est donc à Harvard que le philo-
sophe afro-américain écrivit et soutint finalement une nouvelle thèse, 
sous le titre The Problem of Classification in the Theory of Value (1918) 
(HT) et sous la direction de Ralph Barton Perry (1876-1957), disciple de 
William James14. Imbu tout à la fois d’idéalisme et de pragmatisme, le 
jeune penseur cherchait à y défendre un positionnement médian, à la 
croisée des deux grandes options qui s’offraient alors à lui.

Il y avait tout d’abord la tradition intellectualiste et représentation-
naliste : celle-ci cherchait à déterminer le fondement des valeurs en 
les rapportant à notre faculté de juger et à notre capacité de représen-
tation – lesquelles se manifestent, au sein de l’expérience, dans notre 
rapport à l’objet, et auxquelles nos sentiments et nos désirs sont par 
conséquent subordonnés. Cette option, à laquelle se rattachaient les 
représentants de la tradition logique autrichienne, tels Franz Brentano 
et Alexius Meinong15, ainsi que les partisans de l’idéalisme néo- 
kantien, tels Heinrich Rickert (1912, 1921, 1997) et Hugo Münsterberg 
(1899, 1921), s’inscrivait dans une filiation cartésienne et kantienne, et, 
plus précisément, dans une démarche gnoséologique, c’est-à-dire une 
conception de la philosophie comme théorie de la connaissance dont 
le but est de « clarifier ce qui rattache le schème représentationnel dont 
nous nous servons au contenu que nos représentations visent » (Rorty, 
1979/1990 : 328). Les habitudes conceptuelles de ce courant philo- 
sophique étaient le dualisme (entre la forme et le contenu, entre le 
sujet et l’objet, entre la psyché et le monde), la hiérarchie (ou la subor-
dination du corps à l’âme, de l’émotion au jugement, du contenu à la 



680

forme, de l’objet au sujet, du monde à la psyché) et, pour finir, le fina-
lisme, qui réglait et orientait les rapports entre les deux pôles du dua-
lisme et de la hiérarchie, selon les deux versants complémentaires 
d’un même effort de transcendance : on avait ainsi, du point de vue 
interne, une visée téléologique, où la faculté supérieure (raison ou 
jugement) se prend elle-même pour fin, ou bien s’instaure comme 
l’aboutissement des facultés inférieures (imagination et émotion) ; on 
disposait également, du point de vue externe, d’une vision progres- 
siste, où la croyance peut se muer en certitude, et où la connaissance 
peut devenir de plus en plus parfaite, jusqu’à coïncider, si possible, avec 
le point de vue de l’absolu. Dans cette perspective, la valeur procédait 
initialement d’une dimension réflexive, c’est-à-dire de la relation de 
la conscience à elle-même ; elle résidait dans un rapport intra-mental  
à nos sensations et à nos perceptions ; et l’optimisation de la préfé-
rence consistait dès lors à rechercher une correspondance de plus en 
plus étroite avec des normes et des définitions logiques, c’est-à-dire, 
en somme, avec les idées platoniciennes du Beau, du Bien, du Vrai, 
du Juste, etc.

Face à cette option, il existait cependant une autre approche, 
anti-intellectualiste et anti-représentationnaliste, qui cherchait 
plutôt à expliquer la constitution des valeurs en les rapportant aux 
processus affectifs de l’agir et du pâtir. Cette option, à laquelle se ratta- 
chaient les partisans de l’école pragmatiste américaine, tels William 
James et John Dewey16, mais aussi les psychophysiologues allemands 
Friedrich Nietzsche et Robert Eisler17, s’inscrivait, de son côté, dans 
une tradition plutôt spinozienne ; elle défendait notamment une 
conception fondamentalement axiologique et naturaliste du rapport 
au monde, et elle proposait une nouvelle conception de la connais-
sance, non plus comme correspondance, mais comme adéquation, 
c’est-à-dire connaissance par les causes de production, ainsi qu’une 
nouvelle pratique de la philosophie, non plus comme théorie de la 
connaissance, mais comme discours sur la nature et, en particulier, 
sur la nature humaine : en somme, une conception de la philosophie 
comme anthropologie. Les habitudes conceptuelles de ce courant 



681

philosophique étaient le parallélisme (ou l’union intrinsèque du corps 
et de l’esprit, de la forme et du contenu) et le relationnisme (ou l’inter- 
action constante et constitutive du monde et de la psyché, du sujet et 
de l’objet, et du sujet avec un autre sujet), qui débouchaient, à travers le 
dynamisme et la fluctuation constante de l’agir et du pâtir, sur la com-
plémentarité des contraires et des postulations contradictoires. Dans 
cette perspective, la valeur procédait initialement de la dimension  
affective, c’est-à-dire d’une relation immédiate de la conscience au 
monde, et l’optimisation de la préférence consistait à rechercher une 
puissance d’agir toujours plus grande, tout en limitant proportionnel-
lement la faculté de pâtir.

Nous avons pris soin d’exposer ces deux options – ainsi que les 
deux régimes conceptuels auxquelles elles obéissent – car c’est préci-
sément dans la négociation de leurs influences respectives que se situe 
la contribution d’Alain Locke à la théorie générale de la valeur. C’est en 
effet grâce à la psychologie naturaliste de William James qu’il corrige 
la psychologie introspectionniste de Franz Brentano, mais, récipro-
quement, c’est grâce à l’idéalisme d’Heinrich Rickert qu’il tempère le 
biologisme radical de Robert Eisler18. Locke modère ainsi la tentation  
d’une échappée dans le point de vue transcendantal, et il refuse notam-
ment de rapporter nos valeurs à une simple conformité avec des caté-
gories logiques, mais dans le même temps il refoule la tentation d’un 
physiologisme intégral, et il refuse de rapporter la constitution et la 
diversité de nos valeurs à une simple échelle hédoniste et behavio-
riste. Son projet philosophique consiste, de fait, à remettre en cause la 
partition traditionnelle entre la valorisation, qui relève du sentiment, 
et l’évaluation, qui relève du jugement ; il s’agit, pour lui, de décou-
vrir, d’une part, comment la valorisation rend possible le jugement de 
valeur, c’est-à-dire en quoi elle est elle-même déjà du jugement ; mais 
aussi d’expliquer comment le jugement de valeur prolonge la valori-
sation, c’est-à-dire en quoi il est lui-même encore du sentiment. Par 
son insistance sur la prédominance de l’affect, Locke s’enracine priori- 
tairement dans le second courant philosophique, mais il ne le met 
pas tant en opposition qu’en dialogue avec le premier ; il cherche, en 



682

somme, à se situer dans leur pli, dans leur interstice, dans leur ligne 
de partage, et à penser, de cette manière, la valeur comme l’union de 
l’affect, du percept et du concept. Comment cette union peut-elle se 
réaliser, et en quoi le positionnement intermédiaire que propose Alain 
Locke entre les deux régimes conceptuels est-il original ?

Toute l’intelligence (et toute la différence)19 de Locke consiste à affir- 
mer que la dimension première de la conscience (comme rapport au 
monde ou à l’objet) n’est pas prioritairement intentionnelle, mais stric-
tement et fondamentalement temporelle ; l’intentionnalité (comme 
structure a priori) importe dès lors moins que la durée comme struc-
turation de l’expérience, et, par-là, mise en relation et constitution 
d’une polarisation sujet/objet. Les « données sensibles » ne sont pas 
données, et elles ne sont sensibles qu’en tant qu’elles se succèdent ; 
ainsi, ce qui prime, ce n’est pas l’anticipation, mais la conservation 
d’une impression, ou la « conservation de l’état précédent dans l’état 
suivant » qui constitue précisément la mémoire, et qui rend alors  
possible l’anticipation. « Conscience signifie d’abord mémoire », écri-
vait Bergson20, et c’est seulement de cette manière qu’elle peut être un 
« trait d’union entre le passé et l’avenir ». À l’instar du philosophe fran-
çais, Alain Locke cherche à ressaisir la durée et le changement dans leur 
mobilité originelle, ainsi que les cristallisations de la mémoire en vue 
de la pratique21 ; il met par conséquent l’accent sur la « continuité de la 
valorisation », sur les processus de transformation, et sur l’acquisition  
constante de nouvelles valeurs ou de nouvelles significations22.

À l’articulation de la discrimination sujet/objet, la valeur est en effet 
une « signification acquise (acquired meaning) », et elle pourrait sembler,  
de par sa nature temporelle, un paradoxisme : elle est une opération qui 
a eu lieu (acquise), et qui est néanmoins toujours réactualisée (comme 
processus de signification) puisqu’elle redevient à tout moment à nou-
veau active dans l’interprétation de l’expérience immédiate ; elle est 
ainsi tout à la fois une présupposition et une nouvelle actualisation, 
une disposition et une attitude23.



683

Ce double processus d’acquisition et de présupposition, inhérent 
à la continuité temporelle des activités de la conscience, n’est toute-
fois pas suffisant pour constituer ce qu’Alain Locke appelle un « mode 
de valorisation », ou pour spécifier la nature exacte du « sentiment de 
valeur ». Deux autres processus doivent également être pris en compte, 
car ils concernent, précisément, la qualité du sentiment dans sa tempo- 
ralité et dans sa relation à son entour ou son contexte.

Le premier processus, c’est ce que Locke appelle la « direction » 
du sentiment, ou son orientation vers le plaisir ou la douleur, vers la 
joie ou la peine – qui ne sont pas, toutefois, des états « intentionnels » 
et « contraires », opposables d’un point de vue logique, mais des états 
contrastés, différenciés, jusqu’au point de devenir autres. Cette pola-
risation est alors réinvestie dans un second processus, qui constitue 
l’autre caractéristique du sentiment par rapport à son contexte, et que 
Locke appelle sa « référence ». La référence est le complément de la 
direction – un peu comme sa « signification acquise » ; elle est comme 
une cristallisation de l’orientation dynamique qu’a pris le sentiment 
dans sa continuité et dans son intensité, et elle devient ainsi le présup- 
posé qui sera contenu dans son actualisation. Elle est, en bref, la conser-
vation du dynamisme affectif qui vient, en quelque sorte, orienter  
la perception même.

La référence se dédouble ainsi en deux mouvements possibles :  
il y a, d’une part, la « référence transgrédiente » et, d’autre part, la « réfé-
rence immanente ». La référence transgrédiente se manifeste lorsque 
le sentiment s’apparente à un effort, une tension, et qu’il renvoie la 
situation présente à quelque chose qui n’est plus ou qui n’est pas encore 
là, qui la dépasse ou qu’il reste à atteindre (ou rétablir) dans un à-venir ;  
la référence immanente, c’est au contraire « une signification que 
le sentiment obtient lorsque la tendance conative ou la disposition,  
présupposée, a atteint le stade d’une habitude après satisfaction » – elle 
se caractérise alors par un sentiment de « repos, relaxation, et expan-
sion », lequel ne renvoie donc pas la situation présente à un au-delà 
d’elle-même, mais à « quelque chose qui est plus profondément 



684

contenu en elle ». Il y a de cette manière une double postulation de 
l’agir, où les deux orientations sont à la fois complémentaires et contra-
dictoires, et correspondent respectivement au sentiment éthique de 
l’obligation et au sentiment esthétique de l’empathie (HT : 86 et 164).

Il existe entre les types de processus affectifs transgrédient (ou 

éthique) et immanent (ou esthétique) une incompatibilité psycho- 

logique presque absolue. […] Cela est dû à une composition 

contradictoire de leur état affectif, ou simplement à une oppo-

sition dispositionnelle de leurs réactions. Il incombe à la théorie 

génétique de la valeur d’expliquer ces types de processus affec-

tifs en tant qu’ils fondent les valeurs de certains types avec leurs 

caractéristiques qualitatives dans le sentiment. (HT : 65)

Cette notion de double postulation affective, immanente et trans-
grédiente, est d’autant plus importante qu’elle ne saurait se restreindre 
à caractériser une économie strictement individuelle et subjective des 
sentiments ; elle prend également en compte la dimension sociale, et 
l’influence que l’intersubjectivité ou la collectivité peut exercer sur 
la constitution des modes de valorisation. Si la référence immanente 
s’apparente à une fusion avec l’objet ou, plutôt, une submersion dans 
l’immédiateté de l’expérience, la référence transgrédiente relève éga-
lement de l’empathie avec autrui ou de l’Einfühlung, c’est-à-dire d’un 
« sentir-avec » ou d’un « sentir-dans » l’autre.

C’est précisément là qu’une perspective sociologique s’immisce 
dans la théorie des valeurs d’Alain Locke. On retrouve en effet, chez 
lui, la problématique (élaborée par Émile Durkheim) d’une influence 
des présuppositions sociales et des représentations collectives sur 
nos comportements (Durkheim, 1906, 1911/1974)24, mais celles-ci 
sont explicitées dans les termes de la psychologie sociale de Gabriel 
Tarde, c’est-à-dire comme des croyances et des désirs dont la réalité est  
diffuse et participative, et dont l’effet peut être concrètement observé 
dans les valeurs qui guident nos pratiques (Tarde, 1895/1999). Locke 
ne cesse, dans ses deux thèses, de souligner le caractère ambivalent 



685

de l’attitude psychologique, qui peut être créée par le contexte social.  
La grande originalité du penseur afro-américain c’est alors de recouper  
la « double référence » du sentiment, ou sa propre conception d’une 
« double postulation » (immanente ou transgrédiente, esthétique ou 
éthique), avec l’idée tardienne d’une interaction entre l’individu et la 
société. Cette influence de la « psychologie sociale » deviendra déter-
minante dans les articles de philosophie que Locke publiera dans les 
années trente, où la double référence sera explicitement réinterprétée  
en termes dynamiques d’introversion et d’extraversion, comme ce 
propos nous en fournit l’illustration :

Il y a, pour chaque mode de valorisation, des sous-divisions 

déterminées par la polarité habituelle des valeurs positives et 

négatives, mais aussi […] par l’élan directionnel du sentiment de 

valeur. Celui-ci distingue, pour chaque type de valeur, une variété 

« introvertie » ou « extravertie » de la valeur, selon que la référence 

affective renvoie la valeur vers une intériorité, c’est-à-dire comme 

une valeur individualisée par le moi, ou selon qu’elle la projette 

vers une extériorité, comme une valeur à partager dans un plan 

d’action socialisée. On peut illustrer cela d’abord avec les valeurs 

morales. […] Quand la référence de la valorisation est introvertie  

ou dirigée intérieurement vers le moi, cette tension s’exprime 

comme une compulsion de restriction intérieure ou ce que l’on 

appelle la « conscience », mais lorsque la référence extravertie 

dirige la tension vers une compulsion à l’action extérieure, la 

tension est alors éprouvée comme un devoir ou une obligation. 

(Locke, 1935/1989 : 41-42)

Alain Locke distingue ainsi trois économies affectives qui règlent le 
dynamisme et la transformation des valeurs, et se recoupent dans une 
large mesure : il y a l’économie plaisir/douleur, l’économie référence 
immanente/référence transgrédiente, et l’économie intersubjective de 
participation (ou imitation) et de dépassement (ou invention) (HT : 251). 
Ce sont elles qui génèrent, pour un même type, les différents niveaux 
de valeur (du besoin physiologique à la valeur personnelle, jusqu’à 



686

la valeur supra-individuelle) (ibid. : 133), et ce sont elles, toujours,  
qui président aux divers mouvements de la valorisation, d’un type 
affectif à un autre (ibid. : 4-5, 82-85, 157-158, 249-251)25. Par-delà les 
valeurs hédonistes, qui relèvent des instincts vitaux et sexuels, et par-
delà les valeurs économiques, qui sont la socialisation des premières, 
Locke distingue ainsi quatre grands types de valeur, qui correspondent 
à quatre affects fondamentaux : les valeurs morales, qui s’enracinent 
dans un sentiment de tension ; les valeurs religieuses, qui s’ancrent 
dans un sentiment d’exaltation ; les valeurs esthétiques, qui se mani-
festent par un sentiment de repos et d’équilibre ; et les valeurs logiques, 
enfin, qui se caractérisent par un sentiment d’accord et d’acceptation26. 
Mais ce qui l’intéresse avant tout ce sont les phénomènes de trans- 
formation, de conversion et d’inversion des valeurs ; sa théorie pré-
sente en effet cet avantage de pouvoir « expliquer les conversions et les 
oppositions de valeur », ainsi que leurs « fusions, transferts et conflits » :

C’est dans ce champ de phénomènes que les théories logiques de 

la valeur éprouvent leurs plus grandes difficultés. Nous connais-

sons bien ces situations où, par exemple, une séquence de raison- 

nement logique va prendre un caractère esthétique – c’est la 

« belle preuve » ou la « belle démonstration », où une qualité ou 

une disposition morale n’est pas seulement appréhendée comme 

« bonne » mais comme « noble », où un rituel religieux est une 

« réalité » mystique pour le croyant quand elle n’est qu’un spec-

tacle esthétique et symbolique pour le non-croyant qui y assiste. 

La manière logique d’expliquer de telles situations suppose un 

changement des présuppositions du jugement qui sert d’inter-

médiaire entre les valeurs, ou, dans d’autres cas, elle propose cette 

explication plus faible encore d’un transfert des prédicats à tra-

vers la métaphore et l’analogie. Mais avec la théorie selon laquelle 

les valeurs sont constituées par la qualité modale primaire du 

sentiment actuel et concret, il n’est pas besoin de chercher  

au-delà de ce dernier pour expliquer les prédicats inhabituels 

ou la réalité de l’attitude dans la valorisation. Sentiment, atti-

tude et prédicats sont en relation et en accord directs. Telle un 



687

quod erat demonstrandum, la preuve ou la démonstration devient 

la consommation joyeuse d’un processus, et par là même, elle 

devient esthétique. De la même manière, la contemplation 

d’un acte éthique, lorsque la tension de l’acte n’est pas partagée,  

devient une appréciation détachée, bien qu’il suffise qu’on par-

tage la tension pour se convertir à une valorisation de type moral. 

Lorsqu’il devient, en fait, dispositionnel, avec l’adoucissement de 

la courbe affective que génèrent l’habitude et l’équilibre intérieur, 

le comportement moral prend une qualité quasi-esthétique, telle 

qu’elle est réfléchie dans le critère du goût ou de noblesse oblige 

plutôt qu’à travers le critère plus sévère de la contrainte ou du 

devoir. Et bien évidemment, pour le spectateur désintéressé, le 

rituel religieux ne diffère pas de n’importe quelle autre œuvre 

d’art – c’est l’objet d’une projection reposante et équilibrée. Dès 

qu’une forme affective différente est évoquée, la situation et le 

type de valeur sont ipso facto transformés. Changez l’attitude, et 

sans considération du contenu de l’expérience, vous changez le 

type de valeur ; et les nouveaux prédicats appropriés s’ensuivent 

automatiquement. Ce sont les mêmes principes qui permettent 

d’expliquer les conflits et les incompatibilités des valeurs. (Locke, 

1935/1989 : 44)

Cette longue citation explicite très clairement ce qui constitue le 
motif majeur de la théorie lockienne des valeurs, à savoir : « l’inter-
changeabilité et la convertibilité de différents genres de valeur », ainsi 
que son corollaire : leur « incompatibilité » dans certaines situations 
(ibid. : 42)27, mais aussi leur complémentarité foncière au niveau de 
l’expérience humaine.

De notre point de vue, nous voyons ces grands principes [le Beau, 

le Vrai, le Bien], condamnés à une opposition logique perpétuelle 

en dépit de leur affirmation d’une harmonie fraternelle, parce 

que les attitudes valorisantes qui les sous-tendent sont, à la base, 

psychologiquement incompatibles. Le repos et l’action, l’unifi-

cation et le conflit, le consentement et la prévision créent, en 



688

tant qu’attitudes, des antinomies naturelles, des ordres de valeur 

insolubles, et la seule paix qu’une vision scientifique des valeurs 

puisse établir entre eux est basée non pas sur la priorité ou la pré-

séance mais sur la parité et la réciprocité. […] Ces élans direc-

tionnels, déterminés émotionnellement dans la majorité des cas, 

et qui décident si la valeur, dans son orientation, s’intériorise 

ou s’extériorise, s’individualise ou se socialise, sont de la plus 

haute importance. Elles sont en effet à la racine de ces dissensions 

civiles, à l’intérieur des diverses provinces de la valeur, entre le 

saint et le prophète, le mystique et le réformateur, le théoricien 

spéculatif et l’expérimentateur pratique qui tous deux cherchent 

la vérité, l’esthète et le dilettante face au créateur ou à l’artiste 

professionnel, et finalement le fanatique moral et le réformateur. 

[…] Assurément, l’opposition fondamentale des modes de valo-

risation et des attitudes qui leur sont concomitantes a toujours 

constitué l’une des plus grandes sources de division et de conflit 

entre les hommes. Le rôle du sentiment ne peut pas être compris 

ni contrôlé lorsqu’il est minimisé ; admettre cela, c’est le début de 

la sagesse pratique. […] Sans nul doute de nombreuses attitudes 

sont, en tant qu’expériences distinctes, incompatibles et anti-

thétiques en matière de valeurs, mais nous tous, en tant qu’indi-

vidus, nous réconcilions ces incompatibilités lorsque nous pas-

sons, par goût de la variété autant que par nécessité, d’un mode 

de valeur à un autre. Le véritable antidote à l’absolutisme des 

valeurs consiste dans une démonstration systématique et réaliste 

que les valeurs ont leur racine dans des attitudes, et non dans la 

réalité, et se rapportent à nous-mêmes plutôt qu’au monde. Un 

pluralisme consistant, en matière de valeurs, pourrait éventuel-

lement rendre possible un loyalisme qui ne soit pas fondé sur le 

sectarisme, et qui impose une trêve des impératifs, non pas en 

dénigrant les facteurs catégoriques liés à la valorisation et qui, 

on l’a vu, sont fonctionnels, mais en insistant sur la réciprocité 

de ces normes. Il n’y a pas nécessairement de conflits insolubles 

entre des modes de valorisation distincts si, sans pour autant 

négliger leur incommensurabilité émotionnelle et fonctionnelle, 



689

nous réalisons leur caractère complémentaire dans l’expérience 

humaine. (Locke, 1935/1989 : 45-46)

La théorie des valeurs que propose Alain Locke débouche ainsi, 
explicitement, sur une vision pluraliste et relativiste. Est-ce à dire pour 
autant que toutes les valeurs sont égales, ou que toutes les manières de 
valoriser se valent ? Absolument pas : il y a des degrés dans l’expression  
des modes affectifs, et une optimisation de la préférence est toujours 
possible, qui consiste à « porter au maximum le mode de valorisation  
lui-même comme attitude et comme activité (maximizing the value-
mode itself as an attitude and activity) » ou de « porter les valeurs au 
maximum (maximizing values) » (OT : 38, 50). Nos divers modes de 
valorisation (esthétique, moral, religieux, logique) sont en effet d’au-
tant plus actifs qu’ils peuvent s’adapter à de nouvelles situations, trans-
former leurs anciennes « significations acquises » pour en développer 
de nouvelles. De la même manière que l’on peut découvrir, au niveau 
de la valorisation immédiate et au niveau de l’individu, des règles de 
fonctionnement qui permettent de passer d’un mode à l’autre ou d’une 
polarisation de la valeur à son opposée, il peut donc exister, au niveau 
de l’évaluation, ainsi qu’au niveau intersubjectif et interculturel, des 
« principes actifs » qui remplissent une fonction de « médiation entre 
les divergences et les conflits de valeur » : ce sont, on l’a vu dans la précé- 
dente citation, les principes de la tolérance, de la réciprocité, de la 
convertibilité culturelle limitée, et du loyalisme (Locke, 1944/1989 : 73).

Au vu des nombreuses pages et années qu’Alain Locke consacra  
à la théorie des valeurs, on pourrait évidemment s’étonner que, à la 
différence de Du Bois, il n’ait jamais tenté de tirer une monographie 
de ses recherches doctorales, et qu’il ait finalement attendu d’être  
quinquagénaire pour en proposer une première synthèse, dans l’article  
rédigé pour Horace Kallen en 1935. Mais ce choix se comprend mieux 
dès lors qu’on l’interprète dans une perspective pragmatiste. Ainsi 
que l’expliquait, en effet, William James dans sa deuxième leçon sur 
Le Pragmatisme, « la méthode pragmatique vise à interpréter chaque 
notion en fonction de ses conséquences pratiques » (James, 2007 



690

[1967] : 113), c’est-à-dire à les « soumettre à ce simple test consistant à 
dégager leurs conséquences concrètes » (ibid. : 116). Comme le recom-
mandait alors le philosophe, définissant par là même « le pragmatiste », 
Locke tourna donc « résolument et définitivement le dos à toutes sortes 
d’habitudes invétérées propres aux philosophes de métier » et, choi-
sissant de mettre son cheminement philosophique « à l’épreuve en 
le plongeant dans le flux de [son] expérience », il se fixa dès lors « une 
tâche plus ample », à savoir explorer « les divers changements qu’on 
peut faire subir aux réalités existantes » (ibid. : 117-118). C’est pourquoi, 
dans le chapeau introductif à son article de 1935, Locke choisit de se 
présenter comme « une sage-femme philosophique pour une nouvelle 
génération de jeunes poètes, écrivains et artistes noirs, plutôt qu’un 
philosophe professionnel28 » : au lieu de se cantonner aux débats aca-
démiques, Locke mit en effet sa théorie des valeurs à l’épreuve des 
faits, et il s’efforça ainsi de contribuer à une révolution morale, c’est-
à-dire à un changement radical de sentiment autant que d’attitude 
au sein de la société américaine, en se faisant d’une part l’infatigable 
promoteur des écrivains et artistes noirs, et d’autre part l’intraitable 
pourfendeur des idées racistes et des solutions ségrégationnistes dans 
le traitement de la question noire aux États-Unis et, plus largement,  
à l’échelle mondiale29. Pour comprendre cette décision, il convient 
d’explorer également ses contributions à la théorie de la race, autre 
thématique centrale de son œuvre.

LOCKE ET LA THÉORIE DE LA RACE

À l’issue de son séjour académique à Oxford, Locke s’était rendu  
à l’Université de Berlin – où Du Bois était lui-même allé étudier l’histoire,  
l’économie et la philosophie entre 1892 et 1894. Locke s’y inscrivit en 
philosophie, du 14 novembre 1910 au 1er janvier 1911, puis du 6 mai 
1911 au 22 novembre 1911, et il suivit entre autres les cours de Georg 
Simmel, qui proposait cette année-là un panorama de l’histoire des 
idées allant « de Fichte à Bergson, en passant par Nietzsche »30. Locke 
vint ensuite à Paris écouter Bergson lui-même, qui donnait un cours au 
Collège de France sur la philosophie de Spinoza et un autre sur l’idée 



691

d’évolution31, puis, de passage à Londres durant l’été 1911, il assista au 
premier Congrès universel des races qui rassembla, du 26 au 30 juillet, 
plus de mille délégués, intellectuels et personnalités religieuses, venus 
du monde entier pour remettre en cause la domination du racisme au 
plan international, mais aussi à l’intérieur de nombreux pays32. C’est 
là que, de son propre aveu, Locke se forgea la conviction que,

[…] dans l’approche scientifique de la question raciale, gisait la 

possibilité d’une rédemption pour ces fausses attitudes de l’esprit 

qui, malheureusement, ont tant compliqué l’idée et la conception  

de la race qu’un grand nombre de personnes rêvent d’en finir 

avec elle en l’éliminant si possible des catégories de la pensée 

humaine. (Locke, 1916/1992 : 1)

Ainsi s’ouvrirent ensuite les cinq conférences sur « les contacts de 
race et les relations interraciales » que Locke donna, en 1915 et 1916,  
à l’Université noire d’Howard, et qui restèrent inédites jusqu’en 1992.

À rebours de la théorie des valeurs, où le questionnement philo-
sophique rencontrait la réalité sociale et débouchait ainsi sur une  
problématique sociologique et anthropologique, avec la théorie de la 
race c’était la question sociale qui devenait un problème philosophique 
– ou plutôt : des problèmes sociaux, le racisme et la discrimination, se 
découvraient soudain des racines également conceptuelles. La struc-
ture raciste de la société américaine, comme de nombreuses autres 
sociétés occidentales (mais aussi non occidentales), était en effet une 
réalité incontournable pour l’intellectuel noir, révélant tout à la fois 
l’emprise des rapports sociaux sur les croyances culturelles, et inver-
sement l’emprise des croyances culturelles sur les rapports sociaux. 
La tâche qui incombait à Locke ne se limitait dès lors pas à la simple 
dénonciation ou à la déconstruction du racisme ; il s’agissait, plus 
concrètement, de favoriser l’évolution des mentalités, et de précipiter  
ainsi l’abolition de certaines pratiques en même temps que l’essor 
d’une nouvelle logique sociale.



692

Le premier effort de Locke consiste donc à réfuter les conceptions  
dominantes, et notamment les diverses théories racistes qui appré-
hendent la race comme une réalité fondamentalement biologique, 
et qui lui attachent, par ailleurs, des caractéristiques psychologiques 
et mentales résolument fixes et invariables. Derrière la pensée de 
Gobineau et son tristement célèbre Essai sur l’inégalité des races 
humaines (1853), ou derrière le naturalisme et l’évolutionnisme qui 
triomphent dans l’anthropologie physique, à la fin du xixe siècle, il 
n’est guère difficile de reconnaître la prégnance d’un régime de pensée 
dominant, dont la logique conceptuelle réinterprète la théorie du paral-
lélisme entre âme et corps, physique et spiritualité, en y réinvestis-
sant sa quête des conditions a priori, son obsession de la permanence, 
ainsi que ses habitudes hiérarchiques et finalistes. Mais à rebours 
d’autres initiatives d’opposition aux idéologies racistes, la démarche 
de Locke ne réhabilite pas le naturalisme anthropologique, et elle 
ne cherche pas non plus à le sauver de ses interprétations erronées  
par le régime dominant. Plutôt que de préserver le parallélisme, ainsi 
que le faisait l’anthropologue Franz Boas en y introduisant simple-
ment un principe de variabilité, et donc de la contingence au lieu de 
la fixité entre divers types raciaux33, Locke rétablit, tout au contraire, 
une scission complète entre aptitudes mentales, psychologiques, et 
caractéristiques physiques, en insistant sur le rôle fondamental de 
l’éducation et de la culture pour les premières34. Enfin, plutôt que 
de spécifier scientifiquement, par l’anthropométrie par exemple, en 
quoi consistent les différences raciales, ou quels changements phy-
siques (et par voie de fait, psychologiques), on pourrait observer d’une 
génération ou d’un milieu, d’un continent à l’autre35, Locke cherche 
à déterminer sur quoi reposent les inégalités et les discriminations 
raciales, qu’elles soient économiques, politiques ou sociales. Pour cela, 
il développe une double approche sociologique. Il propose d’abord 
une explication marxiste des causes historiques et matérialistes qui 
conduisent à la légitimation du racisme, en montrant notamment 
comment les différences et les hiérarchies raciales sont toujours, en 
réalité, les cristallisations de statuts inégaux aux plans économiques 
et sociaux, ainsi que des pratiques qui n’ont d’autre finalité que de 



693

perpétuer une domination. Mais par-delà cette explication d’ordre 
marxiste, Locke prend également soin de souligner que le racisme 
ne saurait être combattu dans le seul cadre de la lutte des classes, pas 
plus qu’il ne saurait être vaincu par de simples réfutations théoriques ; 
pour agir efficacement contre cet affect social, cette haine de l’autre 
faite de peur et de volonté de domination, il importe de développer 
une deuxième approche sociologique, et, plus précisément, une nou-
velle psychologie sociale.

En établissant que le sentiment racial s’enracine au fondement 
même de toute réalité sociale, à savoir dans le « sentiment de parenté 
(kinship feeling) » ou le « sentiment d’appartenance » qui est anthro-
pologiquement constitutif de toutes les cellules sociales, depuis la 
famille jusqu’à la nation en passant par la communauté, de quelque 
nature qu’elle soit (Locke, 1916/1992 : 21), la psychologie sociale permet 
de réaliser deux mouvements complémentaires. Le premier consiste  
à reconnaître le sentiment racial comme une « fiction ethnique » (ibid. : 
11-12 et 21-22), mais le second rappelle qu’au-delà de ses poussées  
dramatiques, exacerbées et dangereuses, le sentiment d’appartenance 
peut aussi connaître des développements harmonieux, notamment 
lorsqu’il motive d’importantes productions culturelles et artistiques.

En soulignant parallèlement que l’antipathie raciale, loin d’être 
spontanée, est toujours délibérément cultivée, et en démontrant 
comment la discrimination raciale est la conséquence d’interactions 
dynamiques, et notamment la conséquence historique d’un rappro-
chement économique ou culturel entre deux catégories sociales, la  
psychologie sociale d’Alain Locke combine deux préoccupations diver-
gentes, quoique complémentaires : une préoccupation génétique pour 
les processus de la socialisation, leur origine et leurs dynamiques,  
à laquelle s’adjoint une préoccupation structurale pour les formes 
de socialisation, leurs modèles et leurs relations. Pour développer sa  
psychologie sociale, à la croisée de préoccupations structurales et 
génétiques, Locke s’inspire donc tout à la fois des travaux de Gabriel 
Tarde et de ceux de Georg Simmel, c’est-à-dire de deux sociologues 



694

qui, en s’intéressant aux lois de l’imitation ainsi qu’aux phénomènes  
d’action réciproque (Wechselwirkung), ont semblablement mis la dialec- 
tique agir-pâtir au centre de leurs réflexions.

Locke montre alors comment le racisme, en tant qu’expression 
d’un rapport de domination, institue non seulement des frontières 
économiques et sociales, mais instaure également, de part et d’autre 
de cette frontière, une psychologie de caste où les mêmes « mythes 
sociaux » (le mythe biologique, le mythe de l’ascension interne, et le 
mythe d’un ajustement automatique des relations raciales) sont éga-
lement distribués, et peuvent tout aussi bien se retrouver chez les 
dominés et chez les dominants, ou, pour parler de la société améri-
caine de son époque, chez les Noirs et chez les Blancs (ibid. : 74-78). 
Mais Locke montre ensuite comment le développement du sentiment 
d’appartenance, lorsqu’il s’opère de manière active, positive et cultu-
raliste, et non point de manière réactive, négative ou raciste, peut 
constituer une réalité sociale tout à fait favorable et bénéfique sur 
le plan collectif, et s’apparenter ainsi au surcroît de maîtrise qu’un 
groupe possède sur sa destinée, en bref à un regain de sa puissance 
d’agir ou à un « devenir actif » pour citer Gilles Deleuze commentant 
Nietzsche (Deleuze, 1962 : 61). Locke s’attache alors à déconstruire le 
régime dominant en exposant comment sa logique sociale, moniste et 
hégémonique, n’aboutit jamais qu’à une série de paradoxes et d’auto- 
contradictions. Selon les lois de l’imitation théorisées par Gabriel 
Tarde (1890/2001) et reprises par Locke, l’instauration de frontières 
étanches, la mise en place de systèmes d’exclusion et la création de 
régimes d’apartheid préparent en effet toujours leur propre ruine, ins-
crite dans le temps, dans la mesure où elles ne font qu’exacerber un 
« désir mimétique » dans le groupe dominé, et notamment dans son 
élite qu’anime constamment la volonté de dépasser sa situation pour 
bénéficier des mêmes conditions sociales, économiques et politiques 
que le groupe dominant. Quant à la pureté raciale, elle n’est elle-même 
qu’un fétichisme le plus souvent contredit par l’exploitation sexuelle 
des minorités et par ses conséquences en matière de métissage, tandis 
que la réalité subséquente et avérée du passing, par lequel un certain 



695

nombre d’individus suffisamment clairs de peau parviennent à se 
faire transfuges, en passant secrètement du groupe dominé (noir) au 
groupe dominant (blanc), vient directement contredire la possibilité 
même d’une société biraciale sur le long terme. Face au monisme et 
à ses paradoxes, Locke suggère dès lors de systématiser les véritables 
dynamiques de la logique sociale. En soulignant que l’imitation n’est 
jamais uniquement l’imitation des élites par les masses, ou l’imita-
tion des dominants par les dominés, mais que l’interaction sociale, 
même restreinte, induit toujours nécessairement une influence réci-
proque des masses sur les élites, ou des groupes dominés sur les domi-
nants, Locke propose ainsi de privilégier l’imitation des couches popu-
laires, et notamment de leurs pratiques culturelles et artistiques, par 
les élites, et c’est dans cette perspective transformationnelle qu’en 
devenant le guide et le mentor du mouvement « Nouveau Noir », il 
encouragera les dynamiques de l’invention entre différents groupes 
sociaux et culturels (tels les écrivains et artistes blancs, et les écrivains 
et artistes noirs), comme « croisement des séries imitatives » ainsi que 
la définissait Tarde, tout en soutenant les initiatives avant-gardistes 
plutôt que les entreprises traditionnelles.

Enfin, par-delà cette systématisation du dialogisme social, Locke 
préconise de promouvoir une forme relationnelle fondamentale, la 
loyauté, en un véritable principe d’action. La loyauté, ainsi que l’avait 
souligné Simmel, est en effet un affect social qui n’apparaît qu’« en 
action réciproque avec la prolongation d’une relation » ; et pour être 
avant tout la formalisation d’un sentiment d’appartenance, elle n’en 
constitue pas moins, de cette manière, une des « conditions a priori de 
la société, sans lesquelles elle serait impossible » (Simmel, 1906/1999 : 
572). La proposition de Locke consiste à favoriser cet affect, la loyauté, 
afin de dépasser « les associations de fortune, sociales ou tradition-
nelles » (Royce, 1908/1946 : 8), ou l’esprit partisan qui dégénère parfois  
en racisme. Pour pallier dans le même temps les dangers du loyalisme, 
où « les loyautés en conflit peuvent susciter des troubles sociaux de 
nature générale », sans compter que « le fait que le loyalisme soit bon 
pour les gens loyaux ne suffit pas à décider laquelle des causes est juste  



696

quand diverses causes s’opposent les unes aux autres » (ibid. : 69), 
Locke s’inspire de l’un de ses maîtres philosophes à Harvard, l’idéa-
liste Josiah Royce, en instituant un principe de régulation à l’intérieur  
même du loyalisme. Ce principe, dit de la loyauté à la loyauté (loyalty 
to loyalty), consiste, d’une part, à « déterminer mon loyalisme par la 
considération du bien et du mal réel que la cause qui m’est proposée  
fait à l’humanité », et il vise, d’autre part, à ce « qu’il y ait à l’avenir plus 
de loyalisme dans le monde plutôt que moins ». On retrouve ainsi, avec 
ce principe de « loyauté envers la loyauté », ou de « fidélité envers la 
fidélité », le geste téléologique et réflexif de l’idéalisme, où la structure 
intentionnelle se prend elle-même pour fin, tandis que la fin constitue 
le moyen, et vice-versa ; mais ce geste finaliste s’accompagne d’une 
préoccupation toute pragmatique pour l’incidence de cette attitude 
dans l’expérience sociale, et il se conçoit dès lors, selon une nouvelle 
logique sociale, à savoir la logique du paradoxisme : « dans le choix et 
dans le service de la cause que vous devez servir loyalement, soyez, 
en toute occurrence, loyal envers le loyalisme » (ibid. : 75) ; ainsi, dans 
la défense et la pratique d’un nationalisme culturel noir, visez dans 
le même temps et toujours l’universel. C’est ce qui explique que dans 
son « psychographe » introductif à son essai « Values and Imperatives », 
Locke se présentait aussi comme un « cosmopolite culturel devenu, 
par la force des choses, un apôtre du racialisme culturel comme 
contre-mouvement défensif pour le Noir américain36 ».

LOCKE ET LE PLURALISME CULTUREL

Dans un hommage publié en 1957, intitulé « Alain Locke and 
Cultural Pluralism », puis dans un entretien accordé à une historienne 
américaine, Sarah Leff Schmidt, qui parut ensuite dans la thèse de 
cette dernière en 1973, Horace Kallen nous a livré deux précieux témoi-
gnages, qui sont autant des portraits de Locke que des récits de leurs 
connivences intellectuelles.

C’était en 1905 que j’ai commencé à forger la notion de pluralisme 

culturel, en lien avec mon enseignement. J’étais alors l’assistant 



697

de M. William James et de M. Santayana, et l’un de mes étudiants 

noirs, nommé Alain Locke, était un remarquable jeune homme 

– très sensible et très susceptible – qui insistait sur le fait qu’il était 

un être humain et que sa couleur de peau ne devrait pas faire de 

différence. Et bien sûr, c’était une erreur que d’insister là-dessus.  

Sa couleur devait faire une différence et devait être acceptée, 

respectée et appréciée pour ce qu’elle était. Deux ans plus tard, 

lorsque j’obtins une bourse pour Oxford, Locke s’y trouvait aussi, 

en qualité de lauréat d’une bourse Rhodes, et nous eûmes un 

problème parce que les boursiers Rhodes venus du Sud étaient 

des salopards. Ils organisèrent un dîner pour Thanksgiving 

auquel je refusais de participer parce qu’ils bannissaient la pré-

sence de Locke. Et il déclara alors de nouveau « Je suis un être 

humain », tout comme je l’ai expliqué plus tôt ; « Quelle différence 

cela fait-il ? Nous sommes tous des Américains. » Et nous dûmes 

alors discuter de la manière dont les différences produisent des 

différences, et c’est dans cette discussion que s’est forgée la for-

mule du « pluralisme culturel » comme celle du « droit d’être dif-

férent ». (Schmidt, 1973 : 34 ; citée par Stewart, 1979 : 127, et par 

Hutchinson, 1995 : 85)

Kallen voit ainsi dans divers épisodes de discrimination raciale  
l’expérience qui conduisit Locke à accepter sa différence, mais cette 
interprétation semble abusive dans la mesure où elle est contradictoire 
avec la réaction blessée, à l’époque, du jeune Afro-Américain. Face 
à une telle force des préjugés, Locke fut sans doute plus que jamais 
enclin à prendre une part importante à leur démystification – plutôt 
qu’à s’y soumettre ou à les endosser.

Pour Kallen, en revanche, 

[…] Locke – un homme fier et sensible, qui fut pénalisé par les 

« Blancs » pour sa peau plus sombre, chose bien accidentelle du 

point de vue de l’esprit – en vint à abandonner l’idée de l’éga-

lité comme identification, de la similitude avec les Blancs, pour 



698

proclamer l’égalité comme une parité dans et par sa différence 

vis-à-vis des Blancs ; c’est de là qu’il en vint à concevoir l’entre-

prise humaine comme une intercommunication libre, amicale, 

créative entre des personnes différentes, et comme leur enrichis-

sement réciproque. (Kallen, 1957 : 121)

Kallen mélange ici deux réactions bien distinctes, dans le dessein 
de s’inféoder Locke37. Certes, ce dernier insistera continuellement, 
plus tard, sur l’interaction, l’interpénétration et le « branchement » des 
cultures entre elles, ainsi que sur leur égale valeur. Mais les différences 
qu’il relevait d’une culture ou d’un groupe socio-historique à un autre 
ne furent jamais pour lui, au rebours de Kallen, des différences subs-
tantielles, inhérentes à des types distincts d’humanité ; elles étaient 
interprétées exclusivement comme des différences fonctionnelles, 
liées à des évolutions historiques et à des contacts culturels dissem-
blables. Son anthropologie philosophique consistait précisément  
à rechercher, d’une part, les facteurs d’interpénétration, pour trouver 
ainsi les dénominateurs communs ou ce qu’il appelait les analogies 
culturelles (« culture-cognates ») ; d’autre part, l’action de Locke visait 
à en produire toujours de nouveaux, en particulier grâce à la création  
artistique38. Il maintint ainsi constamment une profonde exigence 
d’unification, issue de son idéalisme roycien, tout en reconnaissant 
avec James la pluralité des expériences sociales et culturelles, mais 
jamais il n’interpréta le pluralisme à la manière de Kallen, qui tenait 
les différences pour constitutives et irréductibles.

De la vision philosophique de James, Kallen avait surtout retenu 
son insistance pragmatique selon laquelle « des différences doivent 
faire des différences »39 ainsi que sa conception de l’univers pluraliste 
comme une « république fédérale » ; et en la transposant au domaine 
social et culturel, il se trouva disposé, par militantisme sioniste,  
à verser dans un certain essentialisme. Pourtant, cette lecture du 
pluralisme jamésien était d’autant plus erronée qu’elle était infidèle  
à son esprit. James, en effet, se défiait autant du monisme et des méta-
physiques de la substance que de « la logique de l’identité ». Celle-ci 



699

découlait, certes, de la nécessité pratique, pour l’esprit, d’être sélectif 
au niveau de l’expérience, de morceler le réel, et de le simplifier en vue 
de l’action, mais les deux axiomes, depuis les Grecs, de cette « logique 
de l’identité » (« ce qu’est une chose nous est dit par sa définition »,  
et « la réalité est faite d’essences, non d’apparences »)40 allait non seule- 
ment à l’encontre de sa conception de l’existence, immédiatement  
ressentie comme une profusion de connexions, toujours en excès de 
ce que l’on en peut dire, mais aussi à l’encontre de sa conception du 
moi comme produit à tout instant par une infinité de relations.

Dans un essai intitulé « A Critique of Pure Pluralism », Werner 
Sollors a par ailleurs souligné la position ambiguë de Kallen : tout en  
s’opposant au racisme des Rhodes Scholars du Sud, sa correspondance  
avec Barrett Wendell, à la même époque, révélait un assentiment 
total à la répugnance qu’exprimait son professeur à l’égard des Noirs 
(Sollors, 1986 : 250-279). C’est ainsi que Kallen, par purisme identi-
taire, exclura de son pluralisme la réalité interraciale et intercultu-
relle et optera finalement pour un « fédéralisme » qui exacerbait les 
différences ethniques. Ce fédéralisme était essentiellement envisagé 
par Kallen comme une orchestration des « harmonies européennes » 
(Hutchinson, 1995 : 86), indépendamment des interactions avec les 
cultures non-européennes. Le sociologue Robert Ezra Park (1864-
1944), fondateur de l’École de Chicago, notait à cet égard dans une 
recension :

M. Kallen […] voudrait ajouter une fédération des races à la fédéra-

tion des États. Le peuple (people) américain n’a pas encore abordé 

correctement ce problème. Mais le Ku Klux Klan et la propagande 

nordique ont incontestablement pavé le chemin pour une telle 

constellation nouvelle des forces structurantes de la vie cultu-

relle en Amérique. (Park, 1925 : 260)41 

Le pragmatiste John Dewey réagira tout aussi vigoureusement  
contre l’essai de Kallen, « Democracy versus the Melting Pot », 
paru en février 1915 dans le magazine The Nation, en dénonçant le 



700

ségrégationnisme inhérent au nativisme de l’auteur et à sa conception  
d’une démocratie pluraliste comme un orchestre d’identités marquées  
mais discrètes : le tiret que l’on peut trouver, par exemple, dans l’expres- 
sion Africain-Américain, devait, selon Dewey, unir plutôt que séparer,  
et le philosophe mettait en garde ses lecteurs :

Ce serait une chose dangereuse pour chaque facteur que de  

s’isoler, dépendre de son passé pour vivre, et tenter alors de s’im-

poser aux autres éléments ou de vouloir préserver son intégrité 

en refusant d’accepter ce que les autres cultures ont à offrir42.

Locke ne défendra pas autre chose dans ses multiples articles et 
chapitres d’ouvrages sur les relations interraciales et interculturelles : 
« chaque culture doit être traitée comme spécifique et comme étant 
hautement composite. […] Une culture ne peut être expliquée que 
comme la résultante de la rencontre et de l’influence réciproque de 
plusieurs courants culturels, des contributions de plusieurs peuples », 
écrivait-il ainsi dans un article de 1924 (Locke, 1924 : 290-299 ; repris  
in Harris, 1989 : 187-199, citation : 194-195), au moment où il commençait  
à préparer le numéro spécial du Survey Graphic, qui allait donner nais-
sance à l’anthologie du New Negro. En introduction à son anthologie 
de textes anthropologiques, historiques et sociologues, When Peoples 
Meet (1942), il rappellera de même que

[c]haque culture, lorsqu’on l’examine, s’avère être dynamique et 

en constante transformation, avec dans l’ensemble une tendance 

croissante à devenir de plus en plus composite, au sens où elle 

incorpore de plus en plus des aspects d’autres cultures avec les-

quelles elle se trouve en contact. […] Les cultures peuvent déve-

lopper de la complexité grâce à un certain développement interne 

ou une certaine variation, mais la principale (et de loin) source 

de croissance culturelle et de développement semble toujours 

provenir des forces du contact externe. […] De nombreux jaillis- 

sements internes de développement culturel ont également été le 

résultat des effets stimulants et de part et d’autre fécondants du 



701

contact culturel. La civilisation est largement le produit cumulatif  

et le résidu de ce processus de contact, d’échange et de fusion 

entre les cultures, processus qui va toujours s’élargissant. Dans 

les temps et les conditions modernes, où les mécanismes d’inter- 

communication sont multipliés et où les contacts entre les 

groupes augmentent donc inévitablement, les cultures tendent 

à devenir de plus en plus hybrides et composites. (Locke & Stern, 

1942 : 6-8 ; repris in Molesworth, 2012 : 345-346)

C’est donc quelque peu abusivement que Kallen annexe Locke dans 
la conception et la défense de son « pluralisme culturel » (Kallen, 1957 : 
119). Dans la notule autobiographique qu’il rédigea pour l’anthologie 
philosophique de Hook et Kallen en 1935, Locke se référa certes lui-
même à cette expression pour qualifier sa vision du monde, ou, plus 
précisément, « la rationalisation de son histoire personnelle »43. En 
choisissant de parler de « rationalisation » à propos du « pluralisme 
culturel », Locke manifestait pourtant très clairement la distance qu’il 
entendait maintenir avec cette conception philosophique, ou plus pré-
cisément avec son acception courante comme « droit à la différence », 
qui s’apparentait souvent à un « devoir d’être différent » (« it had to 
make a difference »).

LOCKE ET LA RENAISSANCE NOIRE

Recruté à Howard University en 1912, pour y enseigner la littérature 
anglaise et la philosophie, Locke y restera jusqu’à sa retraite en 1953,  
à l’exception de deux interruptions – entre 1916 et 1918, où il paracheva 
sa formation doctorale à Harvard, puis entre 1925 et 1927, où il fut durant 
deux ans mis à pied pour avoir contesté les différences salariales entre 
enseignants blancs et enseignants noirs et avoir insisté pour établir un 
programme de recherches en études africaines44. Ces années d’éloigne-
ment du monde académique n’en furent pas moins particulièrement 
fructueuses, puisqu’elles permirent à Locke de devenir, au milieu des 
années vingt, l’un des chefs de file de la « Renaissance de Harlem », ce 
mouvement culturel qui domina et structura la production artistique, 



702

littéraire et critique afro-américaine durant près d’une décennie, entre 
1925 et 1935, et qui, ce faisant, influença grandement, outre-Atlan-
tique, l’éveil de la négritude chez les Antillais et les Africains franco-
phones à Paris.

Tous les historiens de la Renaissance de Harlem datent l’essor du 
mouvement « Nouveau Noir » d’un banquet interracial qui eut lieu au 
Civic Club, un restaurant new-yorkais, le 21 mars 1924, et dont Locke fut 
le maître de cérémonie45. Organisée à l’initiative de Charles S. Johnson, 
afin de promouvoir la génération montante des écrivains noirs, cette 
prestigieuse soirée rassembla pour quelques heures, dans l’un des 
rares établissements mixtes de la ville, presque tout ce que la société 
américaine comptait alors de « Niggerati » et de « Negrotarians » – ainsi 
que Zora Neale Hurston désignait, d’un côté, les lettrés et intellec-
tuels noirs et, de l’autre, les penseurs négrophiles ou mécènes blancs.  
Il y avait, parmi les premiers, des membres de la vieille garde (Du Bois, 
James Weldon Johnson), mais surtout des représentants de la nouvelle 
génération (Eric Walrond, Jessie Fauset, Gwendolyn Bennett, Georgia 
Douglas Johnson, Countee Cullen, Langston Hughes, et Locke) : les 
deux absents notables étaient Claude McKay, alors en Europe, et Jean 
Toomer, qui avait décliné l’invitation. Tous les participants afro- 
américains finançaient le dîner, y compris celui des « invités blancs » 
qui comptaient, de leur côté, de nombreux écrivains ou penseurs ayant 
(de près ou de loin) montré de l’intérêt pour la situation, ou même écrit 
des textes sur la vie des noirs américains (John Dewey, Robert Kerlin, 
H. L. Mencken, Eugene O’Neill, Ridgeley Torrence, T. S. Stribling, 
Clement Wood, et divers contributeurs du journal The Nation : Carl 
Van Doren, Heywood Broun, Freda Kirchwey, Konrad Bercovici…)46 ; 
il y avait aussi des activistes défendant la cause noire et des éditeurs 
favorisant la littérature noire (William H. Baldwin III et Roger Baldwin, 
respectivement fils et neveu d’un riche propriétaire de chemin de fer 
et membre fondateur de la National Urban League ; Oswald Garrison 
Villard, historien à Harvard, membre fondateur de la National 
Association for the Advancement of Colored People (NAACP), et pro-
priétaire, par héritage, du journal The Nation ; Paul Kellogg, directeur 



703

du Survey ; Joel Spingarn, fondateur de la NAACP ; Albert Barnes, 
millionnaire féru d’« art nègre » qui avait fait fortune dans l’industrie 
pharmaceutique ; Horace Liveright qui, avec Charles Boni, Alfred 
Harcourt et Donald Brace, était alors l’un des rares éditeurs à publier  
des livres écrits sur les Afro-Américains ou par des écrivains et intel-
lectuels noirs)47. C’est au terme de ce dîner, ponctué de plusieurs allo-
cutions et rythmé par diverses lectures, que Paul Kellogg approcha 
Locke avec l’idée de consacrer un numéro spécial de son magazine 
à Harlem, et d’offrir ainsi une tribune aux écrivains et artistes noirs.

Le projet du Survey Graphic, développé sur près d’un an, s’avéra, 
dans son corpus, la collusion de plusieurs réseaux48. La plupart de 
ses contributeurs évoluaient en effet dans la constellation dessinée  
par les associations et revues mobilisées par la question noire : il y 
avait ainsi des plumes de The Nation (James Weldon Johnson, Walter 
White, W. E. B. Du Bois, Locke, Langston Hughes et le roumain Konrad 
Bercovici), dont beaucoup étaient aussi des contributeurs du maga-
zine de la NAACP, The Crisis, fondé en 1916 et dirigé par Du Bois, ou plus 
récemment du magazine Opportunity lancé en 1923 par la National 
Urban League (son rédacteur en chef Charles S. Johnson, mais aussi 
Alain Locke, Countee Cullen, Langston Hughes, Georgia Douglas 
Johnson, George E. Haynes, ainsi que Melville Herskovits, alors étu-
diant de Boas, et qui avait présenté dans les colonnes du journal  
les statistiques de ses recherches anthropométriques sur les varia-
tions des types raciaux) (Lewis, 1989 : 95). De nombreux encarts publi- 
citaires témoignaient par ailleurs de cette collusion des réseaux : on 
trouvait, dispersés dans le Survey Graphic, des pages entières d’infor-
mations sur les activités de la National Urban League (p. 622-623, p. 715) 
et de la NAACP (p. 704-705), mais également des offres d’abonnement 
à Opportunity (p. 703) et The Crisis (p. 624), ainsi que des réclames et 
des souscriptions pour des ouvrages sur le monde noir publiés chez 
Schirmer Inc. (p. 702), ou chez Boni & Liveright (p. 707 et p. 725).

Sur le plan de ses contenus, le volume était principalement consti-
tué d’essais (sociologiques, historiques, journalistiques et critiques), 



704

lesquels avaient été sollicités et produits pour les circonstances, et se 
trouvaient souvent mis en dialogue avec des illustrations (portraits, 
dessins, photographies) ou des textes littéraires (poèmes, nouvelles)49, 
fréquemment issus d’autres journaux50.

Ces mises en réseau et ces dérivations des discours généraient un 
corpus dynamique et interactif, toujours branché sur d’autres, notam-
ment grâce aux listes bibliographiques établies à la fin du volume : on 
y trouvait des ouvrages généraux par et sur les Noirs, des études socio-
logiques, historiques ou culturelles, des titres de magazines, ainsi que 
des œuvres de fiction, de théâtre ou de poésie51.

Ces procédés allaient de fait constituer le principal moteur dans la 
production du New Negro : quelques mois avant la parution du Survey 
Graphic, Paul Kellogg avait informé Locke que les éditeurs Charles 
Boni et Horace Liveright s’offraient de republier les matériaux de ce 
numéro spécial sous la forme d’un livre52. C’était pour l’intellectuel 
noir l’occasion rêvée de « mieux traiter certains thèmes et d’inclure 
de nouveaux matériaux »53. Locke fit ainsi paraître, en décembre 1925, 
une anthologie beaucoup plus volumineuse qui, tout en prenant le 
Survey Graphic pour « noyau », augmentait singulièrement tous les 
corpus (sociologiques, littéraires et artistiques) en amplifiant les pro-
cédés de branchement et de dérivation. Il y avait non seulement de 
nouveaux textes critiques, mais également un point de vue socio- 
logique élargi, ainsi qu’une plus vaste perspective historique : la pre-
mière partie de l’anthologie – « sur la Renaissance Nègre » – intégrait 
désormais un essai de William Stanley Braithwaite sur « Le Nègre dans 
la littérature américaine », originellement paru dans The Crisis en 1919, 
ainsi que deux textes sur le théâtre noir, l’un signé de Montgomery 
Gregory, collègue de Locke à Howard et contributeur d’Opportunity, 
l’autre écrit par Jessie Fauset, l’éditrice littéraire de Crisis, tandis que 
le frère de cette dernière, Arthur Huff Fauset, proposait un essai sur 
« la littérature populaire du Nègre américain ». Locke avait de son côté 
synthétisé un certain nombre d’articles qu’il venait de publier dans 
Opportunity, et ajouté ainsi deux nouveaux essais signés de sa plume : 



705

l’un sur « les Spirituals », qui permettait d’ajouter quelques partitions 
de musique à l’anthologie, et l’autre sur « l’héritage des arts ances-
traux », où l’essayiste proposait ses considérations sur la littérature, la 
musique et la sculpture noires. Quant à la seconde partie de l’anthologie  
– plus proprement journalistique et sociologique, et qui portait sur « le 
Nouveau Noir dans le Nouveau Monde » –, elle incluait désormais un 
essai de Paul Kellogg sur « les pionniers noirs », une version remaniée  
et singulièrement augmentée de l’essai de Charles S. Johnson sur 
les travailleurs noirs dans les villes du Nord, un article d’E. Franklin 
Frazier sur la naissance d’une classe moyenne noire à Durham, ville 
de province typique en Caroline du Nord, deux essais sur les univer-
sités noires américaines (l’un sur Howard University, par Kelly Miller, 
l’autre sur les instituts Hampton et Tuskegee, par Robert R. Moton), et, 
pour finir, un reportage de W. E. B. Du Bois sur la situation des peuples 
noirs dans le monde, et plus particulièrement dans les colonies afri-
caines54. Le corpus littéraire devenait parallèlement beaucoup plus 
riche : outre des poèmes ou des nouvelles parus dans diverses revues55, 
l’anthologie rassemblait également un certain nombre de textes qui 
avaient récemment obtenu des prix littéraires : dans la foulée de Crisis, 
le magazine Opportunity avait en effet annoncé, en septembre 1924, 
la création de concours dans plusieurs catégories (poésie, nouvelle, 
théâtre, essai…), « afin d’encourager », selon les termes de Charles S. 
Johnson, « un marché pour les écrivains noirs et pour la littérature 
par et sur les Noirs, de mettre ces écrivains en contact avec le monde 
général des lettres, et de stimuler et favoriser un type d’écriture qui 
s’émancipe de la propagande délibérée et de la simple littérature de 
protestation » (cité in Bontemps, 1972 : 227)56. La première cérémonie 
des récompenses eut lieu dans un restaurant de la 5e Avenue en mai 
1925 ; Hughes obtint le premier prix de poésie pour « The Weary Blues », 
talonné par Cullen (2e prix avec « To One Who Said Me Nay ») et finale-
ment ex aequo avec lui pour le 3e, tandis qu’Helene Johnson obtenait 
une mention pour « The Road » ; John Matheus (auteur de « Fog »), Zora 
Neale Hurston (avec « Spunk »), et Eric Walrond (grâce à « Voodoo’s 
Revenge ») furent lauréats des prix de la nouvelle ; Franklin Frazier 
fut classé premier pour un essai sociologique « sur l’égalité sociale », 



706

et Sterling Brown second pour un essai critique sur « Roland Hayes ». 
La plupart de ces textes furent opportunément intégrés à l’anthologie 
du New Negro, au même titre qu’une pièce de théâtre (« Compromise », 
de Willis Richardson), en sus de quelques Spirituals et de certaines 
histoires populaires, à mi-chemin entre conte et chanson57. Enfin, 
d’autres compositions originales (« The Palm Porch », d’Eric Walrond, 
« Sadhji », de Bruce Nugent, « The Day-Breakers », d’Arna Bontemps, 
« Enchantment », de Lewis Alexander, « Song » de Gwendolyn Bennett) 
trouvaient là une première publication.

Les étapes qui conduisirent à l’anthologie du New Negro sont donc 
en elles-mêmes riches d’enseignements sur ses mobiles, que l’on peut 
synthétiser en trois points.

1. Il s’agit, sur les plans historiques et culturels, de manifester tout  
à la fois des lignes de continuité et des points de rupture : des transferts 
se sont opérés de l’Afrique en Amérique, mais d’importantes transfor-
mations ont également eu lieu ; des échanges se sont produits entre 
le monde noir et le monde blanc, mais il ne s’en est pas moins déve-
loppé une culture afro-américaine singulièrement originale ; il faut par 
conséquent tâcher de se réapproprier, de la manière la plus rigoureuse 
et la plus scientifique possible, un double héritage africain et afro-amé-
ricain, mais il faut également l’intégrer à la modernité contemporaine, 
et favoriser ainsi le développement de nouvelles pratiques et de nou-
velles formes.

2. Sur le plan social et politique, mais également sur le plan écono-
mique, il s’agit de manifester l’émergence, dans la société américaine, 
de nouveaux points de vue qui vont de pair avec les nouvelles menta-
lités qui animent le groupe noir : désormais priment la volonté d’auto- 
détermination ainsi qu’un puissant esprit d’entreprise ; et ces facteurs 
de changement – qui sont autant de mobiles d’action – n’en font que 
rendre les inégalités plus intolérables et dangereuses.



707

3. Enfin, sur le plan discursif, il s’agit de prendre acte d’une énon-
ciation qui s’élabore désormais à la croisée des cultures, des pratiques 
artistiques, des genres de discours et des disciplines scientifiques : 
c’est cette singulière énonciation qui fait du New Negro un texte si 
fécond, mais c’est également elle qui rend son positionnement si dif-
ficile à cerner.

Les réagencements opérés par Locke dans la composition de son 
anthologie furent, dans une très large mesure, déterminés par les 
nouveaux impératifs et la nouvelle audience visée par ce volume. Le 
numéro du Survey Graphic avait principalement été conçu à destina-
tion des Noirs des villes, des associations caritatives et des travailleurs 
sociaux : ses ventes exceptionnelles (plus de 42 000 exemplaires, soit 
le double de sa circulation habituelle) avaient été dopées par les achats 
massifs effectués par des philanthropes comme Albert Barnes, George 
Foster Peabody et Joel Spingarn, aux fins d’en assurer la distribution 
gratuite dans les instituts d’aide sociale et de formation. Avec le New 
Negro, c’était désormais « l’ensemble des collèges et des universités », 
ainsi que le grand public qui étaient visés : il s’ensuivit une atténua-
tion du radicalisme politique et social, ainsi qu’un rééquilibrage du 
volume en faveur des textes et des essais littéraires. On a, par la suite, 
souvent critiqué Locke pour son « manque d’audace » et pour son « éli-
tisme » dans ses choix éditoriaux, mais, ainsi que l’a très bien montré 
George Hutchinson, cela revient souvent à instruire un procès inique 
sans disposer de toutes les pièces. Si le New Negro manque d’articles 
offensifs sur le plan économique et social, la faute n’en saurait évi-
demment incomber à son seul éditeur, mais appartient également 
aux contributeurs qui n’ont pas su ou pas voulu remettre les articles 
sollicités dans les délais impartis58.

On passait ainsi d’un numéro spécial qui comptait vingt-cinq contri-
buteurs, parmi lesquels cinq Blancs et quatre femmes (deux essayistes, 
deux poétesses), à une anthologie qui rassemblait trente-huit auteurs, 
parmi lesquels il n’y avait plus que trois Blancs, mais désormais huit 
femmes (cinq poétesses, deux essayistes, une nouvelliste). Le plan 



708

d’ensemble et la redistribution des articles étaient également singu-
lièrement altérés : on passait d’une structure en trois parties (« Harlem, 
The Greatest Negro Community in the World » ; « The Negro Expresses 
Himself », « Black and White – Studies in Race Contacts ») à un livre 
en deux volets (« The Negro Renaissance » ; « The New Negro in a New 
World »). Il s’opérait de surcroît certains glissements, puisque les 
poèmes de McKay ou de Langston Hughes auparavant insérés dans 
divers articles rejoignaient désormais le florilège plus spécifiquement 
poétique des « jeunes qui prennent la parole » (« Youth Speaks »), tandis 
que d’autres poèmes étaient à nouveau éparpillés entre divers essais 
critiques sur la musique ou l’histoire culturelle et littéraire (« Negro 
Dancers », « Song », « Jazzonia » et « Heritage ») ; enfin, l’essai de James 
Weldon Johnson rejoignait la seconde partie de l’anthologie, plus 
proprement « sociologique », où il ne subsistait plus qu’un seul texte 
« littéraire », le poème « The Road » d’Helene Johnson. De même, les 
illustrations de Winold Reiss, qui dominaient le numéro du Survey 
Graphic, étaient désormais réduites à un moindre rôle, puisque de 
sa main subsistaient surtout ses magnifiques portraits de quelques 
anonymes (une « Madone noire », une bibliothécaire, deux maîtresses 
d’école) et de grandes figures artistiques, littéraires et intellectuelles 
noires (les chanteurs Paul Robeson et Roland Hayes, les écrivains 
Jean Toomer, Countee Cullen, James Weldon Johnson, les penseurs 
et éducateurs Alain Locke, Elise J. McDougald, Charles S. Johnson, 
Robert Russa Moton, Mary McLeod Bethune, W. E. B. Du Bois) ainsi 
que quelques motifs décoratifs récurrents, en début et fin d’article ou 
de section. La part belle était offerte à l’un de ses disciples afro-améri-
cains, Aaron Douglas, dont les dessins venaient tantôt illustrer certains 
textes (« Sadhji », p. 112 ; « The Emperor Jones », p. 152 ; « Roll Jordan 
Roll », p. 196 ; « An’ The Stars Began To Fall », p. 198 ; « Music », p. 216 ; 
« The Spirit of Africa », p. 228 ; « From the New World », p. 270), tantôt 
proposer de singulières échappées symboliques et contemplatives 
(« Meditation », p. 54 ; « Rebirth », p. 56 ; « The Poet », p. 128 ; « The Sun-
God », p. 138).



709

En dépit de ses inévitables manquements – avec la représenta-
tion encore insuffisante des femmes ou la présence simplement allu-
sive du garveyisme, mouvement qui connaissait pourtant son apogée  
à cette époque, et par sa conséquente atténuation des revendications 
politiques et sociales qui animaient désormais les « masses noires » –, 
l’anthologie de Locke parvenait donc à accomplir un puissant reposi-
tionnement selon trois axes déterminants : d’abord l’expression de soi, 
où le réalisme primait désormais sur la « respectabilité » ou la « repré-
sentativité » qui obsédaient la vieille garde59 ; ensuite la polyphonie, où 
la pluralité des points de vue permettait d’esquisser un champ dyna-
mique d’émulations et de conflits, de rivalités et d’échanges ; enfin 
l’expérimentation formelle, où les formes populaires prenaient l’avan-
tage sur les formes canoniques, et où l’on cherchait à tisser des liens 
de plus en plus féconds entre littérature, musique et arts plastiques.

Après un portrait d’une « Madone noire » par Winold Reiss, The New 
Negro s’ouvre ainsi sur un singulier envoi : « Ce volume est dédié  
à la plus jeune génération60 », – adresse immédiatement suivie d’une 
portée reproduisant, sur trois mesures et dix temps, un extrait de spiri- 
tual qui sert dès lors de pré-texte à toute l’anthologie : « Oh, lève-toi et 
brille, car ta Lumière est en train d’advenir61. » Outre l’évidente filiation 
avec Du Bois, dont les chapitres des Âmes du Peuple Noir s’ouvraient 
invariablement sur des extraits des « Chants de douleur », cette dédi-
cace instaure d’emblée plusieurs clés à la lecture du volume. Celui-ci 
se présente spontanément comme l’incontournable chaînon entre le 
passé et l’avenir : il redonne vie à une parole « traditionnelle » (c’est-à-
dire collective et anonyme) ; mais, dans le même temps, il se destine 
aux générations futures (ainsi que l’indique le comparatif d’inten-
sité : « to the younger generation »), ou plus étroitement s’offre comme  
tribune à celle qui vient de faire son entrée sur la scène littéraire. Par 
ailleurs, sur dix enchaînements de notes, et dans un rythme subti-
lement syncopé (avec, entre autres, l’expression « a’com-ing » qui 
est strictement motivée et développée par des raisons musicales),  
l’extrait de partition parvient à faire entendre une singulière tonalité 
spirituelle, tout en délivrant une annonce sublime sur « l’avènement 



710

de la Lumière ». À ces remarques s’ajoute un double constat : d’abord, 
aucune couleur de peau n’est spécifiée dans la dédicace ; quant à l’ex-
trait musical, il est noté pour deux voix qui chanteraient à l’unisson : 
on est ainsi naturellement conduit à interpréter cet « avènement des 
Lumières » dans la perspective interraciale si chère à Locke ; l’antho-
logie du New Negro serait donc l’expression d’un nouvel âge, celui des 
« Lumières Noires », ainsi qu’une prise de parole qui s’inspire forte- 
ment des traditions musicales héritées de l’expérience culturelle et 
sociale des Noirs Américains (Mangeon, 2004).

Après la dédicace (suivie d’un « avant-propos », puis de la table 
des matières), venait l’essai de Locke sur « Le Nouveau Noir », seuil 
commun au Survey Graphic et à l’anthologie, qui représentait par 
conséquent la véritable entrée dans la matière du volume. Ce texte, que 
Claude McKay (1970 : 313) jugeait « sinueux et sans fil conducteur » nous 
apparaît au contraire, pour ces mêmes raisons, très subtilement repré-
sentatif, en réalité, de l’esprit et de la composition du New Negro, ainsi 
que largement programmatique de ses thèmes et de leurs variations.

Son incipit affirme que « dans la dernière décennie, quelque chose 
qui échappe à la surveillance et à la vigilance des statistiques s’est pro-
duit dans la vie du Noir Américain », puis caractérise ce phénomène 
comme « l’émergence d’une nouvelle psychologie qui vibre dans la plus 
jeune génération », allant de pair avec « l’éveil d’un nouvel esprit dans les 
masses », opérant ou participant de fait à une double transformation, 
celle de « la vie noire » et celle de la « société américaine ». Dès l’intro- 
duction – voire même dès son premier paragraphe – se trouvent ainsi 
établis certains thèmes essentiels de l’anthologie : l’insuffisance des 
seuls points de vue sociologique, économique ou politique, et l’intérêt  
de les conjoindre aux points de vue artistique et littéraire ; la coïnci- 
dence entre les aspirations de « la jeunesse » et celles des « masses », et 
la collusion qui doit donc s’ensuivre entre « les élites » et « le peuple » ; 
une dynamique du changement qui refuse désormais tous les dua-
lismes, les dichotomies sociales comme les schizoïdies individuelles 
ou collectives, et qui tout à la fois engendre de nouvelles mentalités 



711

(ou de nouvelles « notions communes ») et débouche sur de nouveaux 
modes d’action (indexés sur la solidarité et la coopération), tant dans 
le groupe noir que dans la société américaine dans son ensemble.

On retrouve là certaines préoccupations propres à Locke, notam-
ment son singulier intérêt pour « les attitudes dans la vie », ou son 
attention toute particulière pour les conversions de valeur, les varia-
tions d’humeur, les contrastes de tonalité affective, les doubles postu- 
lations ou plus simplement « l’entre-deux ». Parallèlement, c’est un 
véritable paradoxisme qu’incarne cette nouvelle culture en gésine, 
avec l’étrange conjonction entre américanisme et racialisme qui s’éta-
blit chez les Afro-Américains. Locke opère ainsi une identification 
fort iconoclaste entre « l’esprit américain » et la « nouvelle psycho- 
logie noire », entre l’ancienne mentalité des immigrants de l’Est ou des 
pionniers de l’Ouest et l’esprit d’entreprise des Noirs du Sud et du Nord.

Ce qui motive ainsi l’anthologie, dans ce nouveau contexte culturel,  
économique et social, c’est tout à la fois la volonté de manifester ces 
changements d’attitude, et le désir d’en comprendre les conditions 
et les modalités ; mais c’est également la nécessité d’en rendre tout 
le crédit et toute l’initiative au peuple, « à la matrice paysanne », au 
« paysan migrateur », et l’envie d’y faire participer l’élite intellectuelle 
et urbaine. Ces processus de conversion, ces transferts du Sud au Nord, 
ces rencontres et ces interactions constantes entre catégories sociales 
ou groupes culturels, et les fécondes influences des pratiques popu-
laires noires sur les écrivains, artistes et penseurs des métropoles font 
alors d’Harlem un lieu privilégié et, pour ainsi dire, une illustration 
paradigmatique du mouvement « Nouveau Noir ».

La perspective interactive favorise dès lors toutes les comparaisons ; 
et par dérivation, tous les branchements deviennent eux-mêmes réali- 
sables : on se trouve dans une situation inédite, où certains parallèles 
peuvent s’établir avec « les centres naissants, en Europe, de l’expres-
sion et de l’autodétermination des peuples », tandis que certains liens 
se tissent ou se renouent avec les peuples africains et leurs diasporas.



712

Il ne s’agit donc pas seulement d’une « Renaissance Noire » en 
Amérique, mais bel et bien d’« un Nouveau Noir dans un Nouveau 
Monde » construit comme une configuration transatlantique renversée.  
À l’inverse du triangle institué unilatéralement par l’Europe entre 
elle-même, l’Afrique et l’Amérique, où les relations fonctionnaient 
toujours à sens unique, et dont la structure pyramidale se retrouvait  
jusque dans l’ordre économique, politique et social, il se générait 
désormais un autre triangle qui, pour sa part, fonctionnait toujours  
à double sens, selon une logique de l’interaction et de l’influence réci-
proque, de l’échange et de l’émulation, une logique des rivalités et 
des emprunts, des conservations et des transformations. Un nouveau 
triangle qui n’aurait donc plus vraiment de sommet, mais seulement 
des angles ou des points de vue toujours en double relation, et des réci-
procités mimétiques qui, par conséquent, ne s’opèrent jamais sans  
l’intervention d’un modèle extérieur, tout à la fois réel et imaginaire, 
fantasmé et intériorisé, aimé et repoussé, – que ce modèle soit l’Europe,  
dans le cas de la relation entre Amérique/Antilles et Afrique, ou 
l’Afrique, dans le cas de celle entre Amérique/Antilles et Europe… 
C’est dans ces relations triangulaires, ce « Nouveau Monde », que  
s’engendrent les nouvelles identifications ainsi que les nouvelles  
pratiques littéraires, musicales et artistiques dont l’anthologie du New 
Negro se veut le manifeste et le creuset.

Tous ces thèmes, Locke les développe dans un propos volontai-
rement circulaire – ou plutôt qui se déroule par spirales successives, 
ainsi que l’on peut aisément le constater dans le jeu des citations et 
de leurs résonances, à quelques pages de distance. Ce n’est évidem-
ment point de la maladresse, ni un manque de maîtrise ou de cohé-
rence, mais bien un moyen de manifester – jusque dans l’écriture – 
les ruptures, les reprises et les branchements qu’effectue le mouve-
ment « Nouveau Noir », ainsi qu’une manière de signaler qu’il s’agis-
sait moins d’arriver quelque part que de restituer une orientation, et 
qu’il n’est point tant question d’incarner un état définitif que d’expri-
mer un processus en pleine gestation. Il y a enfin, dans son essai, de 
fréquentes alternances des points de vue (sociologiques, historiques, 



713

psychologiques et critiques), ainsi qu’un jeu très fécond sur les cita-
tions, par lequel des extraits de poèmes viennent éclairer le propos, 
des formules ou des titres bien connus sont naturellement intégrés  
à la prose62. Tout cela permet à l’auteur de tisser, par simples mentions 
décalées, d’implicites réseaux de « significations communes » ou de 
« polémiques cachées » entre des positions souvent fort diverses et 
parfois antithétiques ; dans le même temps, ces procédés citationnels 
invitent sans cesse le lecteur à pratiquer la vigilance herméneutique.

L’article de Locke entre ainsi en relation presque paradigmatique 
avec la composition du volume orchestré selon une semblable récur-
rence de thèmes déclinés avec de si subtiles variations, ou selon une 
telle pluralité des genres et une si remarquable polyphonie des voix 
que l’on pourrait assurément comparer l’ensemble à une suite jazz, où 
instruments et voix improvisent sur quelques thèmes essentiels et en 
proposent diverses versions, en fonction de tonalités et tempos spon-
tanément adoptés, accentués, transformés ou transgressés. Mais « Le 
Nouveau Noir » résonne également en profondeur avec la démarche 
philosophique d’Alain Locke : on y retrouve ses préoccupations prag-
matistes pour le changement social ou les mutations de la sensibilité, 
ainsi que la prédilection pour le paradoxisme qui lui fait embrasser, 
dans un même mouvement, des postulations en apparence contra-
dictoires, mais en réalité complémentaires. C’est pour l’ensemble de 
ces raisons que cet essai nous paraît représentatif de la contribution 
de son auteur au pragmatisme dans son rapport à la question raciale 
et pluriculturelle.



714

BIBLIOGRAPHIE
Akam Everett Helmut (1989), Pluralism and the Search for Community, The Social 

Thought of American Cultural Pluralism, New York, Rochester, University of 
Rochester.

Appiah Kwame Anthony (2012 [2010]), Le Code d’honneur, comment adviennent 
les révolutions morales, trad. par Jean-François Sené, Paris, Gallimard (« NRF 
Essais »).

Bergson Henri (1896), Matière et Mémoire. Essai sur la relation du corps à l’esprit, 
Paris, Félix Alcan.

Bergson Henri (1959), L’Énergie spirituelle, in Œuvres, Paris, Presses 
universitaires de France.

Bergson Henri (1972), Mélanges, Paris, Presses universitaires de France.
Boas Franz (1989), « The Instability of Human Types », in George W. Stocking Jr. 

(dir.), A Franz Boas Reader. The Shaping of American Anthropology, 1883-1911, 
Chicago & Londres, The University of Chicago Press, p. 214-218.

Bontemps Arna (1972), The Harlem Renaissance Remembered, New York, Dodd/
Mead.

Braithwaite William Stanley (1925), « The Negro in American Literature », in 
The New Negro.

Brentano Franz (1944), Psychologie du point de vue empirique, trad. et préf. de 
Maurice de Gandillac, Paris, Aubier.

Brentano Franz (1978), Grundlegung und Aufbau der Ethik, Hamburg, F. Meiner.
Brentano Franz (1988), Grundzüge der Äesthetik, Hamburg, F. Meiner.
Deleuze Gilles (1962), Nietzsche et la philosophie, Paris, Presses universitaires de France.
Dewey John (1969 [1891]), Outlines of a Critical Theory of Ethics, in The Early 

Works of John Dewey, Volume III : 1889-1892, éd. par Jo Ann Boydston, 
Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

Du Bois William Edward Burghardt (1986), Writings, New York, The Library of 
America.

Du Bois William Edward Burghardt (1996 [1940]), Dusk of Dawn : An Essay 
Toward An Autobiography of a Race Concept, in Writings, New York, The 
Library of America.

Du Bois William Edward Burghardt (2004 [1903]), Les Âmes du peuple noir, trad. 
et postface de Magali Bessone, Paris, Éditions Rue d’Ulm.

Durkheim Émile (1974), Sociologie et philosophie, Paris, Presses universitaires de 
France.

Eisler Robert (1902), Studien zur Werttheorie, Leipzig, Duncker & Humblot.
Fraser Nancy (1999 [1998]), « Another Pragmatism : Alain Locke, Critical “Race” 

Theory, and the Politics of Culture », in Morris Dickstein, Stanley Fish & 
Fredric Jameson (dir.), The Revival of Pragmatism. New Essays on Social 
Thought, Law, and Culture, De Gruyter, p. 157-175, article repris in Leonard 
Harris (dir.) (1999), The Critical Pragmatism of Alain Locke : A Reader on



715

Value Theory, Aesthetics, Community, Culture, Race and Education, Londres, 
Boulder, New York, Oxford, Rowman & Littlefield Publishers, Inc.

Gobineau Arthur de (1853), Essai sur l’inégalité des races humaines, Paris, Didot.
Harris Leonard (dir.) (1989), The Philosophy of Alain Locke : Harlem Renaissance 

and Beyond, Philadelphia, Temple University Press.
Harris Leonard (dir.) (1999), The Critical Pragmatism of Alain Locke : A Reader 

on Value Theory, Aesthetics, Community, Culture, Race and Education, 
Londres, Boulder, New York, Oxford, Rowman & Littlefield Publishers, Inc.

Harris Leonard & Charles Molesworth (2008), Alain L. Locke : The Biography 
of a Philosopher, Chicago et Londres, The University of Chicago Press.

Hook Sidney & Horace Kallen (dir.) (1935), American Philosophy Today and 
Tomorrow, New York, Lee Furman.

Hutchinson George (1995), The Harlem Renaissance in Black and White, 
Cambridge, Mass., The Belknap Press of Harvard University Press.

James William (1983 [1890]), « The Hidden Self », in William James, Essays in 
Psychology, Cambridge, Mass., Harvard University Press,

James William (1996 [1909]), A Pluralistic Universe, Lincoln & Londres, 
University of Nebraska Press.

James William (1996 [1967]), « The Present Dilemma in Philosophy », in John 
McDermott (dir.), The Writings of William James, A Comprehensive Edition, 
Chicago, The University of Chicago Press.

James William (1996b [1967]), « The One and the Many », in John McDermott 
(dir.), The Writings of William James, A Comprehensive Edition, Chicago, The 
University of Chicago Press.

James William (2007 [1967]), Le Pragmatisme. Un nouveau nom pour d’anciennes 
manières de pensée, trad. par Nathalie Ferron, Paris, Flammarion (« Champs »).

Janet Pierre (1889), L’Automatisme psychologique, Paris, Alcan.
Johnson James Weldon (1927), God’s Trombones, Seven Negro Sermons in Verse, 

New York, The Viking Press.
Kallen Horace (1957), « Alain Locke and Cultural Pluralism », Journal of 

Philosophy, 54 (5), p. 119-127.
Léger François (1989), La Pensée de Georg Simmel, Contribution à l’Histoire des 

Idées au début du XXe siècle, Paris, Kimé.
Lewis David Levering (1989), When Harlem Was in Vogue, New York, Oxford 

University Press.
Lewis David Levering (1994), W. E. B. Du Bois, Biography of a Race, Volume One, 

1868-1919, New York, Henri Holt & Co.
Locke Alain (1924), « The Concept of Race as Applied to Social Culture », Howard 

Review, 1, p. 290-299.
Locke Alain (1936a), The Negro and His Music, Washington, D. C., Associates in 

Negro Folk Education, Bronze Booklet Series, n°2.
Locke Alain (1936b), Negro Art : Past and Present, Washington, D. C., Associates 

in Negro Folk Education, Bronze Booklet Series, n°3.



716

Locke Alain (1940), The Negro in Art : A Pictorial Record of the Negro Artist and of 
the Negro Theme in Art, Washington, D. C., Associates in Negro Folk Education, 
Bronze Booklet Series.

Locke Alain (1942), « Alain Locke », in Stanley Kunitz & Howard Haycroft (dir.), 
Twentieth Century Authors, New York, The H. W. Wilson Company.

Locke Alain (1989 [1935]), « Values and Imperatives », in Sidney Hook & Horace 
Kallen (dir.), American Philosophy Today and Tomorrow, New York, Lee 
Furman, repris in Leonard Harris (dir.) (1989), The Philosophy of Alain Locke : 
Harlem Renaissance and Beyond, Philadelphia, Temple University Press.

Locke Alain (1992 [1916]), Race Contacts and Interracial Relations : Lectures on 
the Theory and Practice of Race, éd. par Jeffrey C. Stewart, Washington, D. C., 
Howard University Press.

Locke Alain (2009 [1943]), Le Rôle du Nègre dans la culture des Amériques, Port-
au-Prince (Haïti), Imprimerie de l’État (rééd. Paris, L’Harmattan).

Locke Alain & Bernhard Stern (dir.) (1942), When Peoples Meet : A Study in Race 
and Culture Contacts, New York, Progressive Education Association.

Mangeon Anthony (2004), Lumières noires, discours marron, indiscipline et 
transformations du savoir chez les écrivains noirs américains et africains, 
itinéraires croisés d’Alain Locke, V. Y. Mudimbe, et de leurs contemporains, 
Thèse de doctorat, Université de Cergy.

Marlgorzata Irek (1994), « From Berlin to Harlem : Felix Von Luschan, Alain 
Locke and the New Negro », in Werner Sollors & Maria Diedrich (dir.), The 
Black Columbiad, Defining Moments in African American Literature and 
Culture, Cambridge, Harvard University Press, p. 174-184.

McDermott John (dir.) (1981), The Philosophy of John Dewey, Chicago, The 
University of Chicago Press.

McDermott John (dir.) (1996 [1967]), The Writings of William James : A 
Comprehensive Edition, Chicago, The University of Chicago Press.

McKay Claude (1970 [1937]), A Long Way from Home, New York, Harcourt Brace 
Jovanovitch Publishers.

Meinong Alexius (1912), « Für die Psychologie und gegen den Psychologismus in 
der allgemeinen Werttheorie », in Richard Kroner & Georg Mehlis (dir.), Logos, 
Internationale Zeitschrift für Philosophie der Kultur, vol. 3, Tübingen, Verlag 
von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), p. 1-14.

Meinong Alexius (1968), Abhandlung zur Werttheorie, Graz, Akademische Druck 
und Verlaganstalt.

Meinong Alexius (1977), Über Annahmen, Graz, Akademische Druck und 
Verlaganstalt.

Meinong Alexius (1999), Théorie de l’objet et Présentation personnelle, Paris, Vrin.
Miller Larry C. (1979), « William James and Twentieth Century Ethnic Thought », 

American Quarterly, 31 (4), p. 533-555.
Molesworth Charles (dir.) (2012), The Works of Alain Locke, Oxford & New York, 

Oxford University Press.



717

Münsterberg Hugo (1899), Psychology and Life, Westminster, A. Constable.
Münsterberg Hugo (1921), Philosophie der Werte, Leipzig, Barth.
Nietzsche Friedrich (1886), Jenseits von Gut und Böse - Vorspiel einer Philosophie 

der Zukunft, Leipzig, Druck & Verlag von C. G. Naumann.
Nietzsche Friedrich (1887), Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Leipzig, 

Druck & Verlag von C. G. Naumann.
Park Robert E. (1925), « Review of W. Weatherford : The Negro from Africa to 

America », American Journal of Sociology, 31 (2), p. 259-260.
Perry Ralph Barton (1912), « The Definition of Value », Journal of Philosophy, 11, 

p. 141-162.
Perry Ralph Barton (1926), General Theory of Value : Its Meaning and Basic 

Principles Construed in Terms of Interest, New York, Longmans, Green & Co.
Perry Ralph Barton (1954), Realms of Values : A Critique of Human Civilization, 

Cambridge, Mass., Harvard University Press,
Posnock Ross (1998), Color and Culture : Black Writers and the Making of the 

Modern Intellectual, Cambridge, Mass., Harvard University Press.
Rampersad Arnold (1997 [1925]), « Introduction », in Alain Locke, The New Negro, 

New York, Touchstone Books.
Rickert Heinrich (1912), « Lebenswerte und Kulturswerte », in Georg Mehlis 

(dir.), Logos, Internationale Zeitschrift für Philosophie der Kultur, vol. II, 
1911/12, Tübingen, Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), p. 131-166.

Rickert Heinrich (1921), « Psychologie der Weltanschauung und Philosophie 
der Werte », in Richard Kroner & Georg Mehlis (dir.), Logos, Internationale 
Zeitschrift für Philosophie der Kultur, Band IX, 1920-21, Tübingen, Verlag von 
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Rickert Heinrich (1997), Science de la culture et science de la nature, trad. par 
Anne-Hélène Nicolas, Caroline Prompsy et Marc de Launay, Paris, Gallimard.

Rorty Richard (1990 [1979]), L’Homme spéculaire, trad. par Thierry Marchaisse, 
Paris, Seuil.

Royce Josiah (1946 [1908]), Philosophie du loyalisme, trad. par Jacqueline Morot-
Sir, Paris, Aubier.

Schmidt Sarah Leff (1973), Horace Kallen and the Americanization of Zionism, 
Ph.D. Dissertation, University of Maryland.

Schnapper Dominique (1998), La Relation à l’Autre au cœur de la pensée 
sociologique, Paris, Gallimard (« NRF Essais »).

Simmel Georg (1999 [1906]), Sociologie. Étude sur les formes de la socialisation, 
trad. par Lilyane Deroche-Gurcel et Sibylle Muller, Paris, Presses universitaires 
de France.

Sollors Werner (1986), « A Critique of Pure Pluralism », in Sacvan Bercovitch 
(dir.), Reconstructing American Literary History, Cambridge, Mass., Harvard 
University Press, p. 250-279.

Stewart Jeffrey C. (1979), A Biography of Alain Locke, Philosopher of the Harlem 
Renaissance, Ph.D. Thesis, Yale University.



718

Stewart Jeffrey C. (dir.) (1983), The Critical Temper of Alain Locke. A Section of 
His Essays on Art and Culture, New York & Londres, Garland Publishing Inc.

Stewart Jeffrey C. (1992 [1916]), « Introduction », in Alain Locke, Race Contacts 
and Interracial Relations, Washington, D. C., Howard University Press.

Stewart Jeffrey C. (2018), The New Negro : The Life of Alain Locke, Oxford & New 
York, Oxford University Press.

Stocking George W. (dir.) (1989), A Franz Boas Reader : The Shaping of American 
Anthropology, 1883-1911, Chicago, The University of Chicago Press.

Stribling Thomas Sigismund (1922), Birthright, New York, The Century Co.
Tarde Gabriel (1999 [1895]), La Logique sociale, Paris, Seuil (« Les Empêcheurs de 

penser en rond »).
Tarde Gabriel (2001 [1890]), Les Lois de l’imitation, Paris, Seuil (« Les Empêcheurs 

de penser en rond »).
Van Doren Carl (1924), « The Younger Generation of Negro Writers », Opportunity 2, 

p. 144-145.
Washington Johnny (1994), A Journey into the Philosophy of Alain Locke, 

Wesport, Connecticut, Greenwood Press.
West Cornel (1989), The American Evasion of Philosophy : A Genealogy of 

Pragmatism, Madison, University of Wisconsin Press.
Wilson Sondra Kathryn (1999), The Opportunity Reader, New York, The Modern 

Library.
Wood Clement (1922), Nigger, New York, E. P. Dutton.



719

NOTES
1 Voir l’article publié sur le site 
de la Radio Publique Nationale 
américaine (NPR) le 15 septembre 
2014 : <https://www.npr.org/sections/
codeswitch/2014/09/15/347132309/
alain-locke-whose-ashes-were-found-
in-university-archives-is-buried> 
(consulté le 20 juillet 2023). 

2 Les ouvrages les plus importants 
sont ceux coordonnés par Jeffrey C. 
Stewart, The Critical Temper of Alain 
Locke (1983), Leonard Harris, The 
Philosophy of Alain Locke : Harlem 
Renaissance and Beyond (1989) et 
Charles Molesworth, The Works of 
Alain Locke (2012). Ces anthologies 
s’organisent en diverses rubriques sur 
les littératures, les arts, la théorie des 
valeurs, la race et la culture, ainsi que 
sur les fondements épistémologiques, 
esthétiques et politiques de la pensée 
de Locke. Il est à noter que les trois 
éditeurs de ses travaux sont aussi ses 
principaux biographes ; voir Harris 
& Molesworth, Alain L. Locke : The 
Biography of a Philosopher (2008) et 
Stewart, The New Negro : The Life of 
Alain Locke (2018). 

3 Voir notamment Locke (1936a, 
1936b, 1940), sur la question de l’art et 
de la musique ; et ses conférences de 
1943, publiées en 2009. 

4 Lire l’article d’Arthur Lubow dans The 
New York Times (5 août 2022) : <https://
www.nytimes.com/2022/08/05/arts/
design/isaac-julien-barnes-review-
locke-barthe-art.html>. Ou celui de 
Julian Lucas dans The New Yorker, le 

11 août 2022 : <https://www.newyorker.
com/culture/culture-desk/a-black-
british-artist-asks-what-was-africa-to-
the-harlem-renaissance> (consultés le 
20 juillet 2023).

5 En témoignent, dans une 
dissertation écrite en 1907 pour un 
cours de Josiah Royce, les allusions 
que Locke fait à la théorie jamesienne 
de la vérité (« The Nature of Truth », 
in Alain Locke Papers, Moorland-
Spingarn Research Center, Howard 
University, Box 140).

6 Sur la présence de Locke aux Hibbert 
Lectures, voir Harris & Molesworth 
(2008 : 89-90), et Stewart (2018 : 154).

7 « Sous l’influence de Royce, James, 
Palmer et Santayana, j’abandonnai 
mon provincialisme puritain pour 
une tournure d’esprit critique et 
cosmopolite. » (Locke, 1942 : 837).

8 « Je pense que vous reconnaîtrez 
les deux dispositions d’esprit que l’on 
retrouve dans la pratique si je donne 
pour titres respectifs à ces colonnes 
les termes suivants : “esprit délicat 
(tender minded)” et “esprit endurci 
(tough minded)”. L’esprit délicat [est] 
rationaliste (qui s’appuie sur des 
“principes”), intellectualiste, idéaliste, 
optimiste, religieux, partisan du libre-
arbitre, moniste, dogmatique ; l’esprit 
endurci [est] empiriste (qui s’appuie 
sur des “faits”), sensationnaliste, 
matérialiste, pessimiste, irréligieux, 
fataliste, pluraliste, sceptique. » 
(James, 1967/1996 : 365 ; 2007 : 89-90).



720

9 « A man’s vision is the great fact 
about him. […] A philosophy is 
the expression of a man’s intimate 
character, and all definitions of the 
universe are but the deliberately 
adopted reactions of human 
characters upon it. […] If we take 
the whole history of philosophy, 
the systems reduce themselves to 
a few main types which, under all 
the technical verbiage in which the 
ingenious intellect of man envelops 
them, are just so many visions, modes 
of feeling the whole push, and seeing 
the whole drift of life, forced on one 
by one’s character and experience, 
and on the whole preferred – there is 
no other truthful word – as one’s best 
working attitude. Cynical characters 
take one general attitude, sympathetic 
characters another. […] Perhaps the 
most interesting opposition is that 
which results from the clash between 
what I called the sympathetic and 
the cynical temper. Materialistic and 
spiritualistic philosophies are the rival 
types that result : the former defining 
the world so as to leave man’s soul 
upon it as a sort of outside passenger 
or alien, while the latter insists 
that the intimate and human must 
surround and underlie the brutal. This 
latter is the spiritual way of thinking. » 
(James, 1909 : 20-23). 
Cette conception jamesienne de 
la philosophie comme expression 
d’un tempérament (en même temps 
qu’effort d’explicitation du monde) 
se retrouvera plus tard chez Locke, 
dans l’incipit de son essai Values 
and Imperatives : « All philosophies, 
it seems to me, are in ultimate 
derivation philosophies of life 

and not of abstract, disembodied 
“objective” reality ; products of 
time, place and situation, and thus 
systems of timed history rather than 
timeless eternity. They need not 
even be so universal as to become 
the epitomized rationale of an age, 
but may merely be the lineaments of 
a personality, its temperament and 
dispositional attitudes projected into 
their systematic rationalizations. But 
no conception of philosophy, however 
relativistic, however opposed to 
absolutism, can afford to ignore the 
question of ultimates or abandon what 
has been so aptly though skeptically 
termed “the quest for certainty”. » 
(Harris, 1989 : 34). 

10 « Whereas absolutism thinks that 
the said substance becomes fully 
divine only in the form of totality, and 
is not its real self in any form but the 
all-form, the pluralistic view which 
I prefer to adopt is willing to believe 
that there may ultimately never be 
an all-form at all, that the substance 
of reality never get totally collected, 
that some of it may remain outside 
of the largest combination of it ever 
made, and that a distributive form 
of reality, the each-form, is logically 
as acceptable and empirically as 
probable as the all-form commonly 
acquiesced in as so obviously the self-
evident thing. » (James, 1909 : 34).

11 « The pragmatic method, in its 
dealings with certain concepts, 
instead of ending with admiring 
contemplation, plunges forward into 
the river of experience with them 
and prolongs the perspective by their 



721

means. Design, free-will, the mind, 
spirit instead of matter, have for their 
sole meaning a better promise as to this 
world’s outcome. Be they false or be 
they true, the meaning of them is this 
meliorism. » (James 1967/1996b : 405). 

12 « Things are “with” one another 
in many ways, but nothing includes 
everything, or dominates over 
everything. The word “and” trails 
along every sentence. Something 
always escapes. […] The pluralistic 
world is thus more like a federal 
republic than like an empire or a 
kingdom. […] The all-form allows of no 
taking up and dropping of connexions 
[…]. In the each-form, on the 
contrary, a thing may be connected 
by intermediary things, with a thing 
with which it has no immediate or 
essential connexion. It is thus at all 
times in many possible connexions 
which are not necessarily actualized 
at the moment. They depend on 
which actual path of intermediation it 
may functionally strike into : the word 
“or” names a genuine reality. […] Our 
“multiverse” still makes a “universe” ; 
for every part, though it may not be 
in actual or immediate connexion, 
is nevertheless in some possible or 
mediated connexion, with every other 
part however remote, through the 
fact that each part hangs together 
with its very next neighbors in 
inextricable interfusion. […] It is what 
I call the strung-along type [of union], 
the type of continuity, contiguity, 
or concatenation. » (James, 1909 : 
322-325). Ross Posnock a souligné 
l’importance de James et de Dewey 
dans la critique du colonialisme, et 

l’influence que la critique de la logique 
de l’identité exercera sur Locke à cet 
égard : « Locke’s attunement to the 
implications of James’s refusal of 
coercive, closed systems of thought 
has another significance. Locke makes 
vivid that identitarianism in whatever 
form – as essentialist philosophy, 
as cultural pluralism, as Jim Crow 
segregation, as imperialism – was a 
disciplinary regime to be avoided, 
especially by those racially marked. 
And one of the few intellectual 
weapons one might wield was 
Jamesian, and later Deweyan, 
pragmatism. This philosophy 
pursued a critique of identity logic 
not only in Western thought but 
in its sociopolitical instruments 
– imperialism and racism. » (Posnock, 
1998 : 24).

13 Voir en particulier son chapitre III, 
« Black Intellectuals and other 
Oxymorons » (Posnock, 1998 : 87-110).

14 Les deux thèses peuvent être 
consultées dans les archives d’Alain 
Locke à la Howard University : la 
thèse d’Oxford est un manuscrit 
holographe de 472 pages (voir Alain 
Locke Papers, Howard University, 
Moorland Spingarn Research Center, 
Box 125 – thèse d’Oxford, désormais 
OT en abrégé) ; la thèse d’Harvard 
est un manuscrit dactylographié 
(in Alain Locke Papers, Box 164-155, 
Folder 12-25, Manuscript Division, 
Moorland-Spingarn Research Center, 
Howard University – thèse de Harvard, 
désormais HT en abrégé). Du Bois 
s’était semblablement vu refuser à 
Berlin le grade de docteur en histoire 



722

en 1894, et c’est donc à Harvard qu’il 
l’obtint lui aussi, l’année suivante, 
avec sa thèse sur The Suppression of 
the African Slave-Trade to the United 
States, 1638-1870 (1896, republiée in 
Du Bois, 1986). Perry était l’auteur d’un 
article (« The Definition of Value », 
Journal of Philosophy, XI, 1912) et 
publia par la suite deux ouvrages sur la 
théorie des valeurs : General Theory of 
Value (1926) et Realms of Values (1954). 

15 Dans l’abondante bibliographie que 
ces auteurs ont consacré à la théorie 
générale de la valeur, on pourra 
consulter les textes suivants : Brentano 
(1978, 1988) ; et, en français, la 
Psychologie du point de vue empirique 
(1944). Et Meinong (1912, 1968, 1977, 
1999).

16 Pour James, voir McDermott, The 
Writings of William James (1967/1996). 
Pour Dewey, voir Essays and Outlines 
of a Critical Theory of Ethics (Dewey, 
1891/1969) ; et « Experience and 
Philosophic Method », « Existence as 
Precarious and Stable », « Existence, 
Value, and Criticism », in McDermott 
(1981 : 249-354).

17 Pour Nietzsche, voir notamment 
Par-delà le bien et le mal (1886) et la 
Généalogie de la morale (1887) ; pour 
Eisler, Studien zur Werttheorie (1902).

18 Sur le premier mouvement 
correctif, voir la thèse d’Oxford ; sur le 
second, voir la thèse d’Harvard. 

19 Locke n’est en effet pas le 
seul à cette époque à s’inspirer 
conjointement de Franz Brentano 

et de William James : les Recherches 
Logiques d’Edmund Husserl 
constituent ainsi une semblable 
tentative de médiation entre les deux 
régimes, mais qui s’enracine, cette 
fois, prioritairement dans le premier 
et cherche à mettre les acquis du 
second au crédit du point de vue 
transcendantal. 

20 « La conscience et la vie », 
conférence donnée en anglais à 
l’Université de Birmingham, le 29 mai 
1911, et publiée in Bergson (1959 : 
818-819). Il n’est pas exclu que Locke, 
alors Rhodes Scholar à Oxford, ait 
assisté à cette conférence, après 
celles que Bergson fit auparavant, à 
Oxford même, les 26 et 27 mai sur « La 
perception du changement ».

21 Voir « La perception du changement » 
(Bergson, 1959 : 1376). Dans sa 
deuxième conférence, Bergson fait 
ce commentaire qui nous permet, 
par comparaison, de comprendre 
l’originalité même de la théorie 
lockienne de la valorisation : « En fait, 
il n’y a pas de perception qui ne se 
modifie à chaque instant. […] Mais 
tout le mécanisme de notre perception 
des choses, comme celui de notre 
action sur les choses, a été réglé de 
manière à amener ici, entre la mobilité 
externe et la mobilité intérieure, […] 
l’apparence particulière que nous 
appelons un “état”. Et une fois en 
possession d’“états”, notre esprit 
recompose avec eux le changement. 
Rien de plus naturel, je le répète : le 
morcelage [sic] du changement en 
états nous met à même d’agir sur 
les choses, et il est pratiquement 



723

utile de s’intéresser aux états plutôt 
qu’au changement lui-même. […] les 
difficultés et contradictions de tout 
genre auxquelles ont abouti les théories 
de la personnalité viennent de ce que 
l’on s’est représenté, d’une part, une 
série d’états psychologiques distincts, 
chacun invariable, qui produiraient les 
variations du moi par leur succession 
même, et d’autre part, un moi, non 
moins invariable, qui leur servirait de 
support. […] Mais la vérité est qu’il n’y 
a ni un substratum rigide immuable 
ni des états distincts qui y passent 
comme des acteurs sur une scène. Il 
y a simplement la mélodie continue 
de notre vie intérieure, – mélodie 
qui se poursuit et se poursuivra, 
indivisible, du commencement à la 
fin de notre existence consciente. 
Notre personnalité est cela même. » 
(Ibid. : 1381-1384). De cette « continuité 
indivisible de changement », il s’ensuit 
donc que « le passé se conserve de 
lui-même, automatiquement » : dès 
que notre attention « lâche quelque 
chose de ce qu’elle tenait sous son 
regard, aussitôt ce qu’elle abandonne 
du présent devient ipso facto du 
passé », mais, dans le même temps, la 
fonction de la conscience consiste à 
prolonger, ou ramener « sous forme de 
“souvenirs”, telle ou telle simplification 
de l’expérience antérieure, destinée à 
compléter l’expérience du moment » 
(ibid. : 1385-1387). 

22 « Felt continuity of the process 
of transformation » (HT : 158) ; 
« continuity of acquirement of 
meaning » (HT : 83). 

23 « Any meaning that is acquired, 
that is to say, any concept viewed 
genetically, is ipso facto subject to 
statement in terms of the processes 
by which it was derived, and any 
acquired character of value has 
functionally this bond of connection 
at least with its content » (HT : 13) ; 
« Value is the “funded” or acquired 
affective-volitional meaning of an 
object for a subject. The sense of value 
is given in feeling, but in “feeling-
attitudes” rather than mere feeling 
states. These are immediate feelings 
plus that affective-volitional meaning 
acquired in antecedent psychical 
processes which is reflected into 
them. Thus, acquired meaning is, 
genetically speaking, “dispositional”, 
but is represented or actualized in the 
immediate consciousness of value in 
feeling factors specifically conditioned 
through acquired meanings. These are 
the “pre-suppositions” of the value. All 
value-feelings are appreciative tastes 
with an acquired presuppositional 
basis, character, and reference, which 
the feeling derives from the processes 
involved in the presentation of the 
value object, or the realization of the 
value state. » (HT : 81).

24 Émile Durkheim, « La 
détermination du fait moral » (Bulletin 
de la Société française de Philosophie, 
1906) ; « Jugements de valeur et 
jugements de réalité » (Revue de 
métaphysique et de morale, 1911, cité 
dans la thèse d’Harvard, HT : 237) 
– articles repris dans Durkheim (1974).



724

25 « A value-movement in general is 
any reconstruction of a value object 
or a valuation which is traceable as 
a characteristically transformative 
change of meaning for valuation. » 
(HT : 157).

26 Voir les deux thèses, mais aussi 
les articles « Values and Imperatives » 
(1935) et « Value » (sans date, repris in 
Locke/Harris, 1989).

27 Cette corrélation du sentiment et 
de la valeur dans le changement était 
présente dès la thèse d’Oxford : « Value 
changes are consequent on feeling 
changes. » (OT : 165).

28 « Accordingly, more of a 
philosophical midwife to a generation 
of younger Negro poets, writers, artists 
than a professional philosopher. » 
(Locke, 1935 : 313).

29 Sur la notion de « révolution 
morale », voir Appiah (2010/2012 : 
13-14) : « Une révolution morale 
doit impliquer une transformation 
rapide du comportement moral et 
non pas simplement des sentiments 
moraux. En sorte qu’au terme 
d’une révolution morale, comme au 
terme d’une révolution scientifique, 
les choses paraissent nouvelles. 
Rétrospectivement, en l’espace même 
d’une seule génération, les gens se 
demandent : “Que pensions-nous 
alors ? Comment avons-nous pu faire 
cela pendant tant d’années ?”. »

30 Stewart (1979 : 196), Marlgorzata 
(1994 : 174-184), Léger (1989 : 324-328), 
et Jeffrey Stewart, « Introduction », 

in Locke (1916/1992 : XXVIII-LVII).

31 Sur Locke et Bergson au Collège de 
France, Lewis (1994 : 150), Rampersad 
(1925/1997 : XI), Washington (1994 : 
33, 38). Washington cite notamment 
des lettres de Locke à sa mère, écrites 
en 1911, où ce dernier exprime sa 
profonde admiration pour Bergson, 
et ses qualités de philosophe et de 
conférencier. Sur Bergson au Collège 
de France, voir ses Mélanges (1972 : 961). 

32 Y participèrent entre autres 
Franz Boas, W. E. B. Du Bois, Félix 
von Luschan, et le romancier et 
dramaturge Israël Zangwill, auteur 
d’une pièce qui remportait, depuis 
1908, un grand succès à Broadway, The 
Melting Pot, où il mettait en scène les 
angoisses et les conflits de générations 
que suscitait l’assimilation dans une 
famille juive établie à New York. Sur ce 
congrès, voir la biographie de Du Bois 
par Lewis (1994 : 441-442), et celle de 
Locke par Stewart (2018 : 216-221).

33 Dans une étude que lui avait 
commandée le Congrès américain, 
sur les nouveaux immigrants 
aux États-Unis, Boas avait utilisé 
l’anthropométrie pour montrer, à 
rebours de la doxa dominante à son 
époque, que les caractéristiques 
physiques des « races », que l’on 
pensait « héréditaires », évoluaient en 
concomitance avec les changements 
dans leurs environnements naturels et 
sociaux ; de surcroît, il soulignait que 
toutes les civilisations progressaient 
surtout grâce à leurs échanges 
culturels avec d’autres civilisations. 
Locke avait assisté à la conférence que 



725

donna Boas, en 1911, lors du Congrès 
universel des races, et qui serait 
publiée la même année sur le titre 
« The Instability of Human Types » 
(Boas, 1989). Sur la présence de Locke 
au Congrès londonien, voir Fraser 
(1998/1999 : 6), Stewart (1916/1992 : 
XXIII-XXVI), et Hutchinson (1995 : 64).

34 Comme Bergson dans Matière et 
Mémoire (son Essai sur la relation du 
corps à l’esprit, publié en 1896), Locke 
pense donc nécessaire de maintenir 
un certain « dualisme » – constaté 
notamment dans la relative autonomie 
de l’esprit vis-à-vis des conditions 
physiologiques, ainsi que dans 
l’extensive puissance et croissance 
de l’intellect indépendamment des 
limites corporelles.

35 C’est la voie qui sera suivie, dans un 
premier temps, par l’anthropologue 
Melville Herskovits. 

36 « Cultural cosmopolitan, but 
perforce an apostle of cultural 
racialism as a defensive counter-move 
for the American Negro » (in « Alain 
Locke », introduction à « Values and 
Imperatives », 1935 : 313).

37 C’est en effet Kallen lui-
même qui renonça à Harvard à 
la notion d’identification à une 
communauté politique, par-delà 
les différences culturelles, pour 
s’identifier, consciemment et 
consciencieusement, avec son 
héritage et sa communauté d’origine : 
« The commingling of James’s 
lectures and Wendell’s [literary 
history] », ainsi qu’il le note lui-même, 

« crystallized in my mind into a new 
outlook, the results of which were : 
first, discovery of the meaning of 
“equal” as used in the Declaration [of 
Independence] ; second, recognition 
of the social role of freedom and 
individual and group differences, 
later to be expounded at length in my 
own philosophy, and finally, such a 
reappraisal of my Jewish affiliations 
as required an acquiescence in my 
Jewish inheritance and heritage, 
an expanding exploration into the 
content and history of both, and a 
progressively greater participation 
in Jewish communal enterprises » 
(« The Promise of the Menorah Idea », 
in Menorah Journal (1962 : 12 ; cité 
in Hutchinson, 1995 : 467)). Fils 
d’un rabbin venu de Silésie, Kallen 
deviendra un farouche défenseur 
du sionisme et de la colonisation 
de la Palestine (Stewart, 1979 : 133 ; 
Hutchinson, 1995 : 84-86).

38 Voir notamment ses essais 
« Pluralism and Intellectual 
Democracy », « The Concept of Race as 
Applied to Social Culture » (in Harris, 
1989). Ainsi que le fait remarquer 
Ross Posnock (1998 : 24), les œuvres 
artistiques et les traditions culturelles 
ne sont pas pour Locke une propriété 
inaliénable des peuples où elles sont 
apparues, mais elles relèvent de 
l’échange, et ce qui prime c’est donc 
l’usage créatif que l’on en fait plutôt 
que la fierté muséifiante que l’on en 
tire. En cela le programme culturaliste 
de Locke est pleinement pragmatique : 
pour réaliser la communauté 
humaine, il importe moins de se 
référer à une essence commune que 



726

de créer des liens de solidarité et des 
dénominateurs communs grâce à des 
actes de création, au premier rang 
desquels figurent donc les moyens 
esthétiques (Hutchinson, 1995 : 34). 

39 Par cette proposition, James 
entendait en effet qu’il fallait 
soumettre les distinctions 
conceptuelles, philosophiques 
ou épitémologiques au test de 
l’expérience, qui seule peut fournir 
une validation : c’est ce qu’il appelle la 
« valeur cash » d’une théorie ou d’une 
notion. Pour la citation : « Philosophical 
Conceptions and their Results » (1898), 
in Mc Dermott (1967/1996 : 348-349). 
James reprendra ce texte en 1907 dans 
son ouvrage Pragmatism, où il revient 
sur cette « attitude pragmatique » : 
« La méthode pragmatique vise à 
interpréter chaque notion en fonction 
de ses conséquences pratiques. Quelle 
différence y aurait-il en pratique si telle 
notion plutôt que telle autre était vraie ? 
Si aucune différence n’apparaît, c’est 
que les deux notions sont pratiquement 
équivalentes et que la discussion est 
vaine. Dans une controverse sérieuse, 
on devrait pouvoir discerner une 
différence pratique qui découle du 
fait qu’un des deux termes est vrai. 
[…] Il faudra faire ressortir de chaque 
mot sa valeur réelle pratique. » (« What 
Pragmatism Means », James 1907/1967 : 
377-380 ; 2007 : 113, 118).

40 James (1909/1996 : 218). Dans ses 
conférences à Oxford, James se livre 
en effet à une critique sévère de la 
logique de l’identité, à laquelle Kallen 
aurait dû être attentif. Il rappelle tout 
d’abord, dans sa troisième conférence, 

les critiques que Hegel a formulées à 
l’égard de la notion d’identité, et les 
avantages que présente le processus 
logique de la dialectique (ibid. : 88-
94). Il souligne ensuite, dans ses 
cinquième et sixième conférences, 
comment l’influence de Bergson lui a 
permis d’abandonner définitivement 
cette logique de l’identité (ibid. : 211-
273).

41 « Mr Kallen […] would add to the 
federation of states the federation of 
races. The American people have not 
fairly faced the issue. But the Ku Klux 
Klan and the Nordic propaganda are 
unquestionably preparing the way 
for such a new constellation of the 
forces in the cultural life of America. » 
(Park, 1925 : 260). Voir également 
Hutchinson (1995 : 55), et Miller (1979).

42 Voir Hutchinson (1995 : 87) et 
Posnock (1998 : 188). Pour une 
discussion plus en détail du 
pluralisme culturel de Kallen, voir 
le chapitre III de la thèse d’Everett 
Helmut Akam, Pluralism and the 
Search for Community (1989). Pour 
une approche plus sociologique des 
positionnements « essentialistes » de 
Kallen dans le débat sur le « Melting 
Pot », voir Schnapper (1998 : 260-261, 
et 268-269).

43 Voir « Alain Locke », introduction 
écrite par Locke à « Values and 
Imperatives », in Hook & Kallen 
(1935). Le fait que Locke s’affilie au 
mouvement du pluralisme culturel 
peut également s’interpréter comme 
un témoignage de reconnaissance 
déguisée à l’égard de Kallen, éditeur 



727

du volume American Philosophy 
Today, qui, en contactant Locke 
pour un article de synthèse sur ses 
travaux philosophiques, lui avait en 
quelque sorte remis le pied à l’étrier : 
Locke, trop engagé par ses activités 
de critique et de promoteur dans les 
revues noires américaines, n’avait en 
effet, sur le plan universitaire, publié 
aucun article de philosophie à cette 
date. 

44 Harris & Molesworth (2008 : 175-
178) ; Stewart (2018 : 488-497, 508-510, 
513-517, 525, 538-540).

45 Lewis (1989 : 89-90 et 93-95) ; 
Hutchinson (1995 : 390-391). Locke 
manifestait déjà depuis quelque 
temps le désir d’être le chef de file 
d’un mouvement littéraire : « nous 
avons à présent assez de talents pour 
commencer à avoir un mouvement, 
– et exprimer une école de pensée », 
écrivait-il à Langston Hughes en 1923 
ou 1924 (Langston Hughes Papers, 
James Weldon Johnson Collection, 
Beinecke Rare Books and Manuscripts 
Library, Yale University ; cité par 
Hutchinson, 1995 : 390).

46 Dewey avait défendu la 
participation de plein droit des Afro-
Américains à la société américaine 
dans une polémique qui l’avait opposé 
à Horace Kallen en 1915 ; Robert Kerlin 
était un professeur de littérature 
à Lincoln University (où Langston 
Hughes avait été son étudiant) qui 
publiait régulièrement des recensions 
sur les ouvrages écrits par les Afro-
Américains, et qui avait lui-même 
écrit un livre intitulé The Voice of the 

Negro ; Eugene O’Neill avait publié 
et fait monter, avec des acteurs 
noirs, deux pièces sur la vie des Afro-
Américains : The Emperor Jones, et 
All Gods’ Chillun Got Wings ; c’était 
également le cas de Ridgeley Torrence 
(Granny Maumee and other plays of 
the Negro Theatre) ; T. S. Stribling et 
Clement Wood avait chacun publié 
un roman sur les Noirs du Sud, 
respectivement intitulé Birthright 
(1922) et Nigger (1922) ; Carl Van Doren 
était l’éditeur littéraire de The Nation, 
et l’un des plus fervents défenseurs 
blancs de la littérature noire (voir 
notamment son article : « The Younger 
Generation of Negro Writers », paru 
dans Opportunity 2, 1924, p. 144-145). 
Konrad Bercovici était un écrivain 
d’origine roumaine, qui s’était fait une 
spécialité de collecter et transposer 
des contes venus du monde entier. 
Sur tout cela, voir les bibliographies 
du Survey Graphic Harlem Number 
(p. 706) et du New Negro (p. 428), 
ainsi que l’article de William Stanley 
Braithwaite : « The Negro in American 
Literature » (The New Negro, p. 35).

47 Sur les éditeurs et leur rôle dans la 
Renaissance Noire, voir Hutchinson 
(1995 : 367-386).

48 Harlem, Mecca of the New Negro, 
VI (6), mars 1925 : 621-725 ; nous 
utilisons ci-dessous l’édition reprint 
publiée en 1980 par Black Classic Press, 
Box 13414 1-A, Balto., M.D., 21203.

49 Les essais de type sociologique 
étaient, pour ceux produits par 
les Noirs Américains, l’article de 
Charles S. Johnson (« Black Workers 



728

and the City » : 641-643, 718-719, 721) ; 
celui de Kelly Miller (« The Harvest 
of Race Prejudice » : 682-683, 711-712) 
et celui de George E. Haynes (« The 
Church and the Negro Spirit » : 695-
697, 708-709) ; du côté des Blancs, il y 
avait le texte de Melville Herskovits 
(« The Dilemma of Social Pattern » : 
676-678) et celui de Winthrop D. 
Lane (« Ambushed in the City : The 
Grim Side of Harlem » : 692-694, 
713-715). George Haynes (1880-1960) 
était un sociologue noir américain, 
chef du département des sciences 
sociales à Fisk University, et expert 
des relations raciales ainsi qu’un 
membre fondateur de la National 
Urban League : il fut notamment de 
1922 à 1946, le secrétaire exécutif 
de la Commission sur l’Église et sur 
les Relations Raciales. Winthrop D. 
Lane était un militant pacifiste et un 
contributeur régulier au Survey de 
Paul Kellogg. Parmi les essais d’ordre 
historique ou critique, il y avait bien 
évidemment les textes de Locke 
(« Harlem » : 629-630 ; « Enter the New 
Negro » : 631-634 ; « Harlem Types : 
Portraits by Winold Reiss » : 651-653 ; 
« Youth Speaks  : 659-660 ; « The Art 
of the Ancestors » : 673) ; l’article 
de James Weldon Johnson (« The 
Making of Harlem » : 635-639) ; celui 
d’Arthur Schomburg (« The Negro 
Digs Up His Past » : 670-672) ; celui de 
J. A. Rogers (« Jazz at Home »  : 665-
667, 712) et celui du collectionneur 
millionnaire Albert Barnes (« Negro 
Art and America » : 668-669). Parmi 
les pièces plus journalistiques, il y 
avait l’article de W. A. Domingo (« The 
Tropics in New York » : 648-650) ; 
celui de Walter White (« Color Lines » : 

680-682), celui de Konrad Bercovici 
(« The Rhythm of Harlem » : 679) ; et 
enfin deux textes de féministes noires 
américaines : « Breaking Through » 
(p. 684) de la juriste Eunice Roberta 
Hunton (1899-1970), et « The Double 
Task : The Struggle of Negro Women 
for Sex and Race Emancipation » 
(p. 689-691), écrit par Elise Johnson 
McDougald, qui était alors principale 
adjointe d’une école publique à 
Harlem, mais aussi spécialiste du 
travail social et collaboratrice aux 
journaux Crisis et Opportunity. 
La pagination du volume n’était 
évidemment pas anodine : si certaines 
pages étaient entièrement consacrées 
à la littérature, avec les nouvelles de 
Rudolph Fisher (« The South Lingers 
On » : 644-647), de W. E. B. Du Bois 
(« The Black Man Brings His Gifts » : 
655-657, et 710), ou avec des poèmes 
de Countee Cullen, Anne Spencer, 
Angelina Grimke, Claude McKay, 
Jean Toomer et Langston Hughes 
(p. 660-663), dans de nombreuses 
autres occasions, les thèmes traités 
par certains articles fournissaient 
l’occasion de subtils contrepoints 
littéraires : Locke intégrait dans sa 
prose des poèmes de Hughes, de 
McKay, de James Weldon Johnson, 
tandis que des « sonnets » de Claude 
McKay étaient insérés dans les 
articles de W. A. Domingo (« The 
Tropics in New York », « Subway 
Wind » : 648-649) et de Walter White 
(« Baptism » : 681), ou que de courts 
poèmes de prose faisaient entendre 
la voix de Langston Hughes dans les 
essais de J. A. Rogers (« Jazzonia » : 
665), de Melville Herskovits (« Our 
Land » : 678) et de Kelly Miller (« I, 



729

too » : 683). « Héritage », Le grand 
poème de Countee Cullen, avait été 
écrit sur la commande de Locke, et se 
trouvait enchâssé dans une série de 
reproductions d’objets et de masques 
africains (p. 674-675). Les portraits et 
dessins étaient pour l’essentiel des 
créations de Winold Reiss (1886-1953), 
un artiste d’origine autrichienne qui 
s’était spécialisé aux États-Unis dans 
la représentation de « communautés 
culturelles minoritaires, et exposées 
à de dramatiques changements 
sociaux » (Hutchinson, 1995 : 392) : il 
avait notamment illustré, en 1924, un 
numéro spécial du Survey Graphic 
sur le Mexique, et réalisé par ailleurs 
de saisissants portraits des Indiens 
Pieds-Noirs.

50 Les poèmes de Hughes intitulés 
Jazzonia et Our Land avaient été 
respectivement publiés dans Crisis et 
Opportunity (mai 1924) ; les sonnets 
White House, Baptism et Tropics in 
New York de Claude McKay avaient 
originellement paru dans The 
Liberator ; c’est également dans ce 
journal que Jean Toomer avait, pour la 
première fois, offert au public certains 
extraits de Cane, comme les nouvelles 
Carma et Becky, ou comme les 
poèmes Georgia Dusk et Song of Sun, 
repris par la suite dans The New Negro. 
Sur tout cela, voir McKay (1937/1970 : 
35-136, 227, 313) ; Hutchinson (1995 : 
264-265, 406).

51 Harlem, Mecca of the New Negro 
(1925 : 703 et 706-707). Locke avait 
produit ces bibliographies, mais 
Arthur Schomburg avait également 
proposé des liens avec des textes du 

passé en faisant reproduire, dans 
son article, six couvertures de livres 
publiés par des Noirs aux xviiie et xixe 
siècles (p. 670-671). Dans l’anthologie 
du New Negro, Locke lui confiera 
la responsabilité d’établir les listes 
bibliographiques, et se chargera, pour 
sa part, des discographies.

52 Paul Kellogg à Alain Locke, 
15 janvier 1925, Survey Graphic, 
Correspondence files, Alain Locke 
Papers, Moorland-Spingarn Research 
Center, Howard University – cité par 
Hutchinson (1995 : 396).

53 Locke à Paul Kellogg, lettre du 
19 janvier 1925, Paul Kellogg Papers, 
Archives of Social Welfare History, 
University of Minnesota, Box 710.

54 « The Negro Mind Reaches Out », 
initialement publié dans la revue 
Foreign Affairs en avril 1925.

55 « The Creation », de James Weldon 
Johnson, avait été publié dans The 
Freeman, et serait en 1927 repris 
dans un petit volume intitulé God’s 
Trombones : Seven Negro Sermons 
in Verse, avec des illustrations 
d’Aaron Douglas ; « The Negro Speaks 
of Rivers », de Langston Hughes, 
provenait de The Crisis ; « The Riddle » 
de Georgia Douglas Johnson avait 
été publié dans Opportunity en août 
1925 ; « The City of Refuge », nouvelle 
de Rudolph Fisher, avait agrémenté 
les pages de l’Atlantic Monthly ; « The 
Negro Dancers », les trois sonnets de 
Claude McKay, étaient parus dans son 
recueil intitulé Harlem Shadows, et 
publiés chez Harcourt & Brace en 1922. 



730

56 Voir également le règlement 
du concours dans Sondra Kathryn 
Wilson, The Opportunity Reader 
(1999 : XXIII-XXVI). Le jury était entre 
autres composé d’Alain Locke, Van 
Wyck Brooks, Carl Van Doren, Carl 
Van Vechten, Eugene O’Neill, Zona 
Gale, W. E. B. Du Bois, James Weldon 
Johnson et Paul Kellogg.

57 « T’appin » (Terrapin) ; « B’rer Rabbit 
Fools Buzzard » (récits collectés dans 
le Sud par Arthur Huff Fauset en août 
1925) ; The New Negro : 245-249.

58 Hutchinson mentionne par exemple 
cette lettre de Locke à Langston 
Hughes, où il explique avoir demandé à 
Arthur Philip Randolph, l’un des chefs 
de file du mouvement syndicaliste 
noir, « un article sur “les masses 
noires” : Randolph refusa de l’écrire, 
puis m’accusa d’être un snob et de 
mépriser le prolétariat » (5 février 1929, 
Alain Locke Papers ; Hutchinson, 1995 : 
394).

59 Il est à noter, sur ce point, que 
Garvey lui-même adressera un 
message de félicitations et de 
remerciements aux éditeurs du 
Survey Graphic, Locke et Kellogg 
(Rampersad, 1997 : XX).

60 « THIS VOLUME IS DEDICATED  
TO THE YOUNGER GENERATION ». 
La typographie, tout en majuscules, 
avec changement de taille pour le 

destinataire, est en elle-même fort 
significative.

61 « O, rise, shine, for thy Light is 
a’com-ing. »

62 Sur les poèmes de Hughes, McKay 
et James Weldon Johnson, voir « The 
New Negro » (p. 5 et p. 12-13). Le langage 
social, et les lieux communs ou les 
stéréotypes sur le Noir sont souvent 
mis entre guillemets (p. 3, p. 5, p. 7, p. 9, 
p. 11, p. 14). D’autres phrases sont des 
tournures empruntées à Du Bois (« The 
thinking Negro has been induced […] 
to see himself through the distorted 
perspective of a social problem. His 
shadow […] has been more real to him 
than his personality » : 4) ; à James 
Weldon Johnson (« the most creditable 
record of fifty years of freedom » : 5) ; au 
journal de Marcus Garvey (« The pulse 
of the Negro world has begun to beat 
in Harlem » : 14) ; ou bien au roman de 
VanWyck Brooks («The Negro can at 
least […] celebrate the attainment of 
[…] a spiritual Coming of Age » : 16). Ces 
reprises s’apparentent parfois, dans leurs 
effets, au détournement situationniste : 
c’est ainsi que le titre de Lothrop 
Stoddard, The Rising Tide of Color est 
tout à la fois repris et discrédité dans un 
propos célébrant le développement de la 
conscience raciale à l’échelle mondiale 
(« As a world phenomenon this wider 
races consciousness is a different thing 
from the much asserted rising tide of 
color » : 14).




