ALAIN LOCKE:
PRAGMATISME,
PLURALISME ET
RENAISSANCE
NOIRE

ANTHONY MANGEON



Alain Locke (1885-1954) était un polymathe afro-américain
dont les multiples publications (en anthropologie, sociologie
et philosophie, mais également en histoire des arts, des
littératures et des musiques noires) ont fait I’objet de
nombreuses rééditions et anthologies critiques. Cet article
explore a nouveaux frais sa relation au pragmatisme de
William James ainsi que sa contribution au développement
du pluralisme culturel aux Etats-Unis en revenant, d’une
part, a ses premiers travaux philosophiques (ses deux theses
sur la théorie des valeurs, présentées consécutivement

aux universités d’Oxford en 1911 et d’'Harvard en 1918) et,
d’autre part, a ses travaux sociologiques pionniers sur la
notion de race et sur les relations interraciales. Dans un
troisieme temps, le rOle déterminant joué par Alain Locke
dans I'émergence du mouvement culturel de la Renaissance
de Harlem dans I'entre-deux-guerres est examing, a travers
I'histoire et les grandes orientations du numeéro spécial du
Survey Graphic («Harlem, Mecca of the New Negro», mars
1925), puis de I'anthologie The New Negro : An Interpretation
(décembre 1925). Larticle se conclut sur un commentaire de
son introduction a ces volumes («Le Nouveau Noir»), qui
montre comment ce célebre texte peut se lire comme une
manifestation exemplaire de la pensée de Locke, et comme
une défense et illustration de sa conception du pluralisme
culturel.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME ; AFRO-AMERICAINS ; HARLEM RENAISSANCE; ALAIN
LOCKE; PLURALISME CULTUREL ; THEORIE DES VALEURS; SOCIOLOGIE DE LA RACE.

* Anthony Mangeon est Professeur a ’'Université de Strasbourg, directeur
de Configurations littéraires (UR 1337)/Lethica [amangeon[at]unistra.fr].

Notedel'auteur:Configurationslittéraires (UR 1337), Université de Strasbourg,
F-67000 France. Ce travail s’inscrit dans le cadre de I'Institut Thématique
Interdisciplinaire LETHICA du programme ITI 2021-2028 de I'Université de
Strasbourg, du CNRS et de I'Inserm. Il a bénéficié du soutien financier de
I'IdEx Unistra (ANR-10-IDEX-0002), et du/de(s) financement(s) au titre du
programme d’Investissements d’Avenir dans le cadre du/des projet(s) SFRI-
STRAT’US (ANR-20-SFRI-0012): <https://lethica.unistra.fr>.



672

INTRODUCTION

Depuis la fin des années 1980, de nombreux historiens des idées
ont, aux Etats-Unis, souligné la participation de penseurs afro-améri-
cainsau développement du pragmatisme. Dans son essai de 1989, The
American Evasion of Philosophy, Cornel West proposait par exemple
une nouvelle généalogie de ce courant philosophique, de sa préhis-
toire (avec Ralph Waldo Emerson), a son déclin et & sa résurgence
(avec Willard van Orman Quine et Richard Rorty), en passant par son
émergence (avec Charles Sanders Peirce et William James), et bien
slir samaturation (avec John Dewey); dans cette perspective, il accor-
dait aussi une attention particuliére a la trajectoire de I’historien et
sociologue afro-américain William Edward Burghardt Du Bois (1868-
1963), qui fut I’étudiant de James a Harvard avant de se tourner vers
les sciences sociales (West, 1989). La méme année, en publiant et en
préfacant un recueil de textes du philosophe afro-américain Alain
Locke (1885-1954), devenu célebre pour avoir coordonné I’'antho-
logie du New Negro en 1925, Leonard Harris s’attachait également
arelire les travaux de ce dernier comme ceux d’un penseur influencé
par James (Harris, 1989: 10-21). Dix ans plus tard, dans un volume
collectif paru sous sa direction, intitulé The Critical Pragmatism of
Alain Locke (1999), I'affiliation se manifestait dés le titre, et Harris
s’adjoignaitle concours d’autres philosophes (dont la féministe Nancy
Fraser, ou le spécialiste d’esthétique Richard Shusterman) pour relire
I’ceuvre de Locke au prisme du pragmatisme. Il faut dire qu’entre-
temps plusieurs historiens de la littérature afro-américaine avaient
eux-mémes déployé d’importants efforts pour relier le mouvement
de la Renaissance de Harlem, d’une part, et la figure de I'intellectuel
noir, d’autre part, a la philosophie pragmatiste (Hutchinson, 1995;
Posnock, 1998).

Ces travaux ont joué un role considérable dans la réévaluation du
«Nouveau Noir» et lareconnaissance académique d’Alain Locke. Mort
au seuil du mouvement pour les droits civiques, ce dernier patit en
effet d’un rapide oubli durant les décennies qui suivirent son déces,

PRAGMATA, 2024-7/8: 670-730



et qui furent marquées par une radicalité politique croissante —au
point que ses cendres, rapatriées de New Yorkal’Université d'Howard,
resterent longtemps abandonnées sur un rayon de bibliothéque, avant
de se voir enfin offrir une sépulture digne de ce nom en 2014'. Ce n’est
quacompter desannées 1980 que diverses anthologies commencerent
a réunir ses productions critiques et manifestérent, par 1a méme,
I'incroyable étendue de ses compétences?.

Locke fut en effet un critique littéraire, musical et artistique de
renom, qui publia d’'importants articles et ouvrages sur les arts et les
littératures du monde noir, ou inspirés par ce dernier?. Il était éga-
lement un critique de premier plan dans les domaines de ’anthro-
pologie etdelasociologie des relations interraciales etinterculturelles,
auxquels il consacra de nombreuses recensions, articles et chapitres
d’ouvrages (Locke, 1916/1992; Locke & Stern, 1942). Son ceuvre a ainsi
suscité un intérét croissant, et sa vie a fait elle-méme l'objet d’explo-
rations opportunes, qui s’attachent désormais a relire son role dans
la Renaissance de Harlem, et notamment ses affiliations et ses affi-
nités esthétiques, au prisme des gender ou des queer studies, comme
en témoigne sa récente biographie par Jeffrey C. Stewart, parue en
2018, ou le film réalisé par I'artiste britannique Isaac Julien dans le
cadre d’'une exposition ala Barnes Foundation durant1’été 20224, C’est
cependant d’une autre actualité de sa pensée et de son ceuvre dont
nous traiteronsici, en revisitant a notre tour ses liens avec le pragma-
tisme dans la philosophie américaine, puis sa contribution a I'élabo-
ration du pluralisme culturel.

LE MODELE JAMES

Pour affilier Locke au pragmatisme, la plupart des historiens des
idées, et notamment ses biographes, s’appuient sur quelques données
factuelles. Comme son compatriote W. E.B. DuBois, dont il semblait
parfois emboiter le pas, Alain Locke, aprés une premiere licence a la
PhiladelphiaSchool of Pedagogy (1902-1904), avait rejoint I'Université

673



674

de Harvard (1904-1907) pour y étudier a son tour la philosophie, a une
époque ot [...]

[T]rois philosophies majeures étaient discutées dans cette
enceinte:I'idéalisme de George Herbert Palmer, de Josiah Royce
et d’Hugo Miinsterberg; le pragmatisme de William James; et
le naturalisme de George Santayana. Une critique ouverte était
encouragée entre les membres du corps professoral qui avaient
développé leurs propres positions philosophiques. James et
Royce enseignaient a des semestres différents dans I'année et
chacun présentait dans son cours une critique élaborée des vues
de l'autre. (Stewart, 1979:75)

Mais tandis que DuBois avait assidiment suivi les cours de James,
dontil devint finalement assez proche (comme il le raconte dans Dusk
of Dawn, 1940/1996: 582), Locke n’é¢tudia jamais directement sous la
férule del'auteur du Pragmatisme, et ce n’est que de maniéere détournée
qu’il s’exposa finalement aux vues de ce dernier.

Dés 1905, Locke s’était en effet 1ié d’amitié avec I'un des assistants
etdoctorants de James, le philosophe Horace Kallen (1882-1974), qu’il
retrouva ensuite a Oxford lorsque, premier Afro-Américain a avoir
obtenu une bourse Rhodes, il vint y étudier durant trois ans. Méme
s’il avait probablement commencé a fréquenter ses ceuvres®, c’est
seulement en 1908 que, a I'instigation de Kallen, Locke assista pour
la premiére fois a une conférence de James, lequel était alors invité
al’Université d’Oxford pour y prononcer les « Hibbert Lectures », qui
seraient, I'année suivante, publiées sous le titre A Pluralistic Universe
(James, 1909)°. De son propre aveu, Locke était a 'époque davantage
attiré par I'idéalisme hégélien que par le pragmatisme; néanmoins,
il fut de toute évidence marqué par la pensée de James, au point de
I'intégrer plus tard aux influences majeures qui développérent son
esprit critique’.



Brillant conférencier, James avait en effet une facon radicale et
polémique de décrire I'histoire de la philosophie comme un «conflit
de tempéraments» qui disposeraient a des conceptions différentes.
Versant volontairement et ironiquement dans un certain schéma-
tisme, il avait ainsi proposé, dans des conférences prononcées entre
1906 et 1907 au Lowell Institute de Boston et al’'Université Columbia de
New York, et qui allaient donner naissance a son essai Le Pragmatisme,
une distinction entre «esprits mous» et «esprits durs» qui recoupait
largement 'opposition traditionnelle entre idéalisme et empirismes.
Tout en encourageant son public & opter pour cette seconde option,
James avait conscience qu'un tel manichéisme ne rendait pas forcé-
mentjustice aladiversité destendances philosophiques, niaux nom-
breusestentatives de synthese entre deux positionnements présentés
comme antithétiques (James, 1967/1996: 366). C’est pourquoi il pro-
posa, dans ses conférences d’Oxford, une nouvelle version de son
«conflit des tempéraments philosophiques», a laquelle Locke fut
sensible, puisqu’elle lui offrait 'opportunité de se situer intellectuel-
lement, tout en ouvrant la voie d’une coexistence entre des postula-
tions contradictoires —telle qu’il la poursuivait alors lui-méme dans
ses travaux philosophiques, en cherchant a concilier son inclination
al'empirisme avec sa préférence pour I'idéalisme.

La nouvelle ligne de partage entre les tendances philosophiques
s’établissaiten effet désormais, selon James, autour d’'un choixentreles
visions cyniques et détachéesetles visions sympathiques et amicales’.
S’intéressant uniquement a ces derniéres, dans la mesure ou elles
prenaient en compte le bien-étre spirituel, et non seulement matériel
del’humanité, James proposait une distinction supplémentaire dans
labranche dite «spiritualiste ». Il y avait, d’un c6té, les «absolutistes »
et les «monistes» —tel son collegue a Harvard, Josiah Royce - qui,
confrontés a la finitude humaine, se référaient a un Absolu, principe
régissant I'univers dans sa totalité et de toute éternité. Par opposi-
tion a cetidéalisme, James défendait sa propre conception pluraliste,
selonlaquelle le monde ne pouvait se comprendre comme une totalité
close, atemporelle, mais bien comme une profusion inscrite dans la

675



676

temporalité, dont ’'abondance ne pouvait jamais totalement se saisir'°.
Sur le plan pratique, cette position philosophique impliquait d’aban-
donner la quéte d’un point de vue divin («I’ceil de Dieu») pour traiter
les problemes ou les conflits l'un apres l'autre, en tachant d’identifier
clairement leurs difficultés spécifiques afin de trouver les stratégies
idoines pour les résoudre. L'attitude ou la méthode pragmatique se
caractérisait donc comme un méliorisme'. Sur le plan social et poli-
tique, le pluralisme de James impliquait une insistance constante sur
lesrelations déja existantes et sur celles a produire, toujours nouvelles
et toujours renouvelées, et il dénoncait toute forme de domination
exclusive ou inclusive, dont la ségrégation raciale et I'impérialisme
colonial constituait les formes historiques a défaire.

Auneépoqueotlespositionsphilosophiques,auseindesinstitutions
universitaires (et notamment a Oxford), se coulaient dans un profes-
sionnalisme strictement académique, tandis que, parallélement, les
positions politiques se durcissaient et se cristallisaient généralement
en essentialisant certaines notions comme la «race» ou la «nation»,
James incarnait par contraste, aux yeux de Locke comme a ceux de
DuBois, I'’émergence d’'un nouveau type de penseur : «I’intellectuel »,
impliqué dansles problémes de son temps, et critique desinjustices de
son époque. Dés 1899, James s’était en effet engagé contre la politique
d’ingérence des Etats-Unis aux Philippines, publiant réguliérement
dans la presse des lettres ouvertes de dénonciation et d’accusation
contre le gouvernement américain; il rejoignit par ailleurs la ligue
anti-impérialiste de la Nouvelle-Angleterre et dénonca des 1903 le
scandale des lynchages, tout en recommandant vivement ’essai de
DuBois, The Souls of Black Folk (McDermott, 1967/1996: 839-844;
Lewis, 1994:294).

Dans son essai Color and Culture : Black Writers and the Making of
the Modern Intellectual, Ross Posnock (1998: 21) fait ainsi remarquer
queJames, enimportant le concept d’intellectuel dans le vocabulaire
journalistique américain, imposa cette figure de’'engagement dansle
paysage politique des Etats-Unis. Le critique montre alors comment la



figure de «I'intellectuel noir » s’établit asasuite, au début du xxesiecle,
dans une véritable tension oxymorique'. Partagé entre des postula-
tions contradictoires, ou divisé par des loyautés souvent concues de
maniére antithétique, I'intellectuel noir n’en exprimait pas moins leur
profonde complémentarité.

L'une des plus célebres formulations de cette posture oxymorique
réside certainement dansla «double conscience », telle que la décrivit
W.E.B. DuBois dans son introduction aux Ames du peuple noir:

C’estune sensation bizarre, cette conscience dédoublée, ce senti-
ment de constamment se regarder a’'aune d’'un monde qui vous
considére comme un spectacle, avec un amusement teinté de
pitié méprisante. Chacun sent constamment sa nature double
—un Américain, un Noir; deux 4mes, deux pensées, deux luttes
irréconciliables; deux idéaux en guerre dans un seul corps noir,
que seule sa force inébranlable prévient de la déchirure.
L’histoire du Noir américain est ’histoire de cette lutte — de cette
aspiration a étre un homme conscient de lui-méme, de cette
volonté de fondre son moi double en un seul moi meilleur et
plus vrai. (DuBois, 1903/2004: 10-11)

La «double conscience» de DuBois devait beaucoup a la «double
personnalité» auparavant théorisée par William James a la suite des
travaux de Pierre Janet (Lewis, 1994: 96). En commentant les expé-
riences d’hypnose que le philosophe francais avait conduites aupres
de malades mentaux, et qu’il avait ensuite rapportées dans son livre
sur LAutomatisme psychologique (Paris, Alcan, 1889), James avait en
effet pu établir, chez certaines personnes, la coexistence de plusieurs
personnalités quisesituaient ades niveaux différentsdela conscience:
James et Janet distinguaient ainsi la conscience primaire, qui pos-
sede certains attributs sensoriels, mémoriels, affectifs, et laconscience
secondaire qui, complétement dissociée de la premiére, en possédait
d’autres; il existait enfin une conscience tertiaire, plus profondément
enfouie, qui, lorsque les patients parvenaient a I’'atteindre par la transe

677



678

ou lorsqu’on la convoquait par ’hypnose, possédait pour sa part tous
les attributs et rétablissait par conséquent I'unification des diffé-
rentes personnalités. Il fallait donc admettre, nous suggérait James,
que «chez certaines personnes, du moins, la totalité de la conscience
qui nous est possible peut étre divisée en parties qui coexistent, mais
quis’ignorent mutuellementet[...] - chose plus remarquable encore —
qui sont complémentaires» (James, 1890/1983: 261).

Si cette théorisation d’'une double conscience (ou personnalité)
et, par conséquent, cette filiation épistémologique entre DuBois et
James sont antérieures au développement du pragmatisme, elles
restentimportantes a relever dansla mesure ou c’est précisément sur
une semblable coexistence de postulations contradictoires qu’Alain
Locke expliqua son propre parcours intellectuel dansle prélude a son
article de philosophie, « Values and Imperatives », publié en 1935 dans
un volume collectif codirigé par les pragmatistes Horace Kallen et
Sidney Hook.

J’aimerais revendiquer, comme devise de vie, ce bon principe
grec —«Rien de trop», mais j’ai probablement porté un autre
insigne de circonstance, « Toute chose, ou toutes les choses mais
avec modération». [...] En vérité le paradoxe m’a suivi ma vie
durant: & Harvard, j’adhérais a 1’élégante tradition de Palmer,
Royce et Miinsterberg, mais je n’en étais pas moins attiré par la
désillusion de Santayana et la protestation radicale de W. James;
etdenouveau en 1916, puisqueje revins pour travailler avec Royce
mais que le destin me forca a soutenir mon doctorat surlathéorie
des valeurs sous la direction de Perry. (Locke, 1935: 313)

En rappelant son adhésion premiére a la tradition philosophique
idéaliste, incarnée a Harvard par les philosophes hégéliens George
Herbert Palmer et Josiah Royce, tout en soulignant son attrait pour
la pensée de William James, Locke livre non seulement une éclatante
illustration de sa propension au paradoxisme, mais également une



clé fondamentale de sa démarche intellectuelle, telle qu’elle se mani-
festa d’abord dans le champ philosophique de la théorie des valeurs.

THEORIE DES VALEURS

Avant de livrer une synthése de ses vues dans «Values and
Imperatives », Alain Locke avait en effet consacré, dans les années
1910, deux théses de philosophie ala nature et ala genése des valeurs.
AnEssayonthe Conceptof Value (1911) (OT) fut rédigée a Oxford, ouelle
ne put cependant étre soutenue, et c’est donc a Harvard que le philo-
sophe afro-américain écrivit et soutint finalement une nouvelle thése,
sous le titre The Problem of Classification in the Theory of Value (1918)
(HT) etsousladirection de Ralph Barton Perry (1876-1957), disciple de
William James'*. Imbu tout ala fois d’idéalisme et de pragmatisme, le
jeune penseur cherchait a y défendre un positionnement médian, ala
croisée des deux grandes options qui s’offraient alors a lui.

Ilyavaittoutd’abord latradition intellectualiste et représentation-
naliste: celle-ci cherchait & déterminer le fondement des valeurs en
lesrapportant a notre faculté de juger et a notre capacité de représen-
tation —lesquelles se manifestent, au sein de 'expérience, dans notre
rapport a I'objet, et auxquelles nos sentiments et nos désirs sont par
conséquent subordonnés. Cette option, a laquelle se rattachaient les
représentantsdelatraditionlogique autrichienne, tels Franz Brentano
et Alexius Meinong®, ainsi que les partisans de I'idéalisme néo-
kantien, tels Heinrich Rickert (1912, 1921, 1997) et Hugo Miinsterberg
(1899,1921), s’inscrivait dans une filiation cartésienne et kantienne, et,
plus précisément, dans une démarche gnoséologique, c’est-a-dire une
conception de la philosophie comme théorie de la connaissance dont
lebutestde «clarifier ce qui rattache le schéme représentationnel dont
Nnous nous servons au contenu que nos représentations visent » (Rorty,
1979/1990: 328). Les habitudes conceptuelles de ce courant philo-
sophique étaient le dualisme (entre la forme et le contenu, entre le
sujet et 'objet, entre la psyché et le monde), la hiérarchie (ou la subor-
dination du corps a I’ame, de I’émotion au jugement, du contenu a la

679



680

forme, de 'objet au sujet, du monde a la psyché) et, pour finir, le fina-
lisme, qui réglait et orientait les rapports entre les deux poles du dua-
lisme et de la hiérarchie, selon les deux versants complémentaires
d’un méme effort de transcendance: on avait ainsi, du point de vue
interne, une visée téléologique, ou la faculté supérieure (raison ou
jugement) se prend elle-méme pour fin, ou bien s’instaure comme
I'aboutissement des facultésinférieures (imagination et émotion); on
disposait également, du point de vue externe, d’une vision progres-
siste, ol1 la croyance peut se muer en certitude, et ol1 la connaissance
peutdevenir de plus en plus parfaite, jusqu’a coincider, si possible, avec
le point de vue de I’absolu. Dans cette perspective, la valeur procédait
initialement d’'une dimension réflexive, c’est-a-dire de la relation de
laconscience a elle-méme; elle résidait dans un rapportintra-mental
a nos sensations et a nos perceptions; et I'optimisation de la préfé-
rence consistait des lors a rechercher une correspondance de plus en
plus étroite avec des normes et des définitions logiques, c’est-a-dire,
en somme, avec les idées platoniciennes du Beau, du Bien, du Vrai,
du Juste, etc.

Face a cette option, il existait cependant une autre approche,
anti-intellectualiste et anti-représentationnaliste, qui cherchait
plutot a expliquer la constitution des valeurs en les rapportant aux
processus affectifs de I’agir et du patir. Cette option, alaquelle se ratta-
chaient les partisans de 1’école pragmatiste américaine, tels William
James et John Dewey', mais aussi les psychophysiologues allemands
Friedrich Nietzsche et Robert Eisler?, s’inscrivait, de son coté, dans
une tradition plutot spinozienne; elle défendait notamment une
conception fondamentalement axiologique et naturaliste du rapport
au monde, et elle proposait une nouvelle conception de la connais-
sance, non plus comme correspondance, mais comme adéquation,
c’est-a-dire connaissance par les causes de production, ainsi qu'une
nouvelle pratique de la philosophie, non plus comme théorie de la
connaissance, mais comme discours sur la nature et, en particulier,
sur la nature humaine: en somme, une conception de la philosophie
comme anthropologie. Les habitudes conceptuelles de ce courant



philosophique étaient le parallélisme (ou l'union intrinséque du corps
etdel’esprit, delaforme et du contenu) et le relationnisme (ou I'inter-
action constante et constitutive du monde et de la psyché, du sujet et
del’objet, et dusujet avec un autre sujet), qui débouchaient, a traversle
dynamisme etla fluctuation constante de I’agir et du patir, sur lacom-
plémentarité des contraires et des postulations contradictoires. Dans
cette perspective, la valeur procédait initialement de la dimension
affective, c’est-a-dire d’une relation immédiate de la conscience au
monde, et 'optimisation de la préférence consistait a rechercher une
puissance d’agir toujours plus grande, touten limitant proportionnel-
lement la faculté de patir.

Nous avons pris soin d’exposer ces deux options —ainsi que les
deux régimes conceptuels auxquelles elles obéissent — car c’est préci-
sémentdanslanégociation deleursinfluences respectives que se situe
lacontribution d’Alain Locke alathéorie générale delavaleur. C’esten
effet grace ala psychologie naturaliste de William James qu’il corrige
la psychologie introspectionniste de Franz Brentano, mais, récipro-
quement, c’est grace al'idéalisme d’Heinrich Rickert qu’il tempére le
biologisme radical de Robert Eisler'®. Locke modeére ainsila tentation
d’'uneéchappée dansle point de vue transcendantal, et il refuse notam-
ment de rapporter nos valeurs a une simple conformité avec des caté-
gories logiques, mais dans le méme temps il refoule la tentation d’'un
physiologisme intégral, et il refuse de rapporter la constitution et la
diversité de nos valeurs a une simple échelle hédoniste et behavio-
riste. Son projet philosophique consiste, de fait, aremettre en cause la
partition traditionnelle entre la valorisation, qui releve du sentiment,
et I’évaluation, qui releve du jugement; il s’agit, pour lui, de décou-
vrir,d’une part, comment la valorisation rend possible le jugement de
valeur, c’est-a-dire en quoi elle est elle-méme déja du jugement ; mais
aussi d’expliquer comment le jugement de valeur prolonge la valori-
sation, c’est-a-dire en quoi il est lui-méme encore du sentiment. Par
soninsistance surla prédominance de I'affect, Locke s’enracine priori-
tairement dans le second courant philosophique, mais il ne le met
pas tant en opposition qu’en dialogue avec le premier; il cherche, en

681



682

somme, a se situer dans leur pli, dans leur interstice, dans leur ligne
de partage, et a penser, de cette maniére, la valeur comme I'union de
I'affect, du percept et du concept. Comment cette union peut-elle se
réaliser, eten quoi le positionnement intermédiaire que propose Alain
Locke entre les deux régimes conceptuels est-il original ?

Toutel'intelligence (et touteladifférence)® de Locke consiste a affir-
mer que la dimension premiere de la conscience (comme rapport au
mondeoual’objet) n’est pas prioritairement intentionnelle, mais stric-
tement et fondamentalement temporelle; I'intentionnalité (comme
structure a priori) importe des lors moins que la durée comme struc-
turation de ’expérience, et, par-1a, mise en relation et constitution
d’une polarisation sujet/objet. Les «données sensibles» ne sont pas
données, et elles ne sont sensibles qu'en tant qu’elles se succedent;
ainsi, ce qui prime, ce n’est pas I'anticipation, mais la conservation
d’une impression, ou la «conservation de I’état précédent dans I’état
suivant» qui constitue précisément la mémoire, et qui rend alors
possible I’'anticipation. « Conscience signifie d’abord mémoire », écri-
vait Bergson®, et c’est seulement de cette maniére qu’elle peut étre un
«traitd’union entre le passé et 'avenir». A'instar du philosophe fran-
cais, Alain Locke cherche aressaisirladurée etlechangement dansleur
mobilité originelle, ainsi que les cristallisations de la mémoire en vue
delapratique?;il met par conséquentl’accent surla«continuité dela
valorisation», sur les processus de transformation, et sur I’'acquisition
constante de nouvelles valeurs ou de nouvelles significations?.

Alarticulation deladiscrimination sujet/objet, la valeur est en effet
une«significationacquise (acquiredmeaning)»,etelle pourraitsemblet,
deparsanaturetemporelle, un paradoxisme: elle est une opération qui
aeulieu (acquise), et qui est néanmoins toujours réactualisée (comme
processus de signification) puisqu’elle redevient a tout moment a nou-
veau active dans I'interprétation de 'expérience immeédiate; elle est
ainsi tout a la fois une présupposition et une nouvelle actualisation,
une disposition et une attitude?.



Ce double processus d’acquisition et de présupposition, inhérent
ala continuité temporelle des activités de la conscience, n’est toute-
fois pas suffisant pour constituer ce qu’Alain Locke appelle un « mode
de valorisation », ou pour spécifier la nature exacte du «sentiment de
valeur ». Deux autres processus doivent également étre pris en compte,
carilsconcernent, précisément, laqualité du sentiment dans satempo-
ralité et dans sa relation a son entour ou son contexte.

Le premier processus, c’est ce que Locke appelle la «direction»
du sentiment, ou son orientation vers le plaisir ou la douleur, vers la
joie ou la peine — qui ne sont pas, toutefois, des états «intentionnels»
et «contraires», opposables d’un point de vue logique, mais des états
contrastés, différenciés, jusquau point de devenir autres. Cette pola-
risation est alors réinvestie dans un second processus, qui constitue
l'autre caractéristique du sentiment par rapport a son contexte, et que
Locke appelle sa «référence». La référence est le complément de la
direction —un peu comme sa «signification acquise »; elle est comme
une cristallisation de l'orientation dynamique qu’a pris le sentiment
danssa continuité et dans son intensité, et elle devient ainsi le présup-
posé quiseracontenudanssonactualisation. Elle est, en bref, la conser-
vation du dynamisme affectif qui vient, en quelque sorte, orienter
la perception méme.

La référence se dédouble ainsi en deux mouvements possibles:
ilya,d’une part, la «référence transgrédiente» et, d’autre part, la « réfé-
renceimmanente ». Laréférence transgrédiente se manifeste lorsque
le sentiment s’apparente a un effort, une tension, et qu’il renvoie la
situation présente a quelque chose qui n’est plus ou qui n’est pas encore
14, quiladépasse ou qu’il reste a atteindre (ou rétablir) dans un a-venir;
la référence immanente, c’est au contraire «une signification que
le sentiment obtient lorsque la tendance conative ou la disposition,
présupposée, aatteintle stade d'une habitude apres satisfaction » —elle
se caractérise alors par un sentiment de «repos, relaxation, et expan-
sion», lequel ne renvoie donc pas la situation présente a un au-dela
d’elle-méme, mais & «quelque chose qui est plus profondément

683



684

contenu en elle». Il y a de cette maniere une double postulation de
I’agir, oules deux orientations sont ala fois complémentaires et contra-
dictoires, et correspondent respectivement au sentiment éthique de
I'obligation et au sentiment esthétique de I'empathie (HT: 86 et 164).

Il existe entre les types de processus affectifs transgrédient (ou
éthique) etimmanent (ou esthétique) uneincompatibilité psycho-
logique presque absolue. [...] Cela est d{i & une composition
contradictoire de leur état affectif, ou simplement a une oppo-
sition dispositionnelle de leurs réactions. Ilincombe ala théorie
génétique de la valeur d’expliquer ces types de processus affec-
tifs en tant qu’ils fondent les valeurs de certains types avec leurs
caractéristiques qualitatives dans le sentiment. (HT: 65)

Cette notion de double postulation affective, immanente et trans-
grédiente, estd’autant plusimportante qu’elle ne saurait se restreindre
acaractériser une économie strictement individuelle et subjective des
sentiments; elle prend également en compte la dimension sociale, et
I'influence que I'intersubjectivité ou la collectivité peut exercer sur
la constitution des modes de valorisation. Si la référence immanente
s’apparente a une fusion avec I'objet ou, plutdt, une submersion dans
I'immédiateté de’expérience, la référence transgrédiente releve éga-
lement de 'empathie avec autrui ou de I'Einfiihlung, c’est-a-dire d’'un
«sentir-avec» ou d’'un «sentir-dans» 'autre.

C’est précisément la qu’une perspective sociologique s’'immisce
dans la théorie des valeurs d’Alain Locke. On retrouve en effet, chez
lui, la problématique (élaborée par Emile Durkheim) d’une influence
des présuppositions sociales et des représentations collectives sur
nos comportements (Durkheim, 1906, 1911/1974)%4, mais celles-ci
sont explicitées dans les termes de la psychologie sociale de Gabriel
Tarde, C’est-a-dire comme des croyances et des désirs dontla réalité est
diffuse et participative, et dont I’effet peut étre concrétement observé
dans les valeurs qui guident nos pratiques (Tarde, 1895/1999). Locke
ne cesse, dans ses deux theses, de souligner le caractére ambivalent



de l'attitude psychologique, qui peut étre créée par le contexte social.
Lagrandeoriginalité du penseur afro-américain c’est alors de recouper
la «double référence» du sentiment, ou sa propre conception d’'une
«double postulation » (immanente ou transgrédiente, esthétique ou
éthique), avecl'idée tardienne d’une interaction entre I'individu et la
société. Cette influence de la « psychologie sociale » deviendra déter-
minante dans les articles de philosophie que Locke publiera dans les
annéestrente, olladouble référence sera explicitement réinterprétée
en termes dynamiques d’introversion et d’extraversion, comme ce
propos nous en fournit I'illustration:

Il y a, pour chaque mode de valorisation, des sous-divisions
déterminées par la polarité habituelle des valeurs positives et
négatives, maisaussi[...] par1’élan directionnel du sentiment de
valeur. Celui-cidistingue, pour chaque type de valeur, une variété
«introvertie» ou «extravertie» de lavaleur, selon quelaréférence
affective renvoie lavaleur versune intériorité, c’est-a-dire comme
une valeur individualisée par le moi, ou selon qu’elle la projette
vers une extériorité, comme une valeur a partager dans un plan
d’action socialisée. On peutillustrer celad’abord avecles valeurs
morales. [...] Quand laréférence de la valorisation est introvertie
ou dirigée intérieurement vers le moi, cette tension s’exprime
comme une compulsion de restriction intérieure ou ce que I'on
appelle la «conscience », mais lorsque la référence extravertie
dirige la tension vers une compulsion a I’action extérieure, la
tension est alors éprouvée comme un devoir ou une obligation.
(Locke, 1935/1989: 41-42)

Alain Locke distingue ainsi trois économies affectives quireglent le
dynamisme etlatransformation des valeurs, et se recoupent dansune
large mesure: il y a I'’économie plaisir/douleur, I'économie référence
immanente/référence transgrédiente, et '’économie intersubjective de
participation (ouimitation) et de dépassement (ouinvention) (HT:251).
Cesontelles qui génerent, pour un méme type, les différents niveaux
de valeur (du besoin physiologique a la valeur personnelle, jusqu’a

685



686

la valeur supra-individuelle) (ibid.: 133), et ce sont elles, toujours,
qui président aux divers mouvements de la valorisation, d’un type
affectif a un autre (ibid.: 4-5, 82-85, 157-158, 249-251)*. Par-dela les
valeurs hédonistes, qui relevent desinstincts vitaux et sexuels, et par-
delalesvaleurs économiques, qui sontlasocialisation des premieres,
Locke distingue ainsi quatre grands types de valeur, qui correspondent
a quatre affects fondamentaux: les valeurs morales, qui s’enracinent
dans un sentiment de tension; les valeurs religieuses, qui s’ancrent
dans un sentiment d’exaltation; les valeurs esthétiques, qui se mani-
festent par un sentiment de repos et d’équilibre; etles valeurslogiques,
enfin, qui se caractérisent par un sentiment d’accord et d’acceptation.
Mais ce qui I'intéresse avant tout ce sont les phénomeénes de trans-
formation, de conversion et d’inversion des valeurs; sa théorie pré-
sente en effet cet avantage de pouvoir «expliquer les conversionsetles
oppositions de valeur », ainsi que leurs «fusions, transferts et conflits »:

C’estdans ce champ de phénomeénes que lesthéorieslogiquesde
lavaleur éprouvent leurs plus grandes difficultés. Nous connais-
sonsbien ces situations oul, par exemple, une séquence de raison-
nement logique va prendre un caractére esthétique —c’est la
«belle preuve» ou la «belle démonstration», o une qualité ou
unedisposition morale n’est pas seulement appréhendée comme
«bonne» mais comme «noble», ol un rituel religieux est une
«réalité» mystique pour le croyant quand elle n’est qu'un spec-
tacle esthétique et symbolique pour le non-croyant quiy assiste.
La maniere logique d’expliquer de telles situations suppose un
changement des présuppositions du jugement qui sert d’inter-
meédiaire entre les valeurs, ou, dans d’autres cas, elle propose cette
explication plus faible encore d’un transfert des prédicats a tra-
verslamétaphore etl’analogie. Mais avecla théorie selon laquelle
les valeurs sont constituées par la qualité modale primaire du
sentiment actuel et concret, il n’est pas besoin de chercher
au-dela de ce dernier pour expliquer les prédicats inhabituels
ou la réalité de l'attitude dans la valorisation. Sentiment, atti-
tude et prédicats sont en relation et en accord directs. Telle un



quoderatdemonstrandum,lapreuve ouladémonstration devient
la consommation joyeuse d’un processus, et par 1a méme, elle
devient esthétique. De la méme maniere, la contemplation
d’un acte éthique, lorsque la tension de I’acte n’est pas partagée,
devient une appréciation détachée, bien qu’il suffise qu’on par-
tage latension pour se convertir a une valorisation de type moral.
Lorsqu’ildevient, en fait, dispositionnel, avec I'adoucissement de
lacourbe affective que générent ’habitude et I’équilibre intérieur,
le comportement moral prend une qualité quasi-esthétique, telle
quelle est réfléchie dans le critere du gotit ou de noblesse oblige
plutbt qu’a travers le critére plus sévére de la contrainte ou du
devoir. Et bien évidemment, pour le spectateur désintéressé, le
rituel religieux ne différe pas de n’importe quelle autre ceuvre
d’art —c’est I'objet d’une projection reposante et équilibrée. Des
qu'une forme affective différente est évoquée, la situation et le
type de valeur sont ipso facto transformés. Changez l'attitude, et
sans considération du contenu de 'expérience, vous changez le
type devaleur; et les nouveaux prédicats appropriés s’ensuivent
automatiquement. Ce sont les mémes principes qui permettent
d’expliquer les conflits et lesincompatibilités des valeurs. (Locke,
1935/1989: 44)

Cette longue citation explicite tres clairement ce qui constitue le
motif majeur de la théorie lockienne des valeurs, a savoir: «l’inter-
changeabilité etla convertibilité de différents genres de valeur », ainsi
que son corollaire: leur «incompatibilité » dans certaines situations
(ibid.: 42)¥, mais aussi leur complémentarité fonciére au niveau de
I’expérience humaine.

Denotre point de vue, nous voyons ces grands principes [le Beau,
le Vrai, le Bien], condamnés a une opposition logique perpétuelle
en dépit de leur affirmation d’'une harmonie fraternelle, parce
quelesattitudes valorisantes quiles sous-tendent sont, alabase,
psychologiquement incompatibles. Le repos et I’action, I'unifi-
cation et le conflit, le consentement et la prévision créent, en

687



688

tant quattitudes, des antinomies naturelles, des ordres de valeur
insolubles, et la seule paix qu'une vision scientifique des valeurs
puisse établir entre eux est basée non pas sur la priorité oula pré-
séance mais sur la parité et la réciprocité. [...] Ces élans direc-
tionnels, déterminés émotionnellement dans la majorité des cas,
et qui décident si la valeur, dans son orientation, s’intériorise
ou s’extériorise, s'individualise ou se socialise, sont de la plus
hauteimportance. Ellessonten effetalaracine de ces dissensions
civiles, a I'intérieur des diverses provinces de la valeur, entre le
saint et le prophete, le mystique et le réformateur, le théoricien
spéculatifet I'expérimentateur pratique qui tous deux cherchent
la vérité, l'esthéte et le dilettante face au créateur ou a l'artiste
professionnel, et finalement le fanatique moral et le réformateur.
[...] Assurément, 'opposition fondamentale des modes de valo-
risation et des attitudes qui leur sont concomitantes a toujours
constitué I'une des plus grandes sources de division et de conflit
entreleshommes. Le réle du sentiment ne peut pas étre compris
nicontrélé lorsqu’il est minimisé ; admettre cela, c’estle début de
lasagesse pratique. [...] Sans nul doute de nombreuses attitudes
sont, en tant qu'expériences distinctes, incompatibles et anti-
thétiques en matiére de valeurs, mais nous tous, en tant qu’indi-
vidus, nous réconcilions ces incompatibilités lorsque nous pas-
sons, par golit de la variété autant que par nécessité, d'un mode
de valeur a un autre. Le véritable antidote a I'absolutisme des
valeurs consiste dans une démonstration systématique et réaliste
que les valeurs ont leur racine dans des attitudes, et non dans la
réalité, et se rapportent a nous-mémes plutét qu'au monde. Un
pluralisme consistant, en matiere de valeurs, pourrait éventuel-
lement rendre possible un loyalisme qui ne soit pas fondé sur le
sectarisme, et qui impose une tréve des impératifs, non pas en
dénigrant les facteurs catégoriques liés a la valorisation et qui,
on I'a vu, sont fonctionnels, mais en insistant sur la réciprocité
de cesnormes. Il n'y a pas nécessairement de conflits insolubles
entre des modes de valorisation distincts si, sans pour autant
négliger leurincommensurabilité émotionnelle et fonctionnelle,



nousréalisonsleur caractere complémentaire dans I’expérience
humaine. (Locke, 1935/1989: 45-46)

La théorie des valeurs que propose Alain Locke débouche ainsi,
explicitement, sur une vision pluraliste et relativiste. Est-ce a dire pour
autant que toutesles valeurs sont égales, ou que toutesles maniéres de
valoriser se valent? Absolument pas: il y ades degrés dans’expression
des modes affectifs, et une optimisation de la préférence est toujours
possible, qui consiste a « porter au maximum le mode de valorisation
lui-méme comme attitude et comme activité (maximizing the value-
mode itself as an attitude and activity)» ou de «porter les valeurs au
maximum (maximizing values)» (OT: 38, 50). Nos divers modes de
valorisation (esthétique, moral, religieux, logique) sont en effet d’au-
tant plusactifs qu’ils peuvent s’adapter a de nouvelles situations, trans-
former leurs anciennes «significations acquises » pour en développer
de nouvelles. De la méme maniere que I'on peut découvrir, au niveau
dela valorisation immédiate et au niveau de I'individu, des regles de
fonctionnement qui permettent de passer d'un mode al'autre oud’une
polarisation delavaleur ason opposée, il peut donc exister, au niveau
deI’évaluation, ainsi qu’au niveau intersubjectif et interculturel, des
«principes actifs» qui remplissent une fonction de « médiation entre
lesdivergencesetles conflits de valeur »: ce sont, onl’avudansla précé-
dente citation, les principes de la tolérance, de la réciprocité, de la
convertibilité culturelle limitée, et du loyalisme (Locke, 1944/1989:73).

Au vu des nombreuses pages et années qu’Alain Locke consacra
ala théorie des valeurs, on pourrait évidemment s’étonner que, a la
différence de DuBois, il n’ait jamais tent€ de tirer une monographie
de ses recherches doctorales, et qu’il ait finalement attendu d’étre
quinquagénaire pour en proposer une premiere synthése, dansl’article
rédigé pour Horace Kallen en 1935. Mais ce choix se comprend mieux
des lors qu’on I'interpréte dans une perspective pragmatiste. Ainsi
que l'expliquait, en effet, William James dans sa deuxiéme lecon sur
LePragmatisme, «la méthode pragmatique vise a interpréter chaque
notion en fonction de ses conséquences pratiques» (James, 2007

689



690

[1967]:113), c’est-a-dire a les « soumettre a ce simple test consistant a
dégager leurs conséquences concretes » (ibid.:116). Comme le recom-
mandait alors le philosophe, définissant par1a méme «le pragmatiste»,
Locke tournadonc «résolument et définitivement le dos a toutes sortes
d’habitudes invétérées propres aux philosophes de métier» et, choi-
sissant de mettre son cheminement philosophique «a I'’épreuve en
le plongeant dans le flux de [son] expérience », il se fixa dés lors «une
tache plus ample», a savoir explorer «les divers changements quon
peutfaire subiraux réalités existantes» (ibid. :117-118). C’est pourquoi,
dans le chapeau introductif a son article de 1935, Locke choisit de se
présenter comme «une sage-femme philosophique pour une nouvelle
génération de jeunes poetes, écrivains et artistes noirs, plutét qu'un
philosophe professionnel®®»: au lieu de se cantonner aux débats aca-
démiques, Locke mit en effet sa théorie des valeurs a I'’épreuve des
faits, et il s’efforca ainsi de contribuer a une révolution morale, c’est-
a-dire a un changement radical de sentiment autant que d’attitude
au sein de la société américaine, en se faisant d’'une part I'infatigable
promoteur des écrivains et artistes noirs, et d’autre part I'intraitable
pourfendeur desidéesracistes et des solutions ségrégationnistes dans
le traitement de la question noire aux Etats-Unis et, plus largement,
a I’échelle mondiale®. Pour comprendre cette décision, il convient
d’explorer également ses contributions a la théorie de la race, autre
thématique centrale de son ceuvre.

LOCKE ET LA THEORIE DE LA RACE

A T’issue de son séjour académique & Oxford, Locke s’était rendu
al’'Université deBerlin—ouDuBoisétaitlui-mémealléétudier’histoire,
I’économie et la philosophie entre 1892 et 1894. Locke s’y inscrivit en
philosophie, du 14 novembre 1910 au 1¢ janvier 1911, puis du 6 mai
1911 au 22 novembre 1911, et il suivit entre autres les cours de Georg
Simmel, qui proposait cette année-la un panorama de I’histoire des
idées allant «de Fichte a Bergson, en passant par Nietzsche »®. Locke
vint ensuite a Paris écouter Bergson lui-méme, qui donnait un cours au
Collége de France sur la philosophie de Spinoza et un autre sur I'idée



d’évolution®, puis, de passage a Londres durant 1’été 1911, il assista au
premier Congrés universel desraces qui rassembla, du26 au 30juillet,
plusde mille délégués, intellectuels et personnalitésreligieuses, venus
dumonde entier pour remettre en cause ladomination du racisme au
plan international, mais aussi a I'intérieur de nombreux pays®. C’est
1a que, de son propre aveu, Locke se forgea la conviction que,

[...] dans I'approche scientifique de la question raciale, gisait la
possibilité d'une rédemption pour ces fausses attitudes de I’esprit
qui, malheureusement, onttantcompliquél’idée etlaconception
de la race qu'un grand nombre de personnes révent d’en finir
avec elle en I’éliminant si possible des catégories de la pensée
humaine. (Locke, 1916/1992: 1)

Ainsi s'ouvrirent ensuite les cinq conférences sur «les contacts de
race et les relations interraciales» que Locke donna, en 1915 et 1916,
al’Université noire d’Howard, et qui restérent inédites jusqu’en 1992.

A rebours de la théorie des valeurs, ou le questionnement philo-
sophique rencontrait la réalité sociale et débouchait ainsi sur une
problématique sociologique et anthropologique, avec la théorie de la
racec’étaitlaquestion sociale qui devenaitun probléeme philosophique
—-ou plutot: des problemes sociaux, le racisme et la discrimination, se
découvraient soudain desracines également conceptuelles. La struc-
ture raciste de la société américaine, comme de nombreuses autres
sociétés occidentales (mais aussi non occidentales), était en effet une
réalité incontournable pour I'intellectuel noir, révélant tout a la fois
I’emprise des rapports sociaux sur les croyances culturelles, et inver-
sement I’'emprise des croyances culturelles sur les rapports sociaux.
La tache qui incombait a Locke ne se limitait dés lors pas a la simple
dénonciation ou a la déconstruction du racisme; il s’agissait, plus
concrétement, de favoriser I’évolution des mentalités, et de précipiter
ainsi I'abolition de certaines pratiques en méme temps que I’essor
d’une nouvelle logique sociale.

691



692

Le premier effort de Locke consiste donc a réfuter les conceptions
dominantes, et notamment les diverses théories racistes qui appré-
hendent la race comme une réalité fondamentalement biologique,
et qui lui attachent, par ailleurs, des caractéristiques psychologiques
et mentales résolument fixes et invariables. Derriere la pensée de
Gobineau et son tristement célébre Essai sur ['inégalité des races
humaines (1853), ou derriére le naturalisme et I’évolutionnisme qui
triomphent dans I'anthropologie physique, a la fin du X1x¢siecle, il
n’estguere difficile de reconnaitre la prégnance d'un régime de pensée
dominant, dontlalogique conceptuelleréinterprete lathéorie du paral-
1élisme entre Ame et corps, physique et spiritualité, en y réinvestis-
santsaquéte des conditions a priori, son obsession dela permanence,
ainsi que ses habitudes hiérarchiques et finalistes. Mais a rebours
d’autres initiatives d’'opposition aux idéologies racistes, la démarche
de Locke ne réhabilite pas le naturalisme anthropologique, et elle
ne cherche pas non plus a le sauver de ses interprétations erronées
par le régime dominant. Plutdt que de préserver le parallélisme, ainsi
que le faisait 'anthropologue Franz Boas en y introduisant simple-
ment un principe de variabilité, et donc de la contingence au lieu de
la fixité entre divers types raciaux®, Locke rétablit, tout au contraire,
une scission complete entre aptitudes mentales, psychologiques, et
caractéristiques physiques, en insistant sur le rOle fondamental de
I’éducation et de la culture pour les premieres®:. Enfin, plutét que
de spécifier scientifiquement, par 'anthropométrie par exemple, en
quoi consistent les différences raciales, ou quels changements phy-
siques (et par voie de fait, psychologiques), on pourrait observer d’'une
génération ou d’'un milieu, d’'un continent a 'autre®®, Locke cherche
a déterminer sur quoi reposent les inégalités et les discriminations
raciales, qu'elles soient économiques, politiques ou sociales. Pour cela,
il développe une double approche sociologique. Il propose d’abord
une explication marxiste des causes historiques et matérialistes qui
conduisent a la légitimation du racisme, en montrant notamment
comment les différences et les hiérarchies raciales sont toujours, en
réalité, les cristallisations de statuts inégaux aux plans économiques
et sociaux, ainsi que des pratiques qui n’ont d’autre finalité que de



perpétuer une domination. Mais par-dela cette explication d’ordre
marxiste, Locke prend également soin de souligner que le racisme
ne saurait étre combattu dans le seul cadre de la lutte des classes, pas
plusqu’il ne saurait étre vaincu par de simples réfutations théoriques;
pour agir efficacement contre cet affect social, cette haine de l'autre
faite de peur et de volonté de domination, il importe de développer
une deuxieéme approche sociologique, et, plus précisément, une nou-
velle psychologie sociale.

En établissant que le sentiment racial s’enracine au fondement
méme de toute réalité sociale, a savoir dans le « sentiment de parenté
(kinship feeling)» ou le «sentiment d’appartenance» qui est anthro-
pologiquement constitutif de toutes les cellules sociales, depuis la
famille jusqu’a la nation en passant par la communauté, de quelque
nature qu'elle soit (Locke, 1916/1992: 21), 1a psychologie sociale permet
de réaliser deux mouvements complémentaires. Le premier consiste
areconnaitre le sentiment racial comme une «fiction ethnique » (ibid. :
11-12 et 21-22), mais le second rappelle quau-dela de ses poussées
dramatiques, exacerbées et dangereuses, le sentiment d’appartenance
peut aussi connaitre des développements harmonieux, notamment
lorsqu’il motive d’importantes productions culturelles et artistiques.

En soulignant parallelement que I’antipathie raciale, loin d’étre
spontanée, est toujours délibérément cultivée, et en démontrant
comment la discrimination raciale est 1a conséquence d’interactions
dynamiques, et notamment la conséquence historique d’un rappro-
chement économique ou culturel entre deux catégories sociales, la
psychologie sociale d’Alain Locke combine deux préoccupations diver-
gentes, quoique complémentaires: une préoccupation génétique pour
les processus de la socialisation, leur origine et leurs dynamiques,
a laquelle s’adjoint une préoccupation structurale pour les formes
de socialisation, leurs modeles et leurs relations. Pour développer sa
psychologie sociale, a la croisée de préoccupations structurales et
génétiques, Locke s’inspire donc tout a la fois des travaux de Gabriel
Tarde et de ceux de Georg Simmel, c’est-a-dire de deux sociologues

693



694

qui, en s’intéressant aux lois de I'imitation ainsi quaux phénomeénes
d’actionréciproque (Wechselwirkung),ontsemblablementmisladialec-
tique agir-patir au centre de leurs réflexions.

Locke montre alors comment le racisme, en tant qu’expression
d’un rapport de domination, institue non seulement des frontieres
économiques et sociales, mais instaure également, de part et d’autre
de cette frontiere, une psychologie de caste ou les mémes « mythes
sociaux» (le mythe biologique, le mythe de I’ascension interne, et le
mythe d’un ajustement automatique des relations raciales) sont éga-
lement distribués, et peuvent tout aussi bien se retrouver chez les
dominés et chez les dominants, ou, pour parler de la société ameéri-
caine de son époque, chez les Noirs et chez les Blancs (ibid.: 74-78).
Mais Locke montre ensuite comment le développement du sentiment
d’appartenance, lorsqu’il S‘opere de maniere active, positive et cultu-
raliste, et non point de maniére réactive, négative ou raciste, peut
constituer une réalité sociale tout a fait favorable et bénéfique sur
le plan collectif, et s’apparenter ainsi au surcroit de maitrise quun
groupe posséde sur sa destinée, en bref a un regain de sa puissance
d’agir ou a un «devenir actif» pour citer Gilles Deleuze commentant
Nietzsche (Deleuze, 1962: 61). Locke s’attache alors & déconstruire le
régime dominant en exposant comment salogique sociale, moniste et
hégémonique, n’aboutit jamais qua une série de paradoxes et d’auto-
contradictions. Selon les lois de I'imitation théorisées par Gabriel
Tarde (1890/2001) et reprises par Locke, I'instauration de frontieres
étanches, la mise en place de systemes d’exclusion et la création de
régimes d’apartheid préparent en effet toujours leur propre ruine, ins-
crite dans le temps, dans la mesure ou elles ne font qu'exacerber un
«désir mimétique » dans le groupe dominé, et notamment dans son
élite quanime constamment la volonté de dépasser sa situation pour
bénéficier des mémes conditions sociales, économiques et politiques
quele groupe dominant. Quantala pureté raciale, elle n’est elle-méme
qu’'un fétichisme le plus souvent contredit par I’exploitation sexuelle
desminorités et par ses conséquences en matiere de métissage, tandis
que laréalité subséquente et avérée du passing, par lequel un certain



nombre d’individus suffisamment clairs de peau parviennent a se
faire transfuges, en passant secretement du groupe dominé (noir) au
groupe dominant (blanc), vient directement contredire la possibilité
méme d’une société biraciale sur le long terme. Face au monisme et
ases paradoxes, Locke suggére dés lors de systématiser les véritables
dynamiques delalogique sociale. En soulignant que I'imitation n’est
jamais uniquement I'imitation des élites par les masses, ou I'imita-
tion des dominants par les dominés, mais que I'interaction sociale,
méme restreinte, induit toujours nécessairement une influence réci-
proque des masses sur les élites, ou des groupes dominés surles domi-
nants, Locke propose ainside privilégier I'imitation des couches popu-
laires, et notamment de leurs pratiques culturelles et artistiques, par
les élites, et c’est dans cette perspective transformationnelle qu'en
devenant le guide et le mentor du mouvement « Nouveau Noir », il
encouragera les dynamiques de I'invention entre différents groupes
sociaux et culturels (telsles écrivains et artistes blancs, et les écrivains
etartistesnoirs), comme « croisement des séries imitatives » ainsi que
la définissait Tarde, tout en soutenant les initiatives avant-gardistes
plutot que les entreprises traditionnelles.

Enfin, par-dela cette systématisation du dialogisme social, Locke
préconise de promouvoir une forme relationnelle fondamentale, la
loyauté, en un véritable principe d’action. La loyauté, ainsi que 'avait
souligné Simmel, est en effet un affect social qui n’apparait qu’«en
action réciproque avec la prolongation d’une relation »; et pour étre
avant tout la formalisation d’un sentiment d’appartenance, elle n’en
constitue pas moins, de cette maniere, une des «conditions a prioride
lasociété, sanslesquelleselle serait impossible » (Simmel, 1906/1999:
572).Laproposition de Locke consiste a favoriser cet affect, laloyauté,
afin de dépasser «les associations de fortune, sociales ou tradition-
nelles» (Royce, 1908/1946: 8), ou I'esprit partisan qui dégénere parfois
enracisme. Pour pallier dansle méme tempsles dangers du loyalisme,
ou «les loyautés en conflit peuvent susciter des troubles sociaux de
nature générale », sans compter que «le fait que le loyalisme soit bon
pourles gensloyaux ne suffit pas a déciderlaquelle des causes est juste

695



696

quand diverses causes s‘'opposent les unes aux autres» (ibid.: 69),
Locke s’inspire de I'un de ses maitres philosophes a Harvard, I’'idéa-
liste Josiah Royce, eninstituant un principe de régulation al'intérieur
méme du loyalisme. Ce principe, dit de la loyauté a laloyauté (loyalty
to loyalty), consiste, d’une part, a «déterminer mon loyalisme par la
considération du bien et du mal réel que la cause qui m’est proposée
faital’humanité », etil vise, d’autre part, a ce «qu’il y ait aI’avenir plus
deloyalisme dansle monde plutdt que moins». On retrouve ainsi, avec
ce principe de «loyauté envers la loyauté», ou de «fidélité envers la
fidélité »,le geste téléologique et réflexif de’idéalisme, ot la structure
intentionnelle se prend elle-méme pour fin, tandis que la fin constitue
le moyen, et vice-versa; mais ce geste finaliste slaccompagne d'une
préoccupation toute pragmatique pour 'incidence de cette attitude
dans I'expérience sociale, et il se concoit des lors, selon une nouvelle
logique sociale, a savoir la logique du paradoxisme: «dans le choix et
dans le service de la cause que vous devez servir loyalement, soyez,
en toute occurrence, loyal envers le loyalisme» (ibid. : 75) ; ainsi, dans
la défense et la pratique d’un nationalisme culturel noir, visez dans
le méme temps et toujours I'universel. C’est ce qui explique que dans
son «psychographe»introductifa son essai « Values and Imperatives »,
Locke se présentait aussi comme un «cosmopolite culturel devenu,
par la force des choses, un apétre du racialisme culturel comme
contre-mouvement défensif pour le Noir américain».

LOCKE ET LE PLURALISME CULTUREL

Dans un hommage publié en 1957, intitulé «Alain Locke and
Cultural Pluralism », puisdans un entretien accordé a une historienne
américaine, Sarah Leff Schmidt, qui parut ensuite dans la thése de
cettederniere en 1973, Horace Kallen nous alivré deux précieux témoi-
gnages, qui sont autant des portraits de Locke que des récits de leurs
connivences intellectuelles.

C’étaiten 1905 quej’ai commencé a forger lanotion de pluralisme
culturel, en lien avec mon enseignement. J’étais alors I’assistant



de M. William James et de M. Santayana, et I'un de mes étudiants
noirs, nommé Alain Locke, était un remarquable jeune homme
—treéssensible et tres susceptible — qui insistait sur le fait qu’il était
un étre humain et que sa couleur de peau ne devrait pas faire de
différence. Et bien siir, c’était une erreur que d’insister la-dessus.
Sa couleur devait faire une différence et devait étre acceptée,
respectée et appréciée pour ce qu’elle était. Deux ans plus tard,
lorsquej’obtins une bourse pour Oxford, Locke s’y trouvait aussi,
en qualité de lauréat d’'une bourse Rhodes, et nous elimes un
probléme parce que les boursiers Rhodes venus du Sud étaient
des salopards. Ils organiserent un diner pour Thanksgiving
auquel je refusais de participer parce qu’ils bannissaient la pré-
sence de Locke. Et il déclara alors de nouveau «Je suis un étre
humain », tout commeje I'ai expliqué plus tot; « Quelle différence
cela fait-il? Nous sommes tous des Américains. » Et nous diimes
alors discuter de la maniére dont les différences produisent des
différences, et c’est dans cette discussion que s’est forgée la for-
mule du «pluralisme culturel » comme celle du «droit d’étre dif-
férent». (Schmidt, 1973: 34; citée par Stewart, 1979: 127, et par
Hutchinson, 1995: 85)

Kallen voit ainsi dans divers épisodes de discrimination raciale
I’expérience qui conduisit Locke a accepter sa différence, mais cette
interprétation semble abusive dansla mesure ou elle est contradictoire
avec la réaction blessée, a I'époque, du jeune Afro-Américain. Face
a une telle force des préjugés, Locke fut sans doute plus que jamais
enclin a prendre une part importante a leur démystification — plutot
qua s’y soumettre ou a les endosser.

Pour Kallen, en revanche,

[...] Locke —un homme fier et sensible, qui fut pénalisé par les
«Blancs» pour sa peau plus sombre, chose bien accidentelle du
point de vue de I’'esprit- en vint a abandonner I'idée de I’éga-
lité comme identification, de la similitude avec les Blancs, pour

697



698

proclamer 1’égalité comme une parité dans et par sa différence
vis-a-vis des Blancs; c’est de 1a qu’il en vint & concevoir I’'entre-
prise humaine comme une intercommunication libre, amicale,
créative entre des personnes différentes, et comme leur enrichis-
sement réciproque. (Kallen, 1957:121)

Kallen mélange ici deux réactions bien distinctes, dans le dessein
de s’inféoder Locke¥. Certes, ce dernier insistera continuellement,
plustard, surl’interaction, I'interpénétration et le «branchement» des
cultures entre elles, ainsi que sur leur égale valeur. Mais les différences
qu’ilrelevait d’une culture oud’un groupe socio-historique aun autre
ne furent jamais pour lui, au rebours de Kallen, des différences subs-
tantielles, inhérentes a des types distincts d’humanité; elles étaient
interprétées exclusivement comme des différences fonctionnelles,
liées a des évolutions historiques et a des contacts culturels dissem-
blables. Son anthropologie philosophique consistait précisément
arechercher, d’une part, lesfacteurs d’interpénétration, pour trouver
ainsi les dénominateurs communs ou ce qu’il appelait les analogies
culturelles («culture-cognates ») ; d’autre part, 'action de Locke visait
aen produire toujours de nouveaux, en particulier grace a la création
artistique®®. Il maintint ainsi constamment une profonde exigence
d’unification, issue de son idéalisme roycien, tout en reconnaissant
avec James la pluralité des expériences sociales et culturelles, mais
jamais il n’interpréta le pluralisme a la maniére de Kallen, qui tenait
les différences pour constitutives et irréductibles.

De la vision philosophique de James, Kallen avait surtout retenu
son insistance pragmatique selon laquelle «des différences doivent
faire des différences »* ainsi que sa conception de I'univers pluraliste
comme une «république fédérale»; et en la transposant au domaine
social et culturel, il se trouva disposé, par militantisme sioniste,
a verser dans un certain essentialisme. Pourtant, cette lecture du
pluralisme jamésien était d’autant plus erronée qu'elle était infidele
asonesprit. James, en effet, se défiait autant du monisme et des méta-
physiques de la substance que de «la logique de I'identité ». Celle-ci



découlait, certes, de la nécessité pratique, pour I’esprit, d’étre sélectif
auniveaudel’expérience, de morcelerleréel, et dele simplifieren vue
del’action, mais les deux axiomes, depuis les Grecs, de cette «logique
de I'identité» («ce qu’est une chose nous est dit par sa définition »,
et «laréalité est faite d’essences, non d’apparences»)*®allait non seule-
ment a 'encontre de sa conception de I'existence, immédiatement
ressentie comme une profusion de connexions, toujours en exces de
ce que 'on en peut dire, mais aussi a I’encontre de sa conception du
moi comme produit a tout instant par une infinité de relations.

Dans un essai intitulé «A Critique of Pure Pluralism», Werner
Sollors a par ailleurs souligné la position ambigué de Kallen: tout en
s‘opposant au racisme des Rhodes Scholars du Sud, sa correspondance
avec Barrett Wendell, a la méme époque, révélait un assentiment
total a la répugnance qu'exprimait son professeur a I’égard des Noirs
(Sollors, 1986: 250-279). C’est ainsi que Kallen, par purisme identi-
taire, exclura de son pluralisme la réalité interraciale et intercultu-
relle et optera finalement pour un «fédéralisme» qui exacerbait les
différences ethniques. Ce fédéralisme €était essentiellement envisagé
par Kallen comme une orchestration des «harmonies européennes »
(Hutchinson, 1995: 86), indépendamment des interactions avec les
cultures non-européennes. Le sociologue Robert Ezra Park (1864-
1944), fondateur de I'Ecole de Chicago, notait a cet égard dans une
recension:

M.Kallen[...]voudrait ajouter une fédération des races ala fédéra-
tion des Etats. Le peuple (people) américain n’a pas encore abordé
correctement ce probleme. Mais le Ku Klux Klan etla propagande
nordique ont incontestablement pavé le chemin pour une telle
constellation nouvelle des forces structurantes de la vie cultu-
relle en Amérique. (Park, 1925:260)*

Le pragmatiste John Dewey réagira tout aussi vigoureusement
contre I’essai de Kallen, « Democracy versus the Melting Pot»,
paru en février 1915 dans le magazine The Nation, en dénoncant le

699



700

ségrégationnisme inhérent au nativisme del'auteur et asa conception
d’unedémocratie pluraliste comme un orchestre d’identités marquées
maisdiscretes: letiret quel'on peut trouver, par exemple, dansl’expres-
sion Africain-Américain, devait, selon Dewey, unir plutdt que séparer,
et le philosophe mettait en garde ses lecteurs:

Ce serait une chose dangereuse pour chaque facteur que de
s’isoler, dépendre de son passé pour vivre, et tenter alors de s'im-
poser aux autres €léments ou de vouloir préserver son intégrité
en refusant d’accepter ce que les autres cultures ont a offrir®.

Locke ne défendra pas autre chose dans ses multiples articles et
chapitres d’ouvrages sur lesrelations interraciales etinterculturelles:
«chaque culture doit étre traitée comme spécifique et comme étant
hautement composite. [...] Une culture ne peut étre expliquée que
comme la résultante de la rencontre et de I'influence réciproque de
plusieurs courants culturels, des contributions de plusieurs peuples»,
écrivait-il ainsi dans un article de 1924 (Locke, 1924 : 290-299; repris
inHarris,1989:187-199, citation:194-195), au momentou il commencait
apréparer lenumérospécial du Survey Graphic, qui allait donner nais-
sance a I'anthologie du New Negro. En introduction a son anthologie
detextesanthropologiques, historiques et sociologues, When Peoples
Meet (1942), il rappellera de méme que

[c]haque culture, lorsqu’on I'examine, s’avere étre dynamique et
en constante transformation, avec dans’ensemble une tendance
croissante a devenir de plus en plus composite, au sens ot elle
incorpore de plus en plus des aspects d’autres cultures avec les-
quelles elle se trouve en contact. [...] Les cultures peuvent déve-
lopper delacomplexité grace aun certain développement interne
ou une certaine variation, mais la principale (et de loin) source
de croissance culturelle et de développement semble toujours
provenir des forces du contact externe. [...] De nombreux jaillis-
sementsinternes de développement culturel ontégalement été le
résultat des effets stimulants et de part et d’autre fécondants du



contact culturel. Lacivilisation est largement le produit cumulatif
et le résidu de ce processus de contact, d’échange et de fusion
entre les cultures, processus qui va toujours s’élargissant. Dans
lestempsetles conditions modernes, oules mécanismesd’inter-
communication sont multipliés et ou les contacts entre les
groupes augmentent donc inévitablement, les cultures tendent
adevenir de plusen plus hybrides et composites. (Locke & Stern,
1942: 6-8; repris in Molesworth, 2012 : 345-346)

C’estdonc quelque peu abusivement que Kallen annexe Locke dans
laconception etla défense de son « pluralisme culturel » (Kallen, 1957:
119). Dans la notule autobiographique qu’il rédigea pour I'anthologie
philosophique de Hook et Kallen en 1935, Locke se référa certes lui-
méme a cette expression pour qualifier sa vision du monde, ou, plus
précisément, «la rationalisation de son histoire personnelle»*. En
choisissant de parler de «rationalisation» a propos du «pluralisme
culturel », Locke manifestait pourtant trés clairement la distance qu’il
entendait maintenir avec cette conception philosophique, ou plus pré-
cisément avec son acception courante comme «droit ala différence »,
qui s’apparentait souvent a un «devoir d’étre différent» («it had to
make a difference»).

LOCKE ET LA RENAISSANCE NOIRE

Recruté a Howard University en 1912, pour y enseigner lalittérature
anglaise et la philosophie, Locke y restera jusqu’a sa retraite en 1953,
al’exception de deuxinterruptions —entre 1916 et 1918, ot il paracheva
saformation doctorale a Harvard, puisentre 1925 et 1927, ou il fut durant
deuxansmisa pied pour avoir contesté les différences salariales entre
enseignants blancs et enseignants noirs et avoir insisté pour établir un
programme de recherches en études africaines*. Cesannées d’éloigne-
ment du monde académique n’en furent pas moins particulierement
fructueuses, puisqu’elles permirent a Locke de devenir, au milieu des
annéesvingt, I'un des chefs de file de la « Renaissance de Harlem », ce
mouvement culturel qui domina et structurala production artistique,

701



702

littéraire et critique afro-américaine durant prés d’'une décennie, entre
1925 et 1935, et qui, ce faisant, influenca grandement, outre-Atlan-
tique, I’éveil de la négritude chez les Antillais et les Africains franco-
phones a Paris.

Tous les historiens de la Renaissance de Harlem datent I’essor du
mouvement « Nouveau Noir» d'un banquet interracial qui eut lieu au
Civic Club,unrestaurant new-yorkais, le 21 mars 1924, et dont Locke fut
le maitre de cérémonie®. Organisée aI'initiative de Charles S. Johnson,
afin de promouvoir la génération montante des écrivains noirs, cette
prestigieuse soirée rassembla pour quelques heures, dans I'un des
rares établissements mixtes de la ville, presque tout ce que la société
américaine comptaitalors de « Niggerati» et de « Negrotarians » —ainsi
que Zora Neale Hurston désignait, d’un coté, les lettrés et intellec-
tuels noirs et, de 'autre, les penseurs négrophiles ou mécenes blancs.
Ily avait, parmiles premiers, des membres de la vieille garde (Du Bois,
James Weldon Johnson), mais surtout des représentants de lanouvelle
génération (Eric Walrond, Jessie Fauset, Gwendolyn Bennett, Georgia
Douglas Johnson, Countee Cullen, Langston Hughes, et Locke): les
deux absentsnotables étaient Claude McKay, alorsen Europe, et Jean
Toomer, qui avait décliné I’invitation. Tous les participants afro-
américains financaient le diner, y compris celui des «invités blancs»
qui comptaient, de leur co6té, de nombreux écrivains ou penseurs ayant
(de presoudeloin) montré del'intérét pour la situation, ou méme écrit
destextes sur la vie des noirs américains (John Dewey, Robert Kerlin,
H.L. Mencken, Eugene O’Neill, Ridgeley Torrence, T.S. Stribling,
Clement Wood, et divers contributeurs du journal The Nation: Carl
Van Doren, Heywood Broun, Freda Kirchwey, Konrad Bercovici...)*¢;
il y avait aussi des activistes défendant la cause noire et des éditeurs
favorisantlalittérature noire (William H. Baldwin III et Roger Baldwin,
respectivement fils et neveu d’un riche propriétaire de chemin de fer
et membre fondateur de la National Urban League; Oswald Garrison
Villard, historien a Harvard, membre fondateur de la National
Association for the Advancement of Colored People (NAACP), et pro-
priétaire, par héritage, dujournal The Nation ; Paul Kellogg, directeur



du Survey; Joel Spingarn, fondateur de la NAACP; Albert Barnes,
millionnaire féru d’«art négre » qui avait fait fortune dans I'industrie
pharmaceutique; Horace Liveright qui, avec Charles Boni, Alfred
Harcourt et Donald Brace, était alors I'un des rares éditeurs a publier
des livres écrits sur les Afro-Américains ou par des écrivains et intel-
lectuels noirs)¥. C’est au terme de ce diner, ponctué de plusieurs allo-
cutions et rythmé par diverses lectures, que Paul Kellogg approcha
Locke avec I'idée de consacrer un numéro spécial de son magazine
a Harlem, et d’offrir ainsi une tribune aux écrivains et artistes noirs.

Le projet du Survey Graphic, développé sur pres d’un an, s’avéra,
dans son corpus, la collusion de plusieurs réseaux*®. La plupart de
ses contributeurs évoluaient en effet dans la constellation dessinée
par les associations et revues mobilisé€es par la question noire:ily
avaitainsi des plumes de The Nation (James Weldon Johnson, Walter
White, W. E. B. Du Bois, Locke, Langston Hughes et le roumain Konrad
Bercovici), dont beaucoup étaient aussi des contributeurs du maga-
zinedela NAACP, The Crisis, fondé en 1916 et dirigé par Du Bois, ou plus
récemment du magazine Opportunity lancé en 1923 par la National
Urban League (son rédacteur en chef CharlesS. Johnson, mais aussi
Alain Locke, Countee Cullen, Langston Hughes, Georgia Douglas
Johnson, George E. Haynes, ainsi que Melville Herskovits, alors étu-
diant de Boas, et qui avait présenté dans les colonnes du journal
les statistiques de ses recherches anthropométriques sur les varia-
tions destypesraciaux) (Lewis, 1989:95). De nombreux encarts publi-
citaires témoignaient par ailleurs de cette collusion des réseaux: on
trouvait, dispersés dansle Survey Graphic, des pages entieres d’infor-
mationssurlesactivités de la National Urban League (p. 622-623, p.715)
etdelaNAACP (p.704-705), mais également des offres d’abonnement
a Opportunity (p.703) et The Crisis (p.624), ainsi que des réclames et
des souscriptions pour des ouvrages sur le monde noir publiés chez
Schirmer Inc. (p.702), ou chez Boni & Liveright (p.707 et p.725).

Surle plan de ses contenus, le volume était principalement consti-
tué d’essais (sociologiques, historiques, journalistiques et critiques),

703



704

lesquels avaient été sollicités et produits pour les circonstances, et se
trouvaient souvent mis en dialogue avec des illustrations (portraits,
dessins, photographies) ou des texteslittéraires (poemes, nouvelles)®,
fréquemment issus d’autres journaux®°,

Ces mises en réseau et ces dérivations des discours généraient un
corpusdynamique et interactif, toujours branché sur d’autres, notam-
ment grace aux listes bibliographiques établies a la fin du volume: on
ytrouvait des ouvrages généraux par et sur les Noirs, des études socio-
logiques, historiques ou culturelles, des titres de magazines, ainsi que
des ceuvres de fiction, de théatre ou de poésie®.

Cesprocédésallaient de fait constituer le principal moteur dansla
production du New Negro: quelques mois avantla parution du Survey
Graphic, Paul Kellogg avait informé Locke que les éditeurs Charles
Boni et Horace Liveright s’offraient de republier les matériaux de ce
numeéro spécial sous la forme d’un livre®. C’était pour l'intellectuel
noir 'occasion révée de «mieux traiter certains theémes et d’inclure
de nouveaux matériaux »%. Locke fit ainsi paraitre, en décembre 1925,
une anthologie beaucoup plus volumineuse qui, tout en prenant le
Survey Graphic pour «noyau», augmentait singulierement tous les
corpus (sociologiques, littéraires et artistiques) en amplifiant les pro-
cédés de branchement et de dérivation. Il y avait non seulement de
nouveaux textes critiques, mais également un point de vue socio-
logique élargi, ainsi qu'une plus vaste perspective historique: la pre-
miére partie de I'anthologie — «sur la Renaissance Negre » — intégrait
désormaisun essai de William Stanley Braithwaite sur « Le Negre dans
lalittérature américaine », originellement paru dans The Crisis en 1919,
ainsi que deux textes sur le théatre noir, I'un signé de Montgomery
Gregory, collegue de Locke a Howard et contributeur d’Opportunity,
l'autre écrit par Jessie Fauset, 'éditrice littéraire de Crisis, tandis que
le frére de cette derniere, Arthur Huff Fauset, proposait un essai sur
«lalittérature populaire du Négre américain ». Locke avait de son c6té
synthétisé un certain nombre d’articles qu’il venait de publier dans
Opportunity, et ajouté ainsi deux nouveaux essais signés de saplume:



I'un sur «les Spirituals », qui permettait d’ajouter quelques partitions
de musique a I’'anthologie, et I'autre sur «I’héritage des arts ances-
traux», ol ’essayiste proposait ses considérations sur lalittérature, la
musiqueetlasculpture noires. Quantalaseconde partiede'anthologie
- plus proprementjournalistique et sociologique, et qui portaitsur «le
Nouveau Noir dans le Nouveau Monde » —, elle incluait désormais un
essai de Paul Kellogg sur «les pionniers noirs », une version remaniée
et singulierement augmentée de I’essai de CharlesS. Johnson sur
les travailleurs noirs dans les villes du Nord, un article d’E. Franklin
Frazier sur la naissance d’une classe moyenne noire a Durham, ville
de province typique en Caroline du Nord, deux essais sur les univer-
sitésnoires américaines (I'un sur Howard University, par Kelly Miller,
l'autre sur les instituts Hampton et Tuskegee, par Robert R. Moton), et,
pour finir, un reportage de W. E. B. DuBois sur la situation des peuples
noirs dans le monde, et plus particulierement dans les colonies afri-
caines®. Le corpus littéraire devenait parallelement beaucoup plus
riche: outre des poemes ou des nouvelles parus dans diverses revues®,
I'anthologie rassemblait également un certain nombre de textes qui
avaient récemment obtenu des prix littéraires : dansla foulée de Crisis,
le magazine Opportunity avait en effet annoncé, en septembre 1924,
la création de concours dans plusieurs catégories (poésie, nouvelle,
théatre, essai...), «afin d’encourager », selon les termes de Charles S.
Johnson, «un marché pour les écrivains noirs et pour la littérature
par et sur les Noirs, de mettre ces écrivains en contact avec le monde
général des lettres, et de stimuler et favoriser un type d’écriture qui
s’®mancipe de la propagande délibérée et de la simple littérature de
protestation» (cité in Bontemps, 1972: 227)%. La premiére cérémonie
des récompenses eut lieu dans un restaurant de la 5° Avenue en mai
1925; Hughesobtintle premier prix de poésie pour « The Weary Blues»,
talonné par Cullen (2¢prix avec « To One Who Said Me Nay ») et finale-
ment ex aequo avec lui pour le 3¢, tandis qu'Helene Johnson obtenait
une mention pour « The Road » ; John Matheus (auteur de « Fog »), Zora
Neale Hurston (avec « Spunk»), et Eric Walrond (grace a «Voodoo’s
Revenge») furent lauréats des prix de la nouvelle; Franklin Frazier
fut classé premier pour un essai sociologique «sur I’égalité sociale »,

705



706

et Sterling Brown second pour un essai critique sur « Roland Hayes ».
Laplupartde cestextes furent opportunément intégrés al’'anthologie
du New Negro, au méme titre qu'une piece de théatre (« Compromise »,
de Willis Richardson), en sus de quelques Spirituals et de certaines
histoires populaires, a mi-chemin entre conte et chanson®. Enfin,
d’autres compositions originales (« The Palm Porch », d’Eric Walrond,
«Sadhji», de Bruce Nugent, « The Day-Breakers», d’Arna Bontemps,
«Enchantment», de Lewis Alexandet, « Song » de Gwendolyn Bennett)
trouvaient la une premiére publication.

Les étapes qui conduisirent a I'anthologie du New Negro sontdonc
en elles-mémes riches d’enseignements sur ses mobiles, que ’on peut
synthétiser en trois points.

1.1l s’agit, sur les plans historiques et culturels, de manifester tout
alafoisdeslignesde continuité et des points de rupture: des transferts
sesont opérésde’Afrique en Amérique, mais d’'importantes transfor-
mations ont également eu lieu; des échanges se sont produits entre
le monde noir et le monde blanc, mais il ne s’en est pas moins déve-
loppéune culture afro-américaine singulierement originale; il faut par
conséquent ticher de se réapproprier, de lamaniére la plus rigoureuse
etlaplusscientifique possible, un double héritage africain et afro-amé-
ricain, maisil faut également'intégrer ala modernité contemporaine,
et favoriser ainsi le développement de nouvelles pratiques et de nou-
velles formes.

2.Sur le plan social et politique, mais également sur le plan écono-
mique, il s’agit de manifester I’émergence, danslasociété américaine,
de nouveaux points de vue qui vont de pair avec les nouvelles menta-
lités qui animentle groupe noir: désormais priment la volonté d’auto-
détermination ainsi qu’un puissant esprit d’entreprise; et ces facteurs
de changement —qui sont autant de mobiles d’action— n’en font que
rendre les inégalités plus intolérables et dangereuses.



3. Enfin, sur le plan discursif, il s’agit de prendre acte d’'une énon-
ciation qui s’élabore désormais ala croisée des cultures, des pratiques
artistiques, des genres de discours et des disciplines scientifiques:
C’est cette singuliére énonciation qui fait du New Negro un texte si
fécond, mais c’est également elle qui rend son positionnement si dif-
ficile a cerner.

Les réagencements opérés par Locke dans la composition de son
anthologie furent, dans une tres large mesure, déterminés par les
nouveaux impératifs et la nouvelle audience visée par ce volume. Le
numéro du Survey Graphic avait principalement été con¢u a destina-
tion des Noirsdesvilles, des associations caritatives et des travailleurs
sociaux: ses ventes exceptionnelles (plus de 42000 exemplaires, soit
le double de sa circulation habituelle) avaient été dopées par lesachats
massifs effectués par des philanthropes comme Albert Barnes, George
Foster Peabody et Joel Spingarn, aux fins d’en assurer la distribution
gratuite dans les instituts d’aide sociale et de formation. Avec le New
Negro, c’était désormais «I’ensemble des colleéges et des universités»,
ainsi que le grand public qui étaient visés: il s’ensuivit une atténua-
tion du radicalisme politique et social, ainsi qu'un rééquilibrage du
volume en faveur des textes et des essais littéraires. On a, par la suite,
souvent critiqué Locke pour son « manque d’audace » et pour son « éli-
tisme» dans ses choix éditoriaux, mais, ainsi que I’a trés bien montré
George Hutchinson, celarevient souvent ainstruire un proces inique
sans disposer de toutes les piéces. Si le New Negro manque d’articles
offensifs sur le plan économique et social, la faute n’en saurait évi-
demment incomber a son seul éditeur, mais appartient également
aux contributeurs qui n’ont pas su ou pas voulu remettre les articles
sollicités dans les délais impartis®.

Onpassaitainsid’'un numérospécial qui comptait vingt-cing contri-
buteurs, parmilesquels cing Blancs et quatre femmes (deux essayistes,
deux poétesses), a une anthologie qui rassemblait trente-huit auteurs,
parmi lesquels il n’y avait plus que trois Blancs, mais désormais huit
femmes (cinq poétesses, deux essayistes, une nouvelliste). Le plan

707



708

d’ensemble et la redistribution des articles étaient également singu-
lierement altérés: on passait d’une structure en trois parties (« Harlem,
The Greatest Negro Community in the World » ; « The Negro Expresses
Himself», «Black and White - Studies in Race Contacts») & un livre
en deux volets («The Negro Renaissance » ; « The New Negro in a New
World »). Il s‘opérait de surcroit certains glissements, puisque les
poemes de McKay ou de Langston Hughes auparavant insérés dans
diversarticles rejoignaient désormais le florilege plus spécifiquement
poétique des «jeunes qui prennentla parole » (« Youth Speaks »), tandis
que d’autres poémes étaient a nouveau éparpillés entre divers essais
critiques sur la musique ou I’histoire culturelle et littéraire («Negro
Dancers», «Song», «Jazzonia» et « Heritage ») ; enfin, I'essai de James
Weldon Johnson rejoignait la seconde partie de I’anthologie, plus
proprement «sociologique », ol il ne subsistait plus qu'un seul texte
«littéraire», le poéme « The Road» d’Helene Johnson. De méme, les
illustrations de Winold Reiss, qui dominaient le numéro du Survey
Graphic, étaient désormais réduites a un moindre rdle, puisque de
sa main subsistaient surtout ses magnifiques portraits de quelques
anonymes (une « Madone noire », une bibliothécaire, deux maitresses
d’école) et de grandes figures artistiques, littéraires et intellectuelles
noires (les chanteurs Paul Robeson et Roland Hayes, les écrivains
Jean Toomer, Countee Cullen, James Weldon Johnson, les penseurs
et éducateurs Alain Locke, Elise J. McDougald, CharlesS. Johnson,
Robert Russa Moton, Mary McLeod Bethune, W. E.B. Du Bois) ainsi
que quelques motifs décoratifs récurrents, en début et fin d’article ou
desection. La partbelle était offerte al'un de ses disciples afro-ameéri-
cains, Aaron Douglas, dont les dessins venaient tantot illustrer certains
textes («Sadhji», p.112; « The Emperor Jones», p.152; «Roll Jordan
Roll», p.196; «An’ The Stars Began To Fall», p.198; « Music», p.216;
«The Spirit of Africa», p.228; « From the New World », p.270), tantot
proposer de singuliéres échappées symboliques et contemplatives
(«Meditation», p.54; «Rebirth», p.56 ; «The Poet», p.128; « The Sun-
God», p.138).



En dépit de ses inévitables manquements —avec la représenta-
tion encore insuffisante des femmes ou la présence simplement allu-
sive du garveyisme, mouvement qui connaissait pourtant son apogée
acette époque, et par sa conséquente atténuation des revendications
politiques et sociales qui animaient désormais les « masses noires» —,
I'anthologie de Locke parvenait donc a accomplir un puissant reposi-
tionnementselon trois axes déterminants: d’abord l'expression de soi,
ou le réalisme primait désormais sur la «respectabilité » ou la «repré-
sentativité» qui obsédaientlavieille garde®; ensuite la polyphonie, ou
la pluralité des points de vue permettait d’esquisser un champ dyna-
mique d’émulations et de conflits, de rivalités et d’échanges; enfin
l'expérimentation formelle, ou les formes populaires prenaient I'avan-
tage sur les formes canoniques, et ou1 I'on cherchait a tisser des liens
de plus en plus féconds entre littérature, musique et arts plastiques.

Aprésun portrait d’'une « Madone noire » par Winold Reiss, The New
Negro s’ouvre ainsi sur un singulier envoi: «Ce volume est dédié
ala plusjeune génération®», —adresse immédiatement suivie d’'une
portée reproduisant, sur trois mesures et dix temps, un extrait de spiri-
tual qui sert dés lors de pré-texte a toute I'anthologie : « Oh, leve-toi et
brille, car taLumiere esten train d’advenir®. » Outre I’évidente filiation
avec DuBois, dont les chapitres des Ames du Peuple Noir s'ouvraient
invariablement sur des extraits des « Chants de douleur », cette dédi-
cace instaure d’emblée plusieurs clés a la lecture du volume. Celui-ci
se présente spontanément comme I’incontournable chainon entre le
passé et I’'avenir : il redonne vie a une parole «traditionnelle» (c’est-a-
dire collective et anonyme); mais, dans le méme temps, il se destine
aux générations futures (ainsi que I'indique le comparatif d’inten-
sité: «tothe younger generation»), ou plus étroitement s’offre comme
tribune a celle qui vient de faire son entrée sur la scéne littéraire. Par
ailleurs, sur dix enchainements de notes, et dans un rythme subti-
lement syncopé (avec, entre autres, I’expression «a’com-ing» qui
est strictement motivée et développée par des raisons musicales),
I’'extrait de partition parvient a faire entendre une singuliere tonalité
spirituelle, tout en délivrant une annonce sublime sur «I’avénement

709



710

delaLumiere». A ces remarques s’ajoute un double constat : d’abord,
aucune couleur de peau n’est spécifiée dansla dédicace; quant a I'ex-
trait musical, il est noté pour deux voix qui chanteraient a I'unisson:
on est ainsi naturellement conduit a interpréter cet «avenement des
Lumiéres» dans la perspective interraciale si chére a Locke ; I'antho-
logie du New Negro serait donc I’expression d’un nouvel age, celui des
«Lumiéres Noires», ainsi qu'une prise de parole qui s’inspire forte-
ment des traditions musicales héritées de I’expérience culturelle et
sociale des Noirs Américains (Mangeon, 2004).

Apres la dédicace (suivie d'un «avant-propos», puis de la table
des matieres), venait I’essai de Locke sur «Le Nouveau Noir», seuil
commun au Survey Graphic et a 'anthologie, qui représentait par
conséquentlavéritable entrée dansla matiere du volume. Ce texte, que
Claude McKay (1970: 313) jugeait «sinueux et sans fil conducteur» nous
apparaitau contraire, pour ces mémes raisons, trés subtilement repré-
sentatif, en réalité, de ’esprit et de lacomposition du New Negro, ainsi
que largement programmatique de ses thémes et de leurs variations.

Sonincipit affirme que «dansladerniere décennie, quelque chose
quiéchappe alasurveillance etalavigilance des statistiques s’est pro-
duit dans la vie du Noir Américain», puis caractérise ce phénomene
comme «I’émergence d’une nouvelle psychologie quivibre dansla plus
jeunegénération »,allant de pairavec «1’éveild'unnouvel espritdansles
masses», opérant ou participant de fait a une double transformation,
celle de «la vie noire » et celle de la «société américaine ». Dés I'intro-
duction -voire méme dés son premier paragraphe - se trouvent ainsi
établis certains themes essentiels de I’anthologie: I'insuffisance des
seuls points de vue sociologique, économique ou politique, et 'intérét
de les conjoindre aux points de vue artistique et littéraire; la coinci-
denceentre les aspirations de «lajeunesse » et celles des « masses », et
la collusion qui doit donc s’ensuivre entre «les élites » et «le peuple»;
une dynamique du changement qui refuse désormais tous les dua-
lismes, les dichotomies sociales comme les schizoidies individuelles
ou collectives, et qui tout a la fois engendre de nouvelles mentalités



(oude nouvelles « notions communes ») et débouche sur de nouveaux
modes d’action (indexés sur la solidarité et la coopération), tant dans
le groupe noir que dans la société américaine dans son ensemble.

On retrouve la certaines préoccupations propres a Locke, notam-
ment son singulier intérét pour «les attitudes dans la vie», ou son
attention toute particuliére pour les conversions de valeur, les varia-
tionsd’humeur, les contrastes de tonalité affective, les doubles postu-
lations ou plus simplement «I’entre-deux». Parallelement, c’est un
véritable paradoxisme qu’incarne cette nouvelle culture en gésine,
avecl’étrange conjonction entre ameéricanisme et racialisme quis’éta-
blit chez les Afro-Américains. Locke opére ainsi une identification
fort iconoclaste entre «1’esprit américain» et la «nouvelle psycho-
logie noire », entre’'ancienne mentalité desimmigrantsde ’Est oudes
pionniersdel’Ouest et I'esprit d’entreprise des Noirs du Sud et du Nord.

Cequimotiveainsil’anthologie, dans ce nouveau contexte culturel,
économique et social, c’est tout a la fois la volonté de manifester ces
changements d’attitude, et le désir d’en comprendre les conditions
et les modalités; mais c’est également la nécessité d’en rendre tout
le crédit et toute l'initiative au peuple, «a la matrice paysanne», au
«paysan migrateur », et ’'envie d’y faire participer 1’élite intellectuelle
eturbaine. Ces processus de conversion, ces transferts du Sud au Nord,
cesrencontres et cesinteractions constantes entre catégories sociales
ou groupes culturels, et les fécondes influences des pratiques popu-
laires noires surles écrivains, artistes et penseurs des métropoles font
alors d’Harlem un lieu privilégié et, pour ainsi dire, une illustration
paradigmatique du mouvement « Nouveau Noir ».

Laperspective interactive favorise deslors toutesles comparaisons;
et par dérivation, tous les branchements deviennent eux-mémes réali-
sables: on se trouve dans une situation inédite, ot certains paralleles
peuvent s’établir avec «les centres naissants, en Europe, de I’expres-
sionetdel’autodétermination des peuples », tandis que certains liens
se tissent ou se renouent avec les peuples africains et leurs diasporas.

VAl



712

Il ne s’agit donc pas seulement d’'une «Renaissance Noire» en
Ameérique, mais bel et bien d’«un Nouveau Noir dans un Nouveau
Monde» construit comme une configuration transatlantique renversée.
A l'inverse du triangle institué unilatéralement par I’Europe entre
elle-méme, I’Afrique et '’Amérique, ou les relations fonctionnaient
toujours a sens unique, et dont la structure pyramidale se retrouvait
jusque dans l'ordre économique, politique et social, il se générait
désormais un autre triangle qui, pour sa part, fonctionnait toujours
adouble sens, selon une logique de I'interaction et de I'influence réci-
proque, de I’échange et de '’émulation, une logique des rivalités et
desemprunts, des conservations et des transformations. Un nouveau
triangle qui n’aurait donc plus vraiment de sommet, mais seulement
des angles ou des points de vue toujours en double relation, et des réci-
procités mimétiques qui, par conséquent, ne s‘opérent jamais sans
I'intervention d’'un modele extérieur, tout a la fois réel et imaginaire,
fantasmé etintériorisé, aimé et repoussé, — que ce modele soit ’'Europe,
dans le cas de la relation entre Amérique/Antilles et Afrique, ou
I’Afrique, dans le cas de celle entre Amérique/Antilles et Europe...
C’est dans ces relations triangulaires, ce « Nouveau Monde», que
s’engendrent les nouvelles identifications ainsi que les nouvelles
pratiqueslittéraires, musicales et artistiques dont ’anthologie du New
Negro se veut le manifeste et le creuset.

Tous ces themes, Locke les développe dans un propos volontai-
rement circulaire —ou plutot qui se déroule par spirales successives,
ainsi que 'on peut aisément le constater dans le jeu des citations et
de leurs résonances, a quelques pages de distance. Ce n’est évidem-
ment point de la maladresse, ni un manque de maitrise ou de cohé-
rence, mais bien un moyen de manifester —jusque dans I’écriture -
les ruptures, les reprises et les branchements qu’effectue le mouve-
ment « Nouveau Noir », ainsi qu'une maniere de signaler qu’il s’agis-
sait moins d’arriver quelque part que de restituer une orientation, et
qu’il n’est point tant question d’incarner un état définitif que d’expri-
mer un processus en pleine gestation. Il y a enfin, dans son essai, de
fréquentes alternances des points de vue (sociologiques, historiques,



psychologiques et critiques), ainsi qu'un jeu trés fécond sur les cita-
tions, par lequel des extraits de poemes viennent éclairer le propos,
des formules ou des titres bien connus sont naturellement intégrés
alaprose®. Tout cela permet al’auteur detisser, par simples mentions
décalées, d’implicites réseaux de «significations communes» ou de
«polémiques cachées» entre des positions souvent fort diverses et
parfoisantithétiques; dansle méme temps, ces procédés citationnels
invitent sans cesse le lecteur a pratiquer la vigilance herméneutique.

L’article de Locke entre ainsi en relation presque paradigmatique
avec la composition du volume orchestré selon une semblable récur-
rence de themes déclinés avec de si subtiles variations, ou selon une
telle pluralité des genres et une si remarquable polyphonie des voix
quel’on pourrait assurément comparer I'ensemble a une suitejazz, ou
instruments et voix improvisent sur quelques themes essentiels et en
proposentdiverses versions, en fonction de tonalités et tempos spon-
tanément adoptés, accentués, transformés ou transgressés. Mais «Le
Nouveau Noir» résonne également en profondeur avec la démarche
philosophique d’Alain Locke: on y retrouve ses préoccupations prag-
matistes pour le changement social ou les mutations de la sensibilité,
ainsi que la prédilection pour le paradoxisme qui lui fait embrasser,
dans un méme mouvement, des postulations en apparence contra-
dictoires, mais en réalité complémentaires. C’est pour I'ensemble de
ces raisons que cet essai nous parait représentatif de la contribution
de son auteur au pragmatisme dans son rapport a la question raciale
et pluriculturelle.

713



714

BIBLIOGRAPHIE

AKAM Everett Helmut (1989), Pluralism and the Search for Community, The Social
Thought of American Cultural Pluralism, New York, Rochester, University of
Rochester.

APPIAH Kwame Anthony (2012 [2010]), Le Code d’honneur, comment adviennent
les révolutions morales, trad. par Jean-Francois Sené, Paris, Gallimard (« NRF
Essais»).

BERGSON Henri (1896), Matiére et Mémoire. Essai sur la relation du corps a lesprit,
Paris, Félix Alcan.

BERGSON Henri (1959), L'Energie spirituelle, in Euvres, Paris, Presses
universitaires de France.

BERGSON Henri (1972), Mélanges, Paris, Presses universitaires de France.

BOAS Franz (1989), « The Instability of Human Types», in George W. Stocking Jr.
(dir.), A Franz Boas Reader. The Shaping of American Anthropology, 1883-1911,
Chicago & Londres, The University of Chicago Press, p.214-218.

BONTEMPS Arna (1972), The Harlem Renaissance Remembered, New York, Dodd/
Mead.

BRAITHWAITE William Stanley (1925), « The Negro in American Literature», in
The New Negro.

BRENTANO Franz (1944), Psychologie du point de vue empirique, trad. et préf. de
Maurice de Gandillac, Paris, Aubier.

BRENTANO Franz (1978), Grundlegung und Aufbau der Ethik, Hamburg, F. Meiner.

BRENTANO Franz (1988), Grundziige der Aesthetik, Hamburg, F. Meiner.

DELEUZE Gilles (1962), Nietzsche et la philosophie, Paris, Presses universitaires de France.

DEWEY John (1969 [1891]), Outlines of a Critical Theory of Ethics, in The Early
Works of John Dewey, Volume III : 1889-1892, éd. par Jo Ann Boydston,
Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

DuBois William Edward Burghardt (1986), Writings, New York, The Library of
America.

DuBois William Edward Burghardt (1996 [1940]), Dusk of Dawn : An Essay
Toward An Autobiography of a Race Concept, in Writings, New York, The
Library of America.

Du BoIs William Edward Burghardt (2004 [1903]), Les Ames du peuple noir, trad.
et postface de Magali Bessone, Paris, Editions Rue d’Ulm.

DURKHEIM Emile (1974), Sociologie et philosophie, Paris, Presses universitaires de
France.

EISLER Robert (1902), Studien zur Werttheorie, Leipzig, Duncker & Humblot.

FRASER Nancy (1999 [1998]), « Another Pragmatism: Alain Locke, Critical “Race”
Theory, and the Politics of Culture », in Morris Dickstein, Stanley Fish &
Fredric Jameson (dir.), The Revival of Pragmatism. New Essays on Social
Thought, Law, and Culture, De Gruyter, p.157-175, article repris in Leonard
Harris (dir.) (1999), The Critical Pragmatism of Alain Locke : A Reader on



Value Theory, Aesthetics, Community, Culture, Race and Education, Londres,
Boulder, New York, Oxford, Rowman & Littlefield Publishers, Inc.

GOBINEAU Arthur de (1853), Essai sur I’inégalité des races humaines, Paris, Didot.

HARRIS Leonard (dir.) (1989), The Philosophy of Alain Locke : Harlem Renaissance
and Beyond, Philadelphia, Temple University Press.

HARRIS Leonard (dir.) (1999), The Critical Pragmatism of Alain Locke : A Reader
on Value Theory, Aesthetics, Community, Culture, Race and Education,
Londres, Boulder, New York, Oxford, Rowman & Littlefield Publishers, Inc.

HARRIS Leonard & Charles MOLESWORTH (2008), Alain L. Locke : The Biography
of a Philosopher, Chicago et Londres, The University of Chicago Press.

HOOK Sidney & Horace KALLEN (dir.) (1935), American Philosophy Today and
Tomorrow, New York, Lee Furman.

HUTCHINSON George (1995), The Harlem Renaissance in Black and White,
Cambridge, Mass., The Belknap Press of Harvard University Press.

JAMES William (1983 [1890]), « The Hidden Self», in William James, Essays in
Psychology, Cambridge, Mass., Harvard University Press,

JAMES William (1996 [1909]), A Pluralistic Universe, Lincoln & Londres,
University of Nebraska Press.

JAMES William (1996 [1967]), « The Present Dilemma in Philosophy», in John
McDermott (dir.), The Writings of William James, A Comprehensive Edition,
Chicago, The University of Chicago Press.

JAMES William (1996b [1967]), « The One and the Many », in John McDermott
(dir.), The Writings of William James, A Comprehensive Edition, Chicago, The
University of Chicago Press.

JAMES William (2007 [1967]), Le Pragmatisme. Un nouveau nom pour d anciennes
manieres de pensée, trad. par Nathalie Ferron, Paris, Flammarion («Champs»).

JANET Pierre (1889), LAutomatisme psychologique, Paris, Alcan.

JOHNSON James Weldon (1927), God’s Trombones, Seven Negro Sermons in Verse,
New York, The Viking Press.

KALLEN Horace (1957), «Alain Locke and Cultural Pluralism », Journal of
Philosophy, 54 (5), p.119-127.

LEGER Francois (1989), La Pensée de Georg Simmel, Contribution a I’'Histoire des
Idées au début du XX¢siécle, Paris, Kimé.

LEWIS David Levering (1989), When Harlem Was in Vogue, New York, Oxford
University Press.

LEWIS David Levering (1994), W. E. B. Du Bois, Biography of a Race, Volume One,
1868-1919, New York, Henri Holt & Co.

LOCKE Alain (1924), « The Concept of Race as Applied to Social Culture», Howard
Review, 1, p.290-299.

LOCKE Alain (1936a), The Negro and His Music, Washington, D.C., Associates in
Negro Folk Education, Bronze Booklet Series, n°2.

LOCKE Alain (1936b), Negro Art: Past and Present, Washington, D. C., Associates
in Negro Folk Education, Bronze Booklet Series, n°3.

715



716

LOCKE Alain (1940), The Negro in Art: A Pictorial Record of the Negro Artist and of
the Negro Theme in Art, Washington, D. C., Associates in Negro Folk Education,
Bronze Booklet Series.

LOCKE Alain (1942), «Alain Locke », in Stanley Kunitz & Howard Haycroft (dir.),
Twentieth Century Authors, New York, The H. W. Wilson Company.

LOCKE Alain (1989 [1935]), « Values and Imperatives», in Sidney Hook & Horace
Kallen (dir.), American Philosophy Today and Tomorrow, New York, Lee
Furman, repris in Leonard Harris (dir.) (1989), The Philosophy of Alain Locke :
Harlem Renaissance and Beyond, Philadelphia, Temple University Press.

LOCKE Alain (1992 [1916]), Race Contacts and Interracial Relations : Lectures on
the Theory and Practice of Race, éd. par Jeffrey C. Stewart, Washington, D.C.,
Howard University Press.

LOCKE Alain (2009 [1943]), Le Role du Négre dans la culture des Amériques, Port-
au-Prince (Haiti), Imprimerie de I’Etat (rééd. Paris, L'Harmattan).

LOCKE Alain & Bernhard STERN (dir.) (1942), When Peoples Meet : A Study in Race
and Culture Contacts, New York, Progressive Education Association.

MANGEON Anthony (2004), Lumiéres noires, discours marron, indiscipline et
transformations du savoir chez les écrivains noirs américains et africains,
itinéraires croisés d’Alain Locke, V. Y. Mudimbe, et de leurs contemporains,
Thése de doctorat, Université de Cergy.

MARLGORZATA Irek (1994), « From Berlin to Harlem: Felix Von Luschan, Alain
Locke and the New Negro », in Werner Sollors & Maria Diedrich (dir.), The
Black Columbiad, Defining Moments in African American Literature and
Culture, Cambridge, Harvard University Press, p.174-184.

MCDERMOTT John (dir.) (1981), The Philosophy of John Dewey, Chicago, The
University of Chicago Press.

MCDERMOTT John (dir.) (1996 [1967]), The Writings of William James : A
Comprehensive Edition, Chicago, The University of Chicago Press.

MCKAY Claude (1970 [1937]), A Long Way from Home, New York, Harcourt Brace
Jovanovitch Publishers.

MEINONG Alexius (1912), « Fiir die Psychologie und gegen den Psychologismus in
der allgemeinen Werttheorie », in Richard Kroner & Georg Mehlis (dir.), Logos,
Internationale Zeitschrift fiir Philosophie der Kultur, vol. 3, Tiibingen, Verlag
von J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), p.1-14.

MEINONG Alexius (1968), Abhandlung zur Werttheorie, Graz, Akademische Druck
und Verlaganstalt.

MEINONG Alexius (1977), Uber Annahmen, Graz, Akademische Druck und
Verlaganstalt.

MEINONG Alexius (1999), Théorie de l'objet et Présentation personnelle, Paris, Vrin.

MILLER Larry C. (1979), « William James and Twentieth Century Ethnic Thought »,
American Quarterly, 31(4), p.533-555.

MOLESWORTH Charles (dir.) (2012), The Works of Alain Locke, Oxford & New York,
Oxford University Press.



MUNSTERBERG Hugo (1899), Psychology and Life, Westminster, A. Constable.

MUNSTERBERG Hugo (1921), Philosophie der Werte, Leipzig, Barth.

NIETZSCHE Friedrich (1886), Jenseits von Gut und Bdse - Vorspiel einer Philosophie
der Zukunft, Leipzig, Druck & Verlag von C. G. Naumann.

NIETZSCHE Friedrich (1887), Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Leipzig,
Druck & Verlag von C. G. Naumann.

PARK Robert E. (1925), «Review of W. Weatherford: The Negro from Africa to
America», American Journal of Sociology, 31(2), p.259-260.

PERRY Ralph Barton (1912), « The Definition of Value», Journal of Philosophy, 11,
p.141-162.

PERRY Ralph Barton (1926), General Theory of Value: Its Meaning and Basic
Principles Construed in Terms of Interest, New York, Longmans, Green & Co.

PERRY Ralph Barton (1954), Realms of Values : A Critique of Human Civilization,
Cambridge, Mass., Harvard University Press,

POSNOCK Ross (1998), Color and Culture : Black Writers and the Making of the
Modern Intellectual, Cambridge, Mass., Harvard University Press.

RAMPERSAD Arnold (1997 [1925]), « Introduction», in Alain Locke, The New Negro,
New York, Touchstone Books.

RICKERT Heinrich (1912), « Lebenswerte und Kulturswerte », in Georg Mehlis
(dir.), Logos, Internationale Zeitschrift fiir Philosophie der Kultur, vol.1I,
1911/12, Tiibingen, Verlag von J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), p.131-166.

RICKERT Heinrich (1921), «Psychologie der Weltanschauung und Philosophie
der Werte », in Richard Kroner & Georg Mehlis (dir.), Logos, Internationale
Zeitschrift fiir Philosophie der Kultur, Band IX, 1920-21, Tiibingen, Verlag von
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

RICKERT Heinrich (1997), Science de la culture et science de la nature, trad. par
Anne-Héléne Nicolas, Caroline Prompsy et Marc de Launay, Paris, Gallimard.

RORTY Richard (1990 [1979]), L'Homme spéculaire, trad. par Thierry Marchaisse,
Paris, Seuil.

ROYCE Josiah (1946 [1908]), Philosophie du loyalisme, trad. par Jacqueline Morot-
Sir, Paris, Aubier.

SCHMIDT Sarah Leff (1973), Horace Kallen and the Americanization of Zionism,
Ph.D. Dissertation, University of Maryland.

SCHNAPPER Dominique (1998), La Relation a l’Autre au coeur de la pensée
sociologique, Paris, Gallimard («NRF Essais»).

SIMMEL Georg (1999 [1906)), Sociologie. Etude sur les formes de la socialisation,
trad. par Lilyane Deroche-Gurcel et Sibylle Muller, Paris, Presses universitaires
de France.

SOLLORS Werner (1986), «A Critique of Pure Pluralism», in Sacvan Bercovitch
(dir.), Reconstructing American Literary History, Cambridge, Mass., Harvard
University Press, p.250-279.

STEWART Jeffrey C. (1979), A Biography of Alain Locke, Philosopher of the Harlem
Renaissance, Ph.D. Thesis, Yale University.

717



718

STEWART Jeffrey C. (dir.) (1983), The Critical Temper of Alain Locke. A Section of
His Essays on Art and Culture, New York & Londres, Garland Publishing Inc.

STEWART Jeffrey C. (1992 [1916]), «Introduction», in Alain Locke, Race Contacts
and Interracial Relations, Washington, D. C., Howard University Press.

STEWART Jeffrey C. (2018), The New Negro: The Life of Alain Locke, Oxford & New
York, Oxford University Press.

STOCKING George W. (dir.) (1989), A Franz Boas Reader : The Shaping of American
Anthropology, 1883-1911, Chicago, The University of Chicago Press.

STRIBLING Thomas Sigismund (1922), Birthright, New York, The Century Co.

TARDE Gabriel (1999 [1895]), La Logique sociale, Paris, Seuil («Les Empécheurs de
penser en rond »).

TARDE Gabriel (2001 [1890]), Les Lois de 'imitation, Paris, Seuil («Les Empécheurs
de penser en rond »).

VAN DOREN Carl (1924), « The Younger Generation of Negro Writers», Opportunity 2,
p.144-145,

WASHINGTON Johnny (1994), A Journey into the Philosophy of Alain Locke,
Wesport, Connecticut, Greenwood Press.

WEST Cornel (1989), The American Evasion of Philosophy : A Genealogy of
Pragmatism, Madison, University of Wisconsin Press.

WILSON Sondra Kathryn (1999), The Opportunity Reader, New York, The Modern
Library.

WooD Clement (1922), Nigger, New York, E.P. Dutton.



NOTES

1Voir l'article publié sur le site

de la Radio Publique Nationale
ameéricaine (NPR) le 15 septembre
2014 : <https://www.npr.org/sections/
codeswitch/2014/09/15/347132309/
alain-locke-whose-ashes-were-found-
in-university-archives-is-buried>
(consulté le 20 juillet 2023).

2 Les ouvrages les plus importants
sont ceux coordonnés par Jeffrey C.
Stewart, The Critical Temper of Alain
Locke (1983), Leonard Harris, The
Philosophy of Alain Locke : Harlem
Renaissance and Beyond (1989) et
Charles Molesworth, The Works of
Alain Locke (2012). Ces anthologies
s'organisent en diverses rubriques sur
les littératures, les arts, la théorie des
valeurs, la race et la culture, ainsi que
sur les fondements épistémologiques,
esthétiques et politiques de la pensée
de Locke. Il est a noter que les trois
éditeurs de ses travaux sont aussi ses
principaux biographes; voir Harris

& Molesworth, Alain L. Locke: The
Biography of a Philosopher (2008) et
Stewart, The New Negro: The Life of
Alain Locke (2018).

3 Voir notamment Locke (1936a,
1936b, 1940), sur la question de l'art et
de la musique; et ses conférences de
1943, publiées en 2009.

4 Lire I'article d’Arthur Lubow dans The
New York Times (5 aofit 2022): <https://
www.nytimes.com/2022/08/05/arts/
design/isaac-julien-barnes-review-
locke-barthe-art.html>. Ou celui de
Julian Lucas dans The New Yorker, le

11 aofit 2022: <https://www.newyorker.
com/culture/culture-desk/a-black-
british-artist-asks-what-was-africa-to-
the-harlem-renaissance> (consultés le
20 juillet 2023).

5 En témoignent, dans une
dissertation écrite en 1907 pour un
cours de Josiah Royce, les allusions
que Locke fait a la théorie jamesienne
de la vérité («The Nature of Truth »,
in Alain Locke Papers, Moorland-
Spingarn Research Center, Howard
University, Box 140).

6 Sur la présence de Locke aux Hibbert
Lectures, voir Harris & Molesworth
(2008: 89-90), et Stewart (2018: 154).

7 «Sous I'influence de Royce, James,
Palmer et Santayana, jabandonnai
mon provincialisme puritain pour
une tournure d’esprit critique et
cosmopolite.» (Locke, 1942: 837).

8 «Je pense que vous reconnaitrez

les deux dispositions d’esprit que I'on
retrouve dans la pratique si je donne
pour titres respectifs a ces colonnes
les termes suivants: “esprit délicat
(tender minded)” et “esprit endurci
(tough minded)”. L'esprit délicat [est]
rationaliste (qui s’appuie sur des
“principes”), intellectualiste, idéaliste,
optimiste, religieux, partisan du libre-
arbitre, moniste, dogmatique; ’'esprit
endurci [est] empiriste (qui s’appuie
sur des “faits”), sensationnaliste,
matérialiste, pessimiste, irréligieux,
fataliste, pluraliste, sceptique.»
(James, 1967/1996: 365; 2007: 89-90).

719



720

9 «A man’s vision is the great fact
about him. [...] A philosophy is

the expression of a man’s intimate
character, and all definitions of the
universe are but the deliberately
adopted reactions of human
characters uponiit. [...] If we take

the whole history of philosophy,

the systems reduce themselves to

a few main types which, under all

the technical verbiage in which the
ingenious intellect of man envelops
them, are just so many visions, modes
of feeling the whole push, and seeing
the whole drift of life, forced on one
by one’s character and experience,
and on the whole preferred —there is
no other truthful word - as one’s best
working attitude. Cynical characters
take one general attitude, sympathetic
characters another. [...] Perhaps the
most interesting opposition is that
which results from the clash between
what I called the sympathetic and

the cynical temper. Materialistic and
spiritualistic philosophies are the rival
types that result: the former defining
the world so as to leave man’s soul
upon it as a sort of outside passenger
or alien, while the latter insists

that the intimate and human must
surround and underlie the brutal. This
latter is the spiritual way of thinking. »
(James, 1909: 20-23).

Cette conception jamesienne de

la philosophie comme expression
d’un tempérament (en méme temps
queffort d’explicitation du monde)

se retrouvera plus tard chez Locke,
dans l'incipit de son essai Values

and Imperatives: « All philosophies,

it seems to me, are in ultimate
derivation philosophies of life

and not of abstract, disembodied
“objective” reality ; products of

time, place and situation, and thus
systems of timed history rather than
timeless eternity. They need not

even be so universal as to become

the epitomized rationale of an age,
but may merely be the lineaments of
a personality, its temperament and
dispositional attitudes projected into
their systematic rationalizations. But
no conception of philosophy, however
relativistic, however opposed to
absolutism, can afford to ignore the
question of ultimates or abandon what
has been so aptly though skeptically
termed “the quest for certainty”.»
(Harris, 1989: 34).

10 « Whereas absolutism thinks that
the said substance becomes fully
divine only in the form of totality, and
is not its real self in any form but the
all-form, the pluralistic view which

I prefer to adopt is willing to believe
that there may ultimately never be

an all-form at all, that the substance
of reality never get totally collected,
that some of it may remain outside

of the largest combination of it ever
made, and that a distributive form

of reality, the each-form, is logically
as acceptable and empirically as
probable as the all-form commonly
acquiesced in as so obviously the self-
evident thing.» (James, 1909: 34).

11 «The pragmatic method, in its
dealings with certain concepts,
instead of ending with admiring
contemplation, plunges forward into
the river of experience with them
and prolongs the perspective by their



means. Design, free-will, the mind,
spirit instead of matter, have for their
sole meaning a better promise as to this
world’s outcome. Be they false or be
they true, the meaning of them is this
meliorism. » (James 1967/1996b: 405).

12 « Things are “with” one another

in many ways, but nothing includes
everything, or dominates over
everything. The word “and” trails
along every sentence. Something
always escapes. [...] The pluralistic
world is thus more like a federal
republic than like an empire or a
kingdom. [...] The all-form allows of no
taking up and dropping of connexions
[...]. In the each-form, on the

contrary, a thing may be connected
by intermediary things, with a thing
with which it has no immediate or
essential connexion. It is thus at all
times in many possible connexions
which are not necessarily actualized
at the moment. They depend on
which actual path of intermediation it
may functionally strike into: the word
“or” names a genuine reality. [...] Our
“multiverse” still makes a “universe”;
for every part, though it may not be

in actual or immediate connexion,

is nevertheless in some possible or
mediated connexion, with every other
part however remote, through the

fact that each part hangs together
with its very next neighbors in
inextricable interfusion. [...] It is what
I call the strung-along type [of union],
the type of continuity, contiguity,

or concatenation.» (James, 1909:
322-325). Ross Posnock a souligné
I'importance de James et de Dewey
dans la critique du colonialisme, et

I'influence que la critique de la logique
de I'identité exercera sur Locke a cet
égard: «Locke’s attunement to the
implications of James’s refusal of
coercive, closed systems of thought
has another significance. Locke makes
vivid that identitarianism in whatever
form —as essentialist philosophy,

as cultural pluralism, as Jim Crow
segregation, as imperialism - was a
disciplinary regime to be avoided,
especially by those racially marked.
And one of the few intellectual
weapons one might wield was
Jamesian, and later Deweyan,
pragmatism. This philosophy
pursued a critique of identity logic
not only in Western thought but

in its sociopolitical instruments
—imperialism and racism.» (Posnock,
1998:24).

13 Voir en particulier son chapitre III,
«Black Intellectuals and other
Oxymorons» (Posnock, 1998: 87-110).

14 Les deux théses peuvent étre
consultées dans les archives d’Alain
Locke a la Howard University: la
thése d’Oxford est un manuscrit
holographe de 472 pages (voir Alain
Locke Papers, Howard University,
Moorland Spingarn Research Center,
Box 125 - thése d’Oxford, désormais
OT en abrégé); la thése d’Harvard

est un manuscrit dactylographié

(in Alain Locke Papers, Box 164-155,
Folder 12-25, Manuscript Division,
Moorland-Spingarn Research Center,
Howard University —thése de Harvard,
désormais HT en abrégé). Du Bois
s’était semblablement vu refuser a
Berlin le grade de docteur en histoire

721



722

en 1894, et c’est donc a Harvard qu’il
lobtint lui aussi, 'année suivante,
avec sa these sur The Suppression of
the African Slave-Trade to the United
States, 1638-1870 (1896, republiée in
DuBois, 1986). Perry était I'auteur d’'un
article («The Definition of Value»,
Journal of Philosophy, X1,1912) et
publia par la suite deux ouvrages sur la
théorie des valeurs: General Theory of
Value (1926) et Realms of Values (1954).

15 Dans I'abondante bibliographie que
ces auteurs ont consacré a la théorie
générale de la valeur, on pourra
consulter les textes suivants: Brentano
(1978, 1988); et, en francais, la
Psychologie du point de vue empirique
(1944). Et Meinong (1912, 1968, 1977,
1999).

16 Pour James, voir McDermott, The
Writings of William James (1967/1996).
Pour Dewey, voir Essays and Outlines
of a Critical Theory of Ethics (Dewey,
1891/1969); et « Experience and
Philosophic Method », « Existence as
Precarious and Stable », « Existence,
Value, and Criticism», in McDermott
(1981: 249-354).

17 Pour Nietzsche, voir notamment
Par-dela le bien et le mal (1886) et la
Généalogie de la morale (1887) ; pour
Eisler, Studien zur Werttheorie (1902).

18 Sur le premier mouvement
correctif, voir la these d’Oxford ; sur le
second, voir la these d’Harvard.

19 Locke n’est en effet pas le
seul a cette époque a s’inspirer
conjointement de Franz Brentano

et de William James: les Recherches
Logiques ’Edmund Husserl
constituent ainsi une semblable
tentative de médiation entre les deux
régimes, mais qui s’enracine, cette
fois, prioritairement dans le premier
et cherche a mettre les acquis du
second au crédit du point de vue
transcendantal.

20 «La conscience et la vie»,
conférence donnée en anglais a
I'Université de Birmingham, le 29 mai
1911, et publiée in Bergson (1959:
818-819). Il n’est pas exclu que Locke,
alors Rhodes Scholar a Oxford, ait
assisté a cette conférence, apres
celles que Bergson fit auparavant, a
Oxford méme, les 26 et 27 mai sur «La
perception du changement».

21Voir «La perception du changement»
(Bergson, 1959:1376). Dans sa
deuxieme conférence, Bergson fait

ce commentaire qui nous permet,

par comparaison, de comprendre
l'originalité méme de la théorie
lockienne de la valorisation: «En fait,
il n’y a pas de perception qui ne se
modifie a chaque instant. [...] Mais
tout le mécanisme de notre perception
des choses, comme celui de notre
action sur les choses, a été réglé de
maniére & amener ici, entre la mobilité
externe et la mobilité intérieure, [...]
l’'apparence particuliére que nous
appelons un “état”. Et une fois en
possession d’“états”, notre esprit
recompose avec eux le changement.
Rien de plus naturel, je le répéte: le
morcelage [sic] du changement en
états nous met a méme d’agir sur

les choses, et il est pratiquement



utile de s’intéresser aux états plutot
quau changement lui-méme. [...] les
difficultés et contradictions de tout
genre auxquelles ont abouti les théories
de la personnalité viennent de ce que
I'on s’est représenté, d’une part, une
série d’états psychologiques distincts,
chacun invariable, qui produiraient les
variations du moi par leur succession
méme, et d’autre part, un moi, non
moins invariable, qui leur servirait de
support. [...] Mais la vérité est quil n’y
ani un substratum rigide immuable
ni des états distincts qui y passent
comme des acteurs sur une scene. Il

y a simplement la mélodie continue
de notre vie intérieure, —mélodie

qui se poursuit et se poursuivra,
indivisible, du commencement a la
fin de notre existence consciente.
Notre personnalité est cela méme. »
(Ibid.: 1381-1384). De cette «continuité
indivisible de changement», il s’ensuit
donc que «le passé se conserve de
lui-méme, automatiquement»: des
que notre attention «lache quelque
chose de ce qu’elle tenait sous son
regard, aussitot ce qu'elle abandonne
du présent devient ipso facto du
passé», mais, dans le méme temps, la
fonction de la conscience consiste a
prolonger, ou ramener «sous forme de
“souvenirs”, telle ou telle simplification
de I'expérience antérieure, destinée a
compléter I'expérience du moment»
(ibid.: 1385-1387).

22 «Felt continuity of the process
of transformation» (HT: 158);
«continuity of acquirement of
meaning» (HT: 83).

23 «Any meaning that is acquired,
that is to say, any concept viewed
genetically, is ipso facto subject to
statement in terms of the processes
by which it was derived, and any
acquired character of value has
functionally this bond of connection
at least with its content» (HT:13);
«Value is the “funded” or acquired
affective-volitional meaning of an
object for a subject. The sense of value
is given in feeling, but in “feeling-
attitudes” rather than mere feeling
states. These are immediate feelings
plus that affective-volitional meaning
acquired in antecedent psychical
processes which is reflected into
them. Thus, acquired meaning is,
genetically speaking, “dispositional”,
but is represented or actualized in the
immediate consciousness of value in
feeling factors specifically conditioned
through acquired meanings. These are
the “pre-suppositions” of the value. All
value-feelings are appreciative tastes
with an acquired presuppositional
basis, character, and reference, which
the feeling derives from the processes
involved in the presentation of the
value object, or the realization of the
value state.» (HT: 81).

24 Emile Durkheim, «La
détermination du fait moral » (Bulletin
de la Société francaise de Philosophie,
1906) ; «Jugements de valeur et
jugements de réalité » (Revue de
métaphysique et de morale, 1911, cité
dans la these d’Harvard, HT: 237)
—articles repris dans Durkheim (1974).

723



724

25 « A value-movement in general is
any reconstruction of a value object
or a valuation which is traceable as
a characteristically transformative
change of meaning for valuation. »
(HT:157).

26 Voir les deux théses, mais aussi
les articles « Values and Imperatives »
(1935) et « Value» (sans date, repris in
Locke/Harris, 1989).

27 Cette corrélation du sentiment et
de la valeur dans le changement était
présente dés la these d’Oxford: « Value
changes are consequent on feeling
changes.» (OT:165).

28 «Accordingly, more of a
philosophical midwife to a generation
of younger Negro poets, writers, artists
than a professional philosopher. »
(Locke, 1935: 313).

29 Sur la notion de «révolution
morale», voir Appiah (2010/2012:
13-14): «Une révolution morale

doit impliquer une transformation
rapide du comportement moral et
non pas simplement des sentiments
moraux. En sorte qu'au terme

d’une révolution morale, comme au
terme d’une révolution scientifique,
les choses paraissent nouvelles.
Rétrospectivement, en 'espace méme
d’une seule génération, les gens se
demandent: “Que pensions-nous
alors? Comment avons-nous pu faire
cela pendant tant d’années?”.»

30 Stewart (1979:196), Marlgorzata
(1994 :174-184), Léger (1989: 324-328),
et Jeffrey Stewart, « Introduction »,

in Locke (1916/1992: XXVIII-LVII).

31Sur Locke et Bergson au Collége de
France, Lewis (1994: 150), Rampersad
(1925/1997: XI), Washington (1994 :

33, 38). Washington cite notamment
des lettres de Locke a sa mere, écrites
en 1911, ou ce dernier exprime sa
profonde admiration pour Bergson,

et ses qualités de philosophe et de
conférencier. Sur Bergson au College
de France, voir ses Mélanges (1972: 961).

32Y participerent entre autres

Franz Boas, W. E.B. DuBois, Félix

von Luschan, et le romancier et
dramaturge Israél Zangwill, auteur
d’une piece qui remportait, depuis
1908, un grand succes a Broadway, The
Melting Pot, ou il mettait en scéne les
angoisses et les conflits de générations
que suscitait I’assimilation dans une
famille juive établie a New York. Sur ce
congres, voir la biographie de DuBois
par Lewis (1994 : 441-442), et celle de
Locke par Stewart (2018: 216-221).

33 Dans une étude que lui avait
commandée le Congrés américain,
sur les nouveaux immigrants

aux Etats-Unis, Boas avait utilisé
I'anthropométrie pour montrer, a
rebours de la doxa dominante a son
époque, que les caractéristiques
physiques des «races», que I'on
pensait «héréditaires», évoluaient en
concomitance avec les changements
dans leurs environnements naturels et
sociaux; de surcroit, il soulignait que
toutes les civilisations progressaient
surtout grace a leurs échanges
culturels avec d’autres civilisations.
Locke avait assisté a la conférence que



donna Boas, en 1911, lors du Congrés
universel des races, et qui serait
publiée la méme année sur le titre
«The Instability of Human Types»
(Boas, 1989). Sur la présence de Locke
au Congres londonien, voir Fraser
(1998/1999: 6), Stewart (1916/1992:

XXIII-XXVI), et Hutchinson (1995: 64).

34 Comme Bergson dans Matiere et
Mémoire (son Essai sur la relation du
corps a lesprit, publié en 1896), Locke
pense donc nécessaire de maintenir
un certain «dualisme» —constaté
notamment dans la relative autonomie
de I’esprit vis-a-vis des conditions
physiologiques, ainsi que dans
I’extensive puissance et croissance
de l'intellect indépendamment des
limites corporelles.

35 C’est la voie qui sera suivie, dans un
premier temps, par I’anthropologue
Melville Herskovits.

36 «Cultural cosmopolitan, but
perforce an apostle of cultural
racialism as a defensive counter-move
for the American Negro» (in «Alain
Locke », introduction a « Values and
Imperatives », 1935: 313).

37 C’est en effet Kallen lui-

méme qui renonca a Harvard a

la notion d’identification a une
communauté politique, par-dela

les différences culturelles, pour
s’identifier, consciemment et
consciencieusement, avec son
héritage et sa communauté d’origine:
«The commingling of James’s
lectures and Wendell’s [literary
history]», ainsi qu’il le note lui-méme,

«crystallized in my mind into a new
outlook, the results of which were:
first, discovery of the meaning of
“equal” as used in the Declaration [of
Independence]; second, recognition
of the social role of freedom and
individual and group differences,
later to be expounded at length in my
own philosophy, and finally, such a
reappraisal of my Jewish affiliations
as required an acquiescence in my
Jewish inheritance and heritage,

an expanding exploration into the
content and history of both, and a
progressively greater participation

in Jewish communal enterprises»
(«The Promise of the Menorah Idea»,
in Menorah Journal (1962:12; cité

in Hutchinson, 1995: 467)). Fils

d’un rabbin venu de Silésie, Kallen
deviendra un farouche défenseur

du sionisme et de la colonisation

de la Palestine (Stewart, 1979:133;
Hutchinson, 1995: 84-86).

38 Voir notamment ses essais
«Pluralism and Intellectual
Democracy », « The Concept of Race as
Applied to Social Culture» (in Harris,
1989). Ainsi que le fait remarquer
Ross Posnock (1998: 24), les ceuvres
artistiques et les traditions culturelles
ne sont pas pour Locke une propriété
inaliénable des peuples ou elles sont
apparues, mais elles relévent de
I’échange, et ce qui prime c’est donc
I'usage créatif que I'on en fait plutot
que la fierté muséifiante que I'on en
tire. En cela le programme culturaliste

de Locke est pleinement pragmatique:

pour réaliser la communauté
humaine, il importe moins de se
référer a une essence commune que

725



726

de créer des liens de solidarité et des
dénominateurs communs grace a des
actes de création, au premier rang
desquels figurent donc les moyens
esthétiques (Hutchinson, 1995: 34).

39 Par cette proposition, James
entendait en effet qu’il fallait
soumettre les distinctions
conceptuelles, philosophiques

ou épitémologiques au test de
I'expérience, qui seule peut fournir

une validation: c’est ce qu’il appelle la
«valeur cash» d’une théorie ou d’'une
notion. Pour la citation: « Philosophical
Conceptions and their Results» (1898),
in Mc Dermott (1967/1996: 348-349).
James reprendra ce texte en 1907 dans
son ouvrage Pragmatism, ou il revient
sur cette «attitude pragmatique»:

«La méthode pragmatique vise a
interpréter chaque notion en fonction
de ses conséquences pratiques. Quelle
différence y aurait-il en pratique si telle
notion plutdt que telle autre était vraie?
Si aucune différence n’apparait, c’est
que les deux notions sont pratiquement
équivalentes et que la discussion est
vaine. Dans une controverse sérieuse,
on devrait pouvoir discerner une
différence pratique qui découle du

fait qu'un des deux termes est vrai.

[...] 1l faudra faire ressortir de chaque
mot sa valeur réelle pratique.» (« What
Pragmatism Means», James 1907/1967:
377-380;2007: 113, 118).

40 James (1909/1996: 218). Dans ses
conférences a Oxford, James se livre
en effet a une critique sévéere de la
logique de I'identité, a laquelle Kallen
aurait di étre attentif. Il rappelle tout
d’abord, dans sa troisieme conférence,

les critiques que Hegel a formulées a
I’égard de la notion d’identité, et les
avantages que présente le processus
logique de la dialectique (ibid.: 88-
94). 1l souligne ensuite, dans ses
cinquieme et sixieme conférences,
comment I'influence de Bergson lui a
permis d’abandonner définitivement
cette logique de I'identité (ibid.: 211-
273).

41 «Mr Kallen [...] would add to the
federation of states the federation of
races. The American people have not
fairly faced the issue. But the Ku Klux
Klan and the Nordic propaganda are
unquestionably preparing the way

for such a new constellation of the
forces in the cultural life of America.»
(Park, 1925: 260). Voir également
Hutchinson (1995: 55), et Miller (1979).

42 Voir Hutchinson (1995: 87) et
Posnock (1998: 188). Pour une
discussion plus en détail du
pluralisme culturel de Kallen, voir
le chapitre III de la these d’Everett
Helmut Akam, Pluralism and the
Search for Community (1989). Pour
une approche plus sociologique des
positionnements «essentialistes» de
Kallen dans le débat sur le « Melting
Pot», voir Schnapper (1998: 260-261,
et 268-269).

43 Voir «Alain Locke », introduction
écrite par Locke a « Values and
Imperatives», in Hook & Kallen
(1935). Le fait que Locke s’affilie au
mouvement du pluralisme culturel
peut également s’interpréter comme
un témoignage de reconnaissance
déguisée aI'’égard de Kallen, éditeur



du volume American Philosophy
Today, qui, en contactant Locke
pour un article de synthése sur ses
travaux philosophiques, lui avait en
quelque sorte remis le pied a I'étrier:
Locke, trop engagé par ses activités
de critique et de promoteur dans les
revues noires américaines, n’avait en
effet, sur le plan universitaire, publié
aucun article de philosophie a cette
date.

44 Harris & Molesworth (2008: 175-
178) ; Stewart (2018 : 488-497, 508-510,
513-517, 525, 538-540).

45 Lewis (1989: 89-90 et 93-95);
Hutchinson (1995: 390-391). Locke
manifestait déja depuis quelque
temps le désir d’étre le chef de file
d’un mouvement littéraire: «nous
avons a présent assez de talents pour
commencer a avoir un mouvement,
- et exprimer une école de pensée»,
écrivait-il a Langston Hughes en 1923
ou 1924 (Langston Hughes Papers,
James Weldon Johnson Collection,
Beinecke Rare Books and Manuscripts
Library, Yale University; cité par
Hutchinson, 1995: 390).

46 Dewey avait défendu la
participation de plein droit des Afro-
Américains a la société américaine
dans une polémique qui I’avait opposé
a Horace Kallen en 1915; Robert Kerlin
était un professeur de littérature

a Lincoln University (ou Langston
Hughes avait été son étudiant) qui
publiait régulierement des recensions
sur les ouvrages écrits par les Afro-
Américains, et qui avait lui-méme
écrit un livre intitulé The Voice of the

Negro; Eugene O’Neill avait publié

et fait monter, avec des acteurs

noirs, deux piéces sur la vie des Afro-
Américains: The Emperor Jones, et
All Gods’ Chillun Got Wings ; c’était
également le cas de Ridgeley Torrence
(Granny Maumee and other plays of
the Negro Theatre); T.S. Stribling et
Clement Wood avait chacun publié

un roman sur les Noirs du Sud,
respectivement intitulé Birthright
(1922) et Nigger (1922); Carl Van Doren
était I’éditeur littéraire de The Nation,
et I'un des plus fervents défenseurs
blancs de la littérature noire (voir
notamment son article: « The Younger
Generation of Negro Writers», paru
dans Opportunity 2, 1924, p.144-145).
Konrad Bercovici était un écrivain
d’origine roumaine, qui s’était fait une
spécialité de collecter et transposer
des contes venus du monde entier.
Sur tout cela, voir les bibliographies
du Survey Graphic Harlem Number
(p.706) et du New Negro (p.428),

ainsi que l'article de William Stanley
Braithwaite: « The Negro in American
Literature» (The New Negro, p.35).

47 Sur les éditeurs et leur role dans la
Renaissance Noire, voir Hutchinson
(1995: 367-386).

48 Harlem, Mecca of the New Negro,
VI(6), mars 1925: 621-725; nous
utilisons ci-dessous I’édition reprint
publiée en 1980 par Black Classic Press,
Box 13414 1-A, Balto., M.D., 21203.

49 Les essais de type sociologique
étaient, pour ceux produits par

les Noirs Américains, I’article de
CharlesS. Johnson («Black Workers

727



728

and the City»: 641-643, 718-719, 721);
celui de Kelly Miller (« The Harvest
of Race Prejudice » : 682-683, 711-712)
et celui de George E. Haynes («The
Church and the Negro Spirit»: 695-
697, 708-709) ; du coté des Blancs, il y
avait le texte de Melville Herskovits
(«The Dilemma of Social Pattern»:
676-678) et celui de Winthrop D.
Lane («Ambushed in the City: The
Grim Side of Harlem»: 692-694,
713-715). George Haynes (1880-1960)
était un sociologue noir américain,
chef du département des sciences
sociales a Fisk University, et expert
des relations raciales ainsi qu'un
membre fondateur de la National
Urban League: il fut notamment de
1922 21946, le secrétaire exécutif

de la Commission sur I'Eglise et sur
les Relations Raciales. Winthrop D.
Lane était un militant pacifiste et un
contributeur régulier au Survey de
Paul Kellogg. Parmi les essais d’ordre
historique ou critique, il y avait bien
évidemment les textes de Locke
(«Harlem»: 629-630; « Enter the New
Negro»: 631-634; «Harlem Types:
Portraits by Winold Reiss»: 651-653;
«Youth Speaks : 659-660; « The Art
of the Ancestors»: 673); 'article

de James Weldon Johnson («The
Making of Harlem»: 635-639); celui
d’Arthur Schomburg (« The Negro
Digs Up His Past»: 670-672); celui de
J.A. Rogers («Jazz at Home » : 665-
667, 712) et celui du collectionneur
millionnaire Albert Barnes («Negro
Art and America»: 668-669). Parmi
les piéces plus journalistiques, il y
avait l'article de W.A. Domingo («The
Tropics in New York»: 648-650);
celui de Walter White («Color Lines»:

680-682), celui de Konrad Bercovici
(«The Rhythm of Harlem»: 679); et
enfin deux textes de féministes noires
ameéricaines: « Breaking Through »
(p.684) de la juriste Eunice Roberta
Hunton (1899-1970), et « The Double
Task: The Struggle of Negro Women
for Sex and Race Emancipation»
(p.689-691), écrit par Elise Johnson
McDougald, qui était alors principale
adjointe d’une école publique a
Harlem, mais aussi spécialiste du
travail social et collaboratrice aux
journaux Crisis et Opportunity.

La pagination du volume n’était
évidemment pas anodine: si certaines
pages étaient entiérement consacrées
ala littérature, avec les nouvelles de
Rudolph Fisher (« The South Lingers
On»: 644-647), de W.E.B. DuBois
(«The Black Man Brings His Gifts»:
655-657, et 710), ou avec des poemes
de Countee Cullen, Anne Spencer,
Angelina Grimke, Claude McKay,
Jean Toomer et Langston Hughes
(p.660-663), dans de nombreuses
autres occasions, les themes traités
par certains articles fournissaient
l'occasion de subtils contrepoints
littéraires: Locke intégrait dans sa
prose des poemes de Hughes, de
McKay, de James Weldon Johnson,
tandis que des «sonnets» de Claude
McKay étaient insérés dans les
articles de W.A. Domingo («The
Tropics in New York», « Subway
Wind»: 648-649) et de Walter White
(«Baptism»: 681), ou que de courts
poémes de prose faisaient entendre
la voix de Langston Hughes dans les
essais de J. A. Rogers («Jazzonia»:
665), de Melville Herskovits («Our
Land»: 678) et de Kelly Miller («I,



too»: 683). « Héritage », Le grand
poeme de Countee Cullen, avait été
écrit sur la commande de Locke, et se
trouvait enchassé dans une série de
reproductions d’objets et de masques
africains (p. 674-675). Les portraits et
dessins étaient pour ’essentiel des
créations de Winold Reiss (1886-1953),
un artiste d’origine autrichienne qui
s’était spécialisé aux Etats-Unis dans
la représentation de « communautés
culturelles minoritaires, et exposées
a de dramatiques changements
sociaux» (Hutchinson, 1995: 392): il
avait notamment illustré, en 1924, un
numeéro spécial du Survey Graphic
sur le Mexique, et réalisé par ailleurs
de saisissants portraits des Indiens
Pieds-Noirs.

50 Les poemes de Hughes intitulés
Jazzonia et Our Land avaient été
respectivement publiés dans Crisis et
Opportunity (mai 1924); les sonnets
White House, Baptism et Tropics in
New York de Claude McKay avaient
originellement paru dans The
Liberator; c’est également dans ce
journal que Jean Toomer avait, pour la
premiere fois, offert au public certains
extraits de Cane, comme les nouvelles
Carma et Becky, ou comme les
poémes Georgia Dusk et Song of Sun,
repris par la suite dans The New Negro.
Sur tout cela, voir McKay (1937/1970:
35-136, 227, 313) ; Hutchinson (1995:
264-265, 406).

51 Harlem, Mecca of the New Negro
(1925: 703 et 706-707). Locke avait
produit ces bibliographies, mais
Arthur Schomburg avait également
proposé des liens avec des textes du

passé en faisant reproduire, dans

son article, six couvertures de livres
publiés par des Noirs aux XVIII® et XIX®
siécles (p.670-671). Dans I'anthologie
du New Negro, Locke lui confiera

la responsabilité d’établir les listes
bibliographiques, et se chargera, pour
sa part, des discographies.

52 Paul Kellogg a Alain Locke,

15 janvier 1925, Survey Graphic,
Correspondence files, Alain Locke
Papers, Moorland-Spingarn Research
Center, Howard University —cité par
Hutchinson (1995: 396).

53 Locke a Paul Kellogg, lettre du
19 janvier 1925, Paul Kellogg Papers,
Archives of Social Welfare History,
University of Minnesota, Box 710.

54 «The Negro Mind Reaches Out»,
initialement publié dans la revue
Foreign Affairs en avril 1925.

55 « The Creation », de James Weldon
Johnson, avait été publié dans The
Freeman, et serait en 1927 repris

dans un petit volume intitulé God’s
Trombones : Seven Negro Sermons

in Verse, avec des illustrations
d’Aaron Douglas; « The Negro Speaks
of Rivers», de Langston Hughes,
provenait de The Crisis; « The Riddle»
de Georgia Douglas Johnson avait

été publié dans Opportunity en aotit
1925; «The City of Refuge », nouvelle
de Rudolph Fisher, avait agrémenté
les pages de I’Atlantic Monthly; « The
Negro Dancers», les trois sonnets de
Claude McKay, étaient parus dans son
recueil intitulé Harlem Shadows, et

publiés chez Harcourt & Brace en 1922.

729



730

56 Voir également le reglement

du concours dans Sondra Kathryn
Wilson, The Opportunity Reader
(1999 : XXIII-XXVI). Le jury était entre
autres composé d’Alain Locke, Van
Wyck Brooks, Carl Van Doren, Carl
Van Vechten, Eugene O’Neill, Zona
Gale, W.E.B. DuBois, James Weldon
Johnson et Paul Kellogg.

57 « T’appin» (Terrapin); « B’rer Rabbit
Fools Buzzard » (récits collectés dans
le Sud par Arthur Huff Fauset en aofit
1925); The New Negro: 245-249.

58 Hutchinson mentionne par exemple
cette lettre de Locke a Langston
Hughes, ou il explique avoir demandé a
Arthur Philip Randolph, I'un des chefs
de file du mouvement syndicaliste
noir, «un article sur “les masses
noires”: Randolph refusa de I'écrire,
puis m’accusa d’étre un snob et de
mépriser le prolétariat» (5 février 1929,
Alain Locke Papers; Hutchinson, 1995:
394).

59 Il est & noter, sur ce point, que
Garvey lui-méme adressera un
message de félicitations et de
remerciements aux éditeurs du
Survey Graphic, Locke et Kellogg
(Rampersad, 1997 : XX).

60 « THIS VOLUME IS DEDICATED
TO THE YOUNGER GENERATION ».
La typographie, tout en majuscules,
avec changement de taille pour le

destinataire, est en elle-méme fort
significative.

61«0, rise, shine, for thy Light is
a’com-ing.»

62 Sur les poemes de Hughes, McKay
et James Weldon Johnson, voir «The
New Negro» (p.5 et p.12-13). Le langage
social, et les lieux communs ou les
stéréotypes sur le Noir sont souvent
mis entre guillemets (p.3, p.5, p.7 p.9,
p.-11, p.14). D’autres phrases sont des
tournures empruntées a DuBois («The
thinking Negro has been induced [...]
to see himself through the distorted
perspective of a social problem. His
shadow [...] has been more real to him
than his personality»: 4); a James
Weldon Johnson («the most creditable
record of fifty years of freedom»: 5); au
journal de Marcus Garvey («The pulse
of the Negro world has begun to beat

in Harlem»: 14); ou bien au roman de
VanWyck Brooks («The Negro can at
least[...] celebrate the attainment of
[...] aspiritual Coming of Age»: 16). Ces
reprises s’apparentent parfois, dans leurs
effets, au détournement situationniste:
Cest ainsi que le titre de Lothrop
Stoddard, The Rising Tide of Color est
tout a la fois repris et discrédité dans un
propos célébrant le développement de la
conscience raciale a I’échelle mondiale
(«As a world phenomenon this wider
races consciousness is a different thing
from the much asserted rising tide of
color»:14).





