
LES MIGRATIONS 
HUMAINES 
ET L’HOMME 
MARGINAL

ROBERT E. PARK



1031

Les enquêteurs sur la grande société1, qui considèrent l’humanité 
dans la perspective de la longue durée historique, ont souvent été  
disposés à donner une explication des différences culturelles existant 
entre les races et les peuples dans la détermination d’une seule cause 
ou condition dominante2. Une école de pensée, représentée de la façon 
la plus manifeste par Montesquieu, a trouvé cette explication dans 
le climat et l’environnement physique. Une autre école, attachée au 
nom d’Arthur de Gobineau, auteur de L’Inégalité des races humaines 
(1884), a avancé une explication de la divergence des cultures par les 
qualités innées des races, héritées biologiquement. Ces deux théories  
ont ceci en commun qu’elles conçoivent toutes deux la civilisation et 
la société comme le résultat de processus d’évolution – processus au 
cours desquels l’homme a acquis de nouveaux traits héréditaires – 
plutôt que de processus par lesquels de nouvelles relations ont été 
établies entre les hommes.

À l’opposé de ces deux approches, Frederick Teggart (1918) a récem-
ment repris et amplifié ce que l’on pourrait appeler une théorie catas- 
trophique de la civilisation, une théorie qui remonte à Hume en 
Angleterre et à Turgot en France. De ce point de vue, le climat et les 
traits raciaux innés, si importants qu’ils aient pu être dans l’évolution 
des races, n’ont eu qu’une influence mineure dans la création des diffé- 
rences culturelles. En fait, les races et les cultures, loin d’être en tous 
points identiques – ou d’être le produit de conditions et de forces simi-
laires – doivent, peut-être, être opposées les unes aux autres comme les 
effets de contradictions, les résultantes de tendances antagonistes ; de 
sorte que l’on peut dire que la civilisation semble s’épanouir aux dépens 
des différences raciales plutôt qu’elle ne serait préservée par elles. En 
tout cas, s’il est vrai que les races sont le produit de l’isolement et de la 
consanguinité, il est tout aussi certain que la civilisation, en revanche, 
est la conséquence du contact et de la communication. Les forces qui 
ont été décisives dans l’histoire de l’humanité sont celles qui ont réuni 
les hommes dans des relations fructueuses de compétition, de conflit 
et de coopération.

PRAGMATA, 2024-7/8 : 1030-1049



1032

Parmi les plus importantes de ces influences, il y a eu – en vertu de 
ce que j’ai appelé la théorie catastrophique du progrès – les migrations 
et les collisions, les conflits et les fusions accidentelles de peuples et 
de cultures qui en ont résulté. « Tout progrès culturel, dit Carl Bücher, 
dans son ouvrage Industrial Evolution commence, pour ainsi dire, 
par une nouvelle période d’errance », et à l’appui de cette thèse, il  
rappelle que les premières formes de commerce étaient migratoires, 
que les premières industries, qui se sont libérées du cocon familial 
pour devenir des occupations indépendantes, se faisaient de manière 
itinérante. « Les grands fondateurs de la religion, les premiers poètes 
et philosophes, les musiciens et acteurs des époques passées, ont tous 
été de grands vagabonds (wanderers). Aujourd’hui encore, l’inventeur,  
le prêcheur d’une doctrine nouvelle ou le virtuose ne voyagent-ils pas 
de lieu en lieu à la recherche d’adhérents et d’admirateurs, et ce, malgré 
l’immense développement récent des moyens de communication de 
l’information ? » (1907 : 347).

L’influence des migrations ne s’est pas limitée, bien sûr, aux change- 
ments qu’elles ont apportés aux cultures existantes. Dans le long 
terme, elles ont déterminé les caractéristiques raciales des peuples 
historiques. « L’enseignement de l’ethnologie », comme le note Griffith 
Taylor (1927 : 336), « atteste, en totalité, que le mélange racial est la 
règle et non l’exception ». Chaque nation s’avère être, à l’examen, un 
melting-pot plus ou moins réussi. La géographie humaine a donné 
le nom de « mouvement historique » à ce triage (sifting) constant des 
races et des peuples, car, comme le dit Ellen Semple (1911 : 75) dans 
son ouvrage Influences of Geographic Environment, « il sous-tend la 
plupart des histoires écrites et constitue la majeure partie de l’histoire  
non écrite, en particulier celle des tribus sauvages et nomades ».

Les changements raciaux, il est vrai, suivent inévitablement, à une 
certaine distance, les changements culturels. Les mouvements et les 
mélanges des peuples, entraînent des changements rapides, soudains, 
et souvent catastrophiques des coutumes et des habitudes. Ils sont 
suivis, au cours du temps, par des modifications correspondantes 



1033

du tempérament et du physique, résultat du métissage (interbree-
ding). Il n’y a probablement jamais eu de cas où des races ont vécu 
ensemble et entretenu les contacts intimes qu’une économie com-
mune impose sans que la contiguïté raciale ne produise des hybrides 
raciaux. Cependant, l’évolution des caractéristiques raciales et des 
traits culturels se fait à des rythmes très différents, et il est notoire 
que les changements culturels ne sont pas consolidés et transmis bio- 
logiquement, sinon dans une très faible mesure, voire pas du tout. Les 
caractères acquis ne sont pas hérités biologiquement.

Les auteurs qui soulignent l’importance de la migration en tant 
qu’agence de progrès sont invariablement amenés à attribuer un rôle 
similaire à la guerre. Ainsi, Theodor Waitz (1863 : 347), commentant 
le rôle des migrations comme facteurs de civilisation, fait remarquer 
que les migrations sont « rarement de nature pacifique au départ ».  
À propos de la guerre, il écrit : « La première conséquence de la guerre 
est l’établissement de relations déterminées entre les peuples, qui 
rendent possibles des rapports amicaux, dont l’importance croît 
davantage du fait de l’échange de connaissances et d’expériences que 
du simple échange de marchandises. » Et il ajoute :

Chaque fois que nous rencontrons un peuple, quel qu’en soit le 

degré de civilisation, qui ne vit pas en contact et en action réci-

proque avec d’autres peuples, nous constatons d’ordinaire une 

certaine stagnation, une inertie mentale et un manque d’activité 

qui rendent presque impossible tout changement des conditions 

sociales et politiques. Ces phénomènes se transmettent, en temps 

de paix, comme une pathologie durable et la guerre apparaît  

alors, quoique puissent en dire les apôtres de la paix, comme 

un ange salvateur, qui réveille l’esprit national et rend toutes les 

forces plus plastiques. (Ibid. : 346)

Parmi les auteurs qui conçoivent le processus historique en termes 
d’intrusions, soit pacifiques, soit agressives, d’un peuple sur le territoire 
d’un autre, il faut compter des sociologues comme Ludwig Gumplowicz 



1034

et Franz Oppenheim. Le premier, dans son effort de définir abstrai-
tement le processus social, l’a décrit comme l’interaction de groupes  
ethniques hétérogènes, la sub-ordination et la sur-ordination des races 
qui en résultent constituant l’ordre social – la société, en fait.

De même, Oppenheim (1914), dans son étude sur l’origine socio- 
logique de l’État, croit avoir démontré que, dans tous les cas, l’État a eu  
pour origine historique l’imposition, par la conquête et par la force, 
de l’autorité d’un peuple nomade sur un peuple sédentaire et agricole. 
Les faits qu’Oppenheim a rassemblés pour soutenir sa thèse montrent, 
en tout cas, que les institutions sociales sont, dans de nombreux cas, 
tout au moins, apparues brusquement par une mutation, plutôt 
que par un processus de sélection évolutionnaire et d’accumulation  
graduelle de relativement minimes variations.

On ne voit pas tout de suite pourquoi une théorie qui insiste sur 
l’importance des changements catastrophiques dans l’évolution de la 
civilisation ne devrait pas en même temps tenir compte de la révolu-
tion comme facteur de progrès. Si la paix et la stagnation, comme le 
suggère Waitz, tendent à prendre la forme d’une maladie sociale, si, 
comme le dit William G. Sumner3, la société a besoin d’une sorte de 
« ferment » en elle pour en finir avec cette stagnation et pour éman-
ciper les énergies des individus, emprisonnées dans un ordre social 
existant, il semble qu’une « folie aventureuse » comme les croisades 
du Moyen Âge, ou un enthousiasme romantique, comme celui qui  
a trouvé son expression dans la Révolution française ou dans la plus 
récente aventure bolchevique en Russie, puisse servir tout aussi effi-
cacement que la migration ou la guerre pour rompre la routine des 
habitudes existantes et briser le carcan de la tradition4. Les doctrines 
révolutionnaires sont naturellement fondées sur une conception du 
changement catastrophique, plutôt qu’évolutif. La stratégie révolu-
tionnaire, telle qu’elle a été élaborée et rationalisée dans les Réflexions 
sur la violence de Georges Sorel (1908), fait de la grande catastrophe, 
la grève générale, un article de foi. En tant que telle, elle devient un 



1035

moyen de maintenir le moral et de faire observer la discipline parmi 
les masses révolutionnaires.

La première différence, et la plus évidente, entre la révolution et la 
migration est que, dans le cas de la migration, l’effondrement de l’ordre 
social est amorcé par l’impact d’une population envahissante, et achevé 
par le contact et la fusion des peuples autochtones avec les étrangers. 
Dans le premier cas, le ferment révolutionnaire et les forces qui ont 
bouleversé la société ont généralement eu, ou semblent avoir eu, leurs 
sources et leurs origines principalement, sinon entièrement à l’inté-
rieur, plutôt qu’à l’extérieur, de la société affectée. Il est douteux que l’on 
puisse soutenir que chaque révolution, chaque Aufklärung, chaque 
éveil intellectuel et chaque renaissance ont été et seront provoqués 
par un mouvement d’invasion de population ou par l’intrusion d’une 
agence culturelle étrangère. Il semble tout au moins qu’une certaine 
modification de ce point de vue soit nécessaire, car avec l’expansion  
des processus de commerce et de communication, il y a progres- 
sivement et relativement plus de mouvement et moins de migration.  
Le commerce, en rapprochant les extrémités de la terre, a rendu les 
voyages relativement sûrs. De plus, avec le développement de l’indus-
trie mécanique et la croissance des villes, ce sont les marchandises  
plutôt que les hommes qui circulent. Le colporteur, qui porte son stock 
sur son dos, cède la place au vendeur itinérant, et le catalogue de la 
maison de vente par correspondance atteint maintenant des régions 
éloignées que même le colporteur yankee ne pénétrait que rarement, 
voire jamais. Avec la formation d’une économie mondiale et avec l’inter- 
pénétration des peuples, les migrations, comme Bücher l’a souligné, 
ont changé de nature :

Les migrations qui se produisaient au début de l’histoire des 

peuples européens étaient des migrations de tribus entières, 

avec une poussée et une pression d’unités collectives, d’est en 

ouest pendant des siècles. Les migrations du Moyen Âge ne  

touchaient jamais que des classes : les chevaliers des croisades,  

les marchands, les artisans salariés, les compagnons, les jongleurs  



1036

et les ménestrels, ou des vilains en quête de protection de l’en-

ceinte d’une ville. Les migrations modernes, au contraire, 

relèvent généralement de la sphère privée, les individus étant 

mus par les motifs les plus divers. Elles sont presque invaria-

blement dépourvues d’organisation. Le processus qui se répète 

des milliers de fois par jour n’est uni que par une seule caracté-

ristique, à savoir qu’il s’agit partout d’un changement de loca-

lité de la part de personnes qui recherchent des conditions de 

vie plus favorables. (Bücher, 1907 : 349)

Les migrations, qui étaient autrefois des invasions, suivies de 
déplacement forcé ou de l’asservissement d’un peuple par un autre, 
ont acquis le caractère d’une pénétration pacifique. En d’autres termes, 
la migration des peuples s’est transformée en mobilité d’individus. 
Les guerres que ces mouvements ont si fréquemment provoquées ont 
pris le caractère de luttes intestines, dont les grèves et les révolutions 
doivent être considérées comme des types.

En outre, si l’on voulait recenser toutes les formes de changements 
catastrophiques, il faudrait inclure les changements provoqués par 
l’apparition soudaine d’un nouveau mouvement religieux comme 
le mahométisme5 ou le christianisme, qui ont tous deux commencé 
comme des mouvements schismatiques et sectaires et qui, en s’éten-
dant et en évoluant en interne, sont devenus des religions indépen-
dantes. Considérée de ce point de vue, la migration revêt un caractère 
moins unique et exceptionnel que ne l’ont conçu jusqu’ici les auteurs 
que le problème a le plus intrigués. Elle apparaît simplement comme 
une forme parmi une série de formes dans lesquelles prennent place 
des changements historiques. Néanmoins, considérée abstraitement 
comme un type d’action collective, la migration humaine présente 
partout des caractéristiques suffisamment typiques pour en faire un 
sujet d’enquête indépendant, tant en ce qui concerne sa forme que les 
conséquences qu’elle engendre.



1037

La migration ne doit cependant pas être identifiée à un simple 
déplacement. Elle implique, au minimum, un changement de rési-
dence et la rupture des liens familiaux. Les mouvements des Tziganes 
et autres peuples parias, parce qu’ils n’entraînent pas de changements 
importants dans la vie culturelle, sont vus comme un fait géogra-
phique plutôt qu’un phénomène social. La vie nomadique est stabi-
lisée sur la base du mouvement, et même si les Tziganes se déplacent 
désormais en automobile, ils conservent, relativement inchangées, 
leur ancienne organisation tribale et leurs coutumes. Il en résulte que 
leur relation avec les communautés dans lesquelles ils se trouvent doit 
être décrite comme symbiotique plutôt que sociale6. Cela tend à être 
vrai pour toute section ou classe de la population, instable et mobile 
– les hobos, par exemple, ou les habitants des hôtels7.

La migration en tant que phénomène social doit être étudiée non 
seulement dans ses effets les plus flagrants, tels qu’ils se manifestent 
dans les changements de coutumes et de mœurs, mais elle peut être 
envisagée dans ses aspects subjectifs, à travers le changement de type 
de personnalité qu’elle engendre. Lorsque s’effondre l’organisation  
traditionnelle de la société, à la suite d’un contact et d’une collision 
avec une nouvelle culture invasive, l’effet en est, pour ainsi dire, 
l’émancipation des individus. Les énergies qui étaient contrôlées par 
la coutume et la tradition sont relâchées. L’individu est libre pour de 
nouvelles aventures, mais il se retrouve plus ou moins sans direction 
ni contrôle. Teggart déclare à ce propos :

En raison de l’effondrement des modes coutumiers d’action et de 

pensée, l’individu fait l’expérience d’une « libération (release) » 

des restrictions et des contraintes auxquelles il était soumis et  

il donne la preuve de cette « libération » par une énergique affir-

mation de soi. La surexpression de l’individualité est l’un des 

traits marquants de toutes les époques de changement. Par 

ailleurs, l’étude des effets psychologiques du contact et de la 

collision entre différents groupes révèle que l’aspect le plus 

important de la « libération (release) » ne consiste pas tant dans 



1038

l’affranchissement du soldat ou du guerrier des limitations 

(restraint) des modes d’action conventionnels, que dans l’affran-

chissement du jugement individuel des inhibitions des modes de 

pensée conventionnels. On verra donc, ajoute-t-il, que l’étude du 

modus operandi du changement dans le temps donne un point 

de convergence aux efforts des historiens des idées, de la poli-

tique ou de la littérature, des psychologues ou des chercheurs en 

éthique et en théorie de l’éducation. (Teggart, 1925 : 196)

Les changements sociaux, selon Teggart, trouvent leur impul-
sion initiale dans des événements qui « libèrent » les individus dont 
la société est composée. Inévitablement, cependant, cette libération 
est suivie au cours du temps par la réintégration des individus ainsi 
libérés dans un nouvel ordre social. Dans l’intervalle, cependant, cer-
tains changements se produisent – en tout cas, ils sont susceptibles 
de se produire – dans le caractère des individus eux-mêmes. Le pro-
cessus ne fait pas que les émanciper (emancipated), il en fait des indi-
vidus éclairés (enlightened).

L’individu émancipé devient invariablement, en un certain sens 
et à un certain degré, un cosmopolite. Il apprend à regarder le monde 
dans lequel il est né et a été élevé avec le détachement d’un étranger. 
Il acquiert, en somme, un biais intellectuel. Simmel a décrit la posi-
tion de l’étranger dans la communauté, et sa personnalité, en termes 
de mouvement et de migration.

«Si l’errance (wandering), dit-il, considérée comme la libération 

de tout point donné dans l’espace, est le contraire conceptuel  

de la fixation en un quelconque point, alors la forme socio- 

logique de l’étranger présente certainement l’union de ces deux 

spécifications ». L’étranger reste, mais il ne s’installe pas. Il est 

un vagabond (wanderer) potentiel. Cela signifie qu’il n’est pas 

obligé comme les autres par les convenances et les conventions 

locales. « Il est l’homme le plus libre, en pratique et en théorie. Il 

considère ses relations avec les autres avec moins de préjugés ; 



1039

il les soumet à des standards plus généraux, plus objectifs, et il 

n’est pas limité dans son action par la piété, les coutumes ou les 

précédents ». (Simmel, 1908)8

L’effet de la mobilité et de la migration est de séculariser des rela-
tions qui étaient autrefois sacrées. On peut décrire ce processus, dans 
son double aspect, peut-être, comme celui de la sécularisation de la 
société et de l’individuation de la personne. Pour une image vivante et 
authentique de la façon dont la migration d’un peuple a, en fait, pro-
voqué la destruction d’une civilisation antérieure et libéré les peuples 
concernés pour la création d’une civilisation ultérieure, plus séculière 
et plus libre, je suggèrerai l’introduction de Gilbert Murray à The Rise 
of the Greek Epic (1907), dans laquelle celui-ci cherche à restituer les 
événements de l’invasion nordique de la région égéenne. Ce qui s’en-
suivit, dit-il, fut une période de chaos :

Dans le chaos d’une vieille civilisation, brisée en fragments, dont 

les lois sont réduites à néant, et où le réseau complexe d’attentes 

normales qui forme l’essence même de la société humaine est 

si souvent et si complètement ébranlé par des séries de décep-

tions, il n’y a au bout du compte plus d’attente normale du tout. 

Pour les colons fugitifs qui s’installèrent sur les rivages de l’an-

cienne Ionie, ainsi que dans certaines parties de Doride et d’Éolie,  

il n’y avait plus de dieux tribaux ni d’obligations tribales, car il 

n’y avait plus de tribus. Il n’y avait plus d’anciennes lois, parce 

qu’il n’y avait plus personne pour les appliquer ni même pour 

s’en souvenir. Il n’y avait plus que les contraintes que le pouvoir 

le plus fort du moment choisissait d’appliquer. Le foyer et la vie 

de famille avaient disparu, et tous leurs innombrables liens avec 

elle. Un homme ne vivait plus avec une épouse de sa propre race, 

mais avec une femme étrangère, dangereuse, à la langue et aux 

dieux étrangers, une femme dont il avait peut-être assassiné le 

mari ou le père – ou au mieux, qu’il avait achetée comme esclave 

au meurtrier. L’ancien cultivateur aryen, comme nous le verrons 

plus loin, vivait avec ses troupeaux dans une sorte d’association 



1040

familière. Il ne tuait « son frère le bœuf » que sous l’effet d’une 

contrainte particulière ou pour des raisons religieuses détermi-

nées, et il s’attendait à ce que ses femmes pleurent au moment de 

l’abattage. Mais à présent, il avait délaissé ses propres troupeaux. 

Au loin, ils avaient été dévorés par des ennemis. Et il vivait sur les 

bêtes des étrangers qu’il volait ou réduisait en servitude. Il avait 

quitté les tombes de ses pères, les gentils fantômes de son propre 

sang, qui prenaient la nourriture dans sa main et qui l’aimaient. 

Il était entouré par les tombes de morts étrangers, par d’étranges 

fantômes dont il ne connaissait pas les noms, qu’il n’avait pas 

le pouvoir de contrôler, et qu’il essayait de son mieux d’apaiser 

par la peur et l’aversion. Il n’existait qu’une seule chose concrète, 

désormais, dont il faisait le foyer de son allégeance, à la place du 

foyer de sa vieille famille, de ses coutumes tribales, de ses dieux et 

de ses saints. C’était un mur de pierres, une Polis, le mur que ses 

compagnons et lui, des hommes de langues et de cultes différents, 

unis par un besoin impérieux, avaient dressé pour être la seule 

barrière entre eux et un monde d’ennemis. (Murray, 1907 : 78-79)

C’est entre les murs de la polis, et dans cette société mixte, qu’est 
née la civilisation grecque. Tout le secret de la vie grecque antique, sa 
relative liberté à l’égard des superstitions les plus grossières et de la 
crainte des dieux, est liée, nous dit-on, à cette période de transition 
et de chaos, au cours de laquelle l’ancien monde primitif a péri et qui  
a accouché d’un ordre social plus libre et plus éclairé. La pensée 
s’émancipe, la philosophie naît, l’opinion publique s’érige en autorité 
contre la tradition et la coutume. Comme le dit Guyot, « le Grec avec ses  
fêtes, ses chants, sa poésie, semble célébrer, dans un hymne perpé-
tuel, la libération de l’homme des puissantes chaînes de la nature » 
(Guyot, 1849, in Thomas, 1921 : 205).

Ce qui s’est passé alors en Grèce s’est produit depuis dans le reste 
de l’Europe et se produit à présent en Amérique. Le mouvement et la 
migration des peuples, l’expansion des échanges commerciaux, et en 
particulier la croissance de ces immenses creusets (melting-pots) de 



1041

races et de cultures que sont les métropoles modernes, ont conduit 
au relâchement des liens locaux, détruit les cultures de la tribu 
et du peuple, et substitué la liberté des villes aux loyautés locales. 
L’organisation rationnelle que nous appelons civilisation a supplanté 
l’ordre sacré des coutumes tribales. Dans ces grandes métropoles, où 
se libèrent toutes les passions et toutes les énergies de l’humanité, 
nous sommes en mesure d’étudier les processus de la civilisation, pour 
ainsi dire, au microscope.

C’est dans les villes que les anciens groupes de clan et de parenté 
sont brisés et remplacés par une organisation sociale fondée sur le jeu 
des intérêts rationnels et des affinités de tempérament. C’est dans les 
villes, plus particulièrement, que s’opère la grande division du travail 
qui permet, et plus ou moins oblige les individus à concentrer leurs 
énergies et leurs talents sur la tâche particulière qu’ils sont le mieux 
à même d’accomplir – ce qui les émancipe du contrôle de la nature et 
des circonstances qui dominent si complètement l’homme primitif.

Il se trouve cependant que le processus d’acculturation et d’assi- 
milation et l’amalgame des stocks raciaux qui l’accompagne ne se 
déroulent pas avec la même facilité et la même vitesse dans tous les 
cas. En particulier, lorsque les peuples qui se rencontrent sont de 
cultures divergentes et de races très différentes : amalgame, assimila-
tion et acculturation ne se font pas aussi rapidement que dans d’autres 
cas. Tous nos soi-disant problèmes raciaux proviennent de situations 
dans lesquelles ces processus n’ont pas du tout lieu ou n’ont lieu que 
très lentement. Comme je l’ai dit ailleurs, le principal obstacle à l’assi- 
milation culturelle des races n’est pas leur différence de mentalité, 
mais plutôt leurs traits physiques divergents. Ce n’est pas à cause de 
la mentalité des Japonais qu’ils ne s’assimilent pas aussi facilement 
que les Européens9. C’est parce que « le Japonais porte dans ses traits 
une marque raciale distinctive, [qu’]il porte, pour ainsi dire, un uni-
forme racial qui le classifie. Il ne peut pas devenir un simple individu, 
indiscernable dans la masse cosmopolite de la population, comme 
c’est le cas, par exemple, de l’Irlandais et, dans une moindre mesure, 



1042

de certaines autres races d’immigrants. Le Japonais, comme le Noir, 
est condamné à rester parmi nous une abstraction, un symbole – et 
un symbole non seulement de sa propre race, mais de l’Orient et de 
cette menace vague et mal définie que nous appelons parfois le “péril 
jaune”. » (Park, 1914 : 611).

Dans de telles circonstances, des peuples de stocks raciaux diffé-
rents peuvent vivre côte à côte dans une relation de symbiose, chacun 
jouant un rôle dans une économie commune, mais pour autant sans 
se métisser, chacun, comme les Tziganes ou les parias en Inde, conser-
vant dans une quasi-intégrité l’organisation tribale ou sociale qui lui 
est propre. Telle était la situation des Juifs en Europe jusqu’à l’époque 
moderne, et une relation quelque peu similaire existe aujourd’hui 
entre les blancs autochtones et les populations hindoues dans le Sud-
Est de l’Afrique ou aux Antilles.

À la longue, cependant, les peuples et les races qui vivent ensemble, 
partageant la même économie, se mélangent inévitablement, et de 
cette façon, les relations qui étaient jusque-là seulement coopératives 
et écologiques, deviennent sociales et culturelles. Lorsque la migra-
tion conduit à la conquête, économique ou politique, l’assimilation 
est inévitable. Les peuples conquérants imposent leur culture et leurs 
normes aux peuples conquis, et il s’ensuit une période d’endosmose 
culturelle10.

Parfois, les relations entre le peuple conquérant et le peuple conquis 
prennent la forme de l’esclavage ; parfois, elles prennent la forme, 
comme en Inde, d’un système de castes. Mais dans un cas comme 
dans l’autre, le peuple dominant et le peuple soumis deviennent, avec 
le temps, partie intégrante d’une même société. Le système de l’escla-
vage et celui des castes ne sont que des formes d’accommodation qui 
donnent au problème racial une solution temporaire. Le cas des Juifs 
est différent. Les Juifs n’ont jamais été un peuple assujetti (subject),  
du moins pas en Europe. Ils n’ont jamais été réduits à la position d’une 
caste inférieure. Dans les ghettos où ils ont d’abord choisi, puis ont été 



1043

forcés de vivre, ils ont préservé leurs propres traditions tribales et leur 
indépendance culturelle, sinon politique. Les Juifs qui quittaient le 
ghetto ne s’échappaient pas : ils désertaient et devenait d’exécrables 
apostats. La relation des Juifs du ghetto avec la communauté plus large 
dans laquelle ils vivaient était – et dans une certaine mesure elle l’est 
toujours – symbiotique plutôt que sociale11.

Cependant, lorsque les murs des ghettos médiévaux ont été abattus 
et que les Juifs ont été autorisés à participer à la vie culturelle des peuples 
au milieu desquels ils vivaient, un nouveau type de personnalité est 
apparu, à savoir un hybride culturel, un homme vivant et partageant 
intimement la vie culturelle et les traditions de deux peuples distincts. 
Cet homme n’était jamais tout à fait décidé à rompre avec son passé et 
ses traditions, même s’il y était autorisé, et néanmoins, n’était jamais 
tout à fait accepté, en raison des préjugés raciaux, dans la nouvelle 
société où il cherchait à présent à se faire une place. C’était un homme 
sur la marge de deux cultures et de deux sociétés, lesquelles ne se sont 
jamais complètement interpénétrées et confondues. Le Juif éman-
cipé était et reste, historiquement et typiquement, l’homme margi- 
nal, le premier cosmopolite, le premier citoyen du monde. Il est, par 
excellence, « l’étranger », que Simmel, lui-même juif, a décrit avec telle- 
ment de profondeur, de pénétration et de compréhension dans sa 
Sociologie (1908).

La plupart, sinon toutes les caractéristiques du Juif – sa préémi-
nence comme commerçant et sa vive curiosité intellectuelle, sa sophis-
tication, son idéalisme et son manque de sens historique – sont certai- 
nement les caractéristiques du citadin, de l’homme qui pense large 
et voyage beaucoup, qui vit de préférence dans un hôtel, en bref, du 
cosmopolite. Les autobiographies d’immigrants juifs, dont un grand 
nombre ont été publiées ces dernières années aux États-Unis, sont 
toutes des versions différentes de la même histoire – l’histoire de 
l’homme marginal. Un homme, sorti du ghetto dans lequel il vivait en 
Europe, qui cherche à trouver une place dans la vie cosmopolite, plus 
libre et plus complexe d’une ville américaine. On peut apprendre de 



1044

ces autobiographies comment le processus d’assimilation s’accomplit  
réellement chez l’individu immigrant. Pour les esprits les plus sen-
sibles, les effets de ce processus d’assimilation sont aussi profonds et 
troublants que ceux de certaines conversions religieuses dont William 
James nous a donné un compte rendu classique dans ses Variétés de 
l’expérience religieuse (1902).

Dans ces autobiographies d’immigrants, le conflit des cultures, 
tel qu’il prend place dans l’esprit de l’immigrant, n’est que le conflit 
d’un « soi divisé », tendu entre l’ancien soi et le nouveau soi. Souvent, 
il n’y a pas de conclusion satisfaisante à ce conflit, qui se solde par une 
profonde désillusion, un désenchantement que décrit, par exemple, 
l’autobiographie de Ludwig Lewisohn, Up Stream (1922). Mais l’oscil-
lation inquiète de Lewisohn entre la chaude sécurité du ghetto qu’il 
a abandonné, et la liberté glacée du monde extérieur, dans lequel il 
n’est pas encore tout à fait chez lui, est une situation typique. Un siècle 
plus tôt, Heinrich Heine, déchiré par les mêmes conflits de loyauté, 
luttant pour être à la fois un Allemand et un Juif, jouait un rôle simi-
laire. Selon son dernier biographe, le secret et la tragédie de la vie de 
Heine ont été que les circonstances l’ont condamné à vivre dans deux 
mondes sans qu’il n’appartienne pleinement ni à l’un ni à l’autre. Sa vie 
intellectuelle a versé dans l’amertume. Et ses écrits sont entachés par 
ce caractère d’instabilité et de conflit spirituels, le signe évident, selon 
Lewis Browne (1927), d’une « détresse spirituelle ». Il manquait à son 
esprit l’intégrité qui repose sur la conviction. « Ses bras étaient faibles », 
pour continuer la citation, « parce que son esprit était divisé ; ses mains 
manquaient de vigueur parce que son âme était tourmentée ».

Le même sentiment de dichotomie et de conflit moral est proba-
blement ressenti par tous les immigrants qui, pendant la période de 
transition, se débarrassent de leurs vieilles habitudes sans que pour 
autant de nouvelles se soient déjà formées. C’est inévitablement une 
période de trouble intérieur et d’intensification de la conscience de soi.



1045

Il y a sans doute dans la vie de la plupart d’entre nous des périodes 
de transition et de crise comparables à celles que vit l’immigrant lors-
qu’il quitte son foyer, à la recherche de sa bonne fortune dans un pays 
étranger. Mais dans le cas de l’homme marginal, la période de crise est 
relativement permanente. Il en résulte qu’il tend à devenir un type de 
personnalité. D’ordinaire, l’homme marginal est un métis, comme le 
Mulâtre12 aux États-Unis ou l’Eurasien en Asie, mais c’est manifeste-
ment parce que le métis, au sang mêlé, vit entre deux mondes, dans 
lesquels il est plus ou moins étranger. Le converti au christianisme en 
Asie ou en Afrique présente de nombreuses, sinon la plupart des carac-
téristiques de l’homme marginal – la même instabilité spirituelle, la 
même intensité dans la conscience de soi, la même inquiétude et le 
même malaise13.

C’est dans l’esprit de l’homme marginal que le trouble moral (moral 
turmoil) provoqué par les nouveaux contacts culturels se manifeste 
dans ses formes les plus évidentes. C’est dans l’esprit de l’homme margi- 
nal, où ont cours les changements et les fusions de culture, que nous 
pouvons le mieux étudier les processus de civilisation et de progrès.



1046

BIBLIOGRAPHIE
Anderson Nels (1923), The Hobo, Chicago, The University of Chicago Press.
Bagehot Walter (1873), Physics and Politics ; or, Thoughts on the Application of 

the Principles of “Natural Selection” and “Inheritance” to Political Society, New 
York, D. Appleton.

Browne Lewis, avec la collaboration de Elsa Weihl (1927), That Man Heine : A 
Biography, New York, Macmillan.

Bücher Carl (1907), Industrial Evolution, New York, Henry Holt & Co.
Gobineau Arthur de (1884), Essai sur l’inégalité des races humaines, Paris, 

Firmin-Didot.
Guyot Arnold H. (1849), The Earth and Man : Lectures on Comparative Physical 

Geography, in its Relation to the History of Mankind, Boston, Gould, Kendall & 
Lincoln.

Hayner Norman (1936), Hotel Life, Chapel Hill, University of North Carolina 
Press (Ph.D. 1923).

James William (1902), The Varieties of Religious Experience : A Study in Human 
Nature, Boston, Longmans, Green & Co.

Lewisohn Ludwig (1922), Up Stream : An American Chronicle, New York, Boni & 
Liveright.

Murray Gilbert (1907), The Rise of the Greek Epic, Oxford, Clarendon Press.
Oppenheim Franz (1914), The State : Its History and Development Viewed 

Sociologically, Indianapolis, The Bobbs-Merrill Company.
Park Robert E. & Ernest W. Burgess (1921), Introduction to the Science of 

Sociology, Chicago, The University of Chicago Press.
Park Robert E. (1914), « Racial Assimilation in Secondary Groups with Particular 

Reference to the Negro », American Journal of Sociology, 19 (5), p. 606-623.
Reuter Edward Byron (1918), The Mulatto in the United States, Boston, Richard 

G. Badger, The Gorham Press.
Semple Ellen C. (1911), Influences of Geographic Environment on the Basis of 

Ratzel’s System of Anthropogeography, New York, Henry Holt & Co.
Siu Paul Chan-Paang (1953), The Chinese Laundryman : A Study of Social 

Isolation, Ph.D. Sociology, University of Chicago.
Simmel Georg (1921 [1908]), Soziologie, Leipzig, Duncker und Humblot, p. 685-

691 (trad. partielle in Park & Burgess, 1921 : 322-327).
Sorel Georges (1908), Réflexions sur la violence, Paris, Marcel Rivière & Cie (trad. 

angl. 1914).
Sumner William Graham (1906), Folkways : A Study of the Sociological Importance 

of Usages, Manners, Customs, Mores, and Morals, Boston, Ginn & Co.
Taylor Thomas Griffith (1927), Environment and Race : A Study of the Evolution, 

Migration, Settlement, and Status of the Races of Man, Londres, Oxford 
University Press, Humphrey Milford.



1047

Teggart Frederick J. (1918), The Processes of History, New Haven, Yale 
University Press.

Teggart Frederick J. (1925), Theory of History, New Haven, Yale University 
Press.

Thomas Franklin (1925), The Environmental Basis of Society : A Study in the 
History of Sociological Theory, New York, The Century Co.

Waitz Theodor (1863), Introduction to Anthropology, Londres, Longman, Green, 
Longman, and Roberts for the Anthropological Society.

Wallas Graham (1914), The Great Society, New York, The Macmillan Co.
Wirth Louis (1927), « The Ghetto », American Journal of Sociology, 33 (1), p. 57-71.
Wirth Louis (1928), The Ghetto, Chicago, The University of Chicago Press.



1048

NOTES
1 [NdE. : Robert E. Park (1928), 
« Human Migration and the Marginal 
Man », American Journal of Sociology, 
33 (6), p. 881-893 (traduction en 
français et notes par Daniel Cefaï).]

2 [NdT. : La « grande société » fait 
référence au livre de Graham Wallas 
(1914) qui développait une théorie de 
la mondialisation.]

3 [NdT. : Sumner, Folkways, 1906 
(probablement page 52), à propos 
des « impulsions populaires » et de 
l’agitation des masses.]

4 [NdT. : Park reprend cette expression 
qu’il aime beaucoup, « to break the 
cake of custom », à Walter Bagehot 
(Physics and Politics, 1873).]

5 [NdT. : Terme vieilli, remontant à 
l’Inquisition, pour désigner la religion 
de Mahomet, l’Islam.]

6 [NdT. : Cette opposition du 
symbiotique et du social mérite d’être 
explicitée. Pour Park et ses étudiants, 
le lien symbiotique est de l’ordre de 
l’interdépendance fonctionnelle entre 
deux groupes ethniques ou raciaux, 
qui souvent occupent des niches 
complémentaires. Les blanchisseurs 
chinois étudiés par Paul Siu (1953) 
proposent des services professionnels 
qui sont utiles à leurs clients 
(coopération écologique), mais ce n’est 
pas pour autant qu’ils se mélangent, 
moyennant des relations sociales et 
culturelles. Plus loin, Park mentionne 
les relations de symbiose entretenues 

avec les populations dominantes par 
les tziganes ou les parias en Inde et les 
Juifs en Europe.]

7 [NdT. : Ces deux populations 
marginales avaient été étudiées par 
des étudiants de Park à l’Université 
de Chicago, Nels Anderson (1923) et 
Norman Hayner (1936/ Ph.D. 1923).]

8 [NdT. : Park a proposé une 
traduction du texte de Georg Simmel 
comme « The Sociological Significance 
of the “Stranger” », in Park & Burgess 
(1921 : 322-327).]

9 [NdT. : Ce que Park appelle ici une 
compatibilité entre « mentalités 
collectives » n’est autre que celle entre 
« cultures », tandis que la divergence 
des « traits physiques » renvoie à sa 
conception des « uniformes raciaux » 
(Park, 1914) qui opposent des barrières 
à l’assimilation ou à l’intégration. 
Cette conception concerne « Noirs » 
et « Orientaux » qui subissent donc 
une forme de discrimination liée à 
leur apparence corporelle, et plus 
largement, à leurs manières d’être et 
de paraître.] 

10 [NdT. : On appelle « endosmose » 
un phénomène d’osmose impliquant 
le passage de l’eau ou d’un solvant 
de l’extérieur vers l’intérieur d’un 
système clos, la solution la moins 
concentrée se trouvant à l’extérieur. La 
pénétration d’un groupe de l’extérieur 
qui entretient une relation de 
dominance avec le peuple autochtone 
va de pair avec une imposition de 



1049

mœurs, de valeurs et de croyances. Un 
exemple tiré de l’Introduction to the 
Science of Sociology (1921 : 751-754) est 
celui de la romanisation des Gaulois.]

11 [NdT. : Notons qu’à l’époque où Park 
écrit son texte, Louis Wirth a soutenu 
sa thèse, écrit l’article « The Ghetto » 
(1927) et s’apprête à publier The Ghetto 
(1928 : 21 ou 282).]

12 [NdT. : Le terme de « mulatto », 
dérivé de l’espagnol « mulato » est 

tombé en désuétude, quand il n’est 
pas aujourd’hui perçu comme offensif 
ou dégradant. Park le prend ici comme 
un type du métisse noir et blanc 
(auquel Reuter, 1919, avait consacré sa 
thèse) – compris non pas du point de 
vue du « phénomène biologique » du 
métissage, mais des « conséquences 
sociologiques de la mixité raciale » 
(Reuter, 1919 : 7).] 

13 [NdT. : En français et en italiques 
dans le texte.]




