
QUELQUES 
REMARQUES 
COMPLÉMENTAIRES 
SUR JANE ADDAMS 
ET JOHN DEWEY

CHARLENE HADDOCK 
SEIGFRIED



143

Le texte qui suit, « Préjugés, aliénation et oppression. Le pragma-
tisme féministe de John Dewey sur la question du genre et de la race », 
si on devait le resituer dans une perspective historique, a été publié 
deux ans après Pragmatism and Feminism (1996)1. Il pourrait lui servir 
d’introduction et offrir au lecteur une feuille de route pour certaines 
des idées qui y sont développées plus en profondeur. Quand je l’ai 
écrit, j’étais encore en train de « plaider en faveur d’une philosophie 
féministe pragmatiste ». L’importance de ce travail d’identification des 
nombreuses personnes qui avaient contribué à forger un « féminisme 
pragmatiste » est soulignée à de nombreuses reprises. Cet essai met en 
lumière la place des écrits de Dewey pour élaborer la perspective dans 
laquelle ma reconstruction d’un féminisme pragmatiste a pris place2.

À l’époque où cet essai a été écrit, les théoriciennes du féminisme, 
ainsi que ceux qui élaboraient une réflexion sur la question raciale 
se définissaient en opposition aux philosophes canoniques : ceux-ci 
étaient accusés d’effacer les problèmes qui se posaient aux personnes 
qui différaient d’eux par le genre, la race et/ou la classe. La cible était en 
particulier un mode de philosopher, supposé être le fait des « Blancs » et 
des « hommes », qui n’offrait aucun argument (rationale) pour l’inclu- 
sion ou pour la diversité.

La première partie de mon texte est ainsi une défense de Dewey, qui 
à mes yeux ne devait pas être amalgamé à cette tradition appauvrie. 
L’école du pragmatisme de Chicago a développé une version de la 
philosophie qui est à mes yeux bien adaptée à l’appropriation philo-
sophique des féministes. Cela donnerait lieu à un ensemble d’études, 
rassemblées dans Feminist Interpretations of John Dewey (Seigfried, 
2001) (suivi, plus tard, en 2015, par un Feminist Interpretations of 
William James édité par Erin C. Tarver & Shannon Sullivan).

La deuxième partie explore les nombreuses façons dont les femmes 
universitaires ont influencé Dewey dès le début et comment ses théo-
ries et ses actions ont soutenu les visions et les causes féministes. 
Les féministes pragmatistes – Jane Addams, Ella Flagg Young, Lucy 

PRAGMATA, 2024-7/8 : 142-151



144

Sprague Mitchell, Katherine Camp Mayhew, Anna Camp Edwards, 
etc. – ont fait leur la philosophie de Dewey et, ce faisant, ont contribué  
à expliquer sa divergence par rapport aux hypothèses habituelles 
d’une rationalité essentialiste.

La condamnation par Dewey des discriminations de classe, 
sexuelles et raciales dans la troisième partie et ses analyses sur leur 
façon d’opérer, ainsi que sur les préjugés, l’aliénation et l’oppression 
(Seigfried, 2001 : 53-62), sont toujours aussi puissantes. Sa reconnais-
sance du fait que « la philosophie est une critique des préjugés » (aux-
quels nul n’échappe puisque « l’intérêt, comme le subjectif, est après 
tout l’équivalent de l’individualité ou de l’unicité ») (Dewey, 1931/1985 : 
15), est tout à fait pertinente, même si ses positions doivent être éclairées  
et révisées en tenant compte des critiques de ceux qui ont enduré les 
dégradations dont il est question.

Les deux dernières parties de l’article rejoignent les chapitres trois, 
quatre et dix de Pragmatism and Feminism. Elles comptent parmi 
les premières tentatives de retrouver et rassembler toutes les opi-
nions publiées par Dewey sur les questions spécifiques concernant 
les femmes. Cette enquête qui vise à restituer exhaustivement son 
point de vue rétablit également un lien entre enquête philosophique 
et activisme social.

Ce que je voudrais à présent souligner avec plus de force, c’est que 
la philosophie pragmatiste de Dewey s’accorde si bien avec la philo- 
sophie féministe parce qu’il était ouvert aux influences des nom-
breuses femmes dont il partageait les intérêts et les projets. Democracy 
and Social Ethics (1902/2002) et The Long Road of Woman’s Memory 
(1916/2001) de Jane Addams sont tous deux mentionnés dans l’article, 
alors que je n’avais pas encore écrit mes introductions à ces ouvrages 
(resp. 2002 et 2001). Au fur et à mesure que ma connaissance d’Addams 
se développait, je me suis rendu compte qu’elle était une formidable 
penseuse et activiste, à part entière. Dans les années 1990, dans le cadre 
de la SAAP (Society for the Advancement of American Philosophy), 



145

Addams a été redécouverte, en particulier au sein du Jane Club.  
Cela a donné lieu à l’effort collectif de republication, aux Presses de 
l’Université de l’Illinois, de ses œuvres au début des années 2000.  
Et cela m’a confortée dans l’idée que la philosophie de Dewey avait pu 
s’affranchir des préjugés patriarcaux, rationalistes et individualistes 
de la philosophie occidentale parce qu’il y avait été mis au défi par la 
fréquentation d’Addams et d’autres membres de la première généra-
tion de féministes pragmatistes.

La sensibilité pluraliste de Dewey devait ainsi beaucoup à Addams 
et aux femmes de Hull House. Pour Addams, grâce à un effort concerté, 
les barrières raciales, culturelles et sociales peuvent être surmontées 
ou démantelées, permettant ainsi une véritable compréhension et 
une action mutuelle et constructive (Seigfried, 2013). Addams a multi- 
plié les tentatives expérimentales de bâtir un soi social (social Self) 
en tandem avec une éthique sociale (social ethics). Elle avait un idéal 
de pluralisme qui passait par la reconnaissance des liens qui nous 
unissent les uns aux autres et des obligations de respect et de sou-
tien mutuels qui vont avec. Cela a eu des conséquences sur la métho- 
dologie d’enquête sociale qu’elle a développée comme étant enga-
gée, perspectiviste, orientée vers la compréhension de problèmes 
pratiques, chargée de valeurs au moment même où elle se présen-
tait comme détachée et indifférente au contexte et sans valeur. Elle 
a montré comment expériences vécues et approches scientifiques se 
renforçaient mutuellement ; et elle a soutenu que la collecte de don-
nées, leur mise à l’épreuve et leur analyse étaient améliorées si elles 
étaient orientées vers la quête d’un bien social.

Dans sa défense de la diversité des héritages culturels des migrants 
ou des métropoles cosmopolites comme modèles de paix internatio-
nale, Addams s’interroge sur les conditions sociales nécessaires pour 
étendre aux étrangers la compréhension sympathique accordée à son 
propre groupe. 



146

[Addams] constate que la compassion et la gentillesse que l’on 

rencontre dans les quartiers immigrés les plus pauvres de la ville 

cosmopolite débordent déjà le cercle des identités ethniques 

primaires pour englober celles d’autres groupes ethniques. Le 

dénuement, la séparation d’avec le pays d’origine et la nécessité 

de s’adapter à une culture étrangère créent les conditions dans 

lesquelles les différences sectaires sont moins importantes que 

l’humanité commune. En d’autres termes, ils ont besoin les uns 

des autres pour survivre. (Seigfried, 2013 : 138)

La grande ville est ainsi un creuset de pluralisme. Elle nourrit autant 
des pratiques agressives – celles du crime organisé par exemple – que 
des pratiques plus accommodantes – de cohabitation pacifique entre 
des groupes très différents. En mettant à disposition « bains publics 
et gymnases, parcs et bibliothèques » et en « multipliant les « expé-
riences généreuses de prise en charge des besoins sociaux » (Addams, 
1907/2006 : 12), les gouvernements créent de meilleures conditions 
de vie, mais aussi « les conditions d’une transition vers une morale 
sociale mondiale fondée sur la recherche d’intérêts communs et la 
coopération » (ibid.).

Dewey est sur la même ligne de dénonciation des préjugés contre 
les opprimés et de restauration de leur capacité d’agir. Mais comme je 
le dis dans l’article, bien que ses analyses révèlent l’omniprésence de 
préjugés inconscients, Dewey pense que « l’insincérité et l’hypocrisie  
délibérées sont rares » : celles-ci expriment la difficulté que nous 
avons à intégrer de manière cohérente la théorie et la pratique, les 
attitudes et les réponses (Dewey 1929/1984 : 224). C’est ce manque de 
suspicion qui l’aura conduit à sous-estimer la portée de la misogynie,  
du racisme, de l’homophobie et du classisme dans les habitudes et 
croyances personnelles et dans le fonctionnement des institutions  
sociales. Un compte rendu des aspects les plus irrationnels du pou-
voir est nécessaire pour dépasser cette limite de Dewey et donner toute 
sa portée à son appel à l’inclusion des « membres de la société que 
l’on croit inférieurs » dans les processus de délibération et de prise de 



147

décision. L’émancipation des préjugés est l’une des étapes à franchir  
pour atteindre l’objectif de reconstruction de la société. L’éthique 
féministe défend une conception sociale de la moralité qui ne perd 
pas de vue les formes d’oppression que subissent les personnes margi- 
nalisées en raison de leur race et leur ethnicité, mais aussi de leur 
genre et leur orientation sexuelle. Je suis toujours d’accord avec l’idée 
de Dewey que « le processus même de vivre ensemble éduque » (1916 : 
7) en élargissant notre expérience, en enrichissant notre imagination, 
en aiguisant notre sens de la responsabilité. Mais le « pluralisme de 
perspectives » défendu par Jane Addams (Seigfried, 1999 ; 2001b) va 
beaucoup plus loin : Addams a pris conscience que « personne ne se 
rend compte de manière aussi poignante des échecs de la structure 
sociale que l’homme du bas de l’échelle, qui a été le plus directement 
en contact avec ces échecs et qui en a le plus souffert » (Addams, 1910 : 
183). « Ce n’est qu’en intégrant ces perspectives manquantes qu’une 
communauté, à la recherche de la compréhension et de la résolution 
de problèmes communs », peut mettre en œuvre une véritable sympa-
thie à l’égard des autres et développer de véritables expériences com-
munes (Seigfried, 1999 : 225-226).

Sur tous ces points, les échanges entre Addams et Dewey ont sans 
doute été cruciaux. La couverture de mon livre, Pragmatism and 
Feminism, était censée être emblématique de leur coopération philo- 
sophique et militante. À l’époque, j’avais demandé à l’artiste de placer 
les photos de Dewey et d’Addams face à face, de façon à signifier leur 
collaboration. Au lieu de quoi, ils regardent chacun dans une direc-
tion différente, perdus dans leurs pensées.

Aujourd’hui, j’irais plus loin encore, car j’ai découvert qu’Addams 
développait une forme de pragmatisme alors que Dewey était encore 
un idéaliste : cela a fait germer en moi l’idée que c’est Addams qui 
avait pu ouvrir cette voie à Dewey et que l’impact des pratiques et des 
réflexions de Hull House sur la philosophie pragmatiste était considé-
rable. De même que, dans Newer Ideals of Peace (1907), Addams pro-
pose sa version des « substituts moraux à la guerre », contemporaine 



148

et distincte de celle de William James (Seigfried, 2013 ; Schott, 1993 ; 
Carroll & Fink in Addams, 2006), de même l’adhésion à la « démocra-
tie comme mode de vie » de Dewey a été « profondément influencée » 
par Addams. Si je devais réécrire ce texte, j’ajouterais maintenant, 
aux sources énumérées au point 15, mes conclusions exposées dans 
une conférence : « Democracy as a Way of Life : Addams’s Pragmatist 
Influence on Dewey » (donnée à la SAAP en 2011).

Toutes ces idées seront développées dans un livre en préparation, 
dont le titre provisoire est Sympathetic Understanding and Cooperative 
Action : Jane Addams’s Social Philosophy.

Avec nos remerciements 
aux Presses de l’Université 
de Chicago de nous avoir 
transmis la couverture 
originale du livre de C. H. 
Seigfried (paru en 1996).



149

BIBLIOGRAPHIE
Addams Jane (1910), Twenty Years at Hull-House with Autobiographical Notes, 

New York, The Macmillan Co.
Addams Jane (2001 [1916]), The Long Road of Woman’s Memory, Urbana et 

Chicago, University of Illinois Press.
Addams Jane (2006 [1907]), Newer Ideals of Peace, New York, Macmillan 

(réédition de 2006 avec une introduction de Berenice A. Carroll & Clinton F. 
Fink, p. xxvi-xxxiii).

Dewey John (1916), Democracy and Education, New York, The Macmillan Co.
Dewey John (1984 [1929]), The Quest for Certainty, in The Later Works, vol. 4, éd. par 

Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.
Dewey John (1985 [1931]), « Context and Thought », in The Later Works, vol. 6, éd. 

par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University 
Press, p. 3-21.

Fischer Marilyn (2004), On Addams, Belmont, Wadsworth Publishing Co.
McBride Lee A. III & Erin McKenna (dir.) (2022), Pragmatist Feminism and the 

Work of Charlene Haddock Seigfried, New York, Bloomsbury Academic.
Schott Linda (1993), « Jane Addams and William James on Alternatives to War », 

Journal of the History of Ideas, 54 (2), p. 241-254.
Seigfried Charlene H. (1989), « Pragmatism, Feminism, and Sensitivity to 

Context », in Mary M. Brabeck (dir.), Who Cares ? Theory, Research, and 
Educational Implications of the Ethic of Care, New York, Praeger, p. 63-83.

Seigfried Charlene H. (1991), « Where are all the Feminist Pragmatists? », 
Hypatia, 6 (2), p. 1-20.

Seigfried Charlene H. (dir.) (1993), Hypatia (« Feminism and Pragmatism »), 8 (2).
Seigfried Charlene H. (1993), « Shared Communities of Interest : Feminism and 

Pragmatism », Hypatia, 8 (2), p. 1-14.
Seigfried Charlene H. (1996), Pragmatism and Feminism : Reweaving the Social 

Fabric, Chicago, The University of Chicago Press.
Seigfried Charlene H. (1999), « Socializing Democracy : Jane Addams and John 

Dewey », Philosophy of the Social Sciences, 29 (2), p. 207-230.
Seigfried Charlene H. (dir.) (2001), Feminist Interpretations of John Dewey, 

University Park, Pennsylvania State University Press.
Seigfried Charlene H. (2001), « Introduction to the Illinois Edition », in Jane 

Addams, The Long Road of Women’s Memory (1916), Urbana et Chicago, 
University of Illinois Press.

Seigfried Charlene H. (2001b), « Beyond Epistemology : From a Pragmatist 
Feminist Experiential Standpoint », in Nancy Tuana & Sandi Morgen (dir.), 
Engendering Rationalities, Albany, State University of New York Press, p. 99-121.

Seigfried Charlene H. (2002), « Introduction to the Illinois Edition », in Jane 
Addams, Democracy and Social Ethics (1902), Urbana and Chicago, University 
of Illinois Press.



150

Seigfried Charlene H. (2011), « Democracy as a Way of Life : Addams’ Pragmatist 
Influence on Dewey », Society for the Advancement of American Philosophy, 
Spokane, W. A., 10-12 mars.

Seigfried Charlene H. (2013), « The Social Self in Jane Addams’s Prefaces and 
Introductions », Transactions of the Charles S. Peirce Society, 49 (2), p. 127-156.

Seigfried Charlene H. (2022), « On Writing Pragmatism and Feminism: 
Reweaving the Social Fabric (1996) and Its Reception », in Núria Sara Miras 
Boronat & Michela Bella (dir.), Women in Pragmatism : Past, Present and 
Future, Cham, Springer, p. 13-25.

Seigfried Charlene H., avec Bella Michela & Matteo Santarelli (2015), 
« Interview with Charlene Haddock Seigfried », European Journal of 
Pragmatism and American Philosophy, VII (2). En ligne : <https://journals.
openedition.org/ejpap/418>.

Tarver Erin C. & Shannon Sullivan (dir.) (2015), Feminist Interpretations of 
William James, University Park, The Pennsylvania State University Press.



151

NOTES
1 [NdE. : Un remerciement de la revue 
à Charlene H. Seigfried qui a écrit 
ce petit préambule en 2023, suite à 
un échange avec les éditeurs de ce 
numéro de Pragmata autour de son 
texte de 1998 publié dans les pages 
qui suivent (traduction de l’anglais au 
français par Daniel Cefaï).]

2 [NdT. : Pour des précisions sur la 
naissance du féminisme pragmatiste, 
cf. Seigfried, 1991, 1993 et 2022 ; et 
l’entretien accordé à l’European 
Journal of Pragmatism and American 
Philosophy : Bella & Santarelli, 2015. Voir 
aussi le recueil de textes en hommage 
à Charlene H. Seigfried, coordonné par 
McBride & McKenna (2022).]




