PREJUGES,
ALIENATION
ET OPPRESSION

LE PRAGMATISME
FEMINISTE DE JOHN
DEWEY SUR LA QUESTION
DU GENRE ET DE LA RACE

CHARLENE HADDOCK
SEGFRIED



Dans ce texte maintenant classique, paru deux ans apres
son livre Pragmatism and Feminism (1996), Charlene
Haddock Seigfried explore I'intérét de la philosophie

de John Dewey pour le féminisme, mais aussi pour
I’antiracisme. L'autrice ne se concentre pas seulement sur
I’ccuvre de Dewey, et les quelques éléments de féminisme
pragmatiste que 'on peut y déceler, elle s’attache aussi
arevenir sur les engagements du philosophe, en les
replongeant dans leurs contextes historiques, et sans
escamoter leurs défauts. Elle les relie a 1a pensée de

Jane Addams et a son éthique sociale, réévaluant la
dette que Dewey a contractée, sur bien des questions
politiques, vis-a-vis des femmes de Hull House, mais
aussi de Charlotte Perkins Gilman, Lucy Sprague
Mitchell ou Margaret Sanger. Si elle campe un Dewey
plutdt féministe, relativement en avance sur son temps,
Seigfried trace le chemin qu’il reste encore a parcourir
afin que le pragmatisme devienne pleinement féministe
et ala hauteur des enjeux actuels, comme elle le précise
anouveau, dans un addendum inédit, écrit spécialement
pour Pragmata, que nous joignons en introduction a la
traduction du texte initial.

MOTS-CLEFS: PRAGMATISME; JOHN DEWEY ; JANE ADDAMS; ANTIRACISME;
PRAGMATISME FEMINISTE; FEMINISME PRAGMATISTE.

* Charlene Haddock Seigfried est professeure émérite de philosophie
aPurdue University, et membre de la Society for the Advancement of
American Philosophy (SAAP) [seigfrie[at]purdue.edu].



154

PLAIDOYER EN FAVEUR D’UNE PHILOSOPHIE
FEMINISTE PRAGMATISTE

Il ne fait pas le moindre doute que la philosophie pragmatiste
en général et la philosophie de John Dewey en particulier ne font
pas partie de la tradition appauvrie du discours que les féministes
critiquent'. Elle ne fait pas partie de ces philosophies qui peuvent
«parler du pouvoir de la raison mais pas du pouvoir de I'empathie»,
qui peuvent parler dela connaissance rationnelle mais pas de lacom-
préhension apportée par un sensde la compassion, qui prive les senti-
ments de toute rationalité. Elle répond a I'appel de Phyllis Rooney en
faveur d’'une maniére de parler «de I'expérience en tant qu’humains
incarnés», etelle répond au besoin féministe d'une «raison qui donne
du pouvoir, une raison qui ne requiert pas une force opposée contre
laquelle elle doit gagner en transcendance » (Rooney, 1991: 97-98).

L’activisme politique de Dewey incluait le soutien aux nombreuses
questions concernant les femmes pour lesquelles les féministes fai-
saient campagne alI’époque, notamment le suffrage féminin, le droit
des femmes a I'enseignement supérieur et a la mixité, le libre-acces
et la légalisation du contrdle des naissances, des salaires équitables
et le contrdle des conditions de travail par les travailleurs, tant pour
les femmes que pour les hommes. Dans ses écrits philosophiques,
les références explicites aux questions qui touchent différemment
les femmes ou a la théorie féministe sont sporadiques mais perspi-
caces, et toujours encourageantes, méme lorsqu’il critique certaines
approches féministes pour en privilégier d’autres. Sa perspective
féministe est étonnamment cohérente avec son pragmatisme. C’est
surprenant compte tenu de ’'absence généralisée de congruence entre
lesthéories delarationalité et de la nature humaine de la plupart des
philosophes blancs et masculins avec leurs affirmations sur la race,
I’ethnicité, la classe et les femmes, une chose qui a été explorée et
documentée au cours de plusieurs décennies de recherche féministe.

PRAGMATA, 2024-7/8:152-197



La théorie pragmatiste elle-méme fournit de solides ressources
pourlapensée féministe, car nombre de ses positions répondent aux
intérétset aux débats féministes actuels. Parmi ces positions, le plura-
lisme et le perspectivisme du pragmatisme vont au-dela dela théorie
et pronent I'inclusion effective de points de vue réellement divers,
y compris ceux qui relevent des différences de classe, de couleur,
d’ethnicité et de genre, comme condition préalable a la résolution
de situations problématiques, qu’il s’agisse de questions politiques,
économiques, épistémologiques ou éthiques. Cette position réunit
les intéréts féministes antérieurs pour les styles de leadership non
hiérarchiques et la «voix féminine » avec des reconnaissances plus
récentes de la diversité des femmes et de la complexité des identités
multiples au-dela du genre, ainsi que des engagements a «laisser
parlerlessubalternes». Lacompréhension pragmatiste des processus
de développement caractéristique des personnes qui interagissent
de maniére dynamique avec leur environnement physique et social
dissout un noeud de problemes typiques des controverses sur les théo-
ries féministes du point de vue (stand point) et résout l'oscillation
entre I'affirmation du sujet individuel comme entité prométhéenne
originale ou comme construction sociale passive.

La conception complexe et nuancée de I’expérience et de son réle
dansles questions de compréhension et de recherche, qui sous-tend
le rejet par Dewey du tournant épistémologique, ouvre une toute nou-
velle approche des problémes de la connaissance et de la réalité (voir
Seigfried, 2001). L'explication deweyenne du caractére interactif de
I’expérience, alafois passive et active, subjective et objective, permet
auxféministes d’échapper aux fauxdualismes générés par latendance
contemporaine a réduire la philosophie a I’épistémologie et a déli-
miter nettement un domaine privilégié de la théorie, distinct de ses
applications dansle monde réel. Le débat improductifentre réalisme
et interprétativisme peut étre ignoré. Nous n’avons pas a défendre
une version de I’épistémologie empiriste pour fonder objective-
ment les affirmations des femmes sur la réalité, ni une version de la
déconstruction postmoderniste de la vérité et de son hypothese de

155



156

l'autoréférentialité des textes pour reconnaitre le caractere subjectif
delacompréhension, dontle dénia contribué a rejeter la validité des
expériences et des perspectives des femmes.

Cependant, le vaste corpus d’études féministes sur le rdle expli-
cite etimplicite du genre a tous les niveaux de I'organisation sociale,
culturelle, économique, politique, religieuse et intellectuelle, enri-
chit, critique et transforme les théories pragmatistes. La conversion
par Dewey d’un engagement en faveur de ladémocratie socialeen un
programme émancipateur, qui affecte tous les aspects du dévelop-
pement individuel et social de ’'homme, devient plus solide et plus
efficace dans la mesure ot elle prend en compte les obstacles a I'in-
clusion, mis en lumiére par la recherche féministe sur le racisme, le
classisme, le sexisme et ’homophobie. Il reconnaissait que la démo-
cratie ne peut fonctionner que la ot il y a foi dans les individus en
tant que ressources uniques, et non dans les visions supérieures des
élites qui revendiquent un accés privilégié a la réalité. Les individus
ne se développent et ne s’épanouissent en tant que personnes que
dans I'interaction avec les autres membres de la société. Il a montré
comment ces perspectives exigent a leur tour une nouvelle concep-
tion de I'intelligence, qui est en fait une nouvelle psychologie, qui
démontre que l'autonomie ne peut se développer que dans des situa-
tions d’interdépendance et que I’apprentissage exige de préter atten-
tion a la maniere dont les personnes qui nous entourent utilisent les
choses en vue de parvenir a des conséquences escomptées. Il signale
également le rejet du modele de la vérité comme correspondance et
comme fonction de déduction a priori au profit d'un modeéle d’en-
quéte sympathique sur des conditions réellement problématiques et
conduisant ades conséquences désirées. L'idéal démocratique pour-
suivi par Dewey, qui consiste en la reconnaissance que I’accomplis-
sement par les individus de leur propre liberté et de leur prospérité
requiert I'accomplissement de ces objectifs par tous, ne peut étre
obtenu sans «’articulation consciente des tendances véritablement
modernes» (Dewey, 1908/1977: 40) qui informent la situation dans
laquelle nous nous trouvons.



Bien qu’il ait analysé nombre de ces tendances dans ses écrits
ultérieurs, Dewey a déclaré en 1908 qu'une telle compréhension des
conditionsactuelles dela vie n’avait pas encore été réalisée de maniere
satisfaisante et que, jusqu’a ce qu’elle le soit, I'’éthique qui caractérise
nos vies demeurait également non décrite (ibid.). Les philosophes
féministes ont fait de grands progres dans’exploration des contextes
concrets quiinfluencent la réflexion philosophique. Elles ont montré
comment des hypothéses non examinées de supériorité sexuelle,
raciale et de classe ont déformé les affirmations sur la réalité et
affecté négativementlavie etles opportunités des membres exploités
delasociété. Elles n'ont donc pas échappé aux critiques de ceux qui
s’imaginent qu'elles expriment elles-mémes un pointde vue venu de
nulle part et qui, par conséquent, critiquent sévérement la théorie
féministe parce qu’elle développe justement de telles analyses des
situations culturelles, économiques et politiques actuelles et montre
comment la pensée philosophique est biaisée parles hypotheéses non
analysées qui informent ces divers modes de vie (voir Code, 1995).

Parce quelaphilosophie de Dewey s’intéressait également al’expé-
rience humaine concrete, tant dans sa spécificité que dans sa généra-
lité, il a également d{i se défendre contre ceux qui « semblent accepter
ledogme d’une conception immaculée des systemes philosophiques »
et pensent qu’il est «désobligeant de rapporter un ensemble d’idées
philosophiques ala vie sociale et a la culture de leur époque » (Dewey,
1931/1985:17). La philosophie pragmatiste, telle qu’envisagée et prati-
quée par Dewey, est donc poursuivie, approfondie et élargie par les
théoriciennes féministes qui lient la connaissance a I’action, consi-
derent que le but de la pensée est '’émancipation, reconnaissent les
multiples conditions qui affectent la compréhension, démontrent
commentune rationalité désincarnée déforme plutét qu'elle ne révele
le monde dans lequel nous nous trouvons, mais aussi reconnaissent
le caractere interprétatif de 'expérience et, par conséquent, dégon-
flentles affirmations surla nature delaréalité en tant que telle et déve-
loppent a la place des critéres intellectuels moralement responsables
pour évaluer des affirmations spécifiques sur des réalités particulieres.

157



158

LES PREMIERES GENERATIONS DE
FEMINISTES PRAGMATISTES

En 1949, dans Le Deuxiéme sexe, Simone de Beauvoir (1949/1974 :
xxii) arguait que'une desraisons pour lesquellesles femmes ne s’orga-
nisaient pas pour contester la souveraineté masculine était qu’elles
n’avaient pas de passé, pas d’histoire, pas de solidarité de travail et
d’intérét comparable a celle du prolétariat. Mais, dans le mémelivre,
elle a commencé a retrouver un tel passé, comme l’avait fait Jane
Addamsdans The Long Road of Woman’s Memory (1916), écrit plus de
trente ans auparavant. Désormais, nous avonsla preuve que les géné-
rations précédentes de femmes qui étudiaient la philosophie pragma-
tiste y ont trouvé des ressources pour leur propre émancipation et que
les femmes ont contribué a la théorie et a la pratique pragmatistes.
Avant méme que Dewey ne s’installe & Chicago et n’inaugure une
école de pensée pragmatiste, Addams’avaitinvité a siéger au conseil
d’administration de la Hull House Settlement, qu’elle avait fondée
avec Ellen Gates Starr, etils travaillaient ensemble pour lutter contre
I’exploitation civique et industrielle des immigrants qui affluaient
aChicagoautournant dusiécle. Ils ont collaboré au travail et aux dis-
cussions dans le settlement et se lisaient I'un I'autre.

Les premiéres générations de femmes a étudier la philosophie
pragmatiste y ont trouvé deux aspects particuliérement stimulants
(empowering). Le premier est le principe pragmatiste selon lequel
la théorie nait de 'expérience et doit lui rendre des comptes. Cela a
changé le sujet de la philosophie, qui n’est plus la répétition continue
destravaux de générations mortes depuis longtemps et le formalisme
delarésolution de problémesbasés sur des considérations purement
logiques, mais s’intéresse aux «perplexités, aux troubles et aux pro-
blemesdelapériode au cours delaquelle une philosophie voitlejour»
(Dewey,1931/1985:17). Ce changement d’orientation leur a également
permis de faire confiance a leurs propres expériences comme point
de départdeleur réflexion, méme lorsque celles-ci contredisaient les
idéesrecuesdel’époque. L'autre principe était que le but de 'enquéte



surl’expérience n’était pas de ladupliquer, mais d’interroger les situa-
tions problématiques afin de les résoudre de maniere satisfaisante.
Toutes les résolutions ne sont pas satisfaisantes, car toutes ne rem-
plissent pasle critere de Dewey d’une expérience achevée, c’est-a-dire
une expérience quiest’accomplissement de notre étre en interaction
avec les conditions de I'existence, un état temporaire d’harmonie qui
est en méme temps le prélude a de nouvelles interactions enrichis-
santes (Dewey, 1934/1987: 23; voir aussi 42-44 et 142-145). Parce que
I’expérience est une transaction entre les organismes et leur environ-
nement physique et social, de telles résolutions sont un moyen de
croissance pour le self, ainsi qu'un moyen de transformer des situa-
tions oppressives en situations libératrices.

Laméthode expérimentale du pragmatisme sape le conservatisme
quicherche apréserver les anciens standards en dépit des conditions
changeantes. Selon Dewey,

ce qui est nécessaire, c’est un examen intelligent des consé-
quences qui sont effectivement produites par les institutions
et les coutumes héritées, afin qu’il puisse y avoir une considé-
ration intelligente des facons dont elles doivent étre intention-
nellement modifiées en vue de la génération de conséquences
différentes. (Dewey, 1929/1984 : 218)

Les femmes de différents groupes ethniques et classes sociales,
ainsi que d’autres groupes dont la vie était séverement limitée par les
conventions et qui subissaient de plein fouet les préjugés sexistes, eth-
niquesetraciaux,onttrouvé uneressource puissante dansune position
philosophique qui remettait en question plutdt qu’elle ne justifiait
les conventions et dont l'objectif était de transformer les conditions
données afin de mieux répondre aux justes besoins des individus
et des communautés. En réfléchissant aux conséquences pour la
pensée du modéle évolutionniste darwinien, les pragmatistes ont
compris qu'une métaphysique del’étre ne pouvait plus étre défendue
deslors quel’on reconnaissait la prégnance de latemporalité. Réussir

159



160

acomprendreleschosestelles quelles sont, par exemple, nécessite un
examen préalable de lamaniere dontelles sont apparues et se poursuit
par un intérét pour la maniére dont elles vont évoluer. L'anticipation
soigneuse des résultats que nous avons contribué a produire, et non
I’exactitude de la représentation, est I'objectif de la connaissance.

Mais qu’est-ce que les femmes ont apporté a leurs réflexions qui
découlaient de leur situation particuliére et la remettaient en ques-
tion? Lucy Sprague Mitchell est un exemple d’étudiante en licence
qui a laissé la preuve que ses expériences €taient en désaccord avec
ce qu'elle entendait en cours de philosophie. J’ai découvert son nom
en cherchant a savoir si, en tant que femme pour qui le pragma-
tisme était une ressource inestimable pour développer une théorie
etune pratique féministes, j’avais des prédécesseurs. Lenseignement
supérieur pour les femmes était encore I’exception plutdt que la
regle lorsque Mitchell est entrée dans la classe de 1900 a Harvard
Annex, le programme de Harvard qui leur était réservé, 'ancétre du
Radcliffe College. Elle a étudié avec William James, Josiah Royce,
George Santayana, Hugo Munsterberg et George Palmer et a été la
seuledesaclasse arecevoirlamention trés bien en philosophie. Je n’ai
pas été surprise d’apprendre que, dans un essai écrit pour Royce, elle
avait rejeté le sujet isolé qu’est le connaissant (knower) parce qu’il était
solipsiste, et qu’elle plaidait plut6t en faveur d’un self relationnel.
Mais j’ai été intriguée par son rejet du libre arbitre dans un autre
article. Reconnaissant que sa croyance dans le déterminisme était
en désaccord fondamental avec les croyances de Royce et de Palmer,
elleaégalement nié quelaréalité étaiten fin de compte bienveillante
et rationnelle, et a affirmé au contraire que «la réalité du mal et de
la déception » était I'une de ses «croyances les plus solides » (Antler,
1987:62).

Mitchell, qui devint ’'amie a vie de John Dewey, ’avait déja ren-
contré, ainsi que sa femme Alice et Jane Addams a Chicago, elle avait
lu tous les écrits de John Dewey sur I’éducation, suivait avidement
le travail d’Addams et assista plus tard aux conférences de Dewey au



Teacher’s College de I'Université de Columbia. Je ne sais pas si les
positions exprimées dans ses essais de licence se sont perpétuées dans
sontravail de pionniére de 'enseignement supérieur pour les femmes
etdel’éducation progressiste, mais son sentiment de jeunesse d’étre
déterminée par des conditions sur lesquelles elle n’exercait que peu
de contrdle et sa reconnaissance de 'omniprésence du mal et de la
déception ne refletent pas le méliorisme optimiste associé d’ordi-
naire alaphilosophie pragmatiste. Ces positions sont plus caractéris-
tiques des expériences des membres marginalisés de la société dont
les choix sont séverement limités et qui subissent le poids de condi-
tionssociales, économiques et physiques défavorables. Mitchell était
privilégiée par son statut de classe supérieure et sarichesse, maiselle
était toujours soumise aux limites imposées par les traditions patriar-
cales dela vie familiale. Elle a souffert de la tuberculose pendant ses
années d’études, mais, aprés avoir obtenu son dipldome et bien que
souffrant elle-méme d’une maladie chronique, elle aassumé son réle
de fille dévouée et s’est occupée de sa mere jusqu’a la mort de cette
derniére des suites de la tuberculose, puis a continué a s’occuper de
son pére, malade et despotique.

Lesentiment de frustration qu’elle a éprouvé, en grandissant sous
la contrainte permanente d’un foyer autoritaire et en ajournant ses
propres objectifs pour répondre aux besoins des autres, se heurte au
méliorisme, a la possibilité créatrice et a I'ouverture sur I'avenir qui
caractérisent la philosophie pragmatiste. Sa situation, comme celle
de W.E.B. DuBois, qui a étudié la philosophie a Harvard dix ans plus
tot que Mitchell, illustre les changements perturbateurs de I'attitude,
dutonetdesujet quise produisentlorsquele pragmatisme est abordé
du point de vue de ceux qui se distinguent de 1a norme par leur sexe,
leur race ou leur classe. Dans son discours inaugural prononcé en
1890, par exemple, DuBois déclare que «dire d’'une telle nation qu'elle
se trouve sur le chemin de la civilisation est une contradiction dans
les termes, c’est une farce et un mensonge sachant que le principe
d’un tel systeme de culture humaine est I’ascension d’une race sur
les ruines d’une autre» (DuBois, 1980:146-147). Les commentateurs

161



162

blancs étaient prédisposés a qualifier ces points de vue d’«amers » et
as’indigner de leur militance (Aptheker in DuBois, 1975:14). Mais de
tels sentiments révelent les limites de leur conscience du caractére
endémique des relations injustes dans la société américaine. Leur
manque de compréhension des souffrances causées par le racisme
révele involontairement leur position privilégiée en tant que Blancs.
Des points de vue aussi marginalisés que ceux exprimés par Mitchell
et DuBois ne sont cependant pas nécessairement opposés au ton plein
d’espoir de la foi pragmatique dans la reconstruction. Au contraire,
untel programme d’émancipation peut résonner avec une force parti-
culiére pour ceux qui sont traditionnellement exclus ou opprimeés,
comme Mitchell (1953:74) ’'areconnu lorsqu’elle a déclaré que Dewey
l’avait libérée des attitudes patriarcales de son pere, et comme cela
est évident dans les appels de DuBois en faveur de la social-démo-
cratie (1975:134-159).

PREJUGES, ALIENATION ET OPPRESSION

Pour une interprétation féministe de Dewey, il est essentiel de
déterminer s’il a reconnu et condamné la discrimination sexuelle,
de classe et raciale et si sa philosophie pragmatiste peut prendre en
compte les personnes marginalisées et les perspectives aliénées.
Quelles ressources a-t-il & offrir pour surmonter cette aliénation et
cette discrimination et pour changer les conditions sociales, écono-
miques et politiques qui les ont engendrées? Au fil des ans, les écrits
politiques de Dewey se sont de plus en plus radicalisés en réponse
ala poursuite de la guerre, a la Grande Crise, a I'intransigeance des
forces économiques et politiques bien établies et ala virulence crois-
sante du discours public. Mais tous ses écrits témoignent d’une prise
de conscience des effets négatifs des croyances et pratiques injustes
du passé et d’'un désir de développer les ressources nécessaires pour
quetous, eten particulier ceux qui sont actuellement exclus, puissent
surmonter ces obstacles et contribuer a un avenir meilleur, tant pour
eux-mémes que pour les autres.



Dewey soutient que la réflexion commence par la situation exis-
tentielle de’expérience quotidienne. Il cherche délibérément a saper
lapratique dominante qui consiste a philosopher dansle vide, comme
silarationalité était une caractéristique des esprits désincarnés, non
affiliés aux autres et non affectés par la société. Il invente le terme
de «corps-esprit (body-minds)» pour souligner que le sentiment
joue un role essentiel dans la compréhension humaine. Parce que
nous avons la capacité de sentir, nos réponses aux environnements
naturels et sociaux sont sélectives. Notre sensibilité a 'utile et au
nuisible dans notre environnement se traduit par une anticipation
des conséquences et une prévoyance (foresight) intelligente. Les sen-
timents révelent et nous orientent donc vers des caractéristiques
objectives del’expérience. Ilssont égalementinfluencés par les expé-
riencesetles croyances passées: « Le confort oul’inconfort, la fatigue
ou l'exaltation, résument implicitement une histoire dans laquelle
[...] le passé peut étre démélé et rendu explicite. » (Dewey, 1925/1981:
196-197). De tels sentiments révelent plus que I’histoire personnelle
d’unindividu particulier, car «’expérience est déja recouverte et satu-
rée par les produits de la réflexion des générations passées et des
agesrévolus» (ibid.: 40). Méme les expériences qui semblent propres
a chacun sont remplies d’interprétations héritées.

Les biais sélectifs dans les interactions avec les environnements
sociaux et physiques sont inévitables, et c’est pourquoi «la philoso-
phie est une critique des préjugés». Aucun d’entre nous n’échappe
auxbiais, car «I'intérét, comme le subjectif, est apreés tout 'équivalent
de I'individualité ou de I'unicité (uniqueness)» (Dewey, 1931/1985:
15). Etre une personne, un centre d’action individuel, c’est subir et
appréhender activement le monde dont on fait partie d’'une maniére
unique. Ces épreuves et ces actions (these undergoings and doings)
sont I'expression d’'une histoire, d’habitudes et de perspectives?. Une
réflexion critique est nécessaire pour déterminer si ces interprétations
héritées, soudées aux matériaux basiques de 'expérience de premiére
main, aboutiront a une compréhension plus compléte et plus riche
de notre situation, ou si elles 'appauvriront en la déformant. L'une

163



164

des grandes taches de la philosophie est donc de nous émanciper
des préjugés (Dewey, 1925/1981: 40). La philosophie pragmatiste de
Dewey est donc alliée a d’autres théories émancipatrices, telles que
le féminisme, qui visent a exposer les préjugés et travaillent a donner
du pouvoir (empower) aux opprimés.

Maissises analyses réveélent 'omniprésence de biais inconscients,
dont certains sont utiles et d’autres néfastes, Dewey pense néanmoins
que «I'insincérité et ’hypocrisie délibérées sont rares ». Ce qui semble
étre de I’hypocrisie est le plus souvent le reflet de la difficulté que
nous avons a intégrer de maniere cohérente la théorie et la pratique,
les attitudes et les réponses (Dewey, 1929/1984 : 224). Son manque de
suspicion a I’égard des motivations d’autrui 'ameéne a sous-estimer
I’étendue et la profondeur de la misogynie, du racisme, de I’homo-
phobie et du classisme dans les habitudes personnelles et les insti-
tutions sociales, et a négliger le développement d’'un compte rendu
desaspectslesplusirrationnels de 'entendement humain et de I'uti-
lisation du pouvoir. Cela a des conséquences paradoxales pour son
analyse des questions féministes.

D’une part, le fait que Dewey comprenne que I'intérét sélectifjoue
un role nécessaire dans notre capacité a organiser nos expériences de
maniere satisfaisante, méme lorsque I'organisation est intellectuelle,
le motive a développer une méthodologie d’enquéte qui tienne compte
de ce biais. Reconnaissant que nous ne pouvons pas atteindre I'im-
partialité simplement en le voulant, il fait de I'inclusion des autres
dansles processus de prise de décision une condition de I’objectivité.
Il n’est pas seulement moralement répréhensible de refuser d’inclure
dansles délibérations qui affectent leur vie les membres de la société
qui sont considérés comme inférieurs. C’est également une erreur
intellectuelle de supposer que limiter les points de vue a ceux d’'une
supposée élite intellectuelle permettrait d’atteindre plus adéquate-
ment l'objectivité exprimée dans la résolution de situations problé-
matiques que ne le ferait une approche plusinclusive. Dewey fait éga-
lement de I'émancipation des préjugés une préoccupation centrale



de la philosophie pragmatiste et une partie nécessaire des mesures
aprendre pour accomplir son objectif de reconstruction de la société.

D’autre part, apres avoir reconnu les sources de I’oppression dans
I'intention des élites dirigeantes de préserver leur pouvoir et apres
avoir mis en évidence les effets négatifs que cela a eus en théorie et
en pratique, il ne parvient pas a rendre compte du rOle que le pouvoir
jouedansles affaires humaines. Il semble curieusement peu intéressé
a rendre compte de la virulence des préjugés et de leur persistance,
ou aexploreren détail commentils altérent la vie de ceux qui en sont
victimes. En situant les conflits dans des approches différentes de la
vie et non dans des luttes pour le pouvoir, il sous-estime souvent ce
qui est nécessaire pour les surmonter. Il semble penser qu'une fois
que quelqu’'un a participé a un processus rationnel d’enquéte, il ne
persistera pas as’accrocher a des préjugés ou a un pouvoir unilatéral.
Jene prétends pas qu’il ignore les forces qui s’opposent alalibération
personnelle et sociétale — bien au contraire —, mais seulement que
ses analyses ne vont souvent pas assez loin.

Dewey attribue parfoisl’intransigeance ala force de I’habitude qui
tend a conserver et a renforcer les modéles de comportement tradi-
tionnelslongtemps apres qu’ils ont cessé d’étre intellectuellementjus-
tifiés. Il relie constamment les dualismes traditionnels qui déforment
encore les réflexions philosophiques contemporaines aux origines de
laphilosophie ausein d’une ancienne classe dirigeante grecque dont
lesloisirs étaient sécurisés par le travail des esclaves. Il cherche donc
adémanteler les hypothéses qui permettent a ces croyances oppres-
sives de maintenir leur emprise sur nous, mais il n’aborde pas les
moyens par lesquels le pouvoir en place a été sécurisé en premier lieu.
A d’autres moments, il localise la source de 'oppression dans I’écono-
mie capitaliste. Il soutient que le rejet délibéré des normes morales
comme base dela prise de décision économique dansles paysindus-
trialisés est responsable delasituation injuste danslaquelle nous nous
trouvons. Il reproche également aux philosophes moraux de placer
les considérations économiques «a un niveau inférieur a celui de la

165



166

morale ou de la politique» (Dewey, 1929/1984 : 225). Ils commettent
une grave erreur car

[...]1a vie que meénent réellement les hommes, les femmes et les
enfants, les possibilités qui leur sont offertes, les valeurs dont ils
sontcapablesdejouir, leur éducation, leur participation a toutes
les choses de I'art et de 1a science, sont principalement détermi-
nées par les conditions économiques. (Ibid.)

Il n’approfondit cependant pas suffisamment les sources de
I’'oppression pour réfléchir a la raison pour laquelle la nécessité de
développeretde consolider son propre pouvoir est sisouvent comprise
comme exigeant de le dénier aux autres. Loptimisme initial que j’ai
ressentien découvrant desréférences alasubordination des femmes
dansdes endroitsjusque-lainsoupconnés des écrits de Dewey a sou-
vent été suivi d’un sentiment de déception parce que les exemples
étaient utilisés pourillustrer un autre point et n’étaient pas introduits
dans le but d’approfondir une analyse féministe. Dans Democracy
and Education, par exemple, Dewey critique la séparation théorique
d’Aristote entre le domaine de la pratique et le domaine de I'intellec-
tuel parce qu’une telle position métaphysique 1égitime et étend un
ordre socialinégal et injuste (Dewey, 1916/1980: 260-270). Il attribue le
dualisme hiérarchique d’Aristote au fait que ce dernier écrivait aune
époque ol la plupart deshommes et toutes les femmes étaient canton-
nés a des taches subalternes et servaient de simples moyens pour les
fins intellectuelles d’autres personnes. L'objectif explicite de Dewey
est de promouvoir la démocratie sociale et les pratiques et théories
éducatives nécessaires poury parvenir. Il encourage donc le dévelop-
pementd’un programme d’études qui utilise I'intelligence et la théo-
rie comme «un guide de pratique libre pour tous ». Tant son compte
rendu génétique de l'origine de la séparation de la théorie et de la
pratique dans les inégalités de classe et de genre que son intention
libératrice de transformer ’éducation pour qu’elle soit inclusive sont
des positions féministes qui valent la peine d’étre développées. Elles
sont cependant insuffisantes dans la mesure ou elles ne nomment



pas l'appropriation patriarcale du travail des esclaves et des femmes
comme une forme d’exploitation ou d’oppression et ne cherchent pas
aexplorercommentlesclasseslaborieusesetles femmessont affectées
par cette oppression. Ces analyses explicites sont nécessaires pour
que ses recommandations visant a surmonter la séparation illicite
entre la théorie et 1a pratique soient effectives.

Ces forces et ces faiblesses sont illustrées par deux discours de
Dewey danslesquelsil aborde directement les questions de discrimi-
nation, I'un concernant le sort des Noirs et I’autre soutenant le droit
de vote des femmes. Dans son «discours a la National Association
for the Advancement of Colored People (Association nationale pour
I'avancement des personnes de couleur)» en 1932, Dewey reconnait la
plus grande discrimination et la plus grande souffrance que les Noirs
endurent aumilieu de la Grande Crise, maisil pense qu’il s’agit d’'une
différence quantitative plutot que qualitative. Il leur dit que les Noirs
en tant que groupe ont sans aucun doute

[...] souffert plus qu'aucun autre groupe, plus fortement, plus
intensément. Vous étes sans aucun doute les premiers a perdre
votre emploi et les derniers a étre embauchés. Pour surmonter
lacrise en cours, vous étes sans aucun doute les derniers a avoir
une opportunité égale de bénéficier d’un quelconque soutien
ou d’un quelconque travail public constructif. Mais il n’en reste
pas moins que les causes dont tous souffrent sont les mémes.
(Dewey, 1932a/1985: 225)

Comme Marx, il pense que I’économie est la cause fondamentale
duracisme et du classisme, que ceux qui détiennent les commandes
politiques et économiques consolident leur pouvoir en encourageant
la suspicion et la division parmi les pauvres de la classe ouvriére.
Lasolution consiste a créer une coalition entre tous les groupes mino-
ritaires, qui devrait rompre avec les deux partis nationaux et créer un
troisiéme parti «quiaidera a apporter la reconstruction sociale et éco-
nomique, dans'intérét d’une société coopérative et humaine » (ibid. :

167



168

230). Avec la fin de I'esclavage économique, toutes les autres formes
d’esclavage seront également éliminées.

Cetaveuglement face alavirulence des préjugésraciaux —exacerbés
sans doute parlagrave crise économique - rend ’analyse du probleme
et les suggestions de Dewey pour le résoudre moins efficaces qu’elles
ne pourraient I’étre. Dewey dit au public de la NAACP:

Je soumets a votre attention ce que je proposerais a n’importe
quel groupe blanc qui est lui aussi désavantagé, puisque les diffi-
cultés fondamentales que vous partagez tous ne passent pas par
la couleur ou une quelconque autre chose.

Mais il dit ensuite qu’elles sont dues a une seule chose:

Pourquoi avez-vous été maintenu en esclavage, si ce n’est pour
des raisons économiques? Qu’est-ce que l'esclavage, si ce n’est
une manifestation du mobile du gain privé ? Pourquoi le déni
delaliberté civile, de I’égalité culturelle continue-t-il, si ce n’est
comme une conséquence de 'oppression économique dont vous
avez souffert ? (Ibid.: 229-230)

Cesrépercussions économiques sontsi dévastatrices parce qu'elles
mettent I'accent sur la concurrence:

Quelestl’'ordre économique danslequel nous vivons aujourd’hui,
sicen’est celuidelaconcurrence? Fondamentalement, les désa-
vantages, ou lesinégalités —civiles, politiques et culturelles - du
groupe de couleur, de tous les groupes défavorisés de ce pays,
existent parce que nous vivons dans un ordre concurrentiel qui,
parce qu’il est concurrentiel, dresse ’homme contre ’homme, le
frere contrele frere, tel groupe contre tel autre groupe. (Ibid. : 229)



Il nie quele racisme soit le probléeme fondamental des Noirs, attri-
buant la cause de I'esclavage, de la persécution et de la négation des
libertés civiles a'oppression économique capitaliste. Il soutient que

dans une société qui est économiquement et industriellement
organisée commelandtre, ceuxqui veulent les plus grands profits,
le monopole, le pouvoir et I'influence que I'argent fournit ne
peuvent I'obtenir qu'en fomentant suspicion, antipathie et divi-
sion au sein de la masse du peuple. (Ibid.: 230)

Ilssécurisent leur propre pouvoir en opposant les groupes défavo-
risés les uns aux autres. Il reconnait que les Noirs ont été plus discri-
minés que d’autres, mais pense qu’ils ne font que subir plus intensé-
ment ce que tous les groupes de travailleurs subissent. La crise aurait
révélé une communauté d’intéréts entre tous les groupes minori-
taires et opprimés du pays, mais ces derniers n’ont pas encore cCompris
qu’ils souffrent d’une victimisation commune. Seule une coalition de
groupes minoritaires et défavorisés peut efficacement défier les pou-
voirs politiques et économiques en place.

Unordre économique et social coopératifestle seul genre d’ordre
porteur d’une réelle possibilité d’égalité entre les é&tres humains,
sans considération de race, de couleur, de religion, ou d’autres
choses encore pareillement instrumentalisées pour diviser le
peuple et faire en sorte que quelques-uns monopolisent privi-
leges, pouvoir et influence. (Ibid.)

Je conviens qu'un ordre social économique coopératif qui brise le
monopole des priviléges et du pouvoir serait un moyen puissant dans
I'avancement delalutte des Noirs a de nombreux niveaux. Je suis éga-
lement d’accord avec la condamnation de I'exploitation capitaliste
par Dewey et avec son insistance sur I'importance pour les groupes
assujettis de s’unir afin de combattre 'oppression. Mais la situation
économique des Noirs ne permet pas a elle seule de répondre aux
questions suivantes: pourquoi sont-ils craints et méprisés et pourquoi

169



170

sont-ilsl’'objet de discriminations en matiere d’emploi et de logement ?
Pourquoi sont-ils les derniers embauchés et les premiers licenciés?
Pourquoi sont-ilsle plussouvent aubas deI’échelle dans toute situation
de concurrence, ou pourquoi sont-ils en général les boucs émissaires
des crimes et troubles sociaux? La création de coalitions parmi les
groupes défavorisés est un moyen précieux pour S’opposer avec succes
aun pouvoir politique et économique établi, mais il est peu probable
que cela se produise dans un climat de haine et de discrimination.

Dans un autre forum politique, Dewey partage la conviction
d’Addams selon laquelle I'argument le plus fort en faveur du suffrage
féminin est qu’il est nécessaire pour parachever le mouvement démo-
cratique. En 1911, Dewey déclare dans « A Symposium on Woman’s
Suffrage» (1911/1978) qu’a moins qu’elle ne soit parachevée, les maux
dusalétatimparfait deladémocratie seront attribués aladémocratie
elle-méme. En réponse a quatre questions adressées a chacun des
intervenants dusymposium, il affirme qu’il est réactionnaire de mettre
des limites, telles que des restrictions morales ou patrimoniales,
alaccesdesfemmesauvote. Il rejette clairement tout double standard
en matiere de moral, en soutenant que si le standard de moralité des
hommes n’affecte pas leur droit de vote, celui des femmes ne devrait
pas non plus étre affecté. De plus, les restrictions en matiére de pro-
priété ne font que renforcer la forte influence que les détenteurs du
pouvoir économique exercent déja sur le gouvernement. Ce sont les
masses —les pauvres — qui ont le plus besoin de la protection du bul-
letin de vote. Comme Du Bois I'affirme avec force a propos des Noirs
dans Dusk of Dawn (1940), les tests d’alphabétisation sont également
sans pertinence pour déterminer I'intelligence sociale et politique.

Dewey ne pense pas que les méthodes militantes soient nécessaires
pour obtenir le suffrage des femmes en Amérique, et il ne serait donc
pas judicieux de les utiliser. La vie politique anglaise, en revanche,
n’évolue que sous une forte pression et, dans ces conditions, «les
femmes avaient certainement besoin d’'un moyen de montrer qu’elles
étaient sérieuses ». Cette analyse ne tient pas compte de laraison pour



laquelle I'octroi du droit de vote aux femmes, une extension du droit
de vote qui est pourtant si manifestement conforme aux principes
démocratiques que professent les Américains, afait’objet d'une résis-
tance siféroce pendant silongtemps en Amérique, ni delaraison pour
laquelle les femmes devaient patiemment continuer a utiliser, année
apresannée, des tactiques qui, de toute évidence, ne réussissaient pas.
Quelquesincidents parmi tant d’autres dans les années qui suivirent
les remarques de Dewey peuvent donner un apercu de ce a quoi les
femmes étaient confrontées, comme la complicité des brasseurs dans
lafraude éhontée du comptage des voix lors du référendum sur le suf-
frage de 1912 dans le Michigan, un vote contre le suffrage qui n’a pas
été annulé « malgré '’énorme tollé public et les tentatives du gouver-
neur d’assurer un comptage équitable » ; la quasi-émeute provoquée
parune marche en faveur du suffrage organisée par Alice Paul, Crystal
Eastman, Mary Beard et d’autres la veille de I'investiture de Woodrow
Wilson, au cours de laquelle il a fallu des troupes de cavalerie et un
mur de protection formé par des étudiants volontaires du Maryland
Agricultural College afin de permettre aux marcheuses de se frayer un
chemin aumilieu d’une foule hostile et railleuse ; et le rapport de Carrie
Chapman Catt au conseil d’administration de la National American
Woman Suffrage Association, en 1916, selon lequel «1a premiere orga-
nisation anti-suffrage d’importance a avoir été créée dans le Sud I'a
étéen Alabama, avec le slogan suivant: “Home Rule, States Rights and
the National Suffrage Association” » (Flexner, 1975: 268, 272-273,284).

Dans cesécritset dans d’autres, Dewey s’'oppose systématiquement
a l'assujettissement des femmes, des minorités raciales, ethniques
et autres, et de la classe ouvriere, et plaide pour leur émancipation et
leur pleine participation alasociété. Il pense que ces objectifs peuvent
étre atteints par la persuasion rationnelle, la formation de coalitions,
la volonté d’utiliser la méthode expérimentale et, en cas d’échec, par
une résistance ouverte, telle que les gréves et la pression publique. Ce
qui est nécessaire pour compléter ses analyses et ses propositions, c’est
un compte rendu plus pénétrant des sources des préjugés hérités et
des motivations qui animent des croyances qui vont de I'indifférence

7



172

alaméfiance, la dérision et I'antipathie violente a I'’égard de certains
groupes de personnes. Puisqu’il pense également que I'agitation etles
confrontations, en particulier les confrontations violentes, révelent
unéchecdel’enquéte communicative, il manque a se demander com-
ment résoudre les conflits lorsque les personnes les plus puissantes
s’obstinent a réprimer les autres. Il reconnait que la violence peut
prendre des formes plus subtiles et que le recours ala violence, méme
manifeste, peut étre efficacement dissimulé par ceux qui détiennent
le pouvoir afin de donner'impression quelafaute dela confrontation
incombe toujours a ceux qui protestent contre un abus d’autorité. Mais
cette reconnaissance ne I'amene pas a réviser sa théorie concernant
les situations problématiques ou ses méthodes de résolution.

Il n’y a peut-étre aucun moyen de persuader ceux qui utilisent
volontairement la force pour imposer leur volonté aux autres de
cesser de le faire, si ce n’est par une force contraire plus puissante.
C’est ce que Dewey a semblé admettre lorsqu’il aabandonné son paci-
fisme face alI’énormité des attaques contre les peuples et les nations et
al’échec des protections institutionnelles de la liberté au cours des
deux guerres mondiales. Il était toutefois parfaitement conscient du
prix horrible a payer pour régler les différends par la force, et ne cessa
des’interroger sur ce qu’il faut faire dansle présent pour éviter de telles
confrontations a I’avenir. Ce faisant, il rejoint Addams dans 1’élabora-
tiond’'un modele féministe pacifiste de résistance al’usage brutaldela
force pour régler les différends, ainsi que dans I’élaboration d’un pro-
gramme positifa propos de ce qui devrait étre fait pour éviter le besoin
ou l'expectation de la violence comme recours légitime.

Lesfemmesvictimes de violence domestique, les Noirs, les homo-
sexuels, leslesbiennesetlesautres membres delasociété quisubissent
desagressionsgratuitesontdavantage intérétace quelesconflitssoient
résolus de maniére pacifique, pour autant que leurs justes revendica-
tions soient satisfaites. Mais ils ont également besoin d’étre entendus
et que leurs causes soient reconnues, ce qui entraine souvent une
opposition violente dela part des forces du statu quo quiles oppriment.



Dewey pense que les conflits de toutes sortes naissent de I’aliénation
et que l'esprit démocratique exige de détruire les barriéres qui nous
divisent en groupes opposés:

Sortir autant que possible chaque conflit qui surgit —et ils ne
manquent pas de surgir- de 'atmospheére et du médium de la
force, de la violence comme moyen de réglement, pour le faire
entrer dans le médium de la discussion et de I'intelligence, c’est
traiter ceux qui sont en désaccord - méme profond - avec nous
comme des gens dont nous pouvons apprendre, et dans cette
mesure, comme des amis. (Dewey, 1939/1988: 228)

Il s’agit certes 1a d’'un louable idéal, mais quel est le recours des
groupes assujettis lorsque ceux qui ne sont pas d’accord avec eux sont
d’implacables ennemis?

La philosophie de Dewey a pris une tournure plus radicale en
raison de la menace que les régimes totalitaires de ’Allemagne et
du Japon fascistes faisaient peser sur la survie des formes démo-
cratiques de gouvernement pendant la Seconde Guerre mondiale.
Contrairement a de nombreux autres intellectuels de son époque, il
n’a pas embrassé le nationalisme chauvin et a plutot adopté la posi-
tion impopulaire selon laquelle ces mouvements « America First»
exprimaient les attitudes mémes produisant le totalitarisme qu’ils
étaient censés répudier. Plutdt que d’exploiter la révulsion populaire
suscitée par les ennemis en Europe et en Extréme-Orient pour s’en-
gager dans une autosatisfaction chauviniste et étoufferladissidence,
Dewey a averti que les mémes facteurs qui ont conduit a la perte des
libertés a I'’étranger étaient déja a I'ceuvre aux Etats-Unis. Il a rejeté
I'identification de ladémocratie al'individualisme économique, qui
mine en réalité la volonté de travailler ensemble, I’essence méme de
la coopération. La coopération sans contrainte, comme intention de
lier son propre bien-étre au bien-étre de tous et de chacun, est au
cceur de lathéorie de la démocratie sociale de Dewey, qui repose sur
deux prémisses: (1) la foi dansles potentialités de chaque étre humain

173



174

«indépendamment de la race, de la couleur, du sexe, de la naissance
etdelafamille, delarichesse matérielle ou culturelle»; et (2) lanéces-
sité de créer les conditions qui permettront a ces potentialités de se
réaliser (ibid.: 226). Il pointe que

[...] dénoncer le nazisme pour son intolérance, sa cruauté et sa
stimulation de la haine revient a cultiver I'insincérité si nous
sommes mus par des préjugés de race, de couleur ou de classes
dans nos relations personnelles avec d’autres personnes, dans
nos déambulations et conversations quotidiennes; en fait, par
tout ce qui n’est pas une croyance généreuse dans leurs possi-
bilités en tant qu’étres humains, une croyance qui entraine la
nécessité de fournir les conditions qui permettront a ces capa-
cités de s’épanouir.

L'expression purement verbale de I'attachement a la démocratie
reste sentimentale si cet attachement n’est pas mis en pratique au
quotidien et ne constitue pas une protection contre I’'intolérance et
la manipulation égoiste d’autrui.

Dewey distingue spécifiquement les maux du racisme et de I'anti-
sémitisme, en plus du classisme:

Notre héritage anti-démocratique de I’esclavage des Noirs nous
a laissé des habitudes d’intolérance envers les races de couleur
- habitudes qui démentent la profession de loyauté démocra-
tique. (Dewey, 1941/1988:277)

Il pointe également que la religion a trop souvent été utilisée pour
favoriser I'antisémitisme avant de conclure que

[...] [l]es personnes qui se sentent libres de cultiver et d’exprimer
des préjugés raciaux comme s’il s’agissait d’un de leurs droits
personnels sont encore nombreuses, trop nombreuses, man-
quant a reconnaitre comment l’attitude d’intolérance souille,



peut-étre fatalement comme l’exemple de I’Allemagne en
témoigne amplement, les valeurs humaines élémentaires sans
lesquelles la démocratie n’est qu'un mot. (Ibid.)

Dans un essai de 1940, «Contrary to Human Nature », Dewey
(1940/1988) démontre que son traitement de ’habitude comme vec-
teur de préjugés n'empéche pas nécessairement de démasquer et de
condamner le r6le du pouvoir dans les relations sociales. Dans cet
aspect plus radical de 'examen de la place de I’habitude dans le déve-
loppement humain, Dewey montre comment ceux dont le pouvoir est
ancré non seulement assujettissentles autres, maislesincitent égale-
ment a devenir complices de leur propre assujettissement.

Les analyses féministes de la misogynie, de ’homophobie et du
racisme compléteraient ces comptes rendus en attirant I’attention
sur des questions spécifiques qui doivent étre abordées si 'on veut
couronner de succes 'effort visant a former des personnes suffisam-
ment tolérantes et soucieuses du bien-étre d’autrui pour ne pas avoir
recours a la violence afin de régler les différends. Charlotte Perkins
Gilman, W.E.B. DuBois, Jane Addams et Alain Locke ont certaine-
ment reconnu I'importance de traiter ces questions et ont amorceé le
processus d’approfondissement et délargissement du compte rendu
pragmatiste de Dewey.

LA THEORIE PRAGMATISTE FEMINISTE
DE DEWEY

Pourles pragmatistes, ce ne sont pas des individusisolés qui consti-
tuentl'unité de base de I'existence ou de la théorie, mais des personnes
concrétement reliées entre elles au sein d’un environnement naturel
et social. Parce que Dewey considere la transaction active entre les
organismes et I'environnement comme la base de I’action humaine,
laquelle se caractérise spécifiquement par la poursuite d’objectifs,
son féminisme est perspectif et pluraliste. La rationalité a évolué au
fil du temps pour devenir le pouvoir de réfléchir aux résultats de nos

175



176

actions sur I'environnement et a ses effets sur nous. C’est la capacité
d’imaginer un avenir différent du présent, d’anticiper et de ressentir
fortement les états de choses futurs et présents, et de retenir des expé-
riences présentes quelque chose qui aura de la valeur pour les expé-
riences futures. Cette capacité se manifeste donc dans la vie quoti-
dienne des femmes comme des hommes, des classes défavorisées
comme des classes élitistes et éduquées, et n’est pas réductible a la
cohérence au sein de systémes formels. Les expériences différentes
desfemmes et des hommes conduisent a des perspectives différentes
sur le monde et a des valeurs différentes, non pas en raison de leurs
différences biologiques en tant que telles, mais uniquement dans la
mesure ou ces différences biologiques et psychologiques conduisent
a des expériences différentes, et uniquement dans la mesure ol ces
expériences sont médiées par des croyances, des coutumes, des sys-
témes de valeurs et des institutions spécifiques.

Dans « Philosophy and Democracy », I'un des discours les plus radi-
caux de Dewey, il utilise explicitement son principe pragmatiste de
perspectivisme pour soutenir que les expériences des femmes dif-
ferent suffisamment de celles des hommes pour affecter les philo-
sophies qu’elles développent. Il dit que

[lles femmes ontjusqu’a présent peu contribué ala philosophie.
Mais lorsque des femmes qui ne sont pas de simples étudiantes
de la philosophie d’autrui entreprennent d’en écrire, nous ne
pouvons concevoir que le point de vue ou la teneur de cette
philosophie seront les mémes que celle composée du point de
vue de I'expérience masculine des choses, qui differe. (Dewey,
1919/1982: 45)

Dewey soutient également dans « Context and Thought» que de
tels points de vue différents montreront ainsi leurs limites et leurs
forces et doivent étre corrigés en écoutant et en interagissant avec
d’autres personnes situées différemment (Dewey, 1931/1985: 20-21).
Dans deux lettres écrites a Scudder Klyce en 1915 et 1920, Dewey a



développé plus avant ses vues sur la domination masculine et les
perspectives des femmes.

Ilreproche a Klyce d’affirmer que les femmes, en tant que classe, ont
été limitées par les hommes et que ces restrictions ont eu un impact
négatif sur leur développement, sans reconnaitre que les hommes
doivent également étre analysés en tant que classe faconnée par leur
position privilégiée (Dewey, 1915). L'incapacité de Klyce a le faire
montre qu’il prend leshommes comme norme sansréaliser aquel point
son attachement émotionnel a un point de vue masculin déforme son
jugement. Les femmes qui ont théorisé a partir de leurs propres expé-
riences ont reconnu que «leshommes sont essentiellement des porcs »
(ibid.) parce qu’ils supposent que leur propre travail est la chose la plus
importante au monde. En outre, les hommes ne reconnaissent méme
pas leur propre point de vue androcentrique. Dewey reproche égale-
mentaKlyce de généraliser a partir d’'une base trop étroite de femmes.
Selon sa propre expérience des «femmes essentiellement saines d’es-
prit [...] d’'une intelligence concrete supérieure » (ibid.), Dewey a été
frappé par le nombre de fois ou elles 'ont surpris intellectuellement
d’une maniére que le raisonnement des hommes n’a jamais faite. Il
affirme également que, d’apres son expérience, les observations des
femmes sont plus honnétes que celles deshommes et qu'elles sont plus
disposées a faire face aux faits désagréables de la vie que les hommes.

Dewey (1920) critique également le stéréotype de Klyce selon lequel
les hommes sont plus courageux que les femmes. Klyce compare
atortles «hommes» aux «ladies », un produit manifestement artificiel
dela distinction sociétale. La définition conventionnelle du courage
est trop unilatéralement tirée de 'expérience des hommes et de leur
auto-valorisation, et il devrait étre évident pour tout le monde que les
femmes font preuve d’un courage supérieur, ne serait-ce que parce
quelles portent des enfants. Les hommes ont tendance a juger les
femmes globalement parce qu’ils ne leur reconnaissent pas le méme
accésal’individualité que celui qu’ils voient chez les autres hommes.
Cela est dii en partie a la division du travail entre les femmes et les

177



178

hommes et au fait que les femmes sont cantonnées a des postes
subalternes et sous-payés. Les «énormes handicaps» dont souffrent
les femmes sur le marché du travail ne peuvent étre surmontés que par
desexpérimentations grace auxquelles de nouveaux faits concernant
leurs capacités et la nature de leur travail deviendront perceptibles.

Dewey s’attend a ce que I'entrée des femmes sur le marché du tra-
vail humanise les professions, en y apportant un €lément de service
qui contrebalanceral’importance excessive accordée actuellement au
profit. Il faudra encore beaucoup d’expériences pour montrer quelles
sont les potentialités des femmes. Quant a la critique selon laquelle
lesféministes sont trop véhémentes et conflictuelles, Dewey dit qu’il
est au contraire étonnant qu’il n’y ait pas plus de protestations de leur
part. Lactuelle division inégale du travail ne donne pas aux femmes
un «canal d’expression de leurs capacités individualisées dans la
mesure ou elles sont discriminées en raison du sexe » (Dewey, 1920 :
6). Les femmes n’ont jamais eu I'occasion de décider elles-mémes de
la division du travail qu’elles souhaitent, si tant est qu’il faille une
division du travail, parce que les hommes ont réglé la question pour
elles en se basant uniquement sur I’anatomie. Dewey dit que cette
remarque «est I’enjeu des femmes en peu de mots» (ibid.).

Dewey souligne également que la société n’a pas envisagé ce que
les femmes devraient faire de leur vie au-dela de leurs années pro-
créatives. Il réprimande Klyce en lui disant qu’il pourrait « apprendre
plus que vous n’avez voulu le faire, “méme” des féministes extrémes »
(ibid.). Tout comme Jesse Taft (1915) I'avait soutenu dans sa thése de
1913 sur le mouvement féministe, rédigée dans le département de
philosophie pragmatiste de I'Université de Chicago, Dewey attribue
les controverses répandues sur les questions relatives aux femmes au
changement de leurs occupations domestiques a la suite de la révo-
lution industrielle. Les femmes qui cherchent a s’épanouir en dehors
du foyer sont qualifiées d’égoistes, mais il souligne que ce jugement
est porté du point de vue de «I’égoisme de trés longue date mais non
percu [sic] des hommes» (Dewey, 1920: 7).



Le féminisme de Dewey est enraciné dans une valeur centrale de
son pragmatisme, a savoir que ladémocratie en tant que mode de vie
doit guider tous les autres aspects de ’'analyse et des activités philo-
sophiques. L'interprétation de cette valeur par Dewey a été profondé-
ment influencée par Jane Addams (Dewey, 1939: 30; Kellogg, 1969:
171). Le rejet de I'individualisme atomistique de la démocratie libé-
rale, ainsi que des essences et des hiérarchies fixes, est au coeur de
sa compréhension de la démocratie sociale. Il affirme au contraire
que chaque existant estunique et irremplacable et «n’existe pas pour
illustrer un principe, pour réaliser un universel ou pour incarner un
type ou une classe» (Dewey, 1919/1982: 52-53). L'individualité n’est
ni externe ni mécanique.

En matiére sociale et morale, I’égalité ne signifie pas I’équiva-
lence mathématique. Elle signifie plutot I'inapplicabilité des
considérations relatives au plus ou au moins, au supérieur et
al'inférieur. Elle signifie que, quelle que soit 'importance des
différences quantitatives d’aptitude, de force, de position, de
richesse, ces différences sont négligeables par rapport a quelque
chose d’autre —a savoir le fait de I'individualité [...] [entendu
comme]lI'incommensurable dans lequel chacun parle pour lui-
méme et exige d’étre considéré en son lui-méme et pour lui-
méme. (Ibid.)

Cecaractére unique s¢panouit dansl’interaction avec d’autresindi-
vidus, desorte quelatendance al’isolementetal’indépendanceinhé-
rente a I'individualité est dynamiquement équilibrée dans la démo-
cratie par la camaraderie ou la collégialité, c’est-a-dire la continuité,
ou «l’association etl’interaction sanslimite ». Philosopher a partir des
principes démocratiques peut étre jugé comme toutes les autres pers-
pectives philosophiques, enfonction de 'amélioration desinstitutions
delavie. Les féministes pragmatistes théorisent et agissent contre les
préjugés et les oppressions qui empéchent la pleine participation de
tous alavie des multiples communautés dont ils sont membres. Une
telle participation exige le développement sans entrave des capacités

179



180

dechacunachoisirlibrementet a réaliser adroitement ses choix dans
I'interaction avec d’autres personnes qui sont également valorisées.

DES QUESTIONS FEMINISTES SPECIFIQUES

En passant des contours généraux dela philosophie féministe prag-
matiste de Dewey ases explications concretes des problemes auxquels
les femmes sont confrontées dans une société organisée autour des
perspectives et des valeurs masculines et dans laquelle les hommes
exercent un pouvoir disproportionné, les forces et les faiblesses de sa
propre utilisation delathéorie féministe pragmatiste pour interpréter
I’expérience deviennent plus apparentes. Il valorise les réalisations
des femmes et reconnait leur influence sur ses théories. Comme nous
I’'avonsvu avecson soutien al’®mancipation des femmes, il n’a pas peur
de s’exprimer et de travailler pour les causes radicales des femmes et
contre la misogynie, tout comme il s’attaque constamment aux pré-
jugés raciaux, ethniques et de classe. Mais le sexisme est clairement
pour lui une préoccupation moindre que le classisme et le racisme et
ilmanque de nombreuses occasions de développer des analyses spéci-
fiquement féministes. Les hypothéses qui sous-tendent ses analyses
féministes sont parfois tres radicales et parfois modérémentlibérales,
voire conventionnelles. La maniére dont son pragmatisme informe
son féminisme peut étre déduite de deux questions spécifiques: com-
ment les priviléges et le pouvoir se cachent derriere des appels a la
nature humaine et comment les femmes sont affectées parle mariage
et lamaternité.

Dewey s’inscrit dans une longue lignée d’analyses féministes, au
moins aussi anciennes que I'ouvrage de Mary Wollstonecraft de 1790,
AVindication of the Rights of Women, et aussi récentes que les décons-
tructions postmodernistes d’identités essentialisées a tort, lorsqu’il
écrit qu'un stratageme fréquent pour sopposer au changement social
consiste a affirmer que le changement proposé va a 'encontre de la
nature humaine. Au mieux, une telle défense du statu quo détourne



l'attention d’un «examen critique des mérites réels de 1a proposition
en question». Au pire, elle n’est que

[...]’expression d’un fort préjugé revétu des oripeaux d’'unidéal
afindeparaitrerespectable. L'utilisationdel’idéedel'immuabilité
delanature humaine comme moyen d’opposition a des projets
spécifiques de changement politique et économique appartient
a cette derniere catégorie. (Dewey, 1940/1988: 258)

Il est fait appel a des traits qui, & ce moment-1a, sont associés a la
nature humaine, c’est-a-dire aux croyances et aux habitudes mémes
qui sont remises en question.

Puisque I'histoire montre que les réformes ont toujours dii sur-
monter «’opposition des habitudes ancrées dans des positions avan-
tageuses», il estsurprenant que les appels ala nature humaine n’aient
pas perdu de leur force®. L'inertie des coutumes établies n’est pas un
argument en faveur dela constance delanature humaine. Mais ’esprit
et les actions des gens sont sous I'emprise de I’habitude,

[...] et bien que la tendance soit plus marquée dans le cas de
ceux qui obtiennent un avantage unilatéral des coutumes telles
qu’elles existent, elle est assez forte pour tenir en sujétion beau-
coup de ceux qui sont désavantagés par ces coutumes. (Ibid.)

Ceux qui se sont opposés al’abolition de I’esclavage et ceux qui se
sont opposés a I’émancipation des femmes

[...] ont utilisé I'argument que c’était chose contraire aux lois
mémes delaNature et du Dieu de la Nature. De tels faits prouvent
a quel point forte est la tendance a utiliser des habitudes bien
établies comme standard et mesure de ce qui est naturel et
contre-nature. (Ibid.: 259)

181



182

Dewey ne s’attend pas a ce que le simple fait d’exposer le désir de
pouvoir caché danslesappelsaune nature humaine fixe en élimine les
conséquences négatives, parce quelaconception delanature humaine
réifie et essentialise également la force conservatrice de ’habitude
dans le comportement humain. Selon lui,

[...] bien que I'argument de la fixité de la nature humaine ne soit
qu'une «rationalisation » des habitudes existantes, y compris
des préjugés et des intéréts unilatéraux qui se sont institution-
nalisés, les partisans des changements sociaux ont quelque chose
a apprendre de cet argument. (Ibid. : 260)

La premiere legon est que le conservatisme obstiné des habitudes
signifie que les

[...] «révolutions» ne vont jamais aussi loin ou aussi profondé-
ment qu’elles sont censées le faire; il faut du temps, généralement
beaucoup de temps et une succession de changements partiels,
pour en mener une a bien, car la mener a bien signifie I’établis-
sement d’habitudes qui soient aussi profondément enracinées
et aussi «naturelles» que celles qui ont été supplantées. (Ibid.)

Ladeuxiémeleconestqu’il est possible de faire appel a des caracté-
ristiques de lanature humaine qui sont encore plus constantes queles
habitudes afin de remettre en question les inégalités de I'ordre social
actuel, au lieu de les perpétuer. Une vie saine et vigoureuse est une de
ces caractéristiques, que I’on peut reprocher au systéme économique
capitaliste de ne passatisfaire. Il faut trouver des moyens de satisfaire
d’autres besoins humains fondamentaux que le besoin de nourriture
et de santé, tels que «le besoin de compagnie, de liberté de choix, de
rivalité ou d’émulation, de sécurité, etc.» (ibid.: 261).

Lesréformateurslibéraux et radicaux seraient moins désillusionnés
s’ilsreconnaissaient qu'aucune prescription unique de transformation
de l'ordre social ne peut réussir comme l'espérent ses partisans. Cela



ne devrait pas conduire au découragement, mais a fournir des efforts
plus effectifs dans lesquels la complexité des conditions d’'oppression
est reconnue. Il ne fait aucun doute que cela rend les changements de
politique plus difficiles a mettre en ceuvre, mais I’histoire et I'expé-
rience prouvent que les solutions simples, bien qu’elles soient utiles
pour dynamiser les formateurs et les révolutionnaires, sont vouées
al’échec, parce qu’elles laissent inévitablement de coté certaines des
conditions qui contribuent a la situation d’oppression.

Une autre série de questions féministes concerne le sexe, le mariage
et la famille. Au cours des premiéres décennies du Xx¢siecle aux
Etats-Unis, I'interdiction de discuter ouvertement de la sexualité des
femmes a contribué al’apparition de problémes psychologiques et de
grossesses non désirées. Dewey a soutenu Margaret Sanger, Charlotte
Perkins Gilman et d’autres féministes qui ont contesté la suppression
del’'information sexuelle et 'interdiction du controle des naissances.
En 1928, par exemple, il a protesté contre la condamnation de Mary
Ware Dennett (Dewey, 1930/1990: 127), accusée d’avoir envoyé des
documents obscénes parla poste?. Le matériel supposé offensant était
unebrochure éducative intitulée The Sex Side of Life. Pour défendre son
droit a publier sur les questions de sexualité, Dennett a répondu aux
critiques de ses activités en publiant Who’s Obscene? et en 'y incluant
lalettre de soutien de Dewey. Il y écrit qu'en tant qu’éducateur et pere
de sept enfants, il se réjouit de la distribution de The Sex Side of Life
aux parents et auxjeunes et condamne sasuppression, cariln’yarien
d’obscéneoud’indécentdans uneinformation précise surlasexualité,
mais il y a effectivement quelque chose d’obscéne dans la suppres-
sion de cette information.

Bien que Dewey ait souvent reconnu que les formes patriarcales de
mariage et de vie familiale opprimaient les femmes et qu’il cherchait
doncaéliminer leurs effets négatifs, il n’a pas toujours adopté une telle
perspective féministe. Elle est quasiment absente, par exemple, dans
«The War’s Social Results», écrit en 1917, dans lequel Dewey fait des
prédictionsutopiques inhabituelles surla nouvelle démocratie sociale

183



184

qui émergerait aprées la victoire des Alliés lors de la Premiere Guerre
mondiale. Il prédit que le capitalisme de I'offre et de la demande sera
remplacé par la démocratie industrielle. La domination des classes
supérieures cessera et lessommes considérables quileur ont été souti-
rées pour contribuer al’effort de guerre continueront d’étre prélevées
par I’Etat aprés la guerre, mais seront plutdt consacrées aux besoins
des gens du peuple. Bien qu’il dise que «I’on ne sait pas du tout a quoi
ressemblera le regne des classes jusqu’ici submergées » (Dewey, 1917/
1990:23), il pense que la famille subira un changement des plus radi-
caux et pourrait méme cesser d’exister. L'amour, le mariage et la
romance pourraient avoir une signification tres différente de celle
qu’ils ont aujourd’hui.

Il n’est pas aussi optimiste au sujet de 'amélioration possiblement
apportée par ceschangements. Il prend soin de préciser, par exemple,
qu’il ne préconise pas de changer les idéaux du mariage ou de révo-
lutionner la morale sexuelle, mais qu’il constate simplement que des
changements considérables sont en cours. La plupart des change-
ments sont liés a la diminution du r6le du pere, qui était autrefois
en position de suprématie. Ce changement est principalement di
au passage du féodalisme au capitalisme. Sous le capitalisme, I'in-
dividu, et non la famille, est devenu I'unité économique, et il était
naturel que «les enfants se débarrassent du joug de la domination
patriarcale» (ibid.: 24). Dewey ne nomme pas explicitement 'oppres-
sion des femmes par le pouvoir patriarcal, mais il dit que son renver-
sement est le plus clairement illustré par la libre sélection des parte-
naires de mariage et I'importance croissante de 'amour romantique.
Cependant, le mariage n’a pas été renforcé pour autant, maisle divorce
est devenu plus fréquent.

Selon Dewey, la guerre a accéléré une nouvelle eére économique et
a entrainé «trois changements tres surprenants dans le statut social
des femmes». Avec des millions de jeunes hommes tués ou rendus
inaptesaumariage, les femmes seront beaucoup plus nombreuses que
leshommes et beaucoup d’entre elles ne pourront pas espérer trouver



un mari. Plusimportant encore, «les femmes n’ont jamais eu aussi peu
besoin de maris qu’en France et en Allemagne aujourd’hui» (ibid. : 24).
Pendant la guerre, les femmes ont pris les emplois des hommes, et
nombre d’entre elles ont prouveé quelles étaient plus efficaces que les
hommes. Aprés avoir acquis le pouvoir économique, les femmes com-
mengcaient a accéder au pouvoir politique. Elles pourraient décider
d’abdiquer en faveur des hommes aprés la guerre afin d’obtenir des
maris, mais comme la plupart d’entre elles n’ont guére de chancesd’y
parvenir,ilsedemande ce qu’ilfaudraitqu’elles recoivent pour renoncer
acesacquis. Enfin, en raison des nombreuses pertes humaines, toutes
les nations ont préconisé la procréation et les Etats ont accordé aux
enfantsle droit de naitre et d’étre éduqués. LEtat assumant la respon-
sabilité des enfants, les péres et les maris se retrouvent plus démunis
que jamais. Dewey prédit que des changements interviendront dans
lamoralité pour s’adapter aux nouvelles conditions. Il ne peut pas dire
exactement ce qu’ils seront, sauf pour noter qu’il y aura un certain
changement par rapport aux idéaux du « monopole marital ».

En analysant cet essai, il est clair que Dewey prédit et soutient des
changementsradicauxdanslapériode d’apres-guerre. Il espére quune
démocratie industrielle socialement responsable remplacera les pra-
tiques prédatrices d’un capitalisme débridé et que les classes infé-
rieures seront émancipées du contrdle des classes supérieures. Mais
son évaluation desrésultatsdel’¢mancipation delaclasse submergée
des femmes est ambigué. Il semble plus inquiet de voir le statu quo
renversé que confiant dans I'’émergence d’une nouvelle ere dans les
relations de genre qui sera bénéfique aux femmes et a la société en
général. Ses préjugés masculinistes sont révélés par le fait qu’il recon-
nait les grands changements sociaux et économiques dans la vie des
femmes provoqués par la guerre, mais ne semble se préoccuper que
del'impact de ces changements sur la vie des hommes. Il ne souligne
paslanouvelleindépendance économique des femmes et leur libéra-
tion du contrdle patriarcal dans le mariage comme une étape néces-
saire de leur émancipation, ni méme ne les qualifie de gains positifs.
En fait, il prend ses distances avec les remises en cause radicales de

185



186

I'institution du mariage et de la morale sexuelle. Il est plus préoc-
cupé par 'augmentation du taux de divorce résultant deladiminution
du role supréme du pere que par son impact sur la subordination
des femmes.

Puisque Dewey reconnait que les changements économiques accé-
1érés parlaguerre ont conduit a trois changements spectaculaires dans
lestatutsocial des femmes, il nous laisse espérer que lasignification de
ceschangements pour les femmeset pourlasociété seraexaminée. Au
lieudecela, il les traite comme des motifs d’'inquiétude. Ce quile préoc-
cupe vraiment, c’estla maniere dont I’évolution du statut des femmes
affectera celui deshommes. Il note que les femmes ont réalisé de réels
gains économiques et politiques et que, par conséquent, elles n’ont
plus besoin de maris pour subvenir aleurs besoins. Il ne se préoccupe
pasde ce que cela pourraitsignifier pour les femmes. Il se demande ce
qui se passera si les femmes n’abandonnent pas volontairement leur
pouvoir économique nouvellement acquislorsqueles hommes revien-
dront de la guerre. Il ne souléve pas la question de savoir pourquoi
les femmes devraient renoncer au pouvoir ou pourquoi les hommes
devraient s’attendre a ce qu’elles le fassent. Curieusement, le troisiéme
changement ne concerne qu’indirectement les femmes, mais il a un
impactdirect sur le role traditionnel de ’'homme, qui est de subvenir
aux besoins de la famille. Il s’agit du nouveau zéle de I'’Etat pour les
droits des enfants, en raison de I'importance qu’il y a a remplacer
les personnes disparues pendant la guerre. Le seul commentaire de
Dewey sur ce changement de situation est que le fait de donner al’Etat
plus de responsabilités a I’endroit des enfants diminuera les respon-
sabilités des hommes.

Dewey conclut I’essai en prédisant que les changements subis
par les hommes a la suite de leur expérience de la guerre détermi-
neront largement la société d’apres-guerre. Bien qu’il reconnaisse
queles femmesont vécu des expériences de la guerre trés différentes
et qu’elles se sont émancipées de la dépendance économique et du
contrOle patriarcal, il n’affirme rien de tel au sujet de leurs expériences



ou a leur influence. Ainsi, malgré son appel a une reconstruction de
lamoralité en raison du changement des conditions, il n’a pas réussi
a développer ou méme a préconiser une éthique féministe adaptée
aux réalités de I'aprés-guerre.

En 1930, Dewey semble avoir fait volte-face. Il affirme clairement
que «les idées actuelles sur 'amour, le mariage et la famille sont
presque exclusivement des constructions masculines » (Dewey, 1930/
1984 :276). Plutdt que de déplorer le role réduit des hommes dans la
famille, il reconnait que les défenseurs des mariages conventionnels
etdes croyances traditionnelles sur'amour et la sexualité promeuvent
«desidéalisations desintéréts humains qui expriment une expérience
de dominationunilatérale », a savoir celle des hommes. Ils sont roman-
tiquesenthéorie et prosaiques en pratique. Les conclusions de Dewey
ontétéreconnuesdepuislongtemps parune premiere vague dethéories
féministes qui ont misl’accent surles restrictions suffocantes que ces
pratiques prosaiques imposaient aux femmes, et par des vagues ulté-
rieures de féministes qui ont exploré les conséquences encore plus
mortelles de la violence domestique. Dewey établit également un
lien entre I'idéalisation sentimentale que les hommes font des rela-
tions développées pour servir leurs intéréts et un systeme juridique
qui soutient la domination masculine. Il soppose a cette sentimen-
talisation et a cette 1égalisation en faisant appel aux réalités des rela-
tionsentreles hommes, les femmes et les enfants, qui ont été occultées
alafoisdanslesrécitsidéalisants et dansle systemejuridique. Ensus,
il affirme maintenant que

[...]1a liberté croissante des femmes ne peut guére avoir d’autre
résultat que la production d’'une morale plus réaliste et plus
humaine. Elle sera marquée par une nouvelle liberté, mais aussi
par une nouvelle sévérité. Car elle sera mise en application par
les réalités de lavie associée, telles qu'elles sont révélées par une
enquéte minutieuse et systématique, et non par une combinaison
de conventions, d’un systéme juridique épuisé et d’'un certain
sentimentalisme. (Ibid.)

187



188

PuisqueI’éthique pragmatiste de Dewey commence par les réalités
de la vie associée, il inclut délibérément les préoccupations fémi-
nistes relatives a la sphére domestique dans 1’éthique pragmatiste
(voir Seigfried, 1996 : 224-258).

Mais dans I’explication plus complete que 1’on trouve dans
«Marriage and the Family», qui est le dernier chapitre de son Ethics
de 1932 (Dewey, 1932d/1985), Dewey, avec son co-auteur, James Hayden
Tufts, prend les réalités de la vie associée comme un argument fort
pour soutenirla permanence del’'engagement dansle mariage hétéro-
sexuel, quidevrait combiner sexualité et amitié®. Il y répond aux assauts
contre I'institution du mariage qui émanent de la nouvelle emphase
freudienne sur la satisfaction sexuelle et de 'emphase moderne sur
I’'accomplissement de I'individu. D’un point de vue féministe, plu-
sieurs éléments apparaissent troublants dans cet exposé. La premiere
section, qui est une bréve esquisse de I’histoire de la famille, indique
clairement que —a I’exception d’une courte période matriarcale- la
forme actuelle du mariage dérive d’'un modéele patriarcal du «droit
du pére» qui n’a méme pas été supplanté par la Réforme protestante,
laquelle a maintenu la «sujétion des femmes» au sein du mariage.
Le probléme est que cette idée n’éclaire pas le reste de ’analyse. En
fait, cette premiére section estla seule partie du chapitre qui n’a pas été
réécrite a partir de la version de 1908 de Ethics, ou une critique plus
radicale de 'oppression des femmes par la famille patriarcale a été
introduite. Alors que la premiére édition mettait I'accent sur ’aliéna-
tiondes femmes et s’en préoccupait ouvertement, la deuxiéme édition
se préoccupe principalement du fait que I'’émancipation économique,
éducative et politique des femmes menace I'institution du mariage.
Les anciennes sources de conflit entre les femmes et les hommes ne
sont plus que des «irritations» qui ne nécessitent pas une réflexion
plus approfondie.

Commeil aété suggéré dans « The War’s Social Results », le divorce
est considéré comme un acte essentiellement égoiste de la part de
ceux qui ne sont pas disposés a faire les sacrifices nécessaires pour



maintenir I'institution du mariage. Les forces qui encouragent «les
attachements occasionnels au lieu des unions permanentes» sont
examinées d’abord «du point de vue de ’homme et de la femme »,
puis de celui des enfants pour autant qu’ils en soient affectés (Dewey,
1932d/1985: 447). Bien que I'on reconnaisse que les roles sociaux des
femmes ont été plus profondément modifiés que ceux des hommes
en raison de I'industrialisation, et que les expériences des classes
ouvriéres different de celles des classes moyennes, les intéréts des
femmes ne sont pas examinés séparément de ceux des hommes, ni
dupointdevue propre alafamille delaclasse moyenne. Enrevanche,
dans la premiere édition, les conflits générés par le fait que les pers-
pectives des femmes et des hommes divergent —en raison de leurs
situations et des pressions sociales différentes subies par les unes et
les autres, a quoi s’ajoute le fait que les hommes sont aveugles au sort
desfemmes—étaient des questions siimportantes que Tuftset Dewey
y ont parlé d’un «sophisme masculin» et d’'un «sophisme féminin »
(1908/1978: 525), par analogie avec ce que William James appelait le
«sophisme du psychologue». Le sophisme du psychologue, selon
James, consiste a confondre son propre point de vue avec celui d’autres
personnes danslessituations sujettes aexamen. En supposantqueles
intéréts des femmes et des hommes dans la préservation du mariage
sont les mémes et en négligeant I'effet sur les femmes nouvellement
émancipéesde 'admonestation de Dewey a subordonner leurs intéréts
égoistes au bien de la famille, Tufts et Dewey commettent I'erreur
masculine méme contre laquelle ils avaient précédemment mis en
garde. Jane Addams avait déja soutenu en 1902 que la priorité des
valeurs sociales supérieures sur le bien individuel ne pouvait étre uti-
lisée pour condamner les femmes d’étre égoistes parce qu’elles refu-
saient de se subordonner aux exigences de la famille, alors que c’était
leur reconnaissance méme des exigences sociales plus élevées quiles
avait amenées, en premier lieu, a choisir une carriére hors du foyer
(Addams, 1902/1964: 71-101).

Les aspects les plus réactionnaires du chapitre sur le mariage
dans Ethics en 1932 doivent vraisemblablement étre attribués a Tufts

189



190

plutdt qu’a Dewey (1932d/1985: 460). Dans ce chapitre, une indica-
tion qu’il s’agit de la patte de Tufts nous est fournie par le fait que les
cliniques de controOle des naissances —aussi controversées a I'’époque
quelescliniques d’avortement le sont aujourd’hui - y sont défendues
commelégitimes, mais spécifiquement en ce qu’elles servent a réédu-
quer «les pauvres et les ignorants» et a substituer des procédures
médicalement approuvées aleurs méthodes violentes et criminelles®.
Orladéfense du contrdle desnaissances par Dewey alaméme époque
n’était pasbasée surl'appartenance de classe: il en soutenait sans équi-
voque le principe dans le cadre de ses efforts pour arracher la science
et la technologie au contrdle militaire et capitaliste et pour les uti-
liser en vue du bien social et de 'autonomisation de I'individu. Dans
«Education and Birth Control», par exemple, il dit que I'opposition
au mouvement de contréle des naissances fait partie de la résistance
pluslarge aux connaissances nouvellement découvertes qui affectent
laconduitedelavie. «L’ignorance, les préjugés, le dogme, laroutine, la
tradition» entrent en jeu dansle conflit permanent entre lesanciennes
croyances enracinées et les nouvelles idées et découvertes (Dewey,
1932¢/1985). Un tel conflit estinévitable chez des étres humains affec-
tés par un passé et anticipant un avenir.

Laconnaissance est toujours synonyme de contréle accru et le mou-
vement pour le contrdle des naissances fournit un moyen de contrdler
intelligemmentles processus de procréation et de conception. Il place
un processus naturel aveugle sous la direction de ’homme. Les lois et
lesentiment public formés dansl’ignorance de ces moyensde contrdle
nouvellement développés par lascience bloquent I’accés du publicaux
connaissances qui donneraient aux personnes un controle plus com-
pletdeleur conduite. Puisque «la suppression et le secret engendrent
I'injustice, le désordre mental et moral », les restrictions arbitraires
au controdle intelligent de la nature doivent étre supprimeées. Dewey
souligne que I'on reprochait a I’éducation de masse de ne pas déve-
lopper les capacités individuelles des enfants, mais les politiques qui
ont pour effet d’'augmenter le nombre de personnes nées sans se sou-
cierdeleur qualité de vie vont al'encontre de ce respect de I'individu.



Si les parents avaient le pouvoir de donner la priorité a la qualité de
vie dansleur foyer, le probléme de I'’éducation de masse disparaitrait.

Les enjeux d’un projet de loi visant a 1égaliser le contréle des nais-
sances, présenté au Sénat américain au début des années 1930, présen-
tent des paralleles effrayants avecles débats contemporains sur le droit
al'avortement. Dans « The Senate Birth Control Bill », Dewey (1932b/
1985: 388) se demande, par exemple:

Peut-on imaginer quelque chose de plus absurde que le fait que
descliniques soient installées pour soigner les femmes, et qu'un
médecin réputé soit coupable de la commission d’un crime s’il
donnedesinformations surl’emplacement de cescliniques a une
femme qui a besoin de soins?

Enfaisant pression en faveur du projet deloi, il cherche a en élargir
l'attrait en dissipant les accusations selon lesquelles ce dernier serait
trop radical. Il souligne que le projet est conservateur en ceci qu’il
limite les personnes autorisées a donner des informations, seules
le peuvent celles qui sont jugées compétentes, comme le gouverne-
ment, les sociétés médicales, les écoles et les revues. Il prédit que les
générations futures compareront la criminalisation de la diffusion
d’informations scientifiques sur le controle des naissances a I’age des
ténebres, lorsqueles sorcieres étaient pourchassées. Le projet de loi est
également conservateur en ce sens qu’il vise a « préserver la vie et le
bien-étre humains, ceuxdes meres, desenfantsetdesfamilles». Lelibre
accesades formessiires de contrdle des naissances réduirait le besoin
d’avoir recoursadesavortements et diminueraitlesdommages causés
pardescharlatans sans scrupule. Le projet de loi n’oblige pas les oppo-
sants a distribuer des informations sur le controle des naissances et il
n’interdit pas non plus aux groupes de dissuader leurs membres d’uti-
liser des mesures contraceptives. Mais il serait «xnon-américain, non-
démocratique et despotique» que de tels groupes «tentent d’utiliser
la 1égislation pour créer des crimes nouveaux, afin d’imposer leurs
opinions morales particulieres aux autres» (ibid.).

191



192

CONCLUSION

Le féminisme pragmatiste de Dewey présente de nombreuses
facettes, dont quelques-unes seulement ont été explorées dans ce cha-
pitre. Le plus important, c’est qu’il défend la continuité de la théorie
et de la pratique et que la philosophie a selon lui un objectif explici-
tement émancipateur. Reconnaissant que I'expérience est eue avant
d’étreinterprétée, il a astucieusement critiqué le sophisme intellectua-
liste représenté aujourd’hui par les prétentions exagérées de I'épisté-
mologie formaliste, et il a développé un puissant modele de descrip-
tion de ’expérience concréte. Ces positions offrent de nombreuses
ressources pour les analyses féministes contemporaines, tout comme
la théorie féministe contemporaine révele les absences et les échecs
delathéorie pragmatiste antérieure. Les conditions d’arriére-plan du
contexte de compréhension et le fonctionnement de I'intérét sélectif
ouvrent un espace pour la reconnaissance des multiples préjugés
examinés par les féministes. La réflexion sur ces conditions d’arriére-
planrévele également'enracinement delacompréhension humaine
dans les histoires, les valeurs et les relations multiples a travers les-
quellesles personnes sont constituées en interaction avec d’autres. Les
limites du perspectivisme qui découlent de la particularité de chaque
point de vue suggérent également un remede aux féministes prag-
matistes, en ce qu’il exige I'inclusion de la variété des points de vue
comme moyen d’atteindre I'objectivité et fournit donc une justifica-
tion al’inclusion de celles et ceux qui sont traditionnellement exclus.

L’intelligence est explicitement liée a

[...] la libre communication; la méthode de la conférence, de la
consultation, de la discussion, dans laquelle intervient purifi-
cation et mise en commun des résultats nets des expériences de
multitudes de personnes. (Dewey, 1941/1988: 276)



Qu’il ne s’agisse pas d’une exigence triviale, Dewey le souligne, en
pointant que lors de la Seconde Guerre mondiale, au momentouil a
produit I'affirmation ci-dessus,

[...]lescentaines de milliers de personnes qui ont été torturées, qui
sont mortes, qui pourrissent dans des camps de concentration,
nous prouvent que le dialogue peut aussi étre tragiquement
coliteux, et que la démocratie doit nous étre immensément
précieuse afin de pouvoir perdurer. (Ibid.)

La multiplicité des points de vue et les multiples relations consti-
tutives des personnes confortent les féministes dans leur prétention
a apporter a I’exercice philosophique des éclairages qui ont jusqu’a
présent fait défaut et dont I'absence a déformé ce qui est disponible.
Elledonne également de bonnesraisons de mettre de coté les analyses
essentialistes du genre et fournit un modele pour théoriser les rela-
tions multiples par lesquelles nous sommes constitués et qui ont été
déformées par’homophobie, le racisme, le classisme, le colonialisme
etlesexisme. Comme danslescitations ot Dewey lieles conditions de
I’'objectivité dela connaissance aux valeurs démocratiques, son insis-
tance sur le continuum des moyens et des fins effondre délibérément
la distinction entre théorie pure et théorie appliquée. Il apporte ainsi
un soutien a la spécificité des analyses féministes du travail domes-
tique, des relations sexuelles, de I'avortement, de la discrimination
dansl’emploi et de la myriade de situations problématiques que ren-
contrentles femmes danstoute leur diversité, cesanalyses étant autant
d’étapes nécessaires a la théorisation de la réalité et a la réalisation
delajustice.

193



194

BIBLIOGRAPHIE

ADDAMS Jane (1916), The Long Road of Woman’s Memory, New York, Macmillan.

ADDAMS Jane (1964 [1902]), Democracy and Social Ethics, éd. par Anne Firor
Scott, Cambridge, Harvard University Press.

ADDAMS Jane (1981 [1910]), Twenty Years at Hull-House, New York, Signet Classic.

ANTLER Joyce (1987), Lucy Sprague Mitchell, New Haven, Yale University Press.

BEAUVOIR Simone de (1974 [1949]), The Second Sex, trad. et éd. par Howard
Madison Parshley, New York, Vintage.

CHEN Constance M. (1996), « The Sex Side of Life» : Mary Ware Dennett’s Pioneering
Battle for Birth Control and Sex Education, New York, New Press.

CODE Lorraine (1995), Rhetorical Spaces : Essays on Gendered Locations, New York,
Routledge.

DEWEY Jane M. (1939), «Biography of John Dewey », in The Philosophy of John
Dewey, éd. par Paul Arthur Schilpp, Evanston, Northwestern University Press.

DEWEY John (1915), « Letter to Scudder Klyce, July 5, from Huntington, New
York», number 03542, in the Dewey archives of Southern Illinois University,
Carbondale, Illinois. Also «John Dewey to Scudder Klyce», 1915.07.05 (03542),
The Correspondence of John Dewey, vol.1, 1871-1918. Charlottesville, InteLex.

DEWEY John (1920), «Letter to Scudder Klyce, May 8, from Nanking, China»,
number 04621, in the Dewey archives of Southern Illinois University,
Carbondale, Illinois. Also «John Dewey to Scudder Klyce », 1920.05.08 (04621),
The Correspondence of John Dewey, vol. 2,1919-1939, Charlottesville, InteLex.

DEWEY John (1977 [1908]), «Intelligence and Morals», in The Middle Works,
vol. 4, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois
University Press, p.31-49.

DEWEY John (1977 [1909]), « The Influence of Darwinism on Philosophy», in The
Middle Works, vol. 4, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville,
Southern Illinois University Press, p. 3-14.

DEWEY John (1978 [1908]), Ethics, in The Middle Works, vol. 5, éd. par Jo Ann
Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1978 [1911]), «A Symposium on Woman'’s Suffrage [Statement]»,
in The Middle Works, vol. 6, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale &
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p.153-154.

DEWEY John (1980 [1916]), Democracy and Education, in The Middle Works,
vol. 9, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois
University Press.

DEWEY John (1981 [1925]), Experience and Nature, in The Later Works, vol. 1, éd. par
Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1982 [1919]), « Philosophy and Democracy », in The Middle Works,
vol. 11, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois
University Press, p.41-53.



DEWEY John (1984 [1929]), The Quest for Certainty, in The Later Works, vol. 4, éd. par
Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1984 [1930]), « What I Believe », in The Later Works, vol. 5, éd. par Jo
Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press,
p.267-278.

DEWEY John (1985 [1931]), « Context and Thought», in The Later Works, vol. 6, éd.
par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University
Press, p.3-21.

DEWEY John (1985 [1932a]), « Address to the National Association for the
Advancement of Colored People», in The Later Works, vol. 6, éd. par Jo Ann
Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press,
p-224-230.

DEWEY John (1985 [1932b]), « The Senate Birth Control Bill », in The Later Works,
vol. 6, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois
University Press, p.388-389.

DEWEY John (1985 [1932c]), « Education and Birth Control», in The Later Works,
vol. 6, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois
University Press, p.146-148.

DEWEY John (1985 [1932d]), Ethics, in The Later Works, vol. 7, éd. par Jo Ann
Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1987 [1934]), Art as Experience, in The Later Works, vol. 10, éd. par
JoAnn Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

DEWEY John (1988 [1939]), « Creative Democracy: The Task Before Us», in The
Later Works, vol. 14, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville,
Southern Illinois University Press, p.224-230.

DEWEY John (1988 [1940]), « Contrary to Human Nature», in The Later Works,
vol. 14, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois
University Press, p.258-261.

DEWEY John (1988 [1941]), « The Basic Values and Loyalties of Democracy », in
The Later Works, vol. 14, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville,
Southern Illinois University Press, p.275-277.

DEWEY John (1990 [1917]), « War’s Social Results », in The Later Works, vol. 17, éd.
par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University
Press, p.21-25.

DEWEY John (1990 [1930]), «In Defense of Mary Ware Dennett’s The Sex Side
of Life», in The Later Works, vol. 17, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale &
Edwardsville, Southern Illinois University Press, 127.

DuBois William Edward Burghardt (1940), Dusk of Dawn : An Essay Toward an
Autobiography of a Race Concept, New York, Harcourt, Brace.

DuBois William Edward Burghardt (1975), Darkwater : Voices from Within the
Veil. With an introduction by Herbet Aptheker, Millwood, Kraus-Thomson.
DuBoI1s William Edward Burghardt (1980), The Autobiography of W. E. B. Du Bois,

New York, International Publishers.

195



196

FLEXNER Eleanor (1975), Century of Struggle, Cambridge, Mass., Harvard
University Press.

KELLOGG Paul (1969), « Twice Twenty Years at Hull-House », in Allen F. Davis & Mary
Lynn McCree (dir.), Eighty Years at Hull-House, Chicago, Quadrangle Books.

MITCHELL Lucy Sprague (1953), Two Lives, New York, Simon & Schuster.

ROONEY Phyllis (1991), « Gendered Reason: Sex Metaphor and Conceptions of
Reason», Hypatia, 6 (2), p.97-98.

SEIGFRIED Charlene Haddock (1996), Pragmatism and Feminism : Reweaving the
Social Fabric, Chicago, The University of Chicago Press.

SEIGFRIED Charlene Haddock (2001), « Beyond Epistemology: From a Pragmatist
Feminist Experiential Stand-point’», in Nancy Tuana & Sandi Morgen (dir.),
Engendering Rationalities, Albany, State University of New York Press.

SKLAR Kathryn Kish (1998), « Hull House Maps and Papers: Social Science as
Women’s Work in the 1890s», in Helene Silverberg (dir.), Gender and American
Social Science : The Formative Years, Princeton, Princeton University Press.

TAFT Jessie (1915), The Woman Movement from the Point of View of Social
Consciousness, Menasha, Wis., Collegiate Press, George Banta.

WESTBROOK Robert B. (1991), John Dewey and American Democracy, Ithaca,
Cornell University Press.



NOTES

1[NdE.: Ce texte est la traduction de
Seigfried C.H. (1998), «John Dewey’s
Pragmatist Feminism», in Larry A.
Hickman (dir.), Reading Dewey :
Interpretations for a Postmodern
Generation, Bloomington, Indiana
University Press, p.187-216.

© 1998 [Copyright Holder].
Pragmata et les éditeurs de ce numéro
remercient Charlene H. Seigfried de
nous avoir autorisés a traduire son
texte, ainsi que Larry A. Hickman et
les Presses de I'Université d’Indiana/
Indiana University Press d’avoir
également donné leur accord pour
une reprise en francais.]

2 Pour ’explication fournie par
Dewey sur I’expérience comme
interaction entre des personnes et un
aspect du monde en termes de subir
et de faire, voir Art as Experience
(Dewey, 1934/1987: 50-52,137); en
termes d’action et de réalisation,

voir Experience and Nature (Dewey,
1925/1981: 28-30).

3 Dewey utilise une étrange
circonlocution: n’est-il pas vrai que

ce sont les personnes, et non les
habitudes, qui sont retranchées dans
des positions avantageuses ?

4 La condamnation de Dennett

a été annulée par la suite (Dewey,
1930/1990: 127). Voir également Chen
(1996).

5 Bien que Tufts ait écrit le chapitre
sur le mariage, la préface de la
premiere édition a été réimprimeée
avec la nouvelle préface, et il y est
dit qu’en raison des suggestions et
des critiques faites par chacun sur

le travail de 'autre, Dewey et Tufts
considerent que le livre a été écrit
conjointement par 'un et l'autre tout
au long de 'ouvrage.

6 Parmi ces positions réactionnaires,
on peut citer 'imputation de
Iinstabilité du mariage et de la
baisse de la natalité aux nouvelles
possibilités offertes aux femmes
dans le domaine public, ainsi que
d’autres analyses encourageant les
roles stéréotypés des hommes et des
femmes.

197





