
PRÉJUGÉS, 
ALIÉNATION  
ET OPPRESSION

LE PRAGMATISME 
FÉMINISTE DE JOHN 
DEWEY SUR LA QUESTION 
DU GENRE ET DE LA RACE

CHARLENE HADDOCK 
SEGFRIED



Dans ce texte maintenant classique, paru deux ans après 
son livre Pragmatism and Feminism (1996), Charlene 
Haddock Seigfried explore l’intérêt de la philosophie 
de John Dewey pour le féminisme, mais aussi pour 
l’antiracisme. L’autrice ne se concentre pas seulement sur 
l’œuvre de Dewey, et les quelques éléments de féminisme 
pragmatiste que l’on peut y déceler, elle s’attache aussi 
à revenir sur les engagements du philosophe, en les 
replongeant dans leurs contextes historiques, et sans 
escamoter leurs défauts. Elle les relie à la pensée de 
Jane Addams et à son éthique sociale, réévaluant la 
dette que Dewey a contractée, sur bien des questions 
politiques, vis-à-vis des femmes de Hull House, mais 
aussi de Charlotte Perkins Gilman, Lucy Sprague 
Mitchell ou Margaret Sanger. Si elle campe un Dewey 
plutôt féministe, relativement en avance sur son temps, 
Seigfried trace le chemin qu’il reste encore à parcourir 
afin que le pragmatisme devienne pleinement féministe 
et à la hauteur des enjeux actuels, comme elle le précise 
à nouveau, dans un addendum inédit, écrit spécialement 
pour Pragmata, que nous joignons en introduction à la 
traduction du texte initial.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; JOHN DEWEY ; JANE ADDAMS ; ANTIRACISME ; 
PRAGMATISME FÉMINISTE ; FÉMINISME PRAGMATISTE.

* Charlene Haddock Seigfried est professeure émérite de philosophie 
à Purdue University, et membre de la Society for the Advancement of 
American Philosophy (SAAP) [seigfrie[at]purdue.edu].



154

PLAIDOYER EN FAVEUR D’UNE PHILOSOPHIE 
FÉMINISTE PRAGMATISTE

Il ne fait pas le moindre doute que la philosophie pragmatiste 
en général et la philosophie de John Dewey en particulier ne font 
pas partie de la tradition appauvrie du discours que les féministes 
critiquent1. Elle ne fait pas partie de ces philosophies qui peuvent 
« parler du pouvoir de la raison mais pas du pouvoir de l’empathie », 
qui peuvent parler de la connaissance rationnelle mais pas de la com-
préhension apportée par un sens de la compassion, qui prive les senti-
ments de toute rationalité. Elle répond à l’appel de Phyllis Rooney en 
faveur d’une manière de parler « de l’expérience en tant qu’humains 
incarnés », et elle répond au besoin féministe d’une « raison qui donne 
du pouvoir, une raison qui ne requiert pas une force opposée contre 
laquelle elle doit gagner en transcendance » (Rooney, 1991 : 97-98).

L’activisme politique de Dewey incluait le soutien aux nombreuses 
questions concernant les femmes pour lesquelles les féministes fai-
saient campagne à l’époque, notamment le suffrage féminin, le droit 
des femmes à l’enseignement supérieur et à la mixité, le libre-accès 
et la légalisation du contrôle des naissances, des salaires équitables 
et le contrôle des conditions de travail par les travailleurs, tant pour 
les femmes que pour les hommes. Dans ses écrits philosophiques, 
les références explicites aux questions qui touchent différemment 
les femmes ou à la théorie féministe sont sporadiques mais perspi-
caces, et toujours encourageantes, même lorsqu’il critique certaines 
approches féministes pour en privilégier d’autres. Sa perspective 
féministe est étonnamment cohérente avec son pragmatisme. C’est 
surprenant compte tenu de l’absence généralisée de congruence entre 
les théories de la rationalité et de la nature humaine de la plupart des 
philosophes blancs et masculins avec leurs affirmations sur la race, 
l’ethnicité, la classe et les femmes, une chose qui a été explorée et 
documentée au cours de plusieurs décennies de recherche féministe.

PRAGMATA, 2024-7/8 : 152-197



155

La théorie pragmatiste elle-même fournit de solides ressources 
pour la pensée féministe, car nombre de ses positions répondent aux 
intérêts et aux débats féministes actuels. Parmi ces positions, le plura-
lisme et le perspectivisme du pragmatisme vont au-delà de la théorie  
et prônent l’inclusion effective de points de vue réellement divers, 
y compris ceux qui relèvent des différences de classe, de couleur, 
d’ethnicité et de genre, comme condition préalable à la résolution 
de situations problématiques, qu’il s’agisse de questions politiques, 
économiques, épistémologiques ou éthiques. Cette position réunit 
les intérêts féministes antérieurs pour les styles de leadership non 
hiérarchiques et la « voix féminine » avec des reconnaissances plus 
récentes de la diversité des femmes et de la complexité des identités  
multiples au-delà du genre, ainsi que des engagements à « laisser 
parler les subalternes ». La compréhension pragmatiste des processus 
de développement caractéristique des personnes qui interagissent 
de manière dynamique avec leur environnement physique et social  
dissout un nœud de problèmes typiques des controverses sur les théo-
ries féministes du point de vue (stand point) et résout l’oscillation 
entre l’affirmation du sujet individuel comme entité prométhéenne 
originale ou comme construction sociale passive.

La conception complexe et nuancée de l’expérience et de son rôle 
dans les questions de compréhension et de recherche, qui sous-tend 
le rejet par Dewey du tournant épistémologique, ouvre une toute nou-
velle approche des problèmes de la connaissance et de la réalité (voir 
Seigfried, 2001). L’explication deweyenne du caractère interactif de 
l’expérience, à la fois passive et active, subjective et objective, permet 
aux féministes d’échapper aux faux dualismes générés par la tendance  
contemporaine à réduire la philosophie à l’épistémologie et à déli-
miter nettement un domaine privilégié de la théorie, distinct de ses 
applications dans le monde réel. Le débat improductif entre réalisme 
et interprétativisme peut être ignoré. Nous n’avons pas à défendre 
une version de l’épistémologie empiriste pour fonder objective-
ment les affirmations des femmes sur la réalité, ni une version de la 
déconstruction postmoderniste de la vérité et de son hypothèse de 



156

l’autoréférentialité des textes pour reconnaître le caractère subjectif 
de la compréhension, dont le déni a contribué à rejeter la validité des 
expériences et des perspectives des femmes.

Cependant, le vaste corpus d’études féministes sur le rôle expli-
cite et implicite du genre à tous les niveaux de l’organisation sociale, 
culturelle, économique, politique, religieuse et intellectuelle, enri-
chit, critique et transforme les théories pragmatistes. La conversion 
par Dewey d’un engagement en faveur de la démocratie sociale en un 
programme émancipateur, qui affecte tous les aspects du dévelop-
pement individuel et social de l’homme, devient plus solide et plus 
efficace dans la mesure où elle prend en compte les obstacles à l’in-
clusion, mis en lumière par la recherche féministe sur le racisme, le 
classisme, le sexisme et l’homophobie. Il reconnaissait que la démo-
cratie ne peut fonctionner que là où il y a foi dans les individus en 
tant que ressources uniques, et non dans les visions supérieures des 
élites qui revendiquent un accès privilégié à la réalité. Les individus 
ne se développent et ne s’épanouissent en tant que personnes que 
dans l’interaction avec les autres membres de la société. Il a montré 
comment ces perspectives exigent à leur tour une nouvelle concep-
tion de l’intelligence, qui est en fait une nouvelle psychologie, qui 
démontre que l’autonomie ne peut se développer que dans des situa-
tions d’interdépendance et que l’apprentissage exige de prêter atten-
tion à la manière dont les personnes qui nous entourent utilisent les 
choses en vue de parvenir à des conséquences escomptées. Il signale 
également le rejet du modèle de la vérité comme correspondance et 
comme fonction de déduction a priori au profit d’un modèle d’en-
quête sympathique sur des conditions réellement problématiques et 
conduisant à des conséquences désirées. L’idéal démocratique pour-
suivi par Dewey, qui consiste en la reconnaissance que l’accomplis-
sement par les individus de leur propre liberté et de leur prospérité 
requiert l’accomplissement de ces objectifs par tous, ne peut être 
obtenu sans « l’articulation consciente des tendances véritablement 
modernes » (Dewey, 1908/1977 : 40) qui informent la situation dans 
laquelle nous nous trouvons.



157

Bien qu’il ait analysé nombre de ces tendances dans ses écrits 
ultérieurs, Dewey a déclaré en 1908 qu’une telle compréhension des 
conditions actuelles de la vie n’avait pas encore été réalisée de manière 
satisfaisante et que, jusqu’à ce qu’elle le soit, l’éthique qui caractérise 
nos vies demeurait également non décrite (ibid.). Les philosophes 
féministes ont fait de grands progrès dans l’exploration des contextes 
concrets qui influencent la réflexion philosophique. Elles ont montré 
comment des hypothèses non examinées de supériorité sexuelle, 
raciale et de classe ont déformé les affirmations sur la réalité et 
affecté négativement la vie et les opportunités des membres exploités  
de la société. Elles n’ont donc pas échappé aux critiques de ceux qui 
s’imaginent qu’elles expriment elles-mêmes un point de vue venu de 
nulle part et qui, par conséquent, critiquent sévèrement la théorie  
féministe parce qu’elle développe justement de telles analyses des 
situations culturelles, économiques et politiques actuelles et montre 
comment la pensée philosophique est biaisée par les hypothèses non 
analysées qui informent ces divers modes de vie (voir Code, 1995).

Parce que la philosophie de Dewey s’intéressait également à l’expé-
rience humaine concrète, tant dans sa spécificité que dans sa généra-
lité, il a également dû se défendre contre ceux qui « semblent accepter 
le dogme d’une conception immaculée des systèmes philosophiques » 
et pensent qu’il est « désobligeant de rapporter un ensemble d’idées 
philosophiques à la vie sociale et à la culture de leur époque » (Dewey, 
1931/1985 : 17). La philosophie pragmatiste, telle qu’envisagée et prati- 
quée par Dewey, est donc poursuivie, approfondie et élargie par les 
théoriciennes féministes qui lient la connaissance à l’action, consi-
dèrent que le but de la pensée est l’émancipation, reconnaissent les 
multiples conditions qui affectent la compréhension, démontrent 
comment une rationalité désincarnée déforme plutôt qu’elle ne révèle 
le monde dans lequel nous nous trouvons, mais aussi reconnaissent 
le caractère interprétatif de l’expérience et, par conséquent, dégon-
flent les affirmations sur la nature de la réalité en tant que telle et déve-
loppent à la place des critères intellectuels moralement responsables 
pour évaluer des affirmations spécifiques sur des réalités particulières.



158

LES PREMIÈRES GÉNÉRATIONS DE 
FÉMINISTES PRAGMATISTES

En 1949, dans Le Deuxième sexe, Simone de Beauvoir (1949/1974 : 
xxii) arguait que l’une des raisons pour lesquelles les femmes ne s’orga- 
nisaient pas pour contester la souveraineté masculine était qu’elles 
n’avaient pas de passé, pas d’histoire, pas de solidarité de travail et 
d’intérêt comparable à celle du prolétariat. Mais, dans le même livre, 
elle a commencé à retrouver un tel passé, comme l’avait fait Jane 
Addams dans The Long Road of Woman’s Memory (1916), écrit plus de 
trente ans auparavant. Désormais, nous avons la preuve que les géné-
rations précédentes de femmes qui étudiaient la philosophie pragma-
tiste y ont trouvé des ressources pour leur propre émancipation et que 
les femmes ont contribué à la théorie et à la pratique pragmatistes. 
Avant même que Dewey ne s’installe à Chicago et n’inaugure une 
école de pensée pragmatiste, Addams l’avait invité à siéger au conseil 
d’administration de la Hull House Settlement, qu’elle avait fondée 
avec Ellen Gates Starr, et ils travaillaient ensemble pour lutter contre 
l’exploitation civique et industrielle des immigrants qui affluaient  
à Chicago au tournant du siècle. Ils ont collaboré au travail et aux dis-
cussions dans le settlement et se lisaient l’un l’autre.

Les premières générations de femmes à étudier la philosophie 
pragmatiste y ont trouvé deux aspects particulièrement stimulants 
(empowering). Le premier est le principe pragmatiste selon lequel 
la théorie naît de l’expérience et doit lui rendre des comptes. Cela a 
changé le sujet de la philosophie, qui n’est plus la répétition continue 
des travaux de générations mortes depuis longtemps et le formalisme 
de la résolution de problèmes basés sur des considérations purement 
logiques, mais s’intéresse aux « perplexités, aux troubles et aux pro-
blèmes de la période au cours de laquelle une philosophie voit le jour » 
(Dewey, 1931/1985 : 17). Ce changement d’orientation leur a également 
permis de faire confiance à leurs propres expériences comme point 
de départ de leur réflexion, même lorsque celles-ci contredisaient les 
idées reçues de l’époque. L’autre principe était que le but de l’enquête 



159

sur l’expérience n’était pas de la dupliquer, mais d’interroger les situa-
tions problématiques afin de les résoudre de manière satisfaisante. 
Toutes les résolutions ne sont pas satisfaisantes, car toutes ne rem-
plissent pas le critère de Dewey d’une expérience achevée, c’est-à-dire 
une expérience qui est l’accomplissement de notre être en interaction 
avec les conditions de l’existence, un état temporaire d’harmonie qui 
est en même temps le prélude à de nouvelles interactions enrichis-
santes (Dewey, 1934/1987 : 23 ; voir aussi 42-44 et 142-145). Parce que 
l’expérience est une transaction entre les organismes et leur environ-
nement physique et social, de telles résolutions sont un moyen de 
croissance pour le self, ainsi qu’un moyen de transformer des situa-
tions oppressives en situations libératrices.

La méthode expérimentale du pragmatisme sape le conservatisme 
qui cherche à préserver les anciens standards en dépit des conditions 
changeantes. Selon Dewey,

ce qui est nécessaire, c’est un examen intelligent des consé-

quences qui sont effectivement produites par les institutions 

et les coutumes héritées, afin qu’il puisse y avoir une considé-

ration intelligente des façons dont elles doivent être intention-

nellement modifiées en vue de la génération de conséquences 

différentes. (Dewey, 1929/1984 : 218)

Les femmes de différents groupes ethniques et classes sociales, 
ainsi que d’autres groupes dont la vie était sévèrement limitée par les 
conventions et qui subissaient de plein fouet les préjugés sexistes, eth-
niques et raciaux, ont trouvé une ressource puissante dans une position  
philosophique qui remettait en question plutôt qu’elle ne justifiait  
les conventions et dont l’objectif était de transformer les conditions 
données afin de mieux répondre aux justes besoins des individus  
et des communautés. En réfléchissant aux conséquences pour la 
pensée du modèle évolutionniste darwinien, les pragmatistes ont 
compris qu’une métaphysique de l’être ne pouvait plus être défendue 
dès lors que l’on reconnaissait la prégnance de la temporalité. Réussir  



160

à comprendre les choses telles qu’elles sont, par exemple, nécessite un 
examen préalable de la manière dont elles sont apparues et se poursuit 
par un intérêt pour la manière dont elles vont évoluer. L’anticipation 
soigneuse des résultats que nous avons contribué à produire, et non 
l’exactitude de la représentation, est l’objectif de la connaissance.

Mais qu’est-ce que les femmes ont apporté à leurs réflexions qui 
découlaient de leur situation particulière et la remettaient en ques-
tion ? Lucy Sprague Mitchell est un exemple d’étudiante en licence 
qui a laissé la preuve que ses expériences étaient en désaccord avec 
ce qu’elle entendait en cours de philosophie. J’ai découvert son nom 
en cherchant à savoir si, en tant que femme pour qui le pragma-
tisme était une ressource inestimable pour développer une théorie 
et une pratique féministes, j’avais des prédécesseurs. L’enseignement 
supérieur pour les femmes était encore l’exception plutôt que la 
règle lorsque Mitchell est entrée dans la classe de 1900 à Harvard 
Annex, le programme de Harvard qui leur était réservé, l’ancêtre du 
Radcliffe College. Elle a étudié avec William James, Josiah Royce, 
George Santayana, Hugo Munsterberg et George Palmer et a été la 
seule de sa classe à recevoir la mention très bien en philosophie. Je n’ai  
pas été surprise d’apprendre que, dans un essai écrit pour Royce, elle 
avait rejeté le sujet isolé qu’est le connaissant (knower) parce qu’il était 
solipsiste, et qu’elle plaidait plutôt en faveur d’un self relationnel.  
Mais j’ai été intriguée par son rejet du libre arbitre dans un autre 
article. Reconnaissant que sa croyance dans le déterminisme était 
en désaccord fondamental avec les croyances de Royce et de Palmer, 
elle a également nié que la réalité était en fin de compte bienveillante 
et rationnelle, et a affirmé au contraire que « la réalité du mal et de 
la déception » était l’une de ses « croyances les plus solides » (Antler, 
1987 : 62).

Mitchell, qui devint l’amie à vie de John Dewey, l’avait déjà ren-
contré, ainsi que sa femme Alice et Jane Addams à Chicago, elle avait 
lu tous les écrits de John Dewey sur l’éducation, suivait avidement 
le travail d’Addams et assista plus tard aux conférences de Dewey au 



161

Teacher’s College de l’Université de Columbia. Je ne sais pas si les 
positions exprimées dans ses essais de licence se sont perpétuées dans 
son travail de pionnière de l’enseignement supérieur pour les femmes 
et de l’éducation progressiste, mais son sentiment de jeunesse d’être 
déterminée par des conditions sur lesquelles elle n’exerçait que peu 
de contrôle et sa reconnaissance de l’omniprésence du mal et de la 
déception ne reflètent pas le méliorisme optimiste associé d’ordi-
naire à la philosophie pragmatiste. Ces positions sont plus caractéris-
tiques des expériences des membres marginalisés de la société dont 
les choix sont sévèrement limités et qui subissent le poids de condi-
tions sociales, économiques et physiques défavorables. Mitchell était 
privilégiée par son statut de classe supérieure et sa richesse, mais elle 
était toujours soumise aux limites imposées par les traditions patriar-
cales de la vie familiale. Elle a souffert de la tuberculose pendant ses 
années d’études, mais, après avoir obtenu son diplôme et bien que 
souffrant elle-même d’une maladie chronique, elle a assumé son rôle 
de fille dévouée et s’est occupée de sa mère jusqu’à la mort de cette 
dernière des suites de la tuberculose, puis a continué à s’occuper de 
son père, malade et despotique.

Le sentiment de frustration qu’elle a éprouvé, en grandissant sous 
la contrainte permanente d’un foyer autoritaire et en ajournant ses 
propres objectifs pour répondre aux besoins des autres, se heurte au 
méliorisme, à la possibilité créatrice et à l’ouverture sur l’avenir qui 
caractérisent la philosophie pragmatiste. Sa situation, comme celle 
de W. E. B. Du Bois, qui a étudié la philosophie à Harvard dix ans plus 
tôt que Mitchell, illustre les changements perturbateurs de l’attitude, 
du ton et de sujet qui se produisent lorsque le pragmatisme est abordé 
du point de vue de ceux qui se distinguent de la norme par leur sexe, 
leur race ou leur classe. Dans son discours inaugural prononcé en 
1890, par exemple, Du Bois déclare que « dire d’une telle nation qu’elle 
se trouve sur le chemin de la civilisation est une contradiction dans 
les termes, c’est une farce et un mensonge sachant que le principe 
d’un tel système de culture humaine est l’ascension d’une race sur 
les ruines d’une autre » (Du Bois, 1980 : 146-147). Les commentateurs 



162

blancs étaient prédisposés à qualifier ces points de vue d’« amers » et 
à s’indigner de leur militance (Aptheker in Du Bois, 1975 : 14). Mais de 
tels sentiments révèlent les limites de leur conscience du caractère 
endémique des relations injustes dans la société américaine. Leur 
manque de compréhension des souffrances causées par le racisme 
révèle involontairement leur position privilégiée en tant que Blancs. 
Des points de vue aussi marginalisés que ceux exprimés par Mitchell 
et Du Bois ne sont cependant pas nécessairement opposés au ton plein 
d’espoir de la foi pragmatique dans la reconstruction. Au contraire, 
un tel programme d’émancipation peut résonner avec une force parti- 
culière pour ceux qui sont traditionnellement exclus ou opprimés, 
comme Mitchell (1953 : 74) l’a reconnu lorsqu’elle a déclaré que Dewey 
l’avait libérée des attitudes patriarcales de son père, et comme cela 
est évident dans les appels de Du Bois en faveur de la social-démo-
cratie (1975 : 134-159).

PRÉJUGÉS, ALIÉNATION ET OPPRESSION

Pour une interprétation féministe de Dewey, il est essentiel de 
déterminer s’il a reconnu et condamné la discrimination sexuelle, 
de classe et raciale et si sa philosophie pragmatiste peut prendre en 
compte les personnes marginalisées et les perspectives aliénées. 
Quelles ressources a-t-il à offrir pour surmonter cette aliénation et 
cette discrimination et pour changer les conditions sociales, écono-
miques et politiques qui les ont engendrées ? Au fil des ans, les écrits 
politiques de Dewey se sont de plus en plus radicalisés en réponse 
à la poursuite de la guerre, à la Grande Crise, à l’intransigeance des 
forces économiques et politiques bien établies et à la virulence crois-
sante du discours public. Mais tous ses écrits témoignent d’une prise 
de conscience des effets négatifs des croyances et pratiques injustes 
du passé et d’un désir de développer les ressources nécessaires pour 
que tous, et en particulier ceux qui sont actuellement exclus, puissent 
surmonter ces obstacles et contribuer à un avenir meilleur, tant pour 
eux-mêmes que pour les autres.



163

Dewey soutient que la réflexion commence par la situation exis-
tentielle de l’expérience quotidienne. Il cherche délibérément à saper 
la pratique dominante qui consiste à philosopher dans le vide, comme 
si la rationalité était une caractéristique des esprits désincarnés, non 
affiliés aux autres et non affectés par la société. Il invente le terme 
de « corps-esprit (body-minds) » pour souligner que le sentiment 
joue un rôle essentiel dans la compréhension humaine. Parce que 
nous avons la capacité de sentir, nos réponses aux environnements 
naturels et sociaux sont sélectives. Notre sensibilité à l’utile et au 
nuisible dans notre environnement se traduit par une anticipation 
des conséquences et une prévoyance ( foresight) intelligente. Les sen-
timents révèlent et nous orientent donc vers des caractéristiques 
objectives de l’expérience. Ils sont également influencés par les expé-
riences et les croyances passées : « Le confort ou l’inconfort, la fatigue 
ou l’exaltation, résument implicitement une histoire dans laquelle 
[…] le passé peut être démêlé et rendu explicite. » (Dewey, 1925/1981 : 
196-197). De tels sentiments révèlent plus que l’histoire personnelle 
d’un individu particulier, car « l’expérience est déjà recouverte et satu-
rée par les produits de la réflexion des générations passées et des 
âges révolus » (ibid. : 40). Même les expériences qui semblent propres  
à chacun sont remplies d’interprétations héritées.

Les biais sélectifs dans les interactions avec les environnements 
sociaux et physiques sont inévitables, et c’est pourquoi « la philoso-
phie est une critique des préjugés ». Aucun d’entre nous n’échappe 
aux biais, car « l’intérêt, comme le subjectif, est après tout l’équivalent  
de l’individualité ou de l’unicité (uniqueness) » (Dewey, 1931/1985 : 
15). Être une personne, un centre d’action individuel, c’est subir et 
appréhender activement le monde dont on fait partie d’une manière 
unique. Ces épreuves et ces actions (these undergoings and doings) 
sont l’expression d’une histoire, d’habitudes et de perspectives2. Une 
réflexion critique est nécessaire pour déterminer si ces interprétations 
héritées, soudées aux matériaux basiques de l’expérience de première 
main, aboutiront à une compréhension plus complète et plus riche 
de notre situation, ou si elles l’appauvriront en la déformant. L’une 



164

des grandes tâches de la philosophie est donc de nous émanciper 
des préjugés (Dewey, 1925/1981 : 40). La philosophie pragmatiste de 
Dewey est donc alliée à d’autres théories émancipatrices, telles que 
le féminisme, qui visent à exposer les préjugés et travaillent à donner 
du pouvoir (empower) aux opprimés.

Mais si ses analyses révèlent l’omniprésence de biais inconscients, 
dont certains sont utiles et d’autres néfastes, Dewey pense néanmoins 
que « l’insincérité et l’hypocrisie délibérées sont rares ». Ce qui semble 
être de l’hypocrisie est le plus souvent le reflet de la difficulté que 
nous avons à intégrer de manière cohérente la théorie et la pratique, 
les attitudes et les réponses (Dewey, 1929/1984 : 224). Son manque de 
suspicion à l’égard des motivations d’autrui l’amène à sous-estimer 
l’étendue et la profondeur de la misogynie, du racisme, de l’homo-
phobie et du classisme dans les habitudes personnelles et les insti-
tutions sociales, et à négliger le développement d’un compte rendu 
des aspects les plus irrationnels de l’entendement humain et de l’uti-
lisation du pouvoir. Cela a des conséquences paradoxales pour son 
analyse des questions féministes.

D’une part, le fait que Dewey comprenne que l’intérêt sélectif joue 
un rôle nécessaire dans notre capacité à organiser nos expériences de 
manière satisfaisante, même lorsque l’organisation est intellectuelle, 
le motive à développer une méthodologie d’enquête qui tienne compte 
de ce biais. Reconnaissant que nous ne pouvons pas atteindre l’im-
partialité simplement en le voulant, il fait de l’inclusion des autres 
dans les processus de prise de décision une condition de l’objectivité. 
Il n’est pas seulement moralement répréhensible de refuser d’inclure 
dans les délibérations qui affectent leur vie les membres de la société 
qui sont considérés comme inférieurs. C’est également une erreur 
intellectuelle de supposer que limiter les points de vue à ceux d’une 
supposée élite intellectuelle permettrait d’atteindre plus adéquate-
ment l’objectivité exprimée dans la résolution de situations problé-
matiques que ne le ferait une approche plus inclusive. Dewey fait éga-
lement de l’émancipation des préjugés une préoccupation centrale 



165

de la philosophie pragmatiste et une partie nécessaire des mesures  
à prendre pour accomplir son objectif de reconstruction de la société.

D’autre part, après avoir reconnu les sources de l’oppression dans 
l’intention des élites dirigeantes de préserver leur pouvoir et après 
avoir mis en évidence les effets négatifs que cela a eus en théorie et 
en pratique, il ne parvient pas à rendre compte du rôle que le pouvoir 
joue dans les affaires humaines. Il semble curieusement peu intéressé 
à rendre compte de la virulence des préjugés et de leur persistance, 
ou à explorer en détail comment ils altèrent la vie de ceux qui en sont 
victimes. En situant les conflits dans des approches différentes de la 
vie et non dans des luttes pour le pouvoir, il sous-estime souvent ce 
qui est nécessaire pour les surmonter. Il semble penser qu’une fois 
que quelqu’un a participé à un processus rationnel d’enquête, il ne 
persistera pas à s’accrocher à des préjugés ou à un pouvoir unilatéral.  
Je ne prétends pas qu’il ignore les forces qui s’opposent à la libération  
personnelle et sociétale – bien au contraire –, mais seulement que 
ses analyses ne vont souvent pas assez loin.

Dewey attribue parfois l’intransigeance à la force de l’habitude qui 
tend à conserver et à renforcer les modèles de comportement tradi-
tionnels longtemps après qu’ils ont cessé d’être intellectuellement jus-
tifiés. Il relie constamment les dualismes traditionnels qui déforment 
encore les réflexions philosophiques contemporaines aux origines de 
la philosophie au sein d’une ancienne classe dirigeante grecque dont 
les loisirs étaient sécurisés par le travail des esclaves. Il cherche donc 
à démanteler les hypothèses qui permettent à ces croyances oppres-
sives de maintenir leur emprise sur nous, mais il n’aborde pas les 
moyens par lesquels le pouvoir en place a été sécurisé en premier lieu. 
À d’autres moments, il localise la source de l’oppression dans l’écono-
mie capitaliste. Il soutient que le rejet délibéré des normes morales 
comme base de la prise de décision économique dans les pays indus-
trialisés est responsable de la situation injuste dans laquelle nous nous 
trouvons. Il reproche également aux philosophes moraux de placer 
les considérations économiques « à un niveau inférieur à celui de la 



166

morale ou de la politique » (Dewey, 1929/1984 : 225). Ils commettent 
une grave erreur car

[…] la vie que mènent réellement les hommes, les femmes et les 

enfants, les possibilités qui leur sont offertes, les valeurs dont ils 

sont capables de jouir, leur éducation, leur participation à toutes 

les choses de l’art et de la science, sont principalement détermi-

nées par les conditions économiques. (Ibid.)

Il n’approfondit cependant pas suffisamment les sources de  
l’oppression pour réfléchir à la raison pour laquelle la nécessité de 
développer et de consolider son propre pouvoir est si souvent comprise 
comme exigeant de le dénier aux autres. L’optimisme initial que j’ai 
ressenti en découvrant des références à la subordination des femmes 
dans des endroits jusque-là insoupçonnés des écrits de Dewey a sou-
vent été suivi d’un sentiment de déception parce que les exemples 
étaient utilisés pour illustrer un autre point et n’étaient pas introduits 
dans le but d’approfondir une analyse féministe. Dans Democracy 
and Education, par exemple, Dewey critique la séparation théorique 
d’Aristote entre le domaine de la pratique et le domaine de l’intellec-
tuel parce qu’une telle position métaphysique légitime et étend un 
ordre social inégal et injuste (Dewey, 1916/1980 : 260-270). Il attribue le 
dualisme hiérarchique d’Aristote au fait que ce dernier écrivait à une  
époque où la plupart des hommes et toutes les femmes étaient canton-
nés à des tâches subalternes et servaient de simples moyens pour les 
fins intellectuelles d’autres personnes. L’objectif explicite de Dewey 
est de promouvoir la démocratie sociale et les pratiques et théories 
éducatives nécessaires pour y parvenir. Il encourage donc le dévelop-
pement d’un programme d’études qui utilise l’intelligence et la théo-
rie comme « un guide de pratique libre pour tous ». Tant son compte 
rendu génétique de l’origine de la séparation de la théorie et de la 
pratique dans les inégalités de classe et de genre que son intention 
libératrice de transformer l’éducation pour qu’elle soit inclusive sont 
des positions féministes qui valent la peine d’être développées. Elles 
sont cependant insuffisantes dans la mesure où elles ne nomment 



167

pas l’appropriation patriarcale du travail des esclaves et des femmes 
comme une forme d’exploitation ou d’oppression et ne cherchent pas  
à explorer comment les classes laborieuses et les femmes sont affectées  
par cette oppression. Ces analyses explicites sont nécessaires pour 
que ses recommandations visant à surmonter la séparation illicite 
entre la théorie et la pratique soient effectives.

Ces forces et ces faiblesses sont illustrées par deux discours de 
Dewey dans lesquels il aborde directement les questions de discrimi-
nation, l’un concernant le sort des Noirs et l’autre soutenant le droit 
de vote des femmes. Dans son « discours à la National Association 
for the Advancement of Colored People (Association nationale pour 
l’avancement des personnes de couleur) » en 1932, Dewey reconnaît la 
plus grande discrimination et la plus grande souffrance que les Noirs 
endurent au milieu de la Grande Crise, mais il pense qu’il s’agit d’une 
différence quantitative plutôt que qualitative. Il leur dit que les Noirs 
en tant que groupe ont sans aucun doute

[…] souffert plus qu’aucun autre groupe, plus fortement, plus 

intensément. Vous êtes sans aucun doute les premiers à perdre 

votre emploi et les derniers à être embauchés. Pour surmonter 

la crise en cours, vous êtes sans aucun doute les derniers à avoir 

une opportunité égale de bénéficier d’un quelconque soutien 

ou d’un quelconque travail public constructif. Mais il n’en reste 

pas moins que les causes dont tous souffrent sont les mêmes. 

(Dewey, 1932a/1985 : 225)

Comme Marx, il pense que l’économie est la cause fondamentale 
du racisme et du classisme, que ceux qui détiennent les commandes 
politiques et économiques consolident leur pouvoir en encourageant 
la suspicion et la division parmi les pauvres de la classe ouvrière.  
La solution consiste à créer une coalition entre tous les groupes mino-
ritaires, qui devrait rompre avec les deux partis nationaux et créer un 
troisième parti « qui aidera à apporter la reconstruction sociale et éco-
nomique, dans l’intérêt d’une société coopérative et humaine » (ibid. : 



168

230). Avec la fin de l’esclavage économique, toutes les autres formes 
d’esclavage seront également éliminées.

Cet aveuglement face à la virulence des préjugés raciaux – exacerbés  
sans doute par la grave crise économique – rend l’analyse du problème 
et les suggestions de Dewey pour le résoudre moins efficaces qu’elles 
ne pourraient l’être. Dewey dit au public de la NAACP :

Je soumets à votre attention ce que je proposerais à n’importe 

quel groupe blanc qui est lui aussi désavantagé, puisque les diffi-

cultés fondamentales que vous partagez tous ne passent pas par 

la couleur ou une quelconque autre chose.

Mais il dit ensuite qu’elles sont dues à une seule chose :

Pourquoi avez-vous été maintenu en esclavage, si ce n’est pour 

des raisons économiques ? Qu’est-ce que l’esclavage, si ce n’est 

une manifestation du mobile du gain privé ? Pourquoi le déni 

de la liberté civile, de l’égalité culturelle continue-t-il, si ce n’est 

comme une conséquence de l’oppression économique dont vous 

avez souffert ? (Ibid. : 229-230)

Ces répercussions économiques sont si dévastatrices parce qu’elles 
mettent l’accent sur la concurrence :

Quel est l’ordre économique dans lequel nous vivons aujourd’hui, 

si ce n’est celui de la concurrence ? Fondamentalement, les désa-

vantages, ou les inégalités – civiles, politiques et culturelles – du 

groupe de couleur, de tous les groupes défavorisés de ce pays, 

existent parce que nous vivons dans un ordre concurrentiel qui, 

parce qu’il est concurrentiel, dresse l’homme contre l’homme, le 

frère contre le frère, tel groupe contre tel autre groupe. (Ibid. : 229)



169

Il nie que le racisme soit le problème fondamental des Noirs, attri-
buant la cause de l’esclavage, de la persécution et de la négation des 
libertés civiles à l’oppression économique capitaliste. Il soutient que

dans une société qui est économiquement et industriellement 

organisée comme la nôtre, ceux qui veulent les plus grands profits,  

le monopole, le pouvoir et l’influence que l’argent fournit ne 

peuvent l’obtenir qu’en fomentant suspicion, antipathie et divi-

sion au sein de la masse du peuple. (Ibid. : 230)

Ils sécurisent leur propre pouvoir en opposant les groupes défavo-
risés les uns aux autres. Il reconnaît que les Noirs ont été plus discri-
minés que d’autres, mais pense qu’ils ne font que subir plus intensé-
ment ce que tous les groupes de travailleurs subissent. La crise aurait 
révélé une communauté d’intérêts entre tous les groupes minori-
taires et opprimés du pays, mais ces derniers n’ont pas encore compris  
qu’ils souffrent d’une victimisation commune. Seule une coalition de 
groupes minoritaires et défavorisés peut efficacement défier les pou-
voirs politiques et économiques en place. 

Un ordre économique et social coopératif est le seul genre d’ordre 

porteur d’une réelle possibilité d’égalité entre les êtres humains, 

sans considération de race, de couleur, de religion, ou d’autres 

choses encore pareillement instrumentalisées pour diviser le 

peuple et faire en sorte que quelques-uns monopolisent privi-

lèges, pouvoir et influence. (Ibid.)

Je conviens qu’un ordre social économique coopératif qui brise le 
monopole des privilèges et du pouvoir serait un moyen puissant dans 
l’avancement de la lutte des Noirs à de nombreux niveaux. Je suis éga-
lement d’accord avec la condamnation de l’exploitation capitaliste 
par Dewey et avec son insistance sur l’importance pour les groupes 
assujettis de s’unir afin de combattre l’oppression. Mais la situation 
économique des Noirs ne permet pas à elle seule de répondre aux 
questions suivantes : pourquoi sont-ils craints et méprisés et pourquoi 



170

sont-ils l’objet de discriminations en matière d’emploi et de logement ? 
Pourquoi sont-ils les derniers embauchés et les premiers licenciés ?  
Pourquoi sont-ils le plus souvent au bas de l’échelle dans toute situation 
de concurrence, ou pourquoi sont-ils en général les boucs émissaires 
des crimes et troubles sociaux ? La création de coalitions parmi les 
groupes défavorisés est un moyen précieux pour s’opposer avec succès 
à un pouvoir politique et économique établi, mais il est peu probable 
que cela se produise dans un climat de haine et de discrimination.

Dans un autre forum politique, Dewey partage la conviction 
d’Addams selon laquelle l’argument le plus fort en faveur du suffrage 
féminin est qu’il est nécessaire pour parachever le mouvement démo-
cratique. En 1911, Dewey déclare dans « A Symposium on Woman’s 
Suffrage » (1911/1978) qu’à moins qu’elle ne soit parachevée, les maux 
dus à l’état imparfait de la démocratie seront attribués à la démocratie  
elle-même. En réponse à quatre questions adressées à chacun des 
intervenants du symposium, il affirme qu’il est réactionnaire de mettre 
des limites, telles que des restrictions morales ou patrimoniales,  
à l’accès des femmes au vote. Il rejette clairement tout double standard 
en matière de moral, en soutenant que si le standard de moralité des 
hommes n’affecte pas leur droit de vote, celui des femmes ne devrait 
pas non plus être affecté. De plus, les restrictions en matière de pro-
priété ne font que renforcer la forte influence que les détenteurs du 
pouvoir économique exercent déjà sur le gouvernement. Ce sont les 
masses – les pauvres – qui ont le plus besoin de la protection du bul-
letin de vote. Comme Du Bois l’affirme avec force à propos des Noirs 
dans Dusk of Dawn (1940), les tests d’alphabétisation sont également 
sans pertinence pour déterminer l’intelligence sociale et politique.

Dewey ne pense pas que les méthodes militantes soient nécessaires 
pour obtenir le suffrage des femmes en Amérique, et il ne serait donc 
pas judicieux de les utiliser. La vie politique anglaise, en revanche, 
n’évolue que sous une forte pression et, dans ces conditions, « les 
femmes avaient certainement besoin d’un moyen de montrer qu’elles 
étaient sérieuses ». Cette analyse ne tient pas compte de la raison pour 



171

laquelle l’octroi du droit de vote aux femmes, une extension du droit 
de vote qui est pourtant si manifestement conforme aux principes 
démocratiques que professent les Américains, a fait l’objet d’une résis-
tance si féroce pendant si longtemps en Amérique, ni de la raison pour 
laquelle les femmes devaient patiemment continuer à utiliser, année 
après année, des tactiques qui, de toute évidence, ne réussissaient pas. 
Quelques incidents parmi tant d’autres dans les années qui suivirent 
les remarques de Dewey peuvent donner un aperçu de ce à quoi les 
femmes étaient confrontées, comme la complicité des brasseurs dans 
la fraude éhontée du comptage des voix lors du référendum sur le suf-
frage de 1912 dans le Michigan, un vote contre le suffrage qui n’a pas 
été annulé « malgré l’énorme tollé public et les tentatives du gouver-
neur d’assurer un comptage équitable » ; la quasi-émeute provoquée 
par une marche en faveur du suffrage organisée par Alice Paul, Crystal 
Eastman, Mary Beard et d’autres la veille de l’investiture de Woodrow 
Wilson, au cours de laquelle il a fallu des troupes de cavalerie et un 
mur de protection formé par des étudiants volontaires du Maryland 
Agricultural College afin de permettre aux marcheuses de se frayer un 
chemin au milieu d’une foule hostile et railleuse ; et le rapport de Carrie 
Chapman Catt au conseil d’administration de la National American 
Woman Suffrage Association, en 1916, selon lequel « la première orga-
nisation anti-suffrage d’importance à avoir été créée dans le Sud l’a 
été en Alabama, avec le slogan suivant : “Home Rule, States Rights and 
the National Suffrage Association” » (Flexner, 1975 : 268, 272-273, 284).

Dans ces écrits et dans d’autres, Dewey s’oppose systématiquement  
à l’assujettissement des femmes, des minorités raciales, ethniques 
et autres, et de la classe ouvrière, et plaide pour leur émancipation et 
leur pleine participation à la société. Il pense que ces objectifs peuvent 
être atteints par la persuasion rationnelle, la formation de coalitions, 
la volonté d’utiliser la méthode expérimentale et, en cas d’échec, par 
une résistance ouverte, telle que les grèves et la pression publique. Ce 
qui est nécessaire pour compléter ses analyses et ses propositions, c’est 
un compte rendu plus pénétrant des sources des préjugés hérités et 
des motivations qui animent des croyances qui vont de l’indifférence 



172

à la méfiance, la dérision et l’antipathie violente à l’égard de certains 
groupes de personnes. Puisqu’il pense également que l’agitation et les 
confrontations, en particulier les confrontations violentes, révèlent 
un échec de l’enquête communicative, il manque à se demander com-
ment résoudre les conflits lorsque les personnes les plus puissantes 
s’obstinent à réprimer les autres. Il reconnaît que la violence peut 
prendre des formes plus subtiles et que le recours à la violence, même 
manifeste, peut être efficacement dissimulé par ceux qui détiennent 
le pouvoir afin de donner l’impression que la faute de la confrontation  
incombe toujours à ceux qui protestent contre un abus d’autorité. Mais 
cette reconnaissance ne l’amène pas à réviser sa théorie concernant 
les situations problématiques ou ses méthodes de résolution.

Il n’y a peut-être aucun moyen de persuader ceux qui utilisent 
volontairement la force pour imposer leur volonté aux autres de 
cesser de le faire, si ce n’est par une force contraire plus puissante. 
C’est ce que Dewey a semblé admettre lorsqu’il a abandonné son paci-
fisme face à l’énormité des attaques contre les peuples et les nations et  
à l’échec des protections institutionnelles de la liberté au cours des 
deux guerres mondiales. Il était toutefois parfaitement conscient du 
prix horrible à payer pour régler les différends par la force, et ne cessa 
de s’interroger sur ce qu’il faut faire dans le présent pour éviter de telles 
confrontations à l’avenir. Ce faisant, il rejoint Addams dans l’élabora-
tion d’un modèle féministe pacifiste de résistance à l’usage brutal de la 
force pour régler les différends, ainsi que dans l’élaboration d’un pro-
gramme positif à propos de ce qui devrait être fait pour éviter le besoin 
ou l’expectation de la violence comme recours légitime.

Les femmes victimes de violence domestique, les Noirs, les homo-
sexuels, les lesbiennes et les autres membres de la société qui subissent 
des agressions gratuites ont davantage intérêt à ce que les conflits soient 
résolus de manière pacifique, pour autant que leurs justes revendica-
tions soient satisfaites. Mais ils ont également besoin d’être entendus  
et que leurs causes soient reconnues, ce qui entraîne souvent une 
opposition violente de la part des forces du statu quo qui les oppriment. 



173

Dewey pense que les conflits de toutes sortes naissent de l’aliénation 
et que l’esprit démocratique exige de détruire les barrières qui nous 
divisent en groupes opposés :

Sortir autant que possible chaque conflit qui surgit – et ils ne 

manquent pas de surgir – de l’atmosphère et du médium de la 

force, de la violence comme moyen de règlement, pour le faire 

entrer dans le médium de la discussion et de l’intelligence, c’est 

traiter ceux qui sont en désaccord – même profond – avec nous 

comme des gens dont nous pouvons apprendre, et dans cette 

mesure, comme des amis. (Dewey, 1939/1988 : 228)

Il s’agit certes là d’un louable idéal, mais quel est le recours des 
groupes assujettis lorsque ceux qui ne sont pas d’accord avec eux sont 
d’implacables ennemis ?

La philosophie de Dewey a pris une tournure plus radicale en 
raison de la menace que les régimes totalitaires de l’Allemagne et 
du Japon fascistes faisaient peser sur la survie des formes démo-
cratiques de gouvernement pendant la Seconde Guerre mondiale. 
Contrairement à de nombreux autres intellectuels de son époque, il 
n’a pas embrassé le nationalisme chauvin et a plutôt adopté la posi-
tion impopulaire selon laquelle ces mouvements « America First » 
exprimaient les attitudes mêmes produisant le totalitarisme qu’ils 
étaient censés répudier. Plutôt que d’exploiter la révulsion populaire 
suscitée par les ennemis en Europe et en Extrême-Orient pour s’en-
gager dans une autosatisfaction chauviniste et étouffer la dissidence, 
Dewey a averti que les mêmes facteurs qui ont conduit à la perte des 
libertés à l’étranger étaient déjà à l’œuvre aux États-Unis. Il a rejeté 
l’identification de la démocratie à l’individualisme économique, qui 
mine en réalité la volonté de travailler ensemble, l’essence même de 
la coopération. La coopération sans contrainte, comme intention de 
lier son propre bien-être au bien-être de tous et de chacun, est au 
cœur de la théorie de la démocratie sociale de Dewey, qui repose sur 
deux prémisses : (1) la foi dans les potentialités de chaque être humain 



174

« indépendamment de la race, de la couleur, du sexe, de la naissance 
et de la famille, de la richesse matérielle ou culturelle » ; et (2) la néces-
sité de créer les conditions qui permettront à ces potentialités de se 
réaliser (ibid. : 226). Il pointe que

[…] dénoncer le nazisme pour son intolérance, sa cruauté et sa 

stimulation de la haine revient à cultiver l’insincérité si nous 

sommes mus par des préjugés de race, de couleur ou de classes 

dans nos relations personnelles avec d’autres personnes, dans 

nos déambulations et conversations quotidiennes ; en fait, par 

tout ce qui n’est pas une croyance généreuse dans leurs possi-

bilités en tant qu’êtres humains, une croyance qui entraîne la 

nécessité de fournir les conditions qui permettront à ces capa-

cités de s’épanouir.

L’expression purement verbale de l’attachement à la démocratie 
reste sentimentale si cet attachement n’est pas mis en pratique au 
quotidien et ne constitue pas une protection contre l’intolérance et 
la manipulation égoïste d’autrui.

Dewey distingue spécifiquement les maux du racisme et de l’anti-
sémitisme, en plus du classisme :

Notre héritage anti-démocratique de l’esclavage des Noirs nous 

a laissé des habitudes d’intolérance envers les races de couleur 

– habitudes qui démentent la profession de loyauté démocra-

tique. (Dewey, 1941/1988 : 277)

Il pointe également que la religion a trop souvent été utilisée pour 
favoriser l’antisémitisme avant de conclure que 

[…] [l]es personnes qui se sentent libres de cultiver et d’exprimer 

des préjugés raciaux comme s’il s’agissait d’un de leurs droits  

personnels sont encore nombreuses, trop nombreuses, man-

quant à reconnaître comment l’attitude d’intolérance souille, 



175

peut-être fatalement comme l’exemple de l’Allemagne en 

témoigne amplement, les valeurs humaines élémentaires sans 

lesquelles la démocratie n’est qu’un mot. (Ibid.)

Dans un essai de 1940, « Contrary to Human Nature », Dewey 
(1940/1988) démontre que son traitement de l’habitude comme vec-
teur de préjugés n’empêche pas nécessairement de démasquer et de 
condamner le rôle du pouvoir dans les relations sociales. Dans cet 
aspect plus radical de l’examen de la place de l’habitude dans le déve-
loppement humain, Dewey montre comment ceux dont le pouvoir est 
ancré non seulement assujettissent les autres, mais les incitent égale-
ment à devenir complices de leur propre assujettissement.

Les analyses féministes de la misogynie, de l’homophobie et du 
racisme compléteraient ces comptes rendus en attirant l’attention 
sur des questions spécifiques qui doivent être abordées si l’on veut 
couronner de succès l’effort visant à former des personnes suffisam-
ment tolérantes et soucieuses du bien-être d’autrui pour ne pas avoir 
recours à la violence afin de régler les différends. Charlotte Perkins 
Gilman, W. E. B. Du Bois, Jane Addams et Alain Locke ont certaine-
ment reconnu l’importance de traiter ces questions et ont amorcé le 
processus d’approfondissement et d’élargissement du compte rendu 
pragmatiste de Dewey.

LA THÉORIE PRAGMATISTE FÉMINISTE  
DE DEWEY

Pour les pragmatistes, ce ne sont pas des individus isolés qui consti-
tuent l’unité de base de l’existence ou de la théorie, mais des personnes 
concrètement reliées entre elles au sein d’un environnement naturel 
et social. Parce que Dewey considère la transaction active entre les 
organismes et l’environnement comme la base de l’action humaine, 
laquelle se caractérise spécifiquement par la poursuite d’objectifs, 
son féminisme est perspectif et pluraliste. La rationalité a évolué au 
fil du temps pour devenir le pouvoir de réfléchir aux résultats de nos 



176

actions sur l’environnement et à ses effets sur nous. C’est la capacité 
d’imaginer un avenir différent du présent, d’anticiper et de ressentir  
fortement les états de choses futurs et présents, et de retenir des expé-
riences présentes quelque chose qui aura de la valeur pour les expé-
riences futures. Cette capacité se manifeste donc dans la vie quoti-
dienne des femmes comme des hommes, des classes défavorisées 
comme des classes élitistes et éduquées, et n’est pas réductible à la 
cohérence au sein de systèmes formels. Les expériences différentes 
des femmes et des hommes conduisent à des perspectives différentes 
sur le monde et à des valeurs différentes, non pas en raison de leurs 
différences biologiques en tant que telles, mais uniquement dans la 
mesure où ces différences biologiques et psychologiques conduisent 
à des expériences différentes, et uniquement dans la mesure où ces 
expériences sont médiées par des croyances, des coutumes, des sys-
tèmes de valeurs et des institutions spécifiques.

Dans « Philosophy and Democracy », l’un des discours les plus radi-
caux de Dewey, il utilise explicitement son principe pragmatiste de 
perspectivisme pour soutenir que les expériences des femmes dif-
fèrent suffisamment de celles des hommes pour affecter les philo- 
sophies qu’elles développent. Il dit que

 [l]es femmes ont jusqu’à présent peu contribué à la philosophie. 

Mais lorsque des femmes qui ne sont pas de simples étudiantes 

de la philosophie d’autrui entreprennent d’en écrire, nous ne 

pouvons concevoir que le point de vue ou la teneur de cette 

philosophie seront les mêmes que celle composée du point de 

vue de l’expérience masculine des choses, qui diffère. (Dewey, 

1919/1982 : 45)

Dewey soutient également dans « Context and Thought » que de 
tels points de vue différents montreront ainsi leurs limites et leurs 
forces et doivent être corrigés en écoutant et en interagissant avec 
d’autres personnes situées différemment (Dewey, 1931/1985 : 20-21). 
Dans deux lettres écrites à Scudder Klyce en 1915 et 1920, Dewey a 



177

développé plus avant ses vues sur la domination masculine et les 
perspectives des femmes.

Il reproche à Klyce d’affirmer que les femmes, en tant que classe, ont 
été limitées par les hommes et que ces restrictions ont eu un impact  
négatif sur leur développement, sans reconnaître que les hommes 
doivent également être analysés en tant que classe façonnée par leur  
position privilégiée (Dewey, 1915). L’incapacité de Klyce à le faire 
montre qu’il prend les hommes comme norme sans réaliser à quel point 
son attachement émotionnel à un point de vue masculin déforme son 
jugement. Les femmes qui ont théorisé à partir de leurs propres expé-
riences ont reconnu que « les hommes sont essentiellement des porcs » 
(ibid.) parce qu’ils supposent que leur propre travail est la chose la plus 
importante au monde. En outre, les hommes ne reconnaissent même 
pas leur propre point de vue androcentrique. Dewey reproche égale-
ment à Klyce de généraliser à partir d’une base trop étroite de femmes. 
Selon sa propre expérience des « femmes essentiellement saines d’es-
prit […] d’une intelligence concrète supérieure » (ibid.), Dewey a été 
frappé par le nombre de fois où elles l’ont surpris intellectuellement 
d’une manière que le raisonnement des hommes n’a jamais faite. Il 
affirme également que, d’après son expérience, les observations des 
femmes sont plus honnêtes que celles des hommes et qu’elles sont plus 
disposées à faire face aux faits désagréables de la vie que les hommes.

Dewey (1920) critique également le stéréotype de Klyce selon lequel 
les hommes sont plus courageux que les femmes. Klyce compare  
à tort les « hommes » aux « ladies », un produit manifestement artificiel 
de la distinction sociétale. La définition conventionnelle du courage 
est trop unilatéralement tirée de l’expérience des hommes et de leur 
auto-valorisation, et il devrait être évident pour tout le monde que les 
femmes font preuve d’un courage supérieur, ne serait-ce que parce 
qu’elles portent des enfants. Les hommes ont tendance à juger les 
femmes globalement parce qu’ils ne leur reconnaissent pas le même 
accès à l’individualité que celui qu’ils voient chez les autres hommes. 
Cela est dû en partie à la division du travail entre les femmes et les 



178

hommes et au fait que les femmes sont cantonnées à des postes 
subalternes et sous-payés. Les « énormes handicaps » dont souffrent 
les femmes sur le marché du travail ne peuvent être surmontés que par 
des expérimentations grâce auxquelles de nouveaux faits concernant 
leurs capacités et la nature de leur travail deviendront perceptibles.

Dewey s’attend à ce que l’entrée des femmes sur le marché du tra-
vail humanise les professions, en y apportant un élément de service 
qui contrebalancera l’importance excessive accordée actuellement au 
profit. Il faudra encore beaucoup d’expériences pour montrer quelles 
sont les potentialités des femmes. Quant à la critique selon laquelle 
les féministes sont trop véhémentes et conflictuelles, Dewey dit qu’il 
est au contraire étonnant qu’il n’y ait pas plus de protestations de leur 
part. L’actuelle division inégale du travail ne donne pas aux femmes 
un « canal d’expression de leurs capacités individualisées dans la 
mesure où elles sont discriminées en raison du sexe » (Dewey, 1920 : 
6). Les femmes n’ont jamais eu l’occasion de décider elles-mêmes de 
la division du travail qu’elles souhaitent, si tant est qu’il faille une 
division du travail, parce que les hommes ont réglé la question pour 
elles en se basant uniquement sur l’anatomie. Dewey dit que cette 
remarque « est l’enjeu des femmes en peu de mots » (ibid.).

Dewey souligne également que la société n’a pas envisagé ce que 
les femmes devraient faire de leur vie au-delà de leurs années pro-
créatives. Il réprimande Klyce en lui disant qu’il pourrait « apprendre 
plus que vous n’avez voulu le faire, “même” des féministes extrêmes » 
(ibid.). Tout comme Jesse Taft (1915) l’avait soutenu dans sa thèse de 
1913 sur le mouvement féministe, rédigée dans le département de 
philosophie pragmatiste de l’Université de Chicago, Dewey attribue 
les controverses répandues sur les questions relatives aux femmes au 
changement de leurs occupations domestiques à la suite de la révo-
lution industrielle. Les femmes qui cherchent à s’épanouir en dehors 
du foyer sont qualifiées d’égoïstes, mais il souligne que ce jugement 
est porté du point de vue de « l’égoïsme de très longue date mais non 
perçu [sic] des hommes » (Dewey, 1920 : 7).



179

Le féminisme de Dewey est enraciné dans une valeur centrale de 
son pragmatisme, à savoir que la démocratie en tant que mode de vie 
doit guider tous les autres aspects de l’analyse et des activités philo-
sophiques. L’interprétation de cette valeur par Dewey a été profondé-
ment influencée par Jane Addams (Dewey, 1939 : 30 ; Kellogg, 1969 : 
171). Le rejet de l’individualisme atomistique de la démocratie libé-
rale, ainsi que des essences et des hiérarchies fixes, est au cœur de 
sa compréhension de la démocratie sociale. Il affirme au contraire 
que chaque existant est unique et irremplaçable et « n’existe pas pour 
illustrer un principe, pour réaliser un universel ou pour incarner un 
type ou une classe » (Dewey, 1919/1982 : 52-53). L’individualité n’est 
ni externe ni mécanique.

En matière sociale et morale, l’égalité ne signifie pas l’équiva-

lence mathématique. Elle signifie plutôt l’inapplicabilité des 

considérations relatives au plus ou au moins, au supérieur et 

à l’inférieur. Elle signifie que, quelle que soit l’importance des 

différences quantitatives d’aptitude, de force, de position, de 

richesse, ces différences sont négligeables par rapport à quelque 

chose d’autre – à savoir le fait de l’individualité […] [entendu 

comme] l’incommensurable dans lequel chacun parle pour lui-

même et exige d’être considéré en son lui-même et pour lui-

même. (Ibid.)

Ce caractère unique s’épanouit dans l’interaction avec d’autres indi-
vidus, de sorte que la tendance à l’isolement et à l’indépendance inhé-
rente à l’individualité est dynamiquement équilibrée dans la démo-
cratie par la camaraderie ou la collégialité, c’est-à-dire la continuité, 
ou « l’association et l’interaction sans limite ». Philosopher à partir des 
principes démocratiques peut être jugé comme toutes les autres pers-
pectives philosophiques, en fonction de l’amélioration des institutions 
de la vie. Les féministes pragmatistes théorisent et agissent contre les 
préjugés et les oppressions qui empêchent la pleine participation de 
tous à la vie des multiples communautés dont ils sont membres. Une 
telle participation exige le développement sans entrave des capacités 



180

de chacun à choisir librement et à réaliser adroitement ses choix dans 
l’interaction avec d’autres personnes qui sont également valorisées.

DES QUESTIONS FÉMINISTES SPÉCIFIQUES

En passant des contours généraux de la philosophie féministe prag-
matiste de Dewey à ses explications concrètes des problèmes auxquels 
les femmes sont confrontées dans une société organisée autour des 
perspectives et des valeurs masculines et dans laquelle les hommes 
exercent un pouvoir disproportionné, les forces et les faiblesses de sa 
propre utilisation de la théorie féministe pragmatiste pour interpréter  
l’expérience deviennent plus apparentes. Il valorise les réalisations 
des femmes et reconnaît leur influence sur ses théories. Comme nous 
l’avons vu avec son soutien à l’émancipation des femmes, il n’a pas peur 
de s’exprimer et de travailler pour les causes radicales des femmes et 
contre la misogynie, tout comme il s’attaque constamment aux pré-
jugés raciaux, ethniques et de classe. Mais le sexisme est clairement 
pour lui une préoccupation moindre que le classisme et le racisme et 
il manque de nombreuses occasions de développer des analyses spéci- 
fiquement féministes. Les hypothèses qui sous-tendent ses analyses 
féministes sont parfois très radicales et parfois modérément libérales, 
voire conventionnelles. La manière dont son pragmatisme informe 
son féminisme peut être déduite de deux questions spécifiques : com-
ment les privilèges et le pouvoir se cachent derrière des appels à la 
nature humaine et comment les femmes sont affectées par le mariage 
et la maternité.

Dewey s’inscrit dans une longue lignée d’analyses féministes, au 
moins aussi anciennes que l’ouvrage de Mary Wollstonecraft de 1790, 
A Vindication of the Rights of Women, et aussi récentes que les décons- 
tructions postmodernistes d’identités essentialisées à tort, lorsqu’il 
écrit qu’un stratagème fréquent pour s’opposer au changement social 
consiste à affirmer que le changement proposé va à l’encontre de la 
nature humaine. Au mieux, une telle défense du statu quo détourne 



181

l’attention d’un « examen critique des mérites réels de la proposition 
en question ». Au pire, elle n’est que

[…] l’expression d’un fort préjugé revêtu des oripeaux d’un idéal 

afin de paraître respectable. L’utilisation de l’idée de l’immuabilité  

de la nature humaine comme moyen d’opposition à des projets 

spécifiques de changement politique et économique appartient 

à cette dernière catégorie. (Dewey, 1940/1988 : 258)

Il est fait appel à des traits qui, à ce moment-là, sont associés à la 
nature humaine, c’est-à-dire aux croyances et aux habitudes mêmes 
qui sont remises en question.

Puisque l’histoire montre que les réformes ont toujours dû sur-
monter « l’opposition des habitudes ancrées dans des positions avan-
tageuses », il est surprenant que les appels à la nature humaine n’aient 
pas perdu de leur force3. L’inertie des coutumes établies n’est pas un 
argument en faveur de la constance de la nature humaine. Mais l’esprit  
et les actions des gens sont sous l’emprise de l’habitude, 

[…] et bien que la tendance soit plus marquée dans le cas de 

ceux qui obtiennent un avantage unilatéral des coutumes telles 

qu’elles existent, elle est assez forte pour tenir en sujétion beau-

coup de ceux qui sont désavantagés par ces coutumes. (Ibid.)

Ceux qui se sont opposés à l’abolition de l’esclavage et ceux qui se 
sont opposés à l’émancipation des femmes 

[…] ont utilisé l’argument que c’était chose contraire aux lois 

mêmes de la Nature et du Dieu de la Nature. De tels faits prouvent 

à quel point forte est la tendance à utiliser des habitudes bien 

établies comme standard et mesure de ce qui est naturel et 

contre-nature. (Ibid. : 259)



182

Dewey ne s’attend pas à ce que le simple fait d’exposer le désir de 
pouvoir caché dans les appels à une nature humaine fixe en élimine les 
conséquences négatives, parce que la conception de la nature humaine 
réifie et essentialise également la force conservatrice de l’habitude 
dans le comportement humain. Selon lui,

[…] bien que l’argument de la fixité de la nature humaine ne soit 

qu’une « rationalisation » des habitudes existantes, y compris  

des préjugés et des intérêts unilatéraux qui se sont institution- 

nalisés, les partisans des changements sociaux ont quelque chose 

à apprendre de cet argument. (Ibid. : 260)

La première leçon est que le conservatisme obstiné des habitudes 
signifie que les

[…] « révolutions » ne vont jamais aussi loin ou aussi profondé-

ment qu’elles sont censées le faire ; il faut du temps, généralement 

beaucoup de temps et une succession de changements partiels, 

pour en mener une à bien, car la mener à bien signifie l’établis- 

sement d’habitudes qui soient aussi profondément enracinées 

et aussi « naturelles » que celles qui ont été supplantées . (Ibid.)

La deuxième leçon est qu’il est possible de faire appel à des caracté-
ristiques de la nature humaine qui sont encore plus constantes que les 
habitudes afin de remettre en question les inégalités de l’ordre social 
actuel, au lieu de les perpétuer. Une vie saine et vigoureuse est une de 
ces caractéristiques, que l’on peut reprocher au système économique 
capitaliste de ne pas satisfaire. Il faut trouver des moyens de satisfaire 
d’autres besoins humains fondamentaux que le besoin de nourriture 
et de santé, tels que « le besoin de compagnie, de liberté de choix, de 
rivalité ou d’émulation, de sécurité, etc. » (ibid. : 261).

Les réformateurs libéraux et radicaux seraient moins désillusionnés 
s’ils reconnaissaient qu’aucune prescription unique de transformation 
de l’ordre social ne peut réussir comme l’espèrent ses partisans. Cela 



183

ne devrait pas conduire au découragement, mais à fournir des efforts 
plus effectifs dans lesquels la complexité des conditions d’oppression 
est reconnue. Il ne fait aucun doute que cela rend les changements de 
politique plus difficiles à mettre en œuvre, mais l’histoire et l’expé-
rience prouvent que les solutions simples, bien qu’elles soient utiles 
pour dynamiser les formateurs et les révolutionnaires, sont vouées  
à l’échec, parce qu’elles laissent inévitablement de côté certaines des 
conditions qui contribuent à la situation d’oppression.

Une autre série de questions féministes concerne le sexe, le mariage 
et la famille. Au cours des premières décennies du xxe siècle aux 
États-Unis, l’interdiction de discuter ouvertement de la sexualité des 
femmes a contribué à l’apparition de problèmes psychologiques et de 
grossesses non désirées. Dewey a soutenu Margaret Sanger, Charlotte 
Perkins Gilman et d’autres féministes qui ont contesté la suppression 
de l’information sexuelle et l’interdiction du contrôle des naissances. 
En 1928, par exemple, il a protesté contre la condamnation de Mary 
Ware Dennett (Dewey, 1930/1990 : 127), accusée d’avoir envoyé des 
documents obscènes par la poste4. Le matériel supposé offensant était 
une brochure éducative intitulée The Sex Side of Life. Pour défendre son 
droit à publier sur les questions de sexualité, Dennett a répondu aux 
critiques de ses activités en publiant Who’s Obscene ? et en y incluant 
la lettre de soutien de Dewey. Il y écrit qu’en tant qu’éducateur et père 
de sept enfants, il se réjouit de la distribution de The Sex Side of Life 
aux parents et aux jeunes et condamne sa suppression, car il n’y a rien 
d’obscène ou d’indécent dans une information précise sur la sexualité,  
mais il y a effectivement quelque chose d’obscène dans la suppres-
sion de cette information.

Bien que Dewey ait souvent reconnu que les formes patriarcales de 
mariage et de vie familiale opprimaient les femmes et qu’il cherchait 
donc à éliminer leurs effets négatifs, il n’a pas toujours adopté une telle 
perspective féministe. Elle est quasiment absente, par exemple, dans 
« The War’s Social Results », écrit en 1917, dans lequel Dewey fait des 
prédictions utopiques inhabituelles sur la nouvelle démocratie sociale 



184

qui émergerait après la victoire des Alliés lors de la Première Guerre 
mondiale. Il prédit que le capitalisme de l’offre et de la demande sera 
remplacé par la démocratie industrielle. La domination des classes 
supérieures cessera et les sommes considérables qui leur ont été souti-
rées pour contribuer à l’effort de guerre continueront d’être prélevées 
par l’État après la guerre, mais seront plutôt consacrées aux besoins 
des gens du peuple. Bien qu’il dise que « l’on ne sait pas du tout à quoi  
ressemblera le règne des classes jusqu’ici submergées » (Dewey, 1917/ 
1990 : 23), il pense que la famille subira un changement des plus radi-
caux et pourrait même cesser d’exister. L’amour, le mariage et la 
romance pourraient avoir une signification très différente de celle 
qu’ils ont aujourd’hui.

Il n’est pas aussi optimiste au sujet de l’amélioration possiblement 
apportée par ces changements. Il prend soin de préciser, par exemple, 
qu’il ne préconise pas de changer les idéaux du mariage ou de révo-
lutionner la morale sexuelle, mais qu’il constate simplement que des 
changements considérables sont en cours. La plupart des change-
ments sont liés à la diminution du rôle du père, qui était autrefois 
en position de suprématie. Ce changement est principalement dû 
au passage du féodalisme au capitalisme. Sous le capitalisme, l’in-
dividu, et non la famille, est devenu l’unité économique, et il était 
naturel que « les enfants se débarrassent du joug de la domination 
patriarcale » (ibid. : 24). Dewey ne nomme pas explicitement l’oppres-
sion des femmes par le pouvoir patriarcal, mais il dit que son renver-
sement est le plus clairement illustré par la libre sélection des parte-
naires de mariage et l’importance croissante de l’amour romantique. 
Cependant, le mariage n’a pas été renforcé pour autant, mais le divorce 
est devenu plus fréquent.

Selon Dewey, la guerre a accéléré une nouvelle ère économique et 
a entraîné « trois changements très surprenants dans le statut social 
des femmes ». Avec des millions de jeunes hommes tués ou rendus 
inaptes au mariage, les femmes seront beaucoup plus nombreuses que 
les hommes et beaucoup d’entre elles ne pourront pas espérer trouver 



185

un mari. Plus important encore, « les femmes n’ont jamais eu aussi peu 
besoin de maris qu’en France et en Allemagne aujourd’hui » (ibid. : 24). 
Pendant la guerre, les femmes ont pris les emplois des hommes, et 
nombre d’entre elles ont prouvé qu’elles étaient plus efficaces que les 
hommes. Après avoir acquis le pouvoir économique, les femmes com-
mençaient à accéder au pouvoir politique. Elles pourraient décider  
d’abdiquer en faveur des hommes après la guerre afin d’obtenir des 
maris, mais comme la plupart d’entre elles n’ont guère de chances d’y 
parvenir, il se demande ce qu’il faudrait qu’elles reçoivent pour renoncer  
à ces acquis. Enfin, en raison des nombreuses pertes humaines, toutes 
les nations ont préconisé la procréation et les États ont accordé aux 
enfants le droit de naître et d’être éduqués. L’État assumant la respon-
sabilité des enfants, les pères et les maris se retrouvent plus démunis  
que jamais. Dewey prédit que des changements interviendront dans 
la moralité pour s’adapter aux nouvelles conditions. Il ne peut pas dire 
exactement ce qu’ils seront, sauf pour noter qu’il y aura un certain 
changement par rapport aux idéaux du « monopole marital ».

En analysant cet essai, il est clair que Dewey prédit et soutient des 
changements radicaux dans la période d’après-guerre. Il espère qu’une 
démocratie industrielle socialement responsable remplacera les pra-
tiques prédatrices d’un capitalisme débridé et que les classes infé-
rieures seront émancipées du contrôle des classes supérieures. Mais 
son évaluation des résultats de l’émancipation de la classe submergée  
des femmes est ambiguë. Il semble plus inquiet de voir le statu quo 
renversé que confiant dans l’émergence d’une nouvelle ère dans les 
relations de genre qui sera bénéfique aux femmes et à la société en 
général. Ses préjugés masculinistes sont révélés par le fait qu’il recon-
naît les grands changements sociaux et économiques dans la vie des 
femmes provoqués par la guerre, mais ne semble se préoccuper que 
de l’impact de ces changements sur la vie des hommes. Il ne souligne 
pas la nouvelle indépendance économique des femmes et leur libéra-
tion du contrôle patriarcal dans le mariage comme une étape néces-
saire de leur émancipation, ni même ne les qualifie de gains positifs.  
En fait, il prend ses distances avec les remises en cause radicales de 



186

l’institution du mariage et de la morale sexuelle. Il est plus préoc-
cupé par l’augmentation du taux de divorce résultant de la diminution  
du rôle suprême du père que par son impact sur la subordination  
des femmes.

Puisque Dewey reconnaît que les changements économiques accé-
lérés par la guerre ont conduit à trois changements spectaculaires dans 
le statut social des femmes, il nous laisse espérer que la signification de 
ces changements pour les femmes et pour la société sera examinée. Au 
lieu de cela, il les traite comme des motifs d’inquiétude. Ce qui le préoc-
cupe vraiment, c’est la manière dont l’évolution du statut des femmes 
affectera celui des hommes. Il note que les femmes ont réalisé de réels 
gains économiques et politiques et que, par conséquent, elles n’ont 
plus besoin de maris pour subvenir à leurs besoins. Il ne se préoccupe 
pas de ce que cela pourrait signifier pour les femmes. Il se demande ce 
qui se passera si les femmes n’abandonnent pas volontairement leur 
pouvoir économique nouvellement acquis lorsque les hommes revien-
dront de la guerre. Il ne soulève pas la question de savoir pourquoi 
les femmes devraient renoncer au pouvoir ou pourquoi les hommes 
devraient s’attendre à ce qu’elles le fassent. Curieusement, le troisième 
changement ne concerne qu’indirectement les femmes, mais il a un 
impact direct sur le rôle traditionnel de l’homme, qui est de subvenir  
aux besoins de la famille. Il s’agit du nouveau zèle de l’État pour les 
droits des enfants, en raison de l’importance qu’il y a à remplacer 
les personnes disparues pendant la guerre. Le seul commentaire de 
Dewey sur ce changement de situation est que le fait de donner à l’État 
plus de responsabilités à l’endroit des enfants diminuera les respon-
sabilités des hommes.

Dewey conclut l’essai en prédisant que les changements subis 
par les hommes à la suite de leur expérience de la guerre détermi-
neront largement la société d’après-guerre. Bien qu’il reconnaisse 
que les femmes ont vécu des expériences de la guerre très différentes 
et qu’elles se sont émancipées de la dépendance économique et du 
contrôle patriarcal, il n’affirme rien de tel au sujet de leurs expériences 



187

ou à leur influence. Ainsi, malgré son appel à une reconstruction de 
la moralité en raison du changement des conditions, il n’a pas réussi 
à développer ou même à préconiser une éthique féministe adaptée 
aux réalités de l’après-guerre.

En 1930, Dewey semble avoir fait volte-face. Il affirme clairement 
que « les idées actuelles sur l’amour, le mariage et la famille sont 
presque exclusivement des constructions masculines » (Dewey, 1930/ 
1984 : 276). Plutôt que de déplorer le rôle réduit des hommes dans la 
famille, il reconnaît que les défenseurs des mariages conventionnels 
et des croyances traditionnelles sur l’amour et la sexualité promeuvent 
« des idéalisations des intérêts humains qui expriment une expérience 
de domination unilatérale », à savoir celle des hommes. Ils sont roman-
tiques en théorie et prosaïques en pratique. Les conclusions de Dewey 
ont été reconnues depuis longtemps par une première vague de théories  
féministes qui ont mis l’accent sur les restrictions suffocantes que ces 
pratiques prosaïques imposaient aux femmes, et par des vagues ulté-
rieures de féministes qui ont exploré les conséquences encore plus 
mortelles de la violence domestique. Dewey établit également un 
lien entre l’idéalisation sentimentale que les hommes font des rela-
tions développées pour servir leurs intérêts et un système juridique 
qui soutient la domination masculine. Il s’oppose à cette sentimen-
talisation et à cette légalisation en faisant appel aux réalités des rela-
tions entre les hommes, les femmes et les enfants, qui ont été occultées  
à la fois dans les récits idéalisants et dans le système juridique. En sus, 
il affirme maintenant que

[…] la liberté croissante des femmes ne peut guère avoir d’autre 

résultat que la production d’une morale plus réaliste et plus 

humaine. Elle sera marquée par une nouvelle liberté, mais aussi 

par une nouvelle sévérité. Car elle sera mise en application par 

les réalités de la vie associée, telles qu’elles sont révélées par une 

enquête minutieuse et systématique, et non par une combinaison  

de conventions, d’un système juridique épuisé et d’un certain  

sentimentalisme. (Ibid.)



188

Puisque l’éthique pragmatiste de Dewey commence par les réalités  
de la vie associée, il inclut délibérément les préoccupations fémi-
nistes relatives à la sphère domestique dans l’éthique pragmatiste 
(voir Seigfried, 1996 : 224-258).

Mais dans l’explication plus complète que l’on trouve dans 
« Marriage and the Family », qui est le dernier chapitre de son Ethics 
de 1932 (Dewey, 1932d/1985), Dewey, avec son co-auteur, James Hayden 
Tufts, prend les réalités de la vie associée comme un argument fort 
pour soutenir la permanence de l’engagement dans le mariage hétéro- 
sexuel, qui devrait combiner sexualité et amitié5. Il y répond aux assauts 
contre l’institution du mariage qui émanent de la nouvelle emphase 
freudienne sur la satisfaction sexuelle et de l’emphase moderne sur 
l’accomplissement de l’individu. D’un point de vue féministe, plu-
sieurs éléments apparaissent troublants dans cet exposé. La première 
section, qui est une brève esquisse de l’histoire de la famille, indique 
clairement que – à l’exception d’une courte période matriarcale – la 
forme actuelle du mariage dérive d’un modèle patriarcal du « droit 
du père » qui n’a même pas été supplanté par la Réforme protestante, 
laquelle a maintenu la « sujétion des femmes » au sein du mariage.  
Le problème est que cette idée n’éclaire pas le reste de l’analyse. En 
fait, cette première section est la seule partie du chapitre qui n’a pas été  
réécrite à partir de la version de 1908 de Ethics, où une critique plus 
radicale de l’oppression des femmes par la famille patriarcale a été 
introduite. Alors que la première édition mettait l’accent sur l’aliéna-
tion des femmes et s’en préoccupait ouvertement, la deuxième édition 
se préoccupe principalement du fait que l’émancipation économique, 
éducative et politique des femmes menace l’institution du mariage. 
Les anciennes sources de conflit entre les femmes et les hommes ne 
sont plus que des « irritations » qui ne nécessitent pas une réflexion 
plus approfondie.

Comme il a été suggéré dans « The War’s Social Results », le divorce 
est considéré comme un acte essentiellement égoïste de la part de 
ceux qui ne sont pas disposés à faire les sacrifices nécessaires pour 



189

maintenir l’institution du mariage. Les forces qui encouragent « les 
attachements occasionnels au lieu des unions permanentes » sont 
examinées d’abord « du point de vue de l’homme et de la femme », 
puis de celui des enfants pour autant qu’ils en soient affectés (Dewey, 
1932d/1985 : 447). Bien que l’on reconnaisse que les rôles sociaux des 
femmes ont été plus profondément modifiés que ceux des hommes 
en raison de l’industrialisation, et que les expériences des classes 
ouvrières diffèrent de celles des classes moyennes, les intérêts des 
femmes ne sont pas examinés séparément de ceux des hommes, ni 
du point de vue propre à la famille de la classe moyenne. En revanche, 
dans la première édition, les conflits générés par le fait que les pers-
pectives des femmes et des hommes divergent – en raison de leurs 
situations et des pressions sociales différentes subies par les unes et 
les autres, à quoi s’ajoute le fait que les hommes sont aveugles au sort 
des femmes – étaient des questions si importantes que Tufts et Dewey 
y ont parlé d’un « sophisme masculin » et d’un « sophisme féminin » 
(1908/1978 : 525), par analogie avec ce que William James appelait le 
« sophisme du psychologue ». Le sophisme du psychologue, selon 
James, consiste à confondre son propre point de vue avec celui d’autres 
personnes dans les situations sujettes à examen. En supposant que les 
intérêts des femmes et des hommes dans la préservation du mariage 
sont les mêmes et en négligeant l’effet sur les femmes nouvellement 
émancipées de l’admonestation de Dewey à subordonner leurs intérêts  
égoïstes au bien de la famille, Tufts et Dewey commettent l’erreur 
masculine même contre laquelle ils avaient précédemment mis en 
garde. Jane Addams avait déjà soutenu en 1902 que la priorité des 
valeurs sociales supérieures sur le bien individuel ne pouvait être uti-
lisée pour condamner les femmes d’être égoïstes parce qu’elles refu-
saient de se subordonner aux exigences de la famille, alors que c’était 
leur reconnaissance même des exigences sociales plus élevées qui les 
avait amenées, en premier lieu, à choisir une carrière hors du foyer 
(Addams, 1902/1964 : 71-101).

Les aspects les plus réactionnaires du chapitre sur le mariage 
dans Ethics en 1932 doivent vraisemblablement être attribués à Tufts 



190

plutôt qu’à Dewey (1932d/1985 : 460). Dans ce chapitre, une indica-
tion qu’il s’agit de la patte de Tufts nous est fournie par le fait que les 
cliniques de contrôle des naissances – aussi controversées à l’époque 
que les cliniques d’avortement le sont aujourd’hui – y sont défendues 
comme légitimes, mais spécifiquement en ce qu’elles servent à réédu- 
quer « les pauvres et les ignorants » et à substituer des procédures 
médicalement approuvées à leurs méthodes violentes et criminelles6.  
Or la défense du contrôle des naissances par Dewey à la même époque 
n’était pas basée sur l’appartenance de classe : il en soutenait sans équi-
voque le principe dans le cadre de ses efforts pour arracher la science 
et la technologie au contrôle militaire et capitaliste et pour les uti- 
liser en vue du bien social et de l’autonomisation de l’individu. Dans 
« Education and Birth Control », par exemple, il dit que l’opposition 
au mouvement de contrôle des naissances fait partie de la résistance 
plus large aux connaissances nouvellement découvertes qui affectent 
la conduite de la vie. « L’ignorance, les préjugés, le dogme, la routine, la 
tradition » entrent en jeu dans le conflit permanent entre les anciennes 
croyances enracinées et les nouvelles idées et découvertes (Dewey, 
1932c/1985). Un tel conflit est inévitable chez des êtres humains affec-
tés par un passé et anticipant un avenir.

La connaissance est toujours synonyme de contrôle accru et le mou-
vement pour le contrôle des naissances fournit un moyen de contrôler 
intelligemment les processus de procréation et de conception. Il place 
un processus naturel aveugle sous la direction de l’homme. Les lois et 
le sentiment public formés dans l’ignorance de ces moyens de contrôle 
nouvellement développés par la science bloquent l’accès du public aux 
connaissances qui donneraient aux personnes un contrôle plus com-
plet de leur conduite. Puisque « la suppression et le secret engendrent 
l’injustice, le désordre mental et moral », les restrictions arbitraires 
au contrôle intelligent de la nature doivent être supprimées. Dewey 
souligne que l’on reprochait à l’éducation de masse de ne pas déve-
lopper les capacités individuelles des enfants, mais les politiques qui 
ont pour effet d’augmenter le nombre de personnes nées sans se sou-
cier de leur qualité de vie vont à l’encontre de ce respect de l’individu. 



191

Si les parents avaient le pouvoir de donner la priorité à la qualité de 
vie dans leur foyer, le problème de l’éducation de masse disparaîtrait.

Les enjeux d’un projet de loi visant à légaliser le contrôle des nais-
sances, présenté au Sénat américain au début des années 1930, présen- 
tent des parallèles effrayants avec les débats contemporains sur le droit 
à l’avortement. Dans « The Senate Birth Control Bill », Dewey  (1932b/ 
1985 : 388) se demande, par exemple :

Peut-on imaginer quelque chose de plus absurde que le fait que 

des cliniques soient installées pour soigner les femmes, et qu’un 

médecin réputé soit coupable de la commission d’un crime s’il 

donne des informations sur l’emplacement de ces cliniques à une  

femme qui a besoin de soins ?

En faisant pression en faveur du projet de loi, il cherche à en élargir  
l’attrait en dissipant les accusations selon lesquelles ce dernier serait 
trop radical. Il souligne que le projet est conservateur en ceci qu’il 
limite les personnes autorisées à donner des informations, seules 
le peuvent celles qui sont jugées compétentes, comme le gouverne-
ment, les sociétés médicales, les écoles et les revues. Il prédit que les 
générations futures compareront la criminalisation de la diffusion 
d’informations scientifiques sur le contrôle des naissances à l’âge des 
ténèbres, lorsque les sorcières étaient pourchassées. Le projet de loi est 
également conservateur en ce sens qu’il vise à « préserver la vie et le 
bien-être humains, ceux des mères, des enfants et des familles ». Le libre 
accès à des formes sûres de contrôle des naissances réduirait le besoin 
d’avoir recours à des avortements et diminuerait les dommages causés 
par des charlatans sans scrupule. Le projet de loi n’oblige pas les oppo-
sants à distribuer des informations sur le contrôle des naissances et il 
n’interdit pas non plus aux groupes de dissuader leurs membres d’uti-
liser des mesures contraceptives. Mais il serait « non-américain, non- 
démocratique et despotique » que de tels groupes « tentent d’utiliser  
la législation pour créer des crimes nouveaux, afin d’imposer leurs 
opinions morales particulières aux autres » (ibid.).



192

CONCLUSION

Le féminisme pragmatiste de Dewey présente de nombreuses 
facettes, dont quelques-unes seulement ont été explorées dans ce cha-
pitre. Le plus important, c’est qu’il défend la continuité de la théorie 
et de la pratique et que la philosophie a selon lui un objectif explici-
tement émancipateur. Reconnaissant que l’expérience est eue avant 
d’être interprétée, il a astucieusement critiqué le sophisme intellectua-
liste représenté aujourd’hui par les prétentions exagérées de l’épisté- 
mologie formaliste, et il a développé un puissant modèle de descrip-
tion de l’expérience concrète. Ces positions offrent de nombreuses  
ressources pour les analyses féministes contemporaines, tout comme 
la théorie féministe contemporaine révèle les absences et les échecs 
de la théorie pragmatiste antérieure. Les conditions d’arrière-plan du 
contexte de compréhension et le fonctionnement de l’intérêt sélectif  
ouvrent un espace pour la reconnaissance des multiples préjugés  
examinés par les féministes. La réflexion sur ces conditions d’arrière- 
plan révèle également l’enracinement de la compréhension humaine 
dans les histoires, les valeurs et les relations multiples à travers les-
quelles les personnes sont constituées en interaction avec d’autres. Les 
limites du perspectivisme qui découlent de la particularité de chaque 
point de vue suggèrent également un remède aux féministes prag-
matistes, en ce qu’il exige l’inclusion de la variété des points de vue 
comme moyen d’atteindre l’objectivité et fournit donc une justifica-
tion à l’inclusion de celles et ceux qui sont traditionnellement exclus.

L’intelligence est explicitement liée à

[…] la libre communication ; la méthode de la conférence, de la 

consultation, de la discussion, dans laquelle intervient purifi-

cation et mise en commun des résultats nets des expériences de 

multitudes de personnes. (Dewey, 1941/1988 : 276)



193

Qu’il ne s’agisse pas d’une exigence triviale, Dewey le souligne, en 
pointant que lors de la Seconde Guerre mondiale, au moment où il a 
produit l’affirmation ci-dessus, 

[…] les centaines de milliers de personnes qui ont été torturées, qui 

sont mortes, qui pourrissent dans des camps de concentration,  

nous prouvent que le dialogue peut aussi être tragiquement  

coûteux, et que la démocratie doit nous être immensément 

précieuse afin de pouvoir perdurer. (Ibid.)

La multiplicité des points de vue et les multiples relations consti-
tutives des personnes confortent les féministes dans leur prétention 
à apporter à l’exercice philosophique des éclairages qui ont jusqu’à 
présent fait défaut et dont l’absence a déformé ce qui est disponible. 
Elle donne également de bonnes raisons de mettre de côté les analyses  
essentialistes du genre et fournit un modèle pour théoriser les rela-
tions multiples par lesquelles nous sommes constitués et qui ont été 
déformées par l’homophobie, le racisme, le classisme, le colonialisme 
et le sexisme. Comme dans les citations où Dewey lie les conditions de 
l’objectivité de la connaissance aux valeurs démocratiques, son insis-
tance sur le continuum des moyens et des fins effondre délibérément 
la distinction entre théorie pure et théorie appliquée. Il apporte ainsi 
un soutien à la spécificité des analyses féministes du travail domes-
tique, des relations sexuelles, de l’avortement, de la discrimination 
dans l’emploi et de la myriade de situations problématiques que ren-
contrent les femmes dans toute leur diversité, ces analyses étant autant 
d’étapes nécessaires à la théorisation de la réalité et à la réalisation 
de la justice.



194

BIBLIOGRAPHIE
Addams Jane (1916), The Long Road of Woman’s Memory, New York, Macmillan.
Addams Jane (1964 [1902]), Democracy and Social Ethics, éd. par Anne Firor 

Scott, Cambridge, Harvard University Press.
Addams Jane (1981 [1910]), Twenty Years at Hull-House, New York, Signet Classic.
Antler Joyce (1987), Lucy Sprague Mitchell, New Haven, Yale University Press.
Beauvoir Simone de (1974 [1949]), The Second Sex, trad. et éd. par Howard 

Madison Parshley, New York, Vintage.
Chen Constance M. (1996), « The Sex Side of Life » : Mary Ware Dennett’s Pioneering 

Battle for Birth Control and Sex Education, New York, New Press.
Code Lorraine (1995), Rhetorical Spaces : Essays on Gendered Locations, New York, 

Routledge.
Dewey Jane M. (1939), « Biography of John Dewey », in The Philosophy of John 

Dewey, éd. par Paul Arthur Schilpp, Evanston, Northwestern University Press.
Dewey John (1915), « Letter to Scudder Klyce, July 5, from Huntington, New 

York », number 03542, in the Dewey archives of Southern Illinois University, 
Carbondale, Illinois. Also « John Dewey to Scudder Klyce », 1915.07.05 (03542), 
The Correspondence of John Dewey, vol. 1, 1871-1918. Charlottesville, InteLex.

Dewey John (1920), « Letter to Scudder Klyce, May 8, from Nanking, China », 
number 04621, in the Dewey archives of Southern Illinois University, 
Carbondale, Illinois. Also « John Dewey to Scudder Klyce », 1920.05.08 (04621), 
The Correspondence of John Dewey, vol. 2, 1919-1939, Charlottesville, InteLex.

Dewey John (1977 [1908]), « Intelligence and Morals », in The Middle Works, 
vol. 4, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois 
University Press, p. 31-49.

Dewey John (1977 [1909]), « The Influence of Darwinism on Philosophy », in The 
Middle Works, vol. 4, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, 
Southern Illinois University Press, p. 3-14.

Dewey John (1978 [1908]), Ethics, in The Middle Works, vol. 5, éd. par Jo Ann 
Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

Dewey John (1978 [1911]), « A Symposium on Woman’s Suffrage [Statement] », 
in The Middle Works, vol. 6, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & 
Edwardsville, Southern Illinois University Press, p. 153-154.

Dewey John (1980 [1916]), Democracy and Education, in The Middle Works, 
vol. 9, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois 
University Press.

Dewey John (1981 [1925]), Experience and Nature, in The Later Works, vol. 1, éd. par 
Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

Dewey John (1982 [1919]), « Philosophy and Democracy », in The Middle Works, 
vol. 11, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois 
University Press, p. 41-53.



195

Dewey John (1984 [1929]), The Quest for Certainty, in The Later Works, vol. 4, éd. par 
Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

Dewey John (1984 [1930]), « What I Believe », in The Later Works, vol. 5, éd. par Jo 
Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press, 
p. 267-278.

Dewey John (1985 [1931]), « Context and Thought », in The Later Works, vol. 6, éd. 
par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University 
Press, p. 3-21.

Dewey John (1985 [1932a]), « Address to the National Association for the 
Advancement of Colored People », in The Later Works, vol. 6, éd. par Jo Ann 
Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press, 
p. 224-230.

Dewey John (1985 [1932b]), « The Senate Birth Control Bill », in The Later Works, 
vol. 6, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois 
University Press, p. 388-389.

Dewey John (1985 [1932c]), « Education and Birth Control », in The Later Works, 
vol. 6, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois 
University Press, p. 146-148.

Dewey John (1985 [1932d]), Ethics, in The Later Works, vol. 7, éd. par Jo Ann 
Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

Dewey John (1987 [1934]), Art as Experience, in The Later Works, vol. 10, éd. par 
Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University Press.

Dewey John (1988 [1939]), « Creative Democracy : The Task Before Us », in The 
Later Works, vol. 14, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, 
Southern Illinois University Press, p. 224-230.

Dewey John (1988 [1940]), « Contrary to Human Nature », in The Later Works, 
vol. 14, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois 
University Press, p. 258-261.

Dewey John (1988 [1941]), « The Basic Values and Loyalties of Democracy », in 
The Later Works, vol. 14, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, 
Southern Illinois University Press, p. 275-277.

Dewey John (1990 [1917]), « War’s Social Results », in The Later Works, vol. 17, éd. 
par Jo Ann Boydston, Carbondale & Edwardsville, Southern Illinois University 
Press, p. 21-25.

Dewey John (1990 [1930]), « In Defense of Mary Ware Dennett’s The Sex Side 
of Life », in The Later Works, vol. 17, éd. par Jo Ann Boydston, Carbondale & 
Edwardsville, Southern Illinois University Press, 127.

Du Bois William Edward Burghardt (1940), Dusk of Dawn : An Essay Toward an 
Autobiography of a Race Concept, New York, Harcourt, Brace.

Du Bois William Edward Burghardt (1975), Darkwater : Voices from Within the 
Veil. With an introduction by Herbet Aptheker, Millwood, Kraus-Thomson.

Du Bois William Edward Burghardt (1980), The Autobiography of W. E. B. Du Bois, 
New York, International Publishers.



196

Flexner Eleanor (1975), Century of Struggle, Cambridge, Mass., Harvard 
University Press.

Kellogg Paul (1969), « Twice Twenty Years at Hull-House », in Allen F. Davis & Mary 
Lynn McCree (dir.), Eighty Years at Hull-House, Chicago, Quadrangle Books.

Mitchell Lucy Sprague (1953), Two Lives, New York, Simon & Schuster.
Rooney Phyllis (1991), « Gendered Reason : Sex Metaphor and Conceptions of 

Reason », Hypatia, 6 (2), p. 97-98.
Seigfried Charlene Haddock (1996), Pragmatism and Feminism : Reweaving the 

Social Fabric, Chicago, The University of Chicago Press.
Seigfried Charlene Haddock (2001), « Beyond Epistemology : From a Pragmatist 

Feminist Experiential Stand-point’ », in Nancy Tuana & Sandi Morgen (dir.), 
Engendering Rationalities, Albany, State University of New York Press.

Sklar Kathryn Kish (1998), « Hull House Maps and Papers : Social Science as 
Women’s Work in the 1890s », in Helene Silverberg (dir.), Gender and American 
Social Science : The Formative Years, Princeton, Princeton University Press.

Taft Jessie (1915), The Woman Movement from the Point of View of Social 
Consciousness, Menasha, Wis., Collegiate Press, George Banta.

Westbrook Robert B. (1991), John Dewey and American Democracy, Ithaca, 
Cornell University Press.



197

NOTES
1 [NdE. : Ce texte est la traduction de 
Seigfried C. H. (1998), « John Dewey’s 
Pragmatist Feminism », in Larry A. 
Hickman (dir.), Reading Dewey : 
Interpretations for a Postmodern 
Generation, Bloomington, Indiana 
University Press, p. 187-216.  
© 1998 [Copyright Holder].
Pragmata et les éditeurs de ce numéro 
remercient Charlene H. Seigfried de 
nous avoir autorisés à traduire son 
texte, ainsi que Larry A. Hickman et 
les Presses de l’Université d’Indiana/
Indiana University Press d’avoir 
également donné leur accord pour 
une reprise en français.]

2 Pour l’explication fournie par 
Dewey sur l’expérience comme 
interaction entre des personnes et un 
aspect du monde en termes de subir 
et de faire, voir Art as Experience 
(Dewey, 1934/1987 : 50-52, 137) ; en 
termes d’action et de réalisation, 
voir Experience and Nature (Dewey, 
1925/1981 : 28-30).

3 Dewey utilise une étrange 
circonlocution : n’est-il pas vrai que 

ce sont les personnes, et non les 
habitudes, qui sont retranchées dans 
des positions avantageuses ?

4 La condamnation de Dennett  
a été annulée par la suite (Dewey, 
1930/1990 :  127). Voir également Chen 
(1996).

5 Bien que Tufts ait écrit le chapitre 
sur le mariage, la préface de la 
première édition a été réimprimée 
avec la nouvelle préface, et il y est 
dit qu’en raison des suggestions et 
des critiques faites par chacun sur 
le travail de l’autre, Dewey et Tufts 
considèrent que le livre a été écrit 
conjointement par l’un et l’autre tout 
au long de l’ouvrage.

6 Parmi ces positions réactionnaires, 
on peut citer l’imputation de 
l’instabilité du mariage et de la 
baisse de la natalité aux nouvelles 
possibilités offertes aux femmes 
dans le domaine public, ainsi que 
d’autres analyses encourageant les 
rôles stéréotypés des hommes et des 
femmes.




