
LE « PLURALISME 
CULTUREL » EN 
DEMI-TEINTE

KALLEN, DEWEY ET 
DU BOIS ENTRE LES 
ANNÉES 1915 ET 1926

JOAN STAVO-DEBAUGE



Accompagnant la traduction de trois textes de John 
Dewey, d’un texte de Horace Kallen et d’un texte de W. E. B. 
Du Bois, cet article entend complexifier le portrait du 
« pluralisme culturel » des années 1910-1920. En allant 
de « Democracy versus the Melting Pot » (1915) de Kallen 
jusqu’à « The Shape of Fear » de Du Bois (1926), et en 
passant par trois interventions de Dewey, Joan Stavo-
Debauge retrace un arc qui témoigne d’une singulière 
perte d’optimisme de ces auteurs pour le thème du 
« pluralisme culturel », en particulier sous le coup de la 
levée du second Ku Klux Klan. Tout en distinguant les 
différentes versions du « pluralisme culturel » qui étaient 
discutées dans ces années-là, Joan Stavo-Debauge en 
fournit un tableau moins enchanté que celui que Kallen 
présentait en 1915 dans son célèbre article.

MOTS-CLEFS : PRAGMATISME ; HORACE KALLEN ; PLURALISME CULTUREL ; 
QUESTION RACIALE ; KU KLUX KLAN ; AMÉRICANITÉ ; ETHNICITÉ.

* Joan Stavo-Debauge est sociologue, titulaire d’un doctorat en sciences 
sociales de l’EHESS et d’une Habilitation à diriger des recherches.  
Il est chercheur associé au CEMS (EHESS), au laboratoire THEMA (Uni 
Lausanne) et au CRIDIS (UCLouvain) [jstavodebauge[at]yahoo.fr].



360

Accompagnant la traduction de cinq articles écrits par Horace 
Kallen, John Dewey et W. E. B. Du Bois, ce texte souhaite compliquer 
un peu le portrait du « pluralisme culturel », en suivant la trajectoire 
de cette catégorie sur une dizaine d’années et en observant l’inflexion 
finalement relativement pessimiste que ces auteurs lui donnèrent1. 
C’est en raison de cette inflexion que le titre évoque un « “pluralisme 
culturel” en demi-teinte ». En effet, l’arc qui va de l’article de Kallen 
(1915) à celui de Du Bois (1926), en passant par les textes de Dewey, 
indique un relatif déclin de l’optimisme qui portait le thème du « plu-
ralisme culturel », qui est nettement en demi-teinte en 1926. Mais ce 
n’est pas la seule raison. Si on peut dire que ce « pluralisme culturel » 
était en « demi-teinte », c’est aussi parce que les Africains-Américains 
ne figuraient initialement pas dans le propos de Kallen. La « ques-
tion noire », autrement dit, en était absente. Kallen est généralement 
compté comme l’inventeur du concept de « pluralisme culturel », mais 
la filiation est plus complexe. Kallen lui-même le reconnaîtra, en cré-
ditant Alain Locke d’en être le co-créateur, mais il faut ajouter encore 
d’autres noms.

Tout d’abord ceux de W. E. B. Du Bois, de John Dewey, de Randolph 
Bourne (cf. son texte et sa présentation par Daniel Cefaï dans ce volume 
de Pragmata), ou de Jane Addams – laquelle « a découvert expérimen-
talement que les settlements pouvaient éviter la désorganisation des 
familles d’immigrants en offrant un accueil chaleureux aux traditions 
culturelles de l’ancien monde » (Higham, 2002 : 121) : les enfants grandis  
aux États-Unis étaient ainsi moins pris dans des conflits de généra-
tions et l’intégration de leurs familles devenait plus facile (Fischer, 
2014/2024). D’autres intellectuels encore (Orosco, 2016 ; Steiner, 2020) 
ont défendu les immigrants et les « traits d’union (hyphens) » à une 
époque où l’ambiance politique générale n’était pas très hospitalière 
à ces identités fragiles et composites2 – les lois qui restreignaient 
l’immigration allaient en s’empilant avec une inquiétante régularité 
(McSweeney, 1924), et Dewey lui-même finira par en accepter tempo- 
rairement le principe (Dewey, 1922/2023) alors qu’il (se) comptait 
parmi les « pluralistes culturels ».

PRAGMATA, 2024-7/8 : 358-438



361

Une certaine vulgate historienne a néanmoins retenu l’article de 
Kallen, publié en 1915 dans The Nation, comme le premier manifeste 
du « pluralisme culturel », alors que l’expression elle-même n’y figu-
rait pas – et alors que Kallen lui-même ne l’utilisera qu’en 1924 dans 
Culture and Democracy in the United States. En vérité, Kallen n’était 
pas le premier pragmatiste à souligner et à mettre en valeur la com-
position « multi-raciale », « multi-nationale » et « multi-ethnique » des 
États-Unis. Il n’était pas non plus le premier à plaider pour le droit des 
immigrants à conserver leurs cultures, coutumes et vêtures, mais il 
a effectivement fait du « pluralisme culturel » un cheval de bataille, 
en s’appuyant sur des ressources pragmatistes, empruntées notam-
ment à William James (cf. Garreta, supra), dont il était considéré 
comme l’un des plus loyaux étudiants3. Même s’il est hâtif d’attribuer 
le thème/concept au seul Kallen, l’histoire compte « Democracy versus 
the Melting-Pot » comme un jalon d’importance, et il est de coutume 
de dire que c’est là où « les paramètres fondamentaux du pluralisme 
culturel (bien qu’il n’y emploie pas ce terme) » (Kaufman, 2019 : 93-94) 
auraient été présentés de la plus explicite des façons. C’est donc avec 
ce texte que s’ouvrira ce dossier de traductions, qui comprend égale-
ment trois textes de Dewey et un texte de Du Bois : l’ensemble s’éche-
lonnant donc sur une période allant de 1915 à 1926.

Pour bien faire et avoir un portrait plus équilibré des sources du 
« pluralisme culturel », de sa variété et des difficultés de sa mise en 
œuvre, il aurait fallu ajouter à ce dossier encore d’autres textes, et 
d’abord « The Conservation of Races » (1897) de Du Bois, mais aussi 
« Racial Prejudice and Friction » (1922) de Dewey. Le premier est déjà 
disponible en français et la traduction du second figure dans le petit 
livre que j’ai consacré aux écrits de Dewey sur les « questions raciales » 
(Stavo-Debauge, 2023). Si « The Conservation of Races » méritait éga-
lement de figurer dans ce dossier, c’est que l’on peut le tenir pour un 
ancêtre du geste de Kallen, y compris dans la façon assez « primor-
dialiste » de concevoir les groupes raciaux/ethniques, à une notable 
différence près : tandis que Du Bois s’intéressait d’abord au « peuple 
noir », Kallen s’intéressait surtout au « peuple juif » – Daniel Greene 



362

le rappelle : « Kallen a formulé son idéologie du pluralisme en grande 
partie pour répondre à la situation particulière des Juifs américains 
à un moment précis de l’histoire. » (Greene, 2006 : 176).

La similarité de leur geste n’est pas fortuite. Du Bois et Kallen 
avaient un maître commun, William James, et ils partageaient tous 
deux une condition d’intellectuels minoritaires dont les groupes  
d’appartenance étaient sujets à une variété de discriminations légales 
et de mépris social. Et tous deux se firent les champions de leur groupe 
d’appartenance respectif, Du Bois pour les Noirs et Kallen pour les 
Juifs, en utilisant différentes versions du « pluralisme culturel » afin 
de contester le racisme et « l’hégémonie usurpée » par « la classe diri-
geante anglo-saxonne » (Higham, 2001 : 230), dont eux-mêmes étaient 
victimes.

En 1897, le concept de « pluralisme culturel » n’était certes pas encore 
fixé et l’expression n’avait pas encore cours, mais on peut dire que 
Du Bois avait commencé à en poser les jalons dans « The Conservation 
of Races ». Prêtant attention aux différents groupes – employant alter-
nativement les catégories de « nations » et de « races » pour les carac-
tériser – présents aux États-Unis, Du Bois y louait déjà les apports que 
chacun d’entre eux pouvaient offrir, sous réserve que la communauté 
politique parvienne à les faire coexister sur un pied d’égalité. Et tout 
comme Kallen le fera un peu plus de quinze ans plus tard, Du Bois se 
souciait lui aussi de la persistance de ce par quoi les groupes diffé-
raient les uns des autres : c’était le sens même du mot « conservation » 
qui ornait le titre de son texte.

S’il était pour lui entendu que les discriminations à l’endroit des 
Africains-Américains devaient cesser, il n’en allait pas de même des 
différences du « peuple noir » : valorisées pour elles-mêmes, au titre de 
l’expression de l’esprit collectif, de l’histoire et de la culture distinctives 
de ce « peuple », ces dernières avait beaucoup à apporter aux États-Unis 
et au monde, et elles avaient déjà contribué à la culture américaine, 
d’abord en lui fournissant une musique et des arts, mais surtout en 



363

l’appelant à accomplir la démocratie. Ainsi, ce texte était déjà un genre 
de « manifeste anti-assimilationniste », Du Bois y exhortant « ses lec-
teurs africains-américains à prendre conscience que “leur destin n’est 
pas d’être absorbés par les Américains blancs, […] leur destin n’est pas 
une imitation servile de la culture anglo-américaine, mais une solide 
originalité qui suivra inébranlablement les idéaux noirs” » ; « l’autono-
mie sub-culturelle » y apparaissait comme « la clé du développement 
de la race : “pour atteindre notre place dans le monde, il [le Noir] doit 
être lui-même, et non un autre” » (Bramen, 2000 : 81).

Le lecteur pourra le constater en le lisant, dans son texte de 1915, 
republié ensuite dans Culture and Democracy in the United States 
(Kallen, 1924), Kallen produira un geste assez semblable à celui de 
Du Bois, qui avait donc lui aussi affirmé « que chaque race avait ses 
propres traditions et son propre “esprit”, et qu’elle était destinée  
à apporter sa contribution particulière à la civilisation » (Menand, 
2001). Du Bois le redira d’ailleurs nettement dans The Gift of Black 
Folk (Du Bois, 1924), qui constitue clairement une intervention dans 
le débat sur le « cultural pluralism » (Orosco, 2016). L’ouvrage lui avait 
été commandé par Edward F. McSweeney, président de la Knights of 
Columbus Historical Commission, dans le cadre d’une série intitulée 
« The Racial Contributions to The United States », qui visait à faire 
connaître au public américain les accomplissements et apports des 
différents groupes raciaux/ethniques – et c’est à Du Bois qu’il revenait 
de mettre en valeur les dons (gifts) du peuple noir à l’Amérique4.

La correspondance entre Du Bois et Kallen ne s’arrête pas là, on la 
retrouve aussi dans leur conception du groupe racial/ethnique. À cette 
époque, leur conception n’était guère « constructionniste », et tous 
deux fondaient alors la race/ethnicité sur un substrat spiritualo-psy-
cho-biologique, une « dotation ancestrale » comme l’écrira Kallen dans 
« Democracy versus the Melting-Pot ». Ils avaient ainsi en commun 
« une stratégie d’enracinement de leurs sous-cultures respectives dans 
une permanence biologique et ancestrale dont la variété ethno-raciale 
serait héritée » (Bramen, 2000 : 82). Du Bois et Kallen évolueront et 



364

proposeront ensuite des versions nettement moins « essentialistes », 
mais ils ne le feront que plus tard5.

Si « The Conservation of Races » aurait eu toute sa place dans notre 
sélection de textes ici traduits6, il en est de même de « Racial Prejudice 
and Friction », qui n’est pas seulement l’un des plus fameux (et rares) 
textes de Dewey sur la « question raciale » : il y est aussi question du 
« pluralisme culturel » (bien que l’expression n’y soit pas utilisée7), 
mais observé sous l’angle des difficultés de sa réalisation dans un 
monde où la défiance envers « l’étranger » et le « nouveau venu » était  
à son comble. Reconnaissant la virulence des « préjugés raciaux », c’est 
comme si Dewey y admettait que les États-Unis refusaient le « plura-
lisme culturel » dont Kallen s’était fait le champion, en affirmant que 
« l’Amérique n’était pas, et n’avait jamais été, une entité homogène », 
mais « était composée d’une pluralité de groupes ethniques qui parta-
geaient un ensemble commun d’idéaux démocratiques » (Kaufman, 
2019 : 11-12).

Bien qu’acquis à la cause du « pluralisme culturel », Dewey n’était 
pas dupe des méfaits de l’inhospitalité : semblant douter du partage de 
cet « ensemble commun d’idéaux démocratiques », il tenait en 1922 que 
le « préjugé racial » se nourrissait d’une « aversion instinctive du genre 
humain pour ce qui est nouveau et étrange » (Dewey, 1922/2023 :169). 
Même si sa philosophie se distinguait nettement par son attitude « plu-
raliste », et donc par l’accueil favorable qu’elle réserve à « ce qui est nou-
veau et étrange », Dewey reconnaissait qu’il n’en allait pas de même 
du « genre humain » en général, et de ses compatriotes en particulier, 
y compris de ses compatriotes issus de minorités ethniques et natio-
nales. Ainsi, en 1922, il notait ceci :

Il est frappant que ce soit généralement le groupe qui avait aupa-

ravant été l’objet de sentiments hostiles qui s’est le plus active-

ment opposé aux nouveaux venus, en les affublant de surnoms 

méprisants, voire en les maltraitant. En témoigne, par exemple, 

le fait que ce soit principalement les Irlandais qui ont pris la 



365

part la plus agressive dans la persécution des Chinois sur la côte 

Pacifique. (Ibid. : 171)

« Racial Prejudice and Friction » aurait mérité sa place dans ce 
dossier, car cet article, encore relativement méconnu, fournissait 
un contrepoint plutôt pessimiste à la célébration des « différences » 
culturelles à laquelle Dewey s’était prêté quelques années auparavant. 
Après avoir partiellement emboîté le pas à Kallen en 1916 dans 
« Nationaliser l’éducation », tout en apportant réserves et nuances, 
Dewey semble avoir pris la mesure de la tâche qui attendait les 
« pluralistes culturels », en sondant ce qui faisait obstacle à l’advenue 
d’un monde réconcilié avec son hétérogénéité et capable de faire droit 
aux différences de la variété des groupes qui le composent.

En 1915, Dewey avait écrit à Kallen, après lecture de son article  
à paraître dans The Nation, la chose suivante : 

Il est commode pour les « Américains » de rejeter la responsabi-

lité des choses qu’ils n’aiment pas sur les « étrangers », mais je 

ne crois pas que cela aille très loin ; il s’agit surtout d’irritation  

à l’égard de certaines choses qu’ils n’aiment pas et d’un manque 

de volonté de gratter sous la surface. (Lettre de Dewey à Kallen, 

31 mars 1915, Correspondence, n° 03222)

En 1922, son appréciation de la situation avait singulièrement 
changé, il était donc nettement plus pessimiste : les « préjugés » étaient 
profonds, l’inhospitalité aux différences s’avérait virulente et ça n’était 
pas près de s’arranger.

Si « Racial Prejudice and Friction » ne fera finalement pas partie 
de ce présent dossier de traductions – il a été publié dans le second 
volume de « La Bibliothèque de Pragmata » (Stavo-Debauge, 2023) –, 
on trouvera néanmoins dans ce numéro trois articles de Dewey. L’un 
des trois a déjà été cité : « Nationaliser l’éducation » (1916) ; à quoi 
s’ajoutent « L’autocratie sous couverture » (1918) et « L’école comme 



366

moyen de développer une conscience sociale et des idéaux sociaux 
chez les enfants » (1923). Ces trois textes s’inscrivent dans le sillage de 
l’article de Kallen, et l’on y voit Dewey développer sa propre manière 
d’aborder le « pluralisme culturel », avec d’importantes préventions, 
et en faisant preuve d’un moindre optimisme que son cadet. Dans 
« L’autocratie sous couverture », Dewey s’attache au cas des Polonais, 
et il s’inquiète plus généralement de la capture des immigrants par 
d’ambitieux politiciens conservateurs – un risque déjà signalé dans 
« Nationaliser l’éducation ». Traitant du Ku Klux Klan, « L’école comme 
moyen de développer une conscience sociale et des idéaux sociaux 
chez les enfants » est apparenté à « Le spectre de la peur (The Shape of 
Fear) » (1926), un article de Du Bois également centré sur le Ku Klux 
Klan, que les lecteurs trouveront dans ce même dossier et sur lequel 
je vais m’arrêter longuement. L’article de Dewey et celui de Du Bois 
sont eux-mêmes apparentés à Culture and Democracy in the United 
States (Kallen, 1924), sachant que Kallen introduit son livre avec la 
menace du Klan, auquel il oppose le « Cultural Pluralism » (avec des 
majuscules) comme seul véritable antidote et unique « alternative » : 
« L’alternative qui s’offre aux Américains est le Kultur Klux Klan ou le 
Pluralisme Culturel. » (Ibid. : 43). Mais revenons à Dewey.

Comme je l’ai dit, au sein du groupe des pragmatistes, Kallen 
n’avait pas le monopole de l’attention au sort des immigrants et  
à la vie des groupes ethniques minoritaires. Addams8 et Royce s’en 
étaient souciés auparavant, mais Dewey également. Dès 1902, soit 
treize ans avant que Kallen ne publie son article dans The Nation 
(1915), Dewey marquait ses distances avec tout désir d’« homogénéi-
sation » et s’engageait dans une critique de la forme d’« américani-
sation » à marche forcée qui lèvera l’ire de Kallen et que ce dernier 
qualifiera d’anti-démocratique. Dans « The School as Social Center », 
« une de ses premières déclarations (1902) sur l’immigration et l’édu-
cation » (Shook, 2014 : 100), Dewey mettait déjà en cause l’entreprise 
d’éradication des différences « culturelles » qui accompagnait bien 
des appels à l’« américanisation », et que Kallen dénoncera donc à son 
tour en 1915. Dans une section de cette conférence, « préoccupé par 



367

la perte des coutumes et valeurs autochtones » (ibid.), Dewey invitait  
à ce qu’il soit laissé à l’étranger la possibilité d’être dans sa différence. 
Malgré l’emploi du terme « assimilation », inévitable à l’époque, Dewey 
se détachait sensiblement de son sens courant :

Le pouvoir qu’ont les écoles publiques d’assimiler les différentes 

races à nos propres institutions, grâce à l’éducation donnée à la  

jeune génération, est sans doute l’une des plus remarquables 

manifestations de vitalité que le monde n’ait jamais connues. 

Mais, après tout, elle ne touche pas la génération plus âgée ; et 

l’assimilation des plus jeunes peut difficilement être complète 

ou certaine tant que les foyers des parents restent relativement 

épargnés. De fait, de sages observateurs, tant à New York qu’à 

Chicago, ont récemment tiré la sonnette d’alarme9. Ils ont attiré 

l’attention sur le fait qu’à certains égards, les enfants sont trop 

rapidement, je ne dirai pas américanisés, mais trop rapidement 

dé-nationalisés. Ils perdent la valeur positive et protectrice de 

leurs propres traditions, de leur propre musique, art et littéra-

ture. Ils ne sont pas complètement initiés aux coutumes de leur 

nouveau pays et sont donc souvent laissés à la dérive, en déséqui-

libres entre les deux. Ils apprennent même à mépriser la tenue 

vestimentaire, l’allure, les habitudes, la langue et les croyances 

de leurs parents – dont beaucoup ont plus de substance et de 

valeur que le port de nouvelles habitudes adoptées superficiel-

lement. (Dewey, 1902 : 78)

Si Dewey utilise ici le mot « assimilation », il est remarquable d’ob-
server qu’il en change la signification, en le faisant fonctionner dans 
les deux sens, de part et d’autre et non plus de manière unilatérale :  
il ne s’inquiète pas de « l’assimilation » des nouveaux venus, mais inter-
roge plutôt de la capacité des Américains de longue date (et des plus 
vieux migrants) à se faire à la nouvelle composition du « monde » et 
donc à assimiler ce qu’y apportent les seconds. C’est là le sens de la 
phrase sur « la génération plus âgée » et « les parents », qui ne seraient 
pas assez affectés (i.e. transformés) par (et comme) les « plus jeunes » 



368

– le qualificatif les « plus jeunes » désigne ici indissociablement les 
enfants et les migrants nouvellement arrivés. Mais, écrit Dewey, pour 
qu’il y ait ajout, et donc renouvellement, encore faut-il que ces nou-
veaux venus ne « perdent » pas « la valeur positive et protectrice de 
leurs propres traditions, de leur propre musique, art et littérature ». 
Au « port de nouvelles habitudes adoptées superficiellement », Dewey 
préférait donc l’apport de « la tenue vestimentaire, l’allure, les habitu-
des, la langue et les croyances de leurs parents », dont il dit ici qu’elles 
« ont plus de valeur et de substance ».

Si je mentionne ce texte, c’est aussi parce que l’on retrouvera cette 
idée d’une assimilation mutuelle (ou d’une mutualisation de l’assi-
milation) – où les uns et les autres s’assimilent à la situation nouvelle 
en s’instruisant dialogiquement de ce que chacun y amène afin de 
mieux renouveler et nourrir un fonds de culture et de valeurs com-
munes – dans la lettre que Dewey enverra à Kallen, en réaction à son  
article de The Nation en 1915, qu’il saluera, mais avec quelques 
réserves – qui iront grandissantes.

Je veux voir ce pays américain, ce qui signifie que la tradition 

anglaise doit être réduite à une simple souche parmi d’autres… 

Je suis tout à fait d’accord avec votre idée d’orchestre, mais  

à condition que nous ayons vraiment une symphonie et pas un 

grand nombre d’instruments différents jouant simultanément. 

Je ne me suis jamais soucié de la métaphore du melting-pot, mais 

une véritable assimilation les uns aux autres – et non au domaine 

anglo-saxon – me semble être essentielle à une Amérique. Que 

chaque section culturelle maintienne ses traditions littéraires et 

artistiques distinctives me semble des plus souhaitables, mais 

dans le but d’avoir le plus possible à offrir aux autres. (Lettre  

à Horace M. Kallen, 31 mars 1915, citée in Shook, 2014 : 101)

L’expression « assimilation les uns aux autres » reviendra aussi en 
1922 dans « Racial Prejudice and Friction », qui participe des divers 
commentaires de Dewey sur le « pluralisme culturel ». Publié en 1916, 



369

« Nationalizing Education » en est une des pièces principales, d’où sa 
présence dans ce dossier. Bien que Dewey ne le cite pas nommément, 
ce texte constitue un élément versé au débat lancé dans The Nation par 
Kallen. Anticipant « Racial Prejudice and Friction », Dewey s’y inquiète 
déjà de la face sombre de l’idée nationale, en son devenir « nationa-
liste ». Il note que « les mots nation et national ont deux significations 
tout à fait différentes », l’une des significations « indique quelque chose 
de désirable, quelque chose qui doit être cultivé par l’éducation, tandis 
que l’autre tient lieu de ce qu’il faudrait fuir comme la peste » (Dewey, 
1916/2024 : 479). Pour conjurer ce « fléau », il appelait à développer « un 
nationalisme qui soit l’ami et non l’ennemi de l’internationalisme », en 
identifiant « l’idée nationale » américaine à « l’idée de la démocratie » 
 et en faisant de l’éducation la servante de cette « idée » (« nationaliser  
l’éducation américaine, c’est utiliser l’éducation pour promouvoir 
notre idée nationale, c’est-à-dire l’idée de la démocratie »), et non d’un 
« code spécifique ou d’une tradition particulière » érigé en symbole 
d’une « américanité suprême » (ibid. : 482) :

[L]a nation américaine est elle-même complexe et composite. 

À proprement parler, elle est interraciale et internationale dans 

sa composition. Elle est composée d’une multitude de peuples 

parlant des langues différentes, héritant de traditions diverses, 

chérissant des idéaux de vie variés. […] Notre unité ne peut pas 

être une chose homogène […] ; elle doit être une unité créée en 

tirant et en composant en un tout harmonieux le meilleur, le plus 

caractéristique de ce que chaque race et chaque peuple contri-

buteurs ont à offrir. (Ibid. : 481)

Quatre paragraphes plus loin, il mettra en valeur le rôle des ensei-
gnants dans la « lutte commune » en faveur de « l’émancipation » et 
fera figurer les « Africains » aux côtés des « Juifs » et des « Italiens ». 
Cette mention des Africains-Américains est d’autant plus remarquable 
qu’ils étaient le plus souvent exclus du débat public sur l’« assimila-
tion » et/ou l’« américanisation » – alors que Du Bois et Locke, tous deux 
Africains-Américains, étaient pourtant d’importants précurseurs de la 



370

perspective même du « pluralisme culturel ». Dans son célèbre article 
de 1915, Kallen avait d’ailleurs déjà timidement signalé cette exclu-
sion, qu’il reconduira néanmoins10. Tout en récusant l’eugénisme et 
le suprémacisme « anglo-saxon », Kallen relevait que le plaidoyer des 
« assimilationnistes » en faveur du « mélange » se gardait trop souvent 
de prendre en compte « la divergence d’opinions sur le fait de savoir si 
les Noirs devraient également constituer un élément de ce mélange » 
(Kallen, 1915/2024 : 451). Environ trente ans plus tard, Gunnar Myrdal 
rappellera lui aussi que les Noirs n’étaient pas pris en compte dans 
les discussions états-uniennes sur « l’assimilation » ; « mis à part », ils 
étaient tenus pour « inassimilables, à l’instar d’autres peuples de cou-
leur, principalement les Chinois et les Japonais » (Myrdal, 1944 : 53-54).

Dans « Nationaliser l’éducation », réagissant au geste de Kallen, 
qu’il avait salué, Dewey fournissait donc sa vision du « trait d’union 
(hyphen) », qu’il voulait voir comme une somme de contributions  
à un fonds commun évolutif plutôt que comme un prétexte d’auto-
ségrégation, ou comme un bien circonscrit à un groupe distinct qui 
se replierait sur ce qui lui est propre et ne s’ouvrirait pas aux autres 
« composantes » de la « nation ». Aux yeux de Dewey, le « trait d’union » 
peut ainsi s’avérer problématique en certaines occasions : c’est le cas 
s’il « sépare » au lieu de relier, s’il replie chaque sous-groupe sur le 
culte jaloux de « son propre passé » et l’empêche de contribuer à « la 
formation d’un tout » qui s’avère « plus noble et plus riche » que chaque 
« facteur » pris isolément. Mais, pour le philosophe, une chose était 
sûre, le trait d’union n’était pas l’apanage – ou le défaut – de certains 
Américains. En vérité, il était le trait commun de chaque Américain, 
qui est « lui-même un personnage à trait d’union » appartenant à une 
« composition composite », et il revenait à l’école publique de le faire 
savoir à tous, afin de se prémunir contre l’exclusivisme et de nourrir 
une solidarité entre les divers groupes (qui s’imaginent plus séparés 
et distincts qu’ils ne le sont réellement).

Dans ce que l’on objecte à juste titre au trait d’unionisme, le trait 

d’union est devenu quelque chose qui sépare un peuple des 



371

autres peuples – et empêche ainsi le nationalisme américain. Des 

termes tels que « Irlandais-Américain » ou « Hébreu-Américain » 

ou « Germano-Américain » sont faux, car ils semblent supposer  

l’existence d’une chose déjà existante appelée « Amérique »,  

à laquelle l’autre facteur peut être rattaché de l’extérieur. Le fait 

est que le véritable Américain, l’Américain typique, est lui-même 

un personnage à trait d’union. Cela ne signifie pas qu’il est un 

américain partiel auquel un ingrédient étranger aurait été ajouté. 

Cela signifie, comme je l’ai dit, qu’il est international et inter- 

racial en sa composition. Il n’est pas américain et en plus polo-

nais ou allemand. Mais l’Américain est lui-même polono-germa- 

no-anglo-franco-hispano-italo-gréco-irlando-scandinavo- 

bohémo-juif, et ainsi de suite. Ce qu’il faut voir ici c’est que le trait 

d’union relie au lieu de séparer. Cela signifie au moins que nos 

écoles publiques doivent enseigner à chaque facteur le respect 

de l’autre, elles doivent prendre la peine d’éclairer tout le monde 

sur les grandes contributions passées de chaque souche de notre 

composition composite. Je souhaite que notre enseignement de 

l’histoire américaine dans les écoles tienne davantage compte 

des grandes vagues de migration par lesquelles notre pays s’est 

continuellement construit pendant plus de trois siècles et qu’il 

fasse prendre conscience à chaque élève de la richesse de notre 

composition nationale. Lorsque chaque élève reconnaîtra tous 

les facteurs qui sont entrés dans notre être, il continuera à appré-

cier et à révérer ceux qui proviennent de son propre passé, mais 

il se considérera comme honoré de n’être qu’un facteur parmi 

d’autres dans la formation d’un tout, plus noble et plus riche que 

lui-même. (Dewey, 1916/2024 : 483)

Ainsi qu’il la comprenait, dès lors qu’elle ne sépare pas, l’identité  
à trait d’union pouvait être « accueillie (welcome) », et il convenait de 
la compter comme un bienfait qui « enrichit » chaque Américain, que  
Dewey qualifiait donc de constitutivement « interracial » et « inter-
national » en sa « composition ». En un sens, il entérinait ainsi le constat 
de Kallen, qui venait d’exalter « l’impact vivifiant des immigrants non 



372

anglophones et l’épanouissement de leurs cultures distinctes à travers 
la nation » (Steiner, 2020 : 154).

En d’autres termes, la façon de traiter le trait d’unionisme est 

de l’accueillir, mais de l’accueillir au sens d’extraire en chaque 

peuple son bien spécifique, afin qu’il verse à un fonds commun 

de sagesse et d’expérience ce pour quoi il a à contribuer en propre. 

Toutes ces offrandes et contributions, prises ensemble, créent 

l’esprit national de l’Amérique. Le danger est que chaque facteur 

s’isole, tente de vivre comme par le passé, puis tente de s’imposer  

à d’autres éléments, ou, du moins, se maintienne intact et refuse 

ce que d’autres cultures ont à offrir, et refuse, en conséquence, 

la transmutation en une authentique américanité. (Dewey, 

1916/2024 : 482)

Mais si Dewey entérinait bien le constat de « Democracy versus the 
Melting-Pot », il réitérait néanmoins les réserves exprimées lors sa cor-
respondance épistolaire avec Kallen. Le paragraphe cité ci-dessus est, 
à cet égard, éloquent. Car Kallen plaidait précisément pour la possi-
bilité que chaque « facteur » ethnique puisse se maintenir « intact », et 
donc éventuellement refuser « ce que d’autres cultures ont à offrir », en 
veillant à n’entretenir que ce par quoi il se distingue et se met à part. Au 
fond, il s’agissait même de l’un des enjeux du texte de Kallen : il enten-
dait faire admettre la persistance du fait ethnique, non seulement la 
persistance d’une irréductible multiplicité d’ethnicités/nationalités, 
ce qui le plaçait donc contre le melting-pot, mais aussi la persistance 
de chaque ethnicité/nationalité dans sa différence culturelle propre, 
ce qui le plaçait donc contre toute forme de « standardisation » anglo-
saxonne de l’américanité.

Dans son texte, Kallen consacre de nombreuses pages à figurer  
cette multiplicité et à portraiturer chaque « individualité ethnique » 
dans sa spécificité et ses localisations, en parcourant tout à la fois l’his-
toire et la géographie du peuplement des États-Unis – et cette part très 
géographique de son propos est souvent passée sous silence (Steiner, 



373

2020). Mais s’il le fait, c’est justement pour en montrer l’ancienneté 
historique, la persistance sociale autant que la dissémination territo-
riale : les États-Unis sont de fait multi-ethniques, le pays en son entier, 
d’un bord à l’autre, est le réceptacle et le lieu de vie d’une grande variété 
de « groupes », qui persistent chacun dans leur être, culturel, coutu-
mier et langagier, chacun ayant à cœur de cultiver sa « communauté 
d’esprit et [sa] conscience de soi » (Kallen, 1915/2024 : 444). Et Kallen 
désire qu’il en soit ainsi. Le constat factuel s’accompagne d’une posi-
tion normative : les États-Unis sont multi-ethniques, c’est un fait, et 
c’est très bien qu’ils le soient, il faudrait qu’ils le restent, c’est un sou-
hait. D’où l’idée de « fédération des nationalités », qui sanctionnerait 
l’existence de cette pluralité et lui conférerait une reconnaissance ins-
titutionnelle et politique, sans plus tenter de l’éradiquer, ce qui serait 
de toute façon voué à l’échec. Tel était donc l’argument du texte, qui 
se terminait sur la célèbre métaphore de l’orchestre :

Comme dans un orchestre, chaque type d’instrument a son 

timbre et sa tonalité spécifiques, fondés dans sa substance et 

sa forme ; tout comme chaque type a son thème et sa mélodie 

appropriés dans le tout de la symphonie, dans la société chaque 

groupe ethnique est l’instrument naturel, son esprit et sa culture 

sont son thème et sa mélodie. Et l’harmonie et les dissonances 

et les discordances de tous ces groupes font la symphonie de la 

civilisation. (Ibid. : 474)

Kallen se battait sur deux fronts, il s’opposait certes au nativisme 
et au suprématisme « anglo-saxon », qui érigeaient une « souche » 
ethnique (et sa culture, moribonde selon le philosophe) en parangon  
d’une américanité menacée par les vagues de migrations de « souches » 
inférieures, mais il s’opposait aussi au melting-pot, qui attendait après 
une fusion de l’ensemble des groupes ethniques/raciaux, appelés  
à perdre leurs traits distinctifs pour se mélanger et donner naissance 
à un « type » racial/ethnique inédit, qui serait proprement américain.  
Dans « Democracy versus le Melting-Pot », chacune de ces deux posi-
tions est personnifiée, la première y est endossée par Edward Ross 



374

(1914), la seconde par Israël Zangwill. Kallen connaissait l’un et l’autre.  
Sociologue et économiste, le premier était un de ses collègues à l’Uni-
versité du Wisconsin, et Steiner estime que le portrait que Ross faisait 
du « Juif » dans son livre – ouvertement raciste – avait certainement  
blessé le philosophe dans sa fierté (Steiner, 2020). D’origine juive, le 
second était un auteur et dramaturge anglais très en vue, dont la pièce 
de théâtre, The Melting Pot, à laquelle Kallen avait lui-même assisté, 
rencontrait un franc succès et servait de bannière aux partisans du 
melting-pot. Kallen s’en prend d’abord à Ross, dont le propos était à ses 
yeux le plus commun11, mais aussi le plus ridicule. Comme le résume 
fort bien José-Antonio Orosco, la « première attaque de Kallen porte 
sur le modèle de conformité anglo-saxon », qui est « à la fois incorrect 
d’un point de vue descriptif et moralement hypocrite »

Le pays a toujours abrité diverses communautés d’immigrants. 

D’après Kallen, il y avait des Allemands en Pennsylvanie, des 

Français en Louisiane et des Espagnols dans le Sud, qui ont tous 

contribué au développement des identités régionales qui allaient 

finalement être incorporées aux États-Unis. Dire que le noyau 

essentiel de la culture et de l’identité américaines est anglo-saxon 

est donc une exagération mensongère qui n’est pas fondée sur 

des faits historiques avérés. (Orosco, 2016 : 23)

Par ailleurs, Kallen considère également « que les premiers colons, 
pour la plupart d’origine anglaise et hollandaise, sont venus en 
Amérique du Nord avec des motivations qui ne sont pas sans rappeler  
celles de nombreux nouveaux immigrants du début du xxe siècle » 
(ibid. : 23-24). Autrement dit, les « colons anglais ne sont pas venus 
pour laisser derrière eux leur identité ou pour s’assimiler aux cultures 
des peuples autochtones d’Amérique », ils guignaient « un endroit où 
leur vie collective, menacée dans l’Ancien Monde, pourrait s’épanouir 
dans le Nouveau Monde » (ibid. ), tout comme les immigrants actuels.

En définitive, Kallen s’attardait nettement moins sur Zangwill, 
bien que ce soit le melting-pot qui figurait dans le titre : « Democracy 



375

versus the Melting-Pot ». Comme l’écrit Steiner, « si l’exclusionnisme 
raciste de Ross a donné l’impulsion décisive à la théorie de Kallen », 
c’est « la parabole populaire de l’assimilation » fournie par la pièce de 
Zangwill qui donnera « à l’essai de Kallen son titre et une impulsion 
supplémentaire » (Steiner, 2020 : 146). Kaufman remarque d’ailleurs un 
détail intéressant à propos du titre de l’article publié dans The Nation 
(Kaufman, 2019 : 98). Avant de publier ce texte dans ce journal,  
Kallen avait fait une conférence sur le même sujet, mais dont le titre 
était moins polémique (« Democracy and the Melting-Pot ») et ne 
mettait pas le melting-pot en immédiat antagoniste à la démocratie. 
Tandis que titre de la conférence était interrogatif, celui de l’article de 
The Nation est nettement affirmatif : le melting-pot y figurait tout sim-
plement comme l’envers de la démocratie.

Ce changement témoigne d’une chose : Kallen était effectivement 
hanté par le risque de l’effacement de ce par quoi les groupes ethniques/ 
nationaux différaient les uns des autres, en offrant une variété de 
traditions rétives à la « standardisation » consumériste et capitaliste  
à l’œuvre dans la société américaine. Faire en sorte qu’ils puissent  
persister dans leur être, maintenir leur identité et épanouir leur « indivi-
dualité ethnique » constituait bien un objectif du programme esquissé 
dans l’article. Un programme qui ne naviguait donc pas pour rien sous 
le pavillon d’une « fédération des nationalités », et se déployait ainsi :

Sa forme est celle de la république fédérale ; sa substance est 

une démocratie de nationalités, coopérant volontairement et de 

façon autonome dans l’entreprise d’auto-réalisation par le perfec-

tionnement des hommes selon leur type. (Kallen, 1915/2024 : 474) 

Dans les rangs des progressistes de l’époque, le melting-pot avait 
ses partisans. Bien qu’il fût l’un des premiers à pluraliser les cultures 
et à les disjoindre de tout soubassement racial (Baker, 1998 : 100), 
l’anthropologue Franz Boas entretenait l’idée du melting-pot comme 
solution à long terme aux frictions raciales et à la ligne de partage 
entre Blancs et Noirs qui traversait les États-Unis. L’horizon du  



376

melting-pot pouvait ainsi avoir une coloration anti-raciste, et Boas 
en parlera même lors de la Second Annual Negro Conference, en 
1910, là où la NAACP verra le jour, dans la conclusion de son discours,  
où il « affirmait que les problèmes raciaux deviendraient moins 
intenses dans la mesure où les différences entre les races diminue-
raient » (Anderson, 2019 : 69). Pourtant aussi peu enclin que Kallen  
à souscrire au melting-pot, Du Bois publiera en décembre 1910 – dans 
le numéro 2 de The Crisis (le journal de la NAACP qu’il dirigeait) – le 
texte de la conférence de Boas, pour qui il avait une grande estime :

Je pense donc que l’analogie biologique ainsi que les preuves his-

toriques ne favorisent pas l’hypothèse d’une quelconque infério-

rité matérielle du mulâtre. La question, cependant, mérite une 

enquête minutieuse. Le simple fait que les Noirs et les Européens 

vivent côte à côte dans notre pays, que l’Européen reçoit constam-

ment de grands apports de l’étranger, tandis que la quantité de 

sang noir ne reçoit aucun apport de l’extérieur, doit nécessaire-

ment conduire au résultat que le nombre relatif de purs Noirs 

deviendra de moins en moins important dans notre pays. Le 

processus graduel d’élimination du Noir pur peut être retardé 

par la législation, mais il est impossible de l’éviter. […] Tant que 

l’état émotionnel général de notre société persistera – et il n’y  

a aucune raison de supposer que notre attitude générale chan-

gera à un degré appréciable dans un temps raisonnable – il semble 

évident que nos problèmes raciaux deviendront d’autant moins 

intenses, que la différence de type entre les différents groupes de 

notre peuple sera moindre, et que l’isolement de certains groupes 

sociaux sera moindre. De ce point de vue, il semblerait qu’un 

aspect de la solution de la question noire repose entièrement 

entre les mains du Noir lui-même. Moins la société noire repré-

sente un parti ayant ses propres objectifs et ses propres intérêts 

distincts de ceux des membres de la race blanche, plus les rela-

tions entre les races seront satisfaisantes. D’autre part, il semble 

que les conditions inexorables de notre vie conduiront progres-

sivement à la disparition du type le plus distinctif du Noir, ce qui 



377

tendra à nouveau à atténuer l’acuité du sentiment racial. Cela 

peut sembler être un regard vers un avenir lointain ; mais un 

examen impartial des conditions telles qu’elles existent à l’heure 

actuelle laisse entrevoir le résultat final d’un nivellement des 

profondes distinctions entre les deux races et une coopération 

de plus en plus fructueuse. (Boas, 1910 : 23-24)

Traitant préférentiellement des peuples originaires d’Europe, 
qui n’apparaissaient pas encore tous comme appartenant à la popu-
lation « blanche » aux yeux de l’Américain moyen se prévalant d’ori-
gines « anglo-saxonnes », Kallen ne s’occupe pas de la « question Noire » 
dans « Democracy versus the Melting-Pot », je l’ai dit. Le bref détour 
que je viens de faire par Boas vaut donc seulement comme un témoi-
gnage de la sympathie que pouvait susciter l’horizon de l’effacement 
tendanciel de la perceptibilité des différences ethniques/raciales qui 
semblait être promis par le melting-pot : beaucoup envisageaient cet 
effacement comme le vecteur d’une baisse des frictions raciales et  
des conflits inter-ethniques12. Mais un tel effacement n’avait rien de 
désirable pour Kallen, qui y voyait même le contraire de la démocratie.  
Non seulement cet effacement lui était odieux, mais il l’estimait  
largement impossible, et cela n’était pas étranger à sa conception de 
l’ethnicité, qui avait pour lui une consistance « raciale », on le verra 
sous peu. Dans son article, Kallen en venait même à donner raison  
à Ross, dont il se moquait pourtant copieusement, sur l’irréalisme du 
melting-pot :

L’idée que le programme pourrait être réalisé par un métissage 

radical et même forcé, par la création du melting-pot au moyen 

de la loi, et donc le développement de la nouvelle « race améri-

caine », est, comme le souligne M. Ross, aussi mystiquement opti-

miste qu’ignorante. Dans les temps historiques, pour autant que 

nous le sachions, aucun nouveau type ethnique n’a vu le jour, et 

ce que nous savons de la reproduction ne nous donne aucune 

assurance de la disparition des anciens types en faveur des nou-

veaux, mais seulement de l’ajout d’un nouveau type, s’il réussit 



378

à survivre, aux anciens déjà existants. Biologiquement, la vie ne 

s’unifie pas ; biologiquement, la vie se diversifie ; et c’est pure 

ignorance que d’appliquer des analogies sociales aux processus 

biologiques. (Kallen, 1915/2024 : 471)

On observe néanmoins dans l’article de Kallen une certaine tension  
sur l’irréalisme de cet effacement de la variété des « types ethniques » 
et de leur atavique attachement à leur « unité spirituelle ». D’un côté 
Kallen juge cet effacement impossible, estimant que « les traits raciaux 
et ethniques ont un degré d’autonomie, indépendant de l’environ- 
nement ; leur caractère distinctif ne peut être entièrement annulé ou 
neutralisé, même par des unions interraciales ou interethniques » 
(Bramen, 2000 : 82). D’un autre côté, il atteste bien de sa possibilité 
– qu’il veut croire seulement transitoire – lorsqu’il synthétise la dyna-
mique de l’installation des immigrants sur le sol américain, où ils 
parviendraient néanmoins à s’américaniser tout en conservant leur 
« individualité ethnique ». Selon Kallen, cette dynamique est scandée  
par quatre étapes, « phases » écrit-il, et la dernière démontrerait que 
« l’américanisation » est pleinement compatible avec le maintien  
des « différences ethniques et nationales », que « l’assimilation »  
à l’Amérique permet et même encourage la « dissimilation » (Kallen, 
1915/2024 : 468). Néanmoins, l’existence même de ces « phases » 
indique que l’attachement des immigrants à la culture originaire 
propre à « l’individualité ethnique » collective dont ils héritent n’est 
pas sans éclipses : elle peut passer à l’arrière-plan, elle ne s’affirme pas 
tout de suite, et il y faut des conditions spécifiques, tant négatives que 
positives – conditions que l’Amérique offrirait donc.

Il est notoire qu’une telle dynamique n’était pas sans résonances 
biographiques, et que Kallen parlait ici aussi de lui-même, c’est encore 
plus apparent quand il note que « plus un groupe est cultivé, plus il est 
conscient de son individualité, et moins il est disposé à abandonner  
cette individualité » (ibid. : 460). En effet, ce n’est qu’alors qu’il était 
étudiant à Harvard, en partie au contact de James et surtout au contact 
de Wendell Barrett13, que Kallen s’est réapproprié sa judaïté, tout en 



379

la sécularisant résolument – il s’en était délesté à l’adolescence, en 
allant jusqu’à rompre avec son père, qui était rabbin (du genre ortho-
doxe), tandis que lui-même était rapidement devenu athée (et le  
restera), embrassera sans réserve le naturalisme et jouera un important 
rôle de sécularisateur de la vie publique américaine, rejoignant sou-
vent Dewey dans son combat contre le surnaturalisme et la théologie. 
C’est d’ailleurs à Harvard que Kallen fondera l’association Menorah, 
laquelle occupera une place de choix dans le monde intellectuel juif 
américain, via sa revue (à laquelle Dewey contribuera), ses sections 
dans plusieurs villes et universités et ses conférences. Mais revenons 
aux « quatre phases » distinguées par Kallen :

Les immigrants semblent passer par quatre phases au cours de 

leur américanisation. Dans la première phase, ils manifestent 

une ardeur économique, l’avidité de ceux qui ne mangent pas  

à leur faim. Les différences extérieures étant un handicap dans 

la lutte économique, ils « s’assimilent », cherchant ainsi à faciliter 

l’atteinte de l’indépendance économique. Lorsque le niveau pro-

létarien de cette indépendance est atteint, le processus d’assimi-

lation se ralentit et tend à s’arrêter. Le groupe immigré est encore 

un groupe national, modifié, parfois amélioré, par les influences 

du milieu, mais aussi une unité spirituelle solitaire, qui cherche 

à se frayer son propre chemin sur le plan social. Cette quête fait 

apparaître des distinctions de groupe permanentes, et l’immi-

grant, comme l’Américain anglo-saxon, est renvoyé à lui-même 

et à ses ancêtres. Commence alors un processus de dissimilation. 

Les arts, la vie et les idéaux de la nationalité deviennent centraux 

et primordiaux ; les différences ethniques et nationales passent 

du statut de désavantages à celui de distinctions. Pendant tout 

ce temps, l’immigrant a utilisé la langue anglaise et s’est com-

porté comme un Américain en matière économique et poli-

tique, et il continue à le faire. Les institutions de la République 

sont devenues la cause libératrice et l’arrière-plan de la montée 

de la conscience culturelle et de l’autonomie sociale de l’immi-

gré irlandais, allemand, scandinave, juif, polonais ou bohémien. 



380

Dans l’ensemble, l’américanisation n’a pas réprimé la nationalité. 

L’américanisation a libéré la nationalité. (Kallen, 1915/2024 : 468)

On le voit à travers ces « phases », la « dissimilation » n’est pas  
première, elle n’intervient qu’après des efforts d’effacement des « diffé-
rences extérieures ». Mais Kallen veut croire qu’une « unité spirituelle 
solitaire » qui marquerait chaque groupe de son empreinte « psycho- 
physique » distinctive finirait toujours par vouloir « se frayer son 
propre chemin ». Et il reviendrait ainsi aux institutions politiques et 
à l’environnement social de ne pas entraver ce trajet destinal et cette 
« quête » irrépressible, qui se joueraient de toute manière des indivi-
dus qui pensent pouvoir échapper à la force de leurs « ancêtres » et  
à l’ascendance exercée par leurs « grands-pères », qu’ils seraient bien 
incapables de « changer » et dont ils sont les héritiers, qu’ils le veuillent 
ou non. Pour caractériser la position à la fois politiquement pluraliste 
et biologiquement essentialiste de Kallen à cette époque, Carrie Tirado 
Bramen emploie une expression intéressante, en parlant d’un « plura- 
lisme nativiste », qui constituerait une « forme de protectionnisme 
culturel, une manière de limiter la malléabilité des cultures minori-
taires par la permanence de la biologie ». Kallen conjurerait de cette 
manière sa hantise de l’assimilation, « la biologie étant considérée  
comme plus résistante que la culture aux influences environnemen-
tales » (Bramen, 2000 : 82-83). L’idée de « pluralisme nativiste » touche 
juste. De fait, Kallen avait alors « complètement naturalisé l’ethnicité », 
au point de la transformer en « catégorie immuable », comme l’écri-
vait Werner Sollors, qui citait à l’appui de ce jugement un paragraphe 
de The Structure of Lasting Peace (Sollors, 1986 : 183) :

Donc un Irlandais est toujours un Irlandais, un Juif toujours un 

Juif. L’Irlandais ou le Juif naît, le citoyen, l’avocat ou le membre de 

l’église est fabriqué. L’Irlandais et le Juif sont des faits de nature ; 

le citoyen et le membre de l’Église sont des artefacts de la civili-

sation. (Kallen, 1918 : 31)



381

Ce trait de la pensée de Kallen n’avait néanmoins pas échappé  
à ses contemporains, Dewey avait ainsi exprimé ses préventions, tant 
dans sa correspondance avec Kallen que dans « Nationaliser l’éduca-
tion » : Dewey craignait la pente à la clôture des groupes ethniques 
sur eux-mêmes qui se tenait à l’avant-plan de la théorie de la « fédé-
ration des nationalités » de son cadet, et cette pente n’était évidem-
ment pas étrangère à l’arrière-plan de la conception de l’ethnicité/
nationalité promue par Kallen. Mais Dewey n’était pas le seul à avoir 
des réserves face au modèle de la « fédération des nationalités » envi-
sagée par Kallen. La plus sévère critique de ce modèle a été apportée 
par un ancien étudiant de Dewey, Isaac B. Berkson, juif et sioniste tout 
comme Kallen14. La proposition de Kallen faisait fond sur une concep-
tion de l’ethnicité qui lui était propre et qui se distinguait sensiblement 
de la conception de Dewey et d’autres auteurs du « noyau initial » de 
l’École de Chicago, Boas en tête. Comme l’écrit Louis Menand, « en 
somme, Kallen n’était pas boasien », ses « présupposés » étaient para-
doxalement les mêmes que ceux des « anti-immigrationnistes » aux-
quels il s’opposait :

Kallen partageait leur conviction que la race constitue un élé-

ment déterminant du caractère ; il partageait implicitement leur 

crainte du métissage, même s’il pensait que le métissage n’était 

pas un danger car (selon lui) les gens préfèrent leur propre groupe, 

et les types ethniques lui semblaient permanents. Ce qu’il sou-

haitait, c’était simplement que l’on reconnaisse la différence eth-

nique comme un fait de la vie américaine du xxe siècle, et qu’on 

la reconnaisse comme une vertu. (Menand, 2001 : 392)

Reprenant Werner Sollors, Posnock l’avait souligné auparavant : 
« Une contradiction corrosive entache le pluralisme culturel – Kallen 
partage avec ses adversaires racistes et nativistes la croyance en “l’éter-
nel pouvoir de l’ascendance, de la naissance, de la natio et de la race” 
(selon les termes de Werner Sollors) » (Posnock, 1998 : 192). Et Philip 
Gleason l’avait noté lui aussi :



382

La façon dont Kallen a traité la question de la race était extrême-

ment ambiguë. Il n’était certainement pas un raciste biologique 

strict comme Madison Grant, mais il ne faisait pas non plus de 

distinction systématique entre les éléments biologiques et cultu-

rels à la manière de Franz Boas. (Gleason, 1980 : 44)

En effet, Kallen nourrissait encore en cette période une vision à la 
fois racialiste et « pérenne » de l’ethnicité. Pour lui, l’ethnicité consti-
tuait alors « une qualité héréditaire et inaliénable de chaque individu » 
(Kaufman, 2019 : 106). Et Kallen envisageait d’ailleurs les Juifs comme 
une race, ce qui lui permettait de séculariser le peuple juif – dont il se 
vivait comme un fier et digne membre, malgré son athéisme et son 
naturalisme résolus. Dans son beau livre, Matthew Kaufman a bien 
rendu l’écart entre Kallen et ses alliés :

Ils partageaient avec Kallen une aversion pour l’américanisa-

tion en vogue dans la politique américaine. Ils étaient « violem-

ment tolérants », observe Fred Matthews. Hostiles au « racisme 

biologique » et attachés à la notion de « malléabilité de la per-

sonnalité », écrit Matthews, « les sociologues de Chicago se sont 

opposés à l’exclusionnisme et aux programmes d’assimilation 

forcée pendant et après la Première Guerre mondiale ». Ils étaient, 

en un sens, les alliés de Kallen contre la menace que représen-

taient les nativistes et même contre les progressistes libéraux 

qui niaient la validité d’une identité américaine à traits d’union. 

[…] La compréhension de la culture par l’école de Chicago était 

cependant très différente de celle de Kallen. Elle était dérivée de 

l’école américaine d’anthropologie (comprenant, en particulier, 

Franz Boas, Alfred Kroeber et Edward Sapir), qui rejetait le pos-

tulat de caractéristiques raciales fixes en rapport avec le groupe 

ethnique. Ces pionniers des sciences sociales ont contribué  

à faire comprendre que l’ethnicité devait être comprise comme 

une catégorie sociale non raciale […]. Ce changement conceptuel 

était fondé sur le principe de la malléabilité de la personnalité,  

dérivé de l’école de psychologie fonctionnaliste représentée par 



383

James et Dewey. Ainsi, ils ont souligné la plasticité de l’ethnicité. 

(Kaufman, 2019 : 83-84)

L’écart entre Dewey et Kallen est d’ailleurs flagrant dans « Racial 
Prejudice and Friction » (Dewey, 1922/2023). En effet, Dewey y traite 
la race comme une « idée mythique », tandis que Kallen y voyait un 
« héritage psychophysique », ce qui « l’a placé dans une position unique  
d’opposition non seulement aux eugénistes racistes, mais aussi  
à l’école de philosophie de Chicago et aux anthropologues culturels », 
comme le relève Kaufman (2019 : 89).

La plus percutante critique adressée à la théorie de la « fédéra-
tion des nationalités » de Kallen proviendra donc d’un étudiant juif 
de Dewey, Isaac B. Berkson, qui me semble avoir capturé et prolongé 
mieux que quiconque le « malaise de Dewey face au séparatisme qui 
habite le pluralisme de Kallen » (Posnock, 1998 : 322). Bien qu’acquis 
au « pluralisme culturel », Berkson ne ménagera pas Kallen dans ses 
Theories of Americanization (Berkson, 1920), un ouvrage tiré de sa thèse 
de doctorat. Kaufman considère que Berkson y reprend la concep-
tion de la nationalité consignée dans « The Principle of Nationality » 
(Dewey, 1917), un article publié dans le Menorah Journal, où Dewey 
invitait à se méfier d’une « compréhension racialisée de la nationa-
lité » (Kaufman, 2019 : 86). Mais on peut aussi estimer que Berkson se 
met dans les pas de « Nationaliser l’éducation » et élabore plus systé-
matiquement les réserves exprimées par Dewey dans sa lettre à Kallen 
en 1915. Dans cette lettre, Dewey écrivait en effet à Kallen que son 
« idée de l’orchestre » paraissait comporter une « implication de ségré-
gation, géographique ou d’une autre nature ». José-Antonio Orosco  
a très bien déployé les réserves exprimées par Dewey dans sa corres-
pondance avec Kallen, laissons-lui donc la parole :

La métaphore orchestrale, tout d’abord, implique une sorte  

d’essentialisme de groupe imperméable au sein de la société. Dans 

les orchestres, il existe généralement une hiérarchie reconnue ; 

chaque groupe d’instruments – cordes, cuivres, percussions –  



384

a habituellement un rôle standard dans les interprétations, une 

gamme reconnue par les compositeurs. Kallen admet qu’il voit 

chaque groupe ethnique en ces termes ; chaque groupe ethnique 

ou culturel, dit-il, a son « thème et sa mélodie ». L’inquiétude de 

Dewey ici semble être que Kallen considère encore les différents 

groupes ethniques comme des silos culturels monolithiques, 

isolés les uns des autres, et organisés de telle façon que chacun 

n’émet qu’une seule voix. Les groupes peuvent se répondre ou 

s’interpeller, mais ils ne s’intègrent jamais les uns aux autres et 

n’échangent pas les uns avec les autres. De plus, les membres 

ne peuvent jamais transcender leur culture ; ils sont condamnés  

à incarner leur « héritage psychophysique ». […] La deuxième 

préoccupation de Dewey avec la métaphore de Kallen est qu’un 

orchestre est plus qu’un simple rassemblement aléatoire de musi-

ciens. La métaphore suggère une forte centralisation. Pour fonc-

tionner, un orchestre doit être étroitement organisé. Sans chef 

d’orchestre, ni partition commune, un orchestre peut être plus 

cacophonique que symphonique. Qui ou quoi fournit ce type de 

direction ou d’objectif dans la société ? (Orosco, 2016 : 33)

Dans son livre, en 1920, Berkson articule de manière systématique 
les préventions de Dewey, auxquelles il ajoute ses propres réserves, 
en gardant spécialement en vue le cas des Juifs-Américains, dont 
il faisait partie et qu’il ne se résolvait pas à racialiser, ainsi que le  
faisait Kallen.

La base de cette théorie [de la fédération de nationalités] repose 

sur l’hypothèse que la qualité ethnique d’un individu détermine 

absolument et inévitablement ce que sera sa nature. « L’identité 

personnelle est déterminée de manière ancestrale. » Cette idée 

directrice est exprimée de façon dramatique dans la phrase 

se référant à l’immigrant : « Quoi qu’il change, il ne peut pas 

changer son grand-père. » […] Puisque la « race » est un élément 

si inaltérable et si déterminant, elle est le fait central de la vie 

de tout homme. Le gouvernement ne remplit sa fonction de 



385

libération des capacités humaines que lorsqu’il existe dans le 

but de libérer l’expression ethnique. Sa fonction particulière 

est de permettre le libre développement du groupe ethnique, 

car le bonheur de l’individu est « impliqué dans la dotation 

ancestrale ». […] Cette théorie est fondée sur l’hypothèse de 

l’influence centrale et inaltérable de la race. L’idée que la race, 

au sens de l’appartenance ethnique, est le fait déterminant et 

prédominant dans la vie de l’individu, ou qu’elle devrait l’être 

pour que l’individu puisse se réaliser pleinement, ne peut être 

soutenue ni par une analyse logique de ce que le terme « race » 

peut signifier, ni par un examen des faits dont nous disposons 

concernant l’influence de la race sur la vie de l’individu. […] 

L’affirmation selon laquelle la race joue un rôle primordial dans 

la détermination du statut de l’individu est vraisemblablement 

fausse. Toutes les études sérieuses ont démontré que la variabilité 

au sein d’une même race et le chevauchement entre les races sont 

si importants que l’on ne peut rien prédire avec un quelconque 

degré de certitude sur le patrimoine originel d’un individu  

à partir du seul fait de son origine ethnique. (Berkson, 1920 : 79-83)

Berkson s’attachera tout spécialement à réfuter un axiome/
slogan dont Kallen était friand, relatif à l’impossibilité de « changer » 
de « grands-pères ». Au moyen de cette image, Kallen illustrait sa 
conception destinale et « psychophysique » de l’ethnicité, qu’il conce-
vait à la façon d’un genre de race, comme Berkson l’avait remarqué. 
L’axiome imagé revient à plusieurs reprises dans « Democracy versus 
the Melting-Pot », ici notamment :

Ce qui est inaliénable dans la vie de l’homme, c’est sa qualité posi-

tive intrinsèque – son héritage psychophysique. Les hommes 

peuvent changer plus ou moins leurs vêtements, leur politique, 

leurs femmes, leurs religions, leurs philosophies, mais ils ne 

peuvent pas changer leurs grands-pères. Juifs ou Polonais ou 

Anglo-Saxons, il faudrait qu’ils cessent d’être. Le moi qui est ina-

liénable en eux, et pour la réalisation duquel ils ont besoin de la 



386

liberté « inaliénable », est déterminé ancestralement, et le bon-

heur qu’ils poursuivent a sa forme impliquée dans la dotation 

ancestrale. (Kallen, 1915/2024 : 473)

De cet axiome de Kallen, dans lequel Ross Posnock verra le « symp-
tôme d’un pluralisme rigide » (Posnock, 1998 : 192), Berkson disait 
abruptement qu’il n’était qu’un « sophisme » :

L’épigramme selon lequel « Nous ne pouvons pas changer de 

grand-père » n’est qu’un sophisme. Un instant de réflexion mon-

trerait que nous pouvons « changer nos grands-pères », et de deux 

manières spécifiques. En premier lieu, lorsqu’un homme oublie 

qui étaient ses grands-pères et néglige leurs traditions, c’est-à-

dire qu’il ne conserve pas les caractéristiques qui ont marqué ses 

grands-pères et adopte d’autres modèles, il « change de grand-

père » à toutes fins utiles. Nos grands-pères sont aussi bien psy-

chologiques que physiques. Ce que nous sommes dépend non 

seulement de notre nature originelle, mais aussi de son inter- 

action avec l’environnement. Penser la nature d’un individu 

comme quelque chose d’indépendant de son environnement, 

c’est se rendre coupable d’un dualisme impossible. Puisque les 

croyances, les traditions et le mode de vie social font partie de 

l’environnement, tout changement dans ces domaines par rap-

port aux normes de nos grands-pères est en réalité un « change-

ment » de nos grands-pères. En second lieu (puisque nous consi-

dérons des groupes), les grands-pères peuvent être changés par 

les mariages mixtes. Tout individu qui se marie en dehors de 

son groupe modifie ainsi l’ascendance de ses enfants. (Berkson, 

1920 : 88)

Aux yeux de Berkson, la théorie de Kallen n’était pas seulement 
douteuse d’un point de vue sociologique, elle l’était également d’un 
point de vue politique, mais aussi d’un point de vue pédagogique, en 
risquant de conduire à « l’endoctrinement »15 :



387

L’objection à un schéma d’organisation tel que la théorie de la 

« Fédération des nationalités » repose cependant non seulement 

sur la conclusion que son hypothèse de prédestination raciale est 

fausse, mais aussi sur le fait qu’un tel schéma d’organisation ne 

répondrait pas pleinement à nos critères démocratiques.

Considérer chaque individu d’un groupe ethnique comme ayant 

principalement la nature caractéristique de ce groupe, comme 

si l’affiliation à celui-ci l’investissait d’un type particulier d’eth-

nicité qui déterminait alors sa nature, est contraire à la doctrine 

selon laquelle chaque structure individuelle est de première 

importance. Supposer qu’il est ce que son groupe est, et cela uni-

quement ou même principalement, c’est lui appliquer quelque 

chose de l’ordre d’un standard transcendantal. Si, en effet, après 

lui avoir laissé la liberté d’action, l’individu montre des tendances 

qui le rapprochent de son groupe ethnique, on peut à juste titre 

le concevoir comme participant à sa nature. Tenir pour acquis 

qu’il partage ainsi le caractère du groupe ethnique et procéder 

à façonner sa vie de ce seul point de vue revient à lui appliquer 

un standard extérieur.

Il ne fait aucun doute qu’un individu peut être influencé par le 

caractère de ses lointains ancêtres. Mais avant qu’une organisa-

tion gouvernementale puisse être autorisée à faire de l’origine 

ethnique une considération centrale, il faut que son importance 

soit prouvée de manière irréfutable. Sinon, un tel système de gou-

vernement ne peut que faire de la race un facteur plus impor-

tant qu’il ne le mérite, ce qui conduit à une répression de l’indi-

vidu, à une réduction des possibilités d’une variété de types de 

vie et à une prise de conscience insuffisante de ses responsabili-

tés envers le groupe plus large dont il fait partie. […]

Faire du groupe ethnique la principale base de l’organisation au 

sein de l’unité plus large reviendrait en quelque sorte à subor-

donner tous les autres facteurs à la considération ethnique. En 

effet, l’autonomie du groupe ethnique devrait s’accompagner 

d’une ségrégation partielle et d’un pouvoir sur le système sco-

laire. Le libre jeu des courants divergents, que la communauté 



388

d’intérêts en Amérique devrait exiger, serait entravé. Une telle 

organisation, une fédération de groupes ethniques, mènerait au 

sectionnalisme, une condition dans laquelle un groupe décide 

de questions affectant également d’autres groupes principale-

ment à partir de sa perspective de groupe plus étroite. Ici, le sec-

tionnalisme serait ethnique. […]

Une autre façon de le dire serait que l’autonomie ethnique 

conduirait à l’endoctrinement. Les appartenances ethniques 

d’un homme détermineraient, de manière fixe, également ses 

autres relations avec les autres membres de l’État. […] La démo-

cratie est essentiellement opposée au déterminisme, que ce soit 

par la force physique ou par tout autre fait extrinsèque ou non 

entièrement lié à la vie. […] De même, en séparant nos enfants 

dans les écoles sur la base de leur nationalité, nous aurions ten-

dance à faire en sorte qu’un seul facteur de cette situation com-

plexe détermine toutes les autres relations avec leurs jeunes 

concitoyens américains. En effet, les possibilités d’entrer en 

contact avec des courants divergents seraient artificiellement 

limitées. (Berkson, 1920 : 89-90)

En définitive, Berkson considérait que le modèle de la « fédéra-
tion des nationalités » partageait encore beaucoup trop de traits avec 
la théorie de l’« américanisation » de Ross à laquelle Kallen s’opposait 
pourtant vivement : tandis que la seconde « voudrait que le citoyen se 
conforme à la nature d’un anglo-saxon mythique », la première vou-
drait « qu’il s’harmonise avec l’âme supposée résider dans le groupe 
ethnique » (ibid. : 117).

Les théories de l’« américanisation » et de la « fédération des natio-

nalités » présument trop de choses. Elles fixent à un degré inu-

tile la fin pour laquelle la nature individuelle existe. La théorie 

de l’« américanisation » considère que la vie du pays est assez 

bien déterminée et insiste sur le fait que l’individu doit se confor-

mer aux limites du type évolué dominant. Ce que l’individu 

doit être est entièrement prédéterminé par les conditions du 



389

présent géographique. La théorie de la « Fédération des natio-

nalités » prédisposerait tout autant, mais dans le sens opposé ; la 

race de l’individu prédétermine sa fin. Comme le terme « race » 

signifie ici les traditions de son ethnos, cela revient finalement  

à donner au passé de la tribu un droit acquis de déterminer l’ave-

nir de l’individu. Dans les deux cas, le vêtement doit être coupé 

à la mesure d’un modèle préconçu. (Ibid. : 93)

À bien des égards, « Nationaliser l’éducation » préfigurait les 
critiques que Berkson adressera nommément à Kallen, avec une vigueur 
et une acuité bien supérieures aux réserves de Dewey. Si Berkson 
n’hésitera pas à dire que la théorie de Kallen était tendanciellement 
anti-démocratique, c’est néanmoins en s’appuyant sur la conception 
de la démocratie comme « mode de vie » de Dewey qu’il le fera. Berkson 
se souciait tout comme Kallen de l’épanouissement de la culture juive, 
ce à quoi il se consacrera d’ailleurs, mais il n’était pas prêt à y sacrifier la 
variété des interactions des personnes avec leurs différents milieux et 
refusait de donner un poids démesuré au facteur ethnique, craignant 
tant « l’endoctrinement » que l’auto-ségrégation qui pouvaient en 
résulter 

Restreindre la libre circulation des courants de vie de 

l’environnement général de manière à protéger artificiellement 

une tradition particulière ne serait pas en harmonie avec l’idée 

fondamentale de liberté pour le développement de l’individualité. 

(Ibid. : 117)

Berkson estimait ainsi qu’un « groupe ethnique ne peut pas exiger 
la loyauté de ceux à qui la vie culturelle de l’ethnos n’offre aucune  
inspiration, que ceux-ci n’aient pas les facultés d’appréciation émo-
tionnelle et esthétique ou qu’ils considèrent la tradition ethnique 
comme trop séparatiste » (ibid. : 103). Et il tenait également que :

La tentative de promouvoir l’identité juive par la ségrégation 

locale et le gouvernement autonome, comme l’implique la théorie  



390

de la « Fédération des nationalités », introduirait une force de 

séparation qui tirerait sa force d’autres sources que la valeur et 

l’attrait de la culture ethnique. (Ibid. : 104)

Berkson proposait dans son livre une théorie propre, qu’il appelait 
la « théorie de la communauté », qui s’opposait tout à la fois à la théorie  
de « l’américanisation » à la Ross16, à la théorie du « melting-pot17 », mais 
aussi à la théorie de Kallen. Selon Berkson, le « mérite essentiel » de sa 
propre théorie « est de rejeter la doctrine de la prédestination ».

Elle conçoit la vie de l’individu comme se formant non pas en 

fonction d’une théorie préconçue mais comme le résultat de 

l’interaction de sa propre nature avec le milieu le plus riche. En 

cela, elle satisfait à l’idée fondamentale de la démocratie selon 

laquelle l’individu doit être laissé libre de se développer grâce  

à des forces sélectionnées par les lois de sa propre nature, et non 

pas modelé par des facteurs déterminés par d’autres, soit dans 

leur intérêt, soit en fonction d’un bien supposé. […] Elle permet 

dans la plus large mesure de concevoir l’individu comme créa-

teur et participant de la culture à développer, et autorise en même 

temps un grand degré de diversification individuelle. Elle vise 

une culture enrichie par les apports de nombreuses cultures et 

multiplie ainsi les possibilités d’expériences variées. Elle inten-

sifie l’idée de devoir et de responsabilité envers la vie sociale et 

les institutions en ajoutant le groupe ethnique et toutes les ins-

titutions significatives liées à son histoire au fardeau de la civi-

lisation que doit porter chaque citoyen développé. Elle offre la 

plus grande opportunité pour la création d’une personnalité libre, 

riche et élevée. (Ibid. : 118)

Les lecteurs rompus au pragmatisme ne manqueront pas de voir 
une empreinte distinctement deweyenne dans cette « théorie de la 
communauté » et dans ce souci qu’avait Berkson de ne pas entraver 
le développement des individualités et la croissance de l’expérience, 
à la fois personnelle et commune. Berkson fera d’ailleurs par la suite 



391

souvent valoir l’intérêt de Dewey, au-delà de ce livre publié en 1920 
qui faisait nettement écho aux préventions de son maître, notam-
ment sur les menaces d’une organisation politique hâtive et non- 
démocratique des groupes ethniques, qui seraient des cibles faciles 
de l’autocratie interne et de la manipulation externe. Dewey mani-
festait cette inquiétude tant dans « Nationaliser l’éducation » (1916) 
que dans « L’autocratie sous couverture » (1918) – traduits ci-après –, 
et Berkson l’exprimera lui aussi fortement, en écrivant en 1920 que : 
« Dans la mesure où le groupe ethnique est organisé à des fins poli-
tiques et par des moyens politiques, son activité est une menace. » 
(Berkson, 1920 : 106). Dans « Nationaliser l’éducation », Dewey opposait  
ainsi les « politiciens » aux « enseignants », soulignant l’inclination des 
premiers à instrumentaliser les identités à trait d’union, et appelant 
les seconds à ne pas céder à cette pente :

Alors que les politiciens ont trop souvent encouragé un trait 

d’unionisme et un factionnalisme vicieux pour obtenir des 

suffrages, les enseignants se sont engagés à transformer des 

croyances et des sentiments autrefois divisés et opposés en un 

nouvel état d’esprit – un esprit national inclusif et non exclusif, 

amical et non jaloux. (Dewey, 1916/2024 : 483) 

La chose est encore plus apparente dans « L’autocratie sous couver-
ture », écrit deux ans plus tard, où Dewey revient sur sa participation 
à une étude consacrée à la vie sociale et à l’organisation politique des 
immigrants polonais à Philadelphie pendant la guerre et après-guerre. 
Au-delà de la question spécifique des Polonais et de leur convention 
à Detroit, ce texte de circonstance constitue une sorte d’étude de cas 
de la gestion du « pluralisme culturel », observée sous l’angle de ses 
mauvaises mises en œuvre. Et c’est du reste ainsi que Dewey l’intro-
duit, en revenant d’abord sur un épisode d’avant-guerre, où ses « sym-
pathies » initiales sont mitigées par de sérieuses raisons de « douter » :

Avant la guerre, à une époque qui semble maintenant bien 

lointaine, le maire d’une grande ville a nommé sept membres 



392

d’une commission scolaire. Il y avait un Suédois, un Bohémien, 

un Polonais, un Norvégien, un Juif russe, un Irlandais et un 

« Américain ». Le maire a expliqué qu’il était nécessaire de 

reconnaître les différentes nationalités, et il n’y en avait aucune 

à remettre en question. La distribution couvrait aussi bien les 

différences religieuses que nationales. Il y a une certaine gêne, 

un certain snobisme provincial qui se fait souvent passer pour 

de l’américanité.

À cet égard, mes sympathies vont au maire de cette époque. 

Mais, hélas, on peut douter que les nominations aient été faites 

en raison d’une quelconque reconnaissance des contributions 

représentatives à la riche diversité d’une vie américaine en déve-

loppement. Les raisons étaient plutôt liées à la reconnaissance 

d’hommes capables d’apporter des votes en masse, ou de parler 

au nom de groupes en bloc. Les nominations étaient une récom-

pense pour les services rendus dans le passé, pour avoir maintenu 

un groupe dans un tel isolement et si figé qu’il pouvait être faci-

lement manipulé. Elles récompensaient la poursuite de la ségré-

gation et le maintien d’une déplaisante version du trait d’unio-

nisme. Cette « reconnaissance » n’est qu’un masque de l’échec 

de la vie américaine à parvenir à une véritable reconnaissance 

de la valeur apportée par les groupes d’immigrants. (Dewey, 

1918/2024 : 491)

Avec cet épisode, bien qu’il n’emploie pas, pas plus que Kallen, 
l’expression, Dewey pointe les vices d’un « pluralisme culturel » de 
pacotille18, qui monnayerait une pseudo « reconnaissance » contre 
des votes captifs et une mise sous tutelle de blocs électoraux, sujets  
à manipulation. Loin de valoir comme une « véritable reconnaissance 
de la valeur apportée par les groupes d’immigrants », une telle gestion 
de la « diversité » conduirait à « une poursuite de la ségrégation » par 
d’autres moyens. Au paragraphe suivant, Dewey dit d’ailleurs que cet 
épisode a valeur d’exemple, qu’il constitue même un « symbole ». Un 
« symbole » de quoi en l’occurrence ? D’une appréhension faussée des 
« immigrants » et d’une vision toute aussi faussée de l’Amérique, qui 



393

s’imagine à trop bon compte être « ouverte, hospitalière, accueillante », 
alors qu’elle ne l’est pas. Dewey semble ainsi craindre que s’installe un 
« pluralisme culturel » en demi-teinte : un « pluralisme culturel » à la 
fois mal compris et mal assumé, qui ne prendrait pas la mesure de la 
façon dont bien des « forces » complotent « pour maintenir dans l’iso-
lement les nouveaux arrivants et les empêcher de participer réelle-
ment à la vie américaine » (Dewey, 1918/2024 : 492).

Comme l’écrit Orosco, « manifestement méfiant », Dewey « pré-
vient qu’une tâche cruciale » est de « déterminer comment chaque 
groupe ethnique ou culturel peut apporter sa richesse culturelle à un 
fonds commun et s’interpénétrer avec les autres plutôt que de sim-
plement synchroniser ou harmoniser ses intérêts à travers les institu-
tions de l’État ou de l’économie » (Orosco, 2016 : 34). C’est bien de cette 
méfiance qu’il s’agit dans « L’autocratie sous couverture » et Dewey 
enfonce le clou dans le relativement long développement qui s’ensuit 
sur la convention que des Polonais s’apprêtaient à tenir à Detroit. Il y 
montre en effet de quelles manières un groupe d’immigrants peut être 
subjugué par d’ambitieux dirigeants « autocrates » qui annihilent toute 
« discussion » ouverte et se débarrassent des « éléments gênants » aux 
moyens de divers « stratagèmes », mais aussi en comptant sur « l’igno-
rance, trop volontaire, de ceux qui revendiquent en premier le droit 
au titre d’Américain » (Dewey, 1918/2024 : 494) – Dewey entend par 
là ceux qui revendiquent haut et fort leur américanité et disent s’in-
quiéter du défaut d’assimilation de nouveaux venus auxquels ils n’ac-
cordent pourtant aucune réelle attention, et avec lesquels ils ne nour-
rissent ni solidarité, ni conversation.

Posant le cas de cette convention en repoussoir, le philosophe fait 
alors valoir une autre attitude. Se voulant plus attentive et plus encline 
à « s’informer », cette attitude est aussi plus active et plus exigeante, 
elle n’en rabat ni sur les promesses, ni sur les contraintes d’une réelle 
commune appartenance démocratique. Visant à édifier une « associa-
tion d’égaux et entre égaux », elle doit donc veiller à nourrir de véri-
tables « échanges » avec et entre les « immigrants », plutôt que de les 



394

« éloigner », de n’attendre d’eux que l’adoption de « coutumes » aussi 
superficielles que le mâchage de « chewing-gum », ou de les laisser  
à la « vie compartimentée » qui leur est réservée par des « politiciens » 
aux méthodes autocratiques et aux intérêts égoïstes :

En savoir plus, prendre la peine de mieux s’informer, c’est sur-

monter l’instinct qui pousse les hommes à s’éloigner de « l’étran-

ger ». Mais cela impliquerait aussi l’inconfort d’assumer les res-

ponsabilités qu’impliquent la connaissance et les échanges. 

L’ignorance, compensée par un effort bien intentionné d’« amé-

ricanisation », est la voie la plus facile. Et cette voie s’encombre  

si peu de comprendre les causes et est si préoccupée par les symp-

tômes superficiels qu’elle suscite le type de réponse typique sui-

vant : « Après nous avoir laissés seuls alors que nous avions besoin 

d’un contact étroit avec vous, d’un contact personnel et humain, 

beaucoup d’entre vous, Américains, essaient maintenant de 

nous faire parler un jargon qui n’est ni un bon anglais ni une 

bonne langue maternelle, et d’adopter l’usage du chewing-gum 

et d’autres coutumes américaines ». Cette expression fantaisiste 

du sentiment que l’on tente d’imposer des habitudes extérieures 

à l’immigrant au lieu de créer une association d’égaux et entre 

égaux est très répandue. La situation de vie compartimentée qui 

la suscite est celle qui met trop facilement les immigrants les plus 

énergiques et les plus capables en contact principalement avec 

des politiciens et d’autres personnes qui ont quelque chose à y 

gagner. C’est ainsi que naissent les alliances qui produisent des 

phénomènes tels que les opérations de la Convention « représen-

tative » des Polonais d’Amérique. (Dewey, 1918/2024 : 495)

Deux choses sont à noter, qui éloignent Dewey de Kallen, malgré 
des proximités. À l’instar de Kallen, Dewey était certes prêt à accueillir  
l’hétérogénéité, il était même « disposé à accepter une certaine désu-
nion pour gagner en diversité » (Eisele, 1975 : 78), comme il l’avait 
énoncé dans « Nationaliser l’éducation » : « Notre devise nationale, “One 
from Many”, va profond et s’étend loin. Elle dénote un fait qui ajoute 



395

sans aucun doute à la difficulté d’obtenir une véritable unité. Mais elle 
enrichit aussi immensément les possibilités du résultat à atteindre. » 
(Dewey, 1916/2023 : 59). Dans « The Principle of Nationality », il fera 
encore état de son peu de goût pour la « théorie du melting-pot », 
rejoignant là aussi Kallen :

L’idée d’une culture uniforme et unanime est plutôt repous-

sante […]. Les États-Unis sont un pays d’autant plus intéressant et  

prometteur que l’on y trouve une grande diversité […]. La théo-

rie du melting-pot m’a toujours serré le cœur. Souhaiter que tous 

les éléments géographiques, raciaux, culturels qui constituent 

les États-Unis soient plongés dans un même récipient, homo-

généisés et stabilisés, est une idée détestable. Le même senti-

ment qui nous mène à reconnaître l’individualité d’autrui et  

à nous conduire comme des personnes uniques les uns vis-à-vis 

des autres nous conduit aussi à respecter les éléments de plura-

lisation culturelle qui apportent de la différence dans notre vie 

nationale. (Dewey, 1917/2018 : 80-81)

À la différence de Dewey, au niveau local et régional, Kallen paraissait 
par contre s’accommoder de clientélismes ou d’hégémonismes fondés 
sur un « facteur » ethnique qu’il considérait comme fixe et doté de 
caractères définis et prédéterminés. Dans « Democracy versus the 
Melting-Pot », il signale le caractère répandu de ce clientélisme, rele-
vant les « concessions et appels au “vote irlandais”, au “vote juif”, au 
“vote allemand” », notant les « comités scolaires de compromis où 
les membres représentent chaque faction ethnique, jusqu’à ce que, 
comme à Boston, un groupe devienne assez fort pour dominer toute 
la situation » (Kallen, 1915/2024 : 447). Soucieux de défendre les diffé-
rents groupes ethniques dont il vantait les vertus et voulait démontrer 
la valeur, Kallen ne paraissait pas s’inquiéter des éléments non-démo-
cratiques et des tendances autocratiques qui pouvaient travailler ces 
mêmes groupes (de l’extérieur comme de l’intérieur) et obérer tant 
leur coopération mutuelle que leur participation au développement 
d’une culture démocratique commune : qu’« un groupe devienne assez 



396

fort pour dominer toute la situation », comme cela aurait été le cas  
à Boston, ne semblait donc pas le troubler outre mesure, il ne faisait 
que le constater, là où Dewey s’inquiétait qu’une quelconque « faction » 
ethnique « tente de s’imposer à d’autres éléments » (Dewey, 1916/2023).

Comme le montre aussi « L’autocratie sous couverture », Dewey ne 
fermait pas les yeux sur les pulsions et inclinations non-démocratiques 
qui affectaient ses contemporains, tous ses contemporains, y com-
pris ceux qui appartenaient à des minorités ethniques ou nationales, 
lesquelles pouvaient se trouver sous l’empire de « forces » délétères, 
qui ne provenaient pas seulement de l’extérieur mais pouvaient éga-
lement être issues de leurs propres rangs. Dewey semblait aussi plus 
ferme que Kallen sur la continuité des moyens et des fins, ainsi que 
l’indique son attention sourcilleuse aux « méthodes » employées par 
les « dirigeants » auto-proclamés des Polonais d’Amérique à la veille 
de cette convention à Detroit.

Dans ce texte, Dewey dit d’ailleurs que « les méthodes décrites 
placent le problème de l’américanisation des immigrants sous un 
jour différent de celui sous lequel il est habituellement considéré, et 
un jour que j’ose croire immensément plus significatif », en ceci qu’il 
« concentre l’attention sur les forces qui travaillent sans cesse à main-
tenir les masses ségréguées dans un bloc préparé à l’exploitation par 
des managers autocratiques » (Dewey, 1918/2024 : 495). On retrouve ici 
une chose notée par Orosco, selon qui Dewey aurait été « préoccupé 
par le fait que le pluralisme culturel de Kallen » restait « vague sur la 
coopération entre les différents groupes culturels dans une société 
démocratique », et semblait « également silencieux sur la nécessité 
d’une certaine forme de solidarité entre les différents groupes cultu-
rels et les citoyens individuels, au-delà d’une appréciation utilitaire 
des institutions de l’État démocratique » (Orosco, 2016 : 34).

Déjà marqué dans « L’autocratie sous couverture », le pessimisme 
de Dewey s’accroît encore dans « L’école comme moyen de développer  
une conscience sociale et des idéaux sociaux chez les enfants », qui 



397

paraît cinq ans plus tard, en 1923. Si ce texte est présent dans ce dossier,  
c’est en grande partie pour la mention qu’y fait Dewey du Ku Klux 
Klan, dont le succès social et politique va avoir un impact certain sur 
les partisans du « pluralisme culturel ». En effet, Dewey n’est pas le seul 
à en parler. Un an plus tard, en 1924, Kallen fera figurer le Ku Klux Klan 
comme une vive menace dans Culture and Democracy in the United 
States, et le traitera même comme l’envers du « Cultural Pluralism », 
et W. E. B. Du Bois y reviendra lui aussi dans « Le spectre de la peur », 
en 1926 – article que j’ai également traduit.

Le succès du Klan semble avoir pris de court Du Bois qui était 
pourtant très au fait de la virulence du racisme aux États-Unis. Du 
reste, il est intrigant de constater que Dewey semble avoir entrevu la 
montée du Klan avant Du Bois, lequel confessait à l’ouverture de « Le 
spectre de la peur » que le phénomène l’« amusait un peu » jusqu’alors, 
mais qu’il n’était plus temps d’en rire. Il est d’ailleurs notable que 
The Gift of Black Folk (Du Bois, 1924/2020) ne mentionnait pas encore 
le Klan, alors que sa montée en puissance était l’une des raisons  
à l’existence de cet ouvrage de commande19.

Un an avant Kallen et trois ans avant Du Bois, Dewey s’inquiète des 
avancées du Klan, qu’il tient pour l’une des manifestations du « symp-
tôme le plus décourageant de la vie américaine d’aujourd’hui », soit « la 
croissance, au cours des dix dernières années, de l’intolérance sociale » 
(Dewey, 1923/2024 : 503). Dewey ne s’arrête pas seulement au Klan, 
ou plutôt, il estime que « l’attitude » incarnée par le Klan emprunte 
bien d’autres véhicules et se retrouve chez une foule d’Américains, y 
compris chez des « éditorialistes » de la presse mainstream. Aux yeux 
de Dewey, le Klan n’est pas un « mouvement isolé », il participe de 
« l’esprit » des politiques dédiées à « l’américanisation », dont il est une 
excroissance logique, et non une anomalie :

Nous savons tous que beaucoup d’entre nous ont l’impression 

de rougir chaque fois que nous entendons le terme « américa-

nisation », parce que certains groupes se sont emparés de cette 



398

idée pour imposer aux autres leurs propres conceptions de la 

vie américaine. Je n’ai pas besoin, non plus, d’évoquer la crois-

sance de l’intolérance religieuse et raciale, qui se manifeste dans 

ce pays sous la forme du mouvement Ku Klux Klan. Ce n’est pas 

une chose dont nous pouvons nous moquer ou que nous pou-

vons traiter simplement comme si c’était un mouvement isolé. 

Il a une plus grande importance dans la mesure où il est le symp-

tôme d’un esprit qui se manifeste dans tant d’autres directions. 

Nous avons été confrontés à une bonne partie du Ku Kluxisme, 

au-delà de ces gens qui portent des robes blanches et se couvrent 

le visage. Un grand nombre de personnes – dont certains édito-

rialistes qui discutent de ce mouvement du Ku Klux Klan – ont 

revêtu une sorte de robe blanche intellectuelle et morale et enfilé 

une cagoule pour se dissimuler et dissimuler leurs objectifs, et 

ils accomplissent d’une manière plus insidieuse le travail malé-

fique qui consiste à saper dans la communauté ce sentiment de  

respect et de confiance les uns envers les autres qui, il me semble 

en y repensant, était presque universel à l’époque où nous – les 

plus âgés d’entre nous – grandissions. Non pas que nous n’ayons 

pas eu certains termes de ridicule et d’opprobre pour les nou-

veaux arrivants, une sorte de bizutage d’introduction peut-

être ; mais il n’y avait pas cette méfiance délibérée, cet esprit de  

suspicion et de peur, et cette tentative de faire sentir à la commu-

nauté que certains éléments de notre population sont nettement 

anti-américains et doivent être traités avec suspicion et même 

de manière plus radicale encore. (Ibid. : 504)

Dewey distingue deux dimensions à cette « attitude », qui est fau-
teuse « de division, de séparation et de méfiance mutuelle » : tout 
d’abord, elle consiste en une vive allergie au pluralisme, ensuite, elle 
consiste en une certaine manière d’éprouver et d’avérer l’apparte-
nance à la communauté nationale. En une formule qui ramasse ces 
deux dimensions, Dewey diagnostique ainsi la prévalence d’un « désir 
de différentes sections de la population d’imposer leurs perspec-
tives et leurs points de vue aux autres comme un test de leur aptitude  



399

à être des citoyens » (ibid. : 503). Selon lui, ce « travail maléfique » va bien 
au-delà d’une simple « question de race et de religion », il s’agit d’une 
manière aussi désastreuse que répandue qu’ont certains Américains 
« d’étaler à la face du public le fait » qu’ils sont « de bons Américains en 
jetant la suspicion sur les éléments de la population étrangère intro-
duits plus récemment » :

Il y a un désir, un désir intellectuel, de découvrir ce que les gens 

pensent et croient, et de découvrir si ce qu’ils pensent est diffé-

rent de ce que nous pensons, et si c’est le cas, croire que cela en 

fait des personnages suspects. (Ibid. : 504-505)

Si cette « tendance » inquiète tout spécialement Dewey, c’est aussi 
parce qu’elle mord maintenant sur l’école et s’y manifeste pareil- 
lement. Le philosophe mentionne ainsi plusieurs lois qui témoignent 
de l’immixtion de cet « esprit » de suspicion délétère au sein de l’édu-
cation, à travers un contrôle des programmes scolaires exercé par  
d’incompétents politiciens qui n’entendent rien aux « enquêtes histo- 
riques ». Les lecteurs contemporains ne le verront peut-être pas au 
premier coup d’œil, mais Dewey signale qu’une volonté de légiférer 
« l’enseignement de l’histoire des États-Unis » fait suite à de précédents 
efforts visant à légiférer l’enseignement de l’histoire naturelle (i.e. de la 
biologie et de la géologie). En fait, Dewey parle là, à mots couverts, de 
la croisade anti-évolutionniste lancée par le mouvement fondamen-
taliste, croisade dont il se désolait et sur laquelle il avait écrit un article 
un an auparavant dans The New Republic : « La frontière intellectuelle 
américaine » (Dewey, 1922/2019). Pour qui connaît le contexte, il est 
évident que Dewey relie ici (à raison) le Klan au fondamentalisme 
protestant – Du Bois le fera lui aussi, mais de manière plus explicite, on 
le verra –, et invite à traiter ensemble différents « symptômes » d’une 
même « tendance », à la fois anti-pluraliste et anti-scientifique :

Un autre exemple de la façon dont cette tendance affecte nos 

écoles publiques est la législation qui a été introduite et, dans de 

nombreux cas, adoptée récemment concernant l’enseignement 



400

de l’histoire des États-Unis. Il est naturel que chaque nation 

recueille une certaine quantité de mythes dans son dévelop- 

pement. Cela fait partie de la romance de l’histoire et je serais le 

premier à insister pour qu’il y ait une législation stipulant que 

les enseignants ne peuvent pas raconter ces vieilles lunes aux 

enfants. Mais lorsqu’il s’agit de législateurs qui n’ont jamais fait 

d’enquêtes historiques et qui décrètent noir sur blanc qu’aucun 

livre scolaire ne peut être utilisé dans les écoles s’il ne contient 

pas soixante-huit pour cent de ces récits quelque peu douteux 

sur nos ancêtres américains, la plupart d’entre eux n’étant de 

toute façon que des anecdotes, qui ignorent le véritable esprit 

des luttes qui ont eu lieu, il est temps de réveiller une conscience 

sociale plus unifiée. Dans le domaine des sciences, il ne serait 

guère prudent d’enseigner quoi que ce soit qui ne soit pas le 

résultat d’une enquête scientifique ; mais aujourd’hui, en biolo-

gie comme en histoire, il apparaît que diverses personnes savent 

sans enquête quelle est la vérité et qu’elles peuvent exercer leur 

influence sur les législatures pour que ces dernières édictent les 

lois de la nature. Certains d’entre nous pensent que les législa-

teurs ont assez à faire avec les lois de la société, mais il semble 

que cette province ne soit pas assez vaste… Ils ont pris toute la 

nature pour leur province, et bientôt M. Einstein découvrira qu’il 

a été dépassé par quelque législature du sud ou du nord-ouest, si 

les choses continuent comme elles vont maintenant. Ces choses 

sont des symptômes plutôt que des questions que nous pouvons 

traiter une par une. (Dewey, 1923/2024 : 505)

Il n’est d’ailleurs pas indifférent que Dewey emploie ici le mot de 
« mythes » pour dénoncer la pseudo-histoire des États-Unis promue 
par d’intolérants et ignorants législateurs, qui venaient de se faire les 
dents sur Darwin à l’appel de William Jennings Bryan, cet homme poli-
tique populiste (et volontiers raciste) qui avait pris la tête de la croisade 
anti-évolutionniste et sur lequel Dewey s’était penché dans « La fron-
tière intellectuelle américaine ». Dewey utilisera un synonyme du mot 
« mythes » en 1927 dans The Public and Its Problems, où il raillera les 



401

« légendes » bibliques que cette croisade entendait mettre à l’abri de la 
critique – croisade qui était aussi au cœur de sa recension du Phantom 
Public de Walter Lippmann et à laquelle The Public and Its Problems 
fera donc à nouveau écho, dans la foulée de plusieurs autres articles 
consacrés aux fondamentalistes (Stavo-Debauge, 2019).

Dans la suite de l’article, Dewey garde la ligne qui était déjà la sienne 
dans « Nationaliser l’éducation », il en appelle à nouveau aux ensei-
gnants, notant qu’ils n’ont sans doute pas pris la pleine mesure de leur 
« responsabilité ». Au moyen d’un « programme d’enseignement » adé-
quat, c’est aux enseignants qu’il reviendrait de nourrir dans les « esprits 
des enfants » une « attitude mentale » de « coopération » et de « sym-
pathie », tant envers « les différents éléments raciaux de ce pays » qu’à 
l’endroit des « autres nations et peuples du monde » :

Les enseignants dans nos écoles, et les communautés der-

rière les écoles, ont une plus grande responsabilité que nous ne 

l’avons réalisé en ce qui concerne cette phase internationale de 

la conscience et des idéaux sociaux. De même que nous avons 

besoin d’un programme et d’une plate-forme pour enseigner 

un patriotisme authentique et un sens réel des intérêts publics 

de notre propre communauté, de même nous avons clairement 

besoin d’un programme d’amitié internationale, de sympathie et 

de bonne volonté. Nous avons besoin d’un programme d’ensei- 

gnement de l’histoire, de la littérature et de la géographie qui 

rendra les différents éléments raciaux de ce pays conscients 

de ce que chacun a apporté et qui créera une attitude mentale 

envers les autres peuples qui rendra plus difficile aux flammes 

de la haine et de la suspicion de balayer ce pays dans l’avenir, qui 

en fait rendra cela impossible, parce que lorsque les esprits des 

enfants sont en période de formation, nous aurons fixé en eux, 

par le biais des écoles, des sentiments de respect et d’amitié pour 

les autres nations et peuples du monde. (Dewey, 1923/2024 : 507)



402

Dewey souscrit toujours à une forme de « pluralisme culturel », mais 
il insiste sur le fait que la « conscience » et « les idéaux sociaux » qui 
doivent en accompagner la réalisation ne sont pas au rendez-vous et 
qu’il convient donc d’abord de les fixer, en s’appuyant notamment sur 
l’école. En 1923, l’optimisme initial qui portait l’article publié en 1915 
par Kallen dans The Nation n’est ainsi plus de mise : non, et la seconde 
itération du Klan le montre amplement, les États-Unis ne sont pas une 
terre spontanément hospitalière au « pluralisme culturel », loin de là. 
Certes, les Américains sont « à l’intérieur » d’eux-mêmes « internatio-
naux et interraciaux », comme Dewey l’écrit une seconde fois, mais 
encore faut-il qu’ils l’acceptent, qu’ils ne « fassent » pas « du patriotisme 
un fétiche en le détournant de sa signification véritable et appropriée 
de dévouement au bien commun », mais aussi qu’ils ne se bercent pas 
d’illusions, en se complaisant dans un « idéalisme » qui éloigne les 
élèves et les étudiants des « réalités réelles de la vie contemporaine » 
(Dewey, 1923/2024 : **). Et si Dewey évoque dans ce texte le « nouveau 
problème économique » qu’il ne faudrait pas cacher aux élèves, je ne 
peux m’empêcher de songer que c’est aussi auprès d’étudiants qu’il 
avait fait, un an auparavant, un sombre portrait des « préjugés raciaux » 
qui sévissaient aux États-Unis ; je pense bien sûr ici à sa conférence 
publiée sous le titre « Racial Prejudice and Friction » en 1922. Dans cette 
conférence fort peu optimiste, on peut dire qu’il avait déjà répondu 
en personne et auprès d’étudiants chinois à la question qu’il posera 
dans « L’école comme moyen de développer une conscience sociale 
et des idéaux sociaux chez les enfants » à propos de plus jeunes élèves 
américains :

Mais le garçon ou la fille ordinaire ne quittent-ils pas l’école 

aujourd’hui avec un état d’esprit beaucoup trop innocent et naïf 

sur les maux et les problèmes qu’ils vont rencontrer à la sortie de 

l’école ? N’avons-nous pas tendance à créer à l’école une atmos-

phère intellectuelle fausse et fictive, à mettre trop d’idéalisme 

dans l’ensemble des conditions de vie ? (Dewey, 1923/2024 : 508)



403

Dans ce texte-ci, Dewey croit bon de prévenir ses auditeurs et lec-
teurs qu’il ne « préconise pas une plate-forme pessimiste », mais force 
est de constater qu’il y fait effectivement montre d’un certain pessi-
misme : en effet, s’il convient de veiller à fixer chez les enfants « des 
sentiments de respect et d’amitié pour les autres nations et peuples 
du monde », c’est bien que cela semble trop tard pour ce qui est de 
leurs parents, qui sont déjà en proie « aux flammes de la haine et de 
la suspicion ». En un sens, dès lors qu’il est admis qu’il s’avère néces-
saire et urgent de se concentrer sur l’entretien des conditions propices 
au « pluralisme culturel » auprès des plus jeunes, c’est donc qu’il est 
également admis que la réalisation de cet « idéal social » est remise  
à plus tard : aux générations suivantes, en l’occurrence.

Lorsque Dewey écrit ce texte, l’engouement pour le « pluralisme 
culturel » – si tant est que cet engouement ait réellement eu lieu – est 
déjà sur le déclin, et la publication de Culture and Democracy in the 
United States l’année suivante, en 1924, n’y changera pas grand-chose. 
On l’a dit, c’est dans cet ouvrage que Kallen utilisera pour la première 
fois l’expression « Cultural Pluralism », qui n’apparaissait pas encore 
dans « Democracy versus the Melting-Pot ». Si sa publication était très 
importante pour Kallen, Culture and Democracy fut néanmoins un 
échec commercial, alors que son auteur était pourtant déjà reconnu 
comme un « intellectuel public ». Les chiffres de vente relevés par 
Kaufman sont sans appel :

La première année, la maison d’édition n’a vendu que 394 copies 

de l’ouvrage aux États-Unis et 6 au Canada. L’année suivante, les 

ventes chutent à 37 exemplaires. En 1930, l’éditeur n’aura vendu 

en tout et pour tout que 812 copies de l’ouvrage et ne le réimpri-

mera pas. (Kaufman, 2019 : 137)

Comme Kaufman l’écrit, si le livre de Kallen n’a pas « provoqué 
une révolution dans la perception que les Américains avaient d’eux-
mêmes », cela en dit beaucoup « sur les difficultés rencontrées par les 



404

pluralistes libéraux en général, tant les auteurs que les éditeurs », qui 
faisaient face à de puissants vents contraires :

Non seulement la loi Johnson-Reed a été adoptée en 1924, mais 

des universités comme Harvard et Columbia ont établi des quotas 

d’admission pour les étudiants juifs, et le Ku Klux Klan a atteint 

son apogée avec trois millions de membres. (Ibid. : 136)

Il y avait donc quelques raisons au relatif pessimisme exprimé 
par Dewey dans les années 1920, tant dans « Racial Prejudice and 
Friction » en 1922 que dans « L’école comme moyen de développer une 
conscience sociale et des idéaux sociaux chez les enfants » en 1923 : 
« un esprit de suspicion, de jalousie, d’antagonisme envers les autres » 
(Dewey, 1923/2024 : 506) soufflait fort sur le monde en général et sur 
les États-Unis en particulier, et le Klan n’était effectivement pas une 
chose que l’on pouvait « traiter simplement comme un mouvement 
isolé » (ibid. : 503) . 

Si Du Bois s’inquiète du Klan en 1926 dans « Le spectre de la peur », 
après Dewey, donc, il en fournit néanmoins une plus pénétrante ana-
lyse que son aîné20. Tandis que Dewey se contente – mais c’est déjà 
beaucoup – de relever que les schèmes du Klan débordent largement 
les rangs de ses seuls membres encagoulés, Du Bois place le phéno-
mène en vis-à-vis du « Fascisme », dont il identifie deux variations :  
la variation européenne et la variation américaine, la seconde étant 
identifiée au « Fondamentalisme », avec lequel le Klan nourrissait 
effectivement de forts liens, notamment autour des questions du créa-
tionnisme (Stavo-Debauge, 2019) et de la Prohibition (Higham, 2002).

La caractérisation du Klan comme d’une désinence proprement 
américaine du « Fascisme » est d’ailleurs assez novatrice pour l’époque. 
S’il s’agit d’une question débattue dans l’historiographie contempo-
raine (Gordon, 2017), tel n’était pas le cas en 1925, où d’anciens prag-
matistes (notamment italiens) pouvaient même éprouver de la sympa-
thie pour le fascisme (Livingston, 2016 ; Cefaï & Stavo-Debauge, 2021). 



405

On va le voir, Du Bois se propose ainsi de ranger le fascisme européen 
et son équivalent américain dans la rubrique de ce qu’il thématise  
comme deux « méthodes », deux « formes » de la « Force », auxquelles 
il oppose « l’attitude de la raison et de l’examen public ». Après avoir 
fait état des avancées du Klan et de son emprise politique, dont il  
a été lui-même témoin ou qui lui ont été rapportées, Du Bois inscrit le 
phénomène dans le sillage de la « Guerre mondiale », occasion d’une 
explosion de « peurs » :

Il ne fait guère de doute que le Klan, sous sa forme actuelle, est 

un héritage de la guerre mondiale. Ce qu’il a pu être avant cette 

grande catastrophe était de l’ordre du négligeable et de peu d’im-

portance. Le salaire de la Guerre, c’est la Haine ; et ce dans quoi 

la Haine trouve sa Fin, et même son Commencement, c’est la 

Peur. Le monde civilisé, tout comme le monde à moitié civilisé 

et le monde non civilisé d’aujourd’hui sont terrorisés. Le Spectre 

de la Peur plane au-dessus d’eux. L’Allemagne craint le Juif, l’An-

gleterre craint l’Indien ; l’Amérique craint le Noir, le Chrétien 

craint le Musulman, l’Europe craint l’Asie ; le Protestant craint 

le Catholique, la Religion craint la Science. Par-dessus tout, la 

Richesse craint la Démocratie. Ces peurs et d’autres encore sont 

ancestrales, ou du moins remontent à loin. Mais elles connaissent 

aujourd’hui un renouveau et se trouvent revivifiées car le monde 

trouve toujours de quoi attiser sa nervosité ; il ressent qu’il le 

besoin d’être nerveux car l’Inattendu s’est produit… (Du Bois, 

1926/2024 : 515)

Dans un dense paragraphe, adoptant une perspective mondiale,  
à l’échelle des contrecoups d’une guerre elle-même mondiale, Du Bois 
repère dans le Klan une modalité des « méthodes » de la « Force », dont 
le « Fascisme » européen et le « Fondamentalisme » américain sont deux 
avatars. Cette distinction des « méthodes » n’est pas sans faire penser 
aux différentes « méthodes de fixation de la croyance » dessinées  
par Charles S. Peirce (1878/2000), dont l’objet était précisément de 
composer avec le pluralisme des opinions, la variété des croyances et 



406

les divergences dans les prétentions à la vérité. Ainsi, ce que Du Bois 
spécifie comme la « méthode » de la « force » semble correspondre à la 
« méthode de l’autorité ». Si ce n’est que Du Bois opère des subdivisions 
nouvelles, qui ne croisent pas complètement celles de Peirce, lequel 
illustrait cependant déjà la « méthode de l’autorité » au moyen de la 
religion – mais catholique, avec l’exemple de l’infaillibilité pontificale.

Globalement, on peut toutefois dire que la « méthode » de la 
« force » décrite par Du Bois correspond grosso modo à la « méthode 
de l’autorité » de Peirce, mais avec trois désinences : le « Fascisme », le 
« Fondamentalisme » et le Klan. Aux yeux de Du Bois, le Klan semble être 
un mélange des deux premiers, mais avec deux traits supplémentaires : 
la culture du « Secret » et les « avantages » de la « nuit ». Observons 
néanmoins déjà comment Du Bois fait du « Fondamentalisme » une 
variation américaine du « Fascisme » avant de voir ensuite de quelle 
manière il qualifie le Klan. Dans un premier temps, Du Bois dispose un 
arrière-plan, qui fait suite à la « guerre européenne », hantise devenue 
cauchemardesque réalité. Cet arrière-plan, ou cette situation, est celle 
de la « Peur », généralisée et où figure aussi le « Noir-Américain », qui 
pourrait bien progresser et faire vaciller la ségrégation, tout comme 
« l’Empire britannique » pourrait se déliter :

Pendant des années, c’est la boule au ventre que nous parlions de 

l’éventualité d’une guerre européenne, puis c’est avec détache-

ment que nous l’avons fait ; et nous en avons fini par la prendre 

presque en plaisanterie. Il y avait bien de quoi avoir peur, mais 

cela était si loin de nous qu’il semblait impossible que cette peur se 

concrétise un jour, du moins pas de notre vivant. Et puis, soudain, 

l’effroyable est survenu, des faits dont l’atrocité dépassait ce que 

les hommes pouvaient imaginer. De sorte que, désormais, toutes 

nos autres peurs font office de prémonitions. Abd-el Krim pour-

rait bien être à la tête d’une offensive de l’Asie contre l’Europe ; 

Ghandi et Das pourraient être sur le point de détruire l’Empire  

britannique ; le Noir américain, en dépit de toutes les précautions  

prises pour l’en empêcher, pourrait s’imposer et accéder au 



407

Congrès, prendra Wall Street d’assaut et épouser des femmes 

blanches. (Du Bois, 1926/2023 : 515)

Pour faire face à cette incertaine situation, Du Bois mentionne 
donc différentes « attitudes », qu’il appellera aussi des « méthodes ». 
La première, qui a évidemment sa préférence, on l’a dit auparavant, 
est donc celle « de la raison et de l’examen public » – en gros, celle de la 
« recherche scientifique libre » et de la concertation publique, « l’atti- 
tude » de l’enquête et de la publicité, « l’attitude » pragmatiste, par 
excellence.

Face à de telles craintes, trois attitudes sont possibles. La pre-

mière est l’attitude de la raison et de l’examen public. Quel sens 

donner aux troubles qui agitent le monde de couleur et dans 

quelle mesure la peur que nous en avons n’est-elle que le reflet 

de la peur qu’il a de nous ? Que veulent réellement les gens de cou-

leur ? Leurs désirs font-ils obstacle et s’opposent-ils aux légitimes 

désirs du monde blanc ? Jusqu’à quel point la recherche scienti-

fique et son libre examen vont-ils saper la légitimité religieuse ? 

Qu’y a-t-il dans les objectifs des bolcheviks qui ne devrait pas 

apparaître dans ceux des réformateurs sociaux américains ? Ces 

questions révèlent une attitude, mentale, morale et pratique, à 

l’égard de grandes questions en suspens ; mais ce n’est pas l’atti-

tude que le monde semble disposé à adopter aujourd’hui. (Ibid. : 

516)

Cette « attitude » n’est pas celle qui semble avoir les faveurs du 
« monde », et moins encore du public américain, qui ne se constitue 
d’ailleurs pas en « public » (au sens de Dewey), mais agit plutôt comme 
une « foule », qui se rassemble en « secret », cultive « l’ignorance » et se 
meut dans la « nuit ». Après avoir signalé le peu d’attrait suscité par 
« la raison et l’examen public », Du Bois dispose ensuite deux autres 
« attitudes », qu’il qualifie cette fois-ci de « méthodes ». Et c’est à cette 
occasion qu’il distingue entre « Fascisme » et « Fondamentalisme », 



408

qui participent tous deux de cet « appel ouvert à la force » plutôt qu’à 
l’enquête et à « l’intelligence » :

À contraire, le danger qui menace semble si imminent à certains 

qu’ils se tournent vers l’une des deux autres méthodes. Elles 

renvoient toutes deux à des formes que peut prendre la Force. 

L’une est un appel ouvert à la force : c’est le Fascisme, soit sous 

sa forme physique et agressive telle qu’elle se donne à voir en 

Italie et en Espagne, soit sous sa forme plus spirituelle telle 

qu’elle se manifeste dans le Fondamentalisme américain, dans sa 

détermination à chasser de l’Église toute personne ne souscrivant 

pas avec honnêteté, ou en se parjurant, à un certain credo, étroit, 

dépassé et partiellement faux. (Ibid. )

Le diagnostic est fort : le « Fondamentalisme américain » serait une 
variation du « Fascisme », il en constituerait une « forme plus spiri- 
tuelle » proprement américaine, moins ouvertement « physique et 
agressive », mais pas moins dangereuse. Ce n’était certes pas la pre-
mière attaque en règle de Du Bois contre le fondamentalisme et le 
christianisme conservateur « blanc ». Comme le note l’historien David 
Sehat, du haut de « son nouveau poste de rédacteur en chef du maga-
zine et de responsable de la NAACP, Du Bois s’en prend régulière-
ment au christianisme américain, une institution qui a longtemps 
été du côté de l’oppresseur plutôt que de l’opprimé » (Sehat, 2022 : 42). 
Du Bois avait déjà sévèrement dénoncé les fondamentalistes en 1925, 
lors du procès Scopes à Dayton, Tennessee, dans un éditorial parti- 
culièrement salé de The Crisis, le journal de la NAACP. S’il convient de 
le citer ici, c’est que Du Bois y revient à nouveau dans « Le spectre de la 
peur », où il reparlera de cette « Ignorance » dont il disait en 1925 qu’elle 
tenait lieu à la fois de credo et de politique pour les fondamentalistes :

La vérité est simple et nous la connaissons : Dayton, Tennessee, 

c’est l’Amérique : un grand pays ignorant et simple d’esprit, 

curieusement composé de brutalité, de bigoterie, de foi reli-

gieuse et de démagogie, et capable non seulement d’erreurs mais 



409

aussi de persécution, de lynchage, de meurtre et de balourdise 

idiote, ainsi que de charité, de missions, d’amour et d’espoir.  

C’est l’Amérique et l’Amérique est ce qu’elle est parce que les 

Américains croient à l’Ignorance. Toute la civilisation nordique 

moderne, dont l’Amérique est une branche importante, a vendu 

son âme à l’ignorance. […] Les gens qui laissent le Tennessee 

blanc dans une ignorance totale et ridicule de ce que la science  

a enseigné au monde depuis 1859 sont les mêmes qui laisseraient 

le Tennessee noir et l’Amérique noire avec aussi peu d’éducation 

que ce qui est compatible avec un travail manuel assez efficace 

et un contentement minimal ; ils sont ces gens qui s’extasient  

devant le XVIIIe Amendement et sont muets devant le XVe ; ils sont 

ces gens qui permettent le lynchage et ont rendu la vilenie légale 

afin de rendre leur race « pure ». Ce sont de telles personnes qui, 

lorsqu’elles aperçoivent dans une obscurité soudaine les visages 

terribles du fanatisme, de la fureur et de la stupidité, essaient 

de cacher cette vision par des éclats de rire. Mais ce qui se passe 

à Dayton, Tennessee, ne prête pas à rire. C’est une menace et 

un avertissement. C’est un défi à la religion, à la science et à la 

démocratie. (Du Bois, 1925 : 218)

Dans la postface à The Gift of Black Folk (Du Bois, 1924), publié un 
an avant cet éditorial de The Crisis et deux ans avant « Le spectre de 
la peur », Edward F. McSweeney avait aussi fait remarquer que « l’in-
tolérance » et le rejet des immigrants s’appuyaient souvent aux États-
Unis sur des « préjugés religieux » et que « dans de nombreux États, cet 
antagonisme religieux a pris la forme d’une opposition à l’immigration 
elle-même et d’une demande de restrictions » (McSweeney, 1924). Et 
s’il n’y mentionnait pas nommément le Klan, c’est bien de l’attitude 
de ce dernier à l’endroit des Juifs dont il me semble qu’il était ques-
tion dans le paragraphe final de cet extrait :

La manifestation continue de l’intolérance a été l’effort le plus 

persistant de notre vie nationale. Elle a fait des dégâts incal-

culables. Elle est apparemment profondément enracinée, une 



410

force active dans presque chaque génération. Présente dans les 

années 1830, 40 et 50, stoppée temporairement pendant deux 

décennies par la Guerre civile, elle est réapparue par la suite  

à maintes reprises ; ravivée depuis l’armistice, elle se manifeste 

malheureusement aujourd’hui avec autant de virulence et de 

pouvoir de destruction qu’à n’importe quel moment au cours 

des cent dernières années.

Après les années 1870, lorsque les étrangers devinrent numé-

riquement puissants et commencèrent à exiger une représen-

tation politique, des mouvements fondés sur des préjugés reli-

gieux furent lancés de temps à autre, dont certains prirent tem-

porairement de l’importance, pour ensuite mourir sans gloire ; 

mais tous ces mouvements qui tentaient de priver les étrangers 

de leur droit à la liberté de culte étaient calculés pour apporter 

un mécontentement économique et pour ajouter à la désunion 

et au malheur national.

Il y a soixante ans, le slogan bigot était « No Irish need apply ». 

Pendant la Grande Guerre, la principale attaque a porté sur 

les citoyens germano-américains de ce pays, dont les pères 

étaient venus chercher une nouvelle terre pour protester 

contre la tyrannie. Aujourd’hui, on tente de priver les Juifs du 

droit à l’égalité en matière d’éducation. En bref, alors qu’il y  

a eu des manifestations spasmodiques de mouvements fondés 

sur l’intolérance dans de nombreux pays, les États-Unis ont le 

record peu enviable d’efforts continus pour maintenir en vie un 

épouvantail fondé sur une peur croissante de quelque chose qui 

n’a jamais existé et qui ne peut jamais exister dans ce pays. (Ibid.)

Si Du Bois n’en était pas à son premier coup de semonce contre le 
protestantisme conservateur « blanc », que les fondamentalistes et les 
membres du Klan souhaitaient incarner in toto et autour duquel ils 
voulaient conformer l’entier de la communauté nationale, « Le spectre 
de la peur » monte néanmoins en intensité dans la condamnation : le 
fondamentalisme y devient un genre de « Fascisme », le Klan en étant 



411

une espèce particulièrement vicieuse, qui « tient la foule en laisse », se 
déploie dans le « secret », et tire des « avantages » de la « nuit » :

L’autre méthode est la celle de la Force qui ne se montre pas et 

opère d’une manière secrète, et c’est donc la méthode du Ku Klux 

Klan. C’est une méthode aussi vieille que l’humanité. Ce genre 

de choses que les hommes ont peur ou honte de faire ouverte-

ment et en plein jour, ils les accomplissent en secret, masqués 

et à la nuit tombée. Cette méthode a certains avantages. Elle uti-

lise la peur pour conjurer la peur ; elle ose des choses devant les-

quelles les méthodes qui procèdent à visage découvert hésitent 

et reculent. Elle peut, avec une certaine impunité, s’attaquer à 

la haute comme à la basse société ; elle ne recule devant aucun 

outrage, qu’il s’agisse de mutilation ou de meurtre ; elle trouve 

refuge dans l’opinion de la foule et alors le voile sombre qu’elle 

jette sur toutes choses en devient séduisant. Elle attire des gens 

qui, autrement et sans cela, ne pourraient être atteints. Elle tient 

la foule en laisse. (Du Bois, 1926/2024 : 516-517)

Si le Klan est une variation de la « méthode de la Force », variation 
qui privilégie le « secret » et se fait d’autant plus violente, son outil reste 
la « foule » et le moteur de cette dernière est la « peur » : « Devant les 
yeux écarquillés de la foule se trouve toujours le spectre de la peur. » 
Le Klan recruterait ainsi une masse d’« êtres humains » qui « ont déses-
pérément peur de quelque chose », écrit Du Bois ; « généralement de 
perdre leur emploi, d’être déclassés, dévalués ou même déshonorés ; 
de perdre leurs espoirs, leurs économies, les projets qu’ils ont pour 
leurs enfants ; des affres de la faim ; de la saleté, du crime. Et parmi 
toutes ces peurs, c’est celle du chômage qui est la plus répandue dans 
la société industrielle moderne est la peur du chômage. » (Du Bois, 
1926/2024 : 517).

Si cette « méthode de la Force » prévaut et si la « méthode » de « la 
raison et de l’examen public » ne parvient à se faire valoir auprès d’une 
« majorité intelligente d’hommes », c’est que le fondamentalisme  



412

a préparé le terrain, semble nous dire Du Bois, qui reprend dans « Le 
spectre de la peur » ce qu’il avait pu écrire sur le procès Scopes en 1925, 
à savoir que « les Américains croient à l’ignorance ». Son argument est 
toutefois plus fin en 1926, où il invite à considérer la duplicité des « diri-
geants en matière de religion », qui ne croient peut-être pas vraiment 
ce qu’ils professent à la « foule », ou qui nient de le faire :

[I]l n’y a pratiquement pas un évêque dans la chrétienté, un prêtre 

à New York, un président, un gouverneur, un maire ou un légis-

lateur aux États-Unis, un professeur d’université ou d’école 

publique qui, en fin de compte, ne se rallie à la solution de la 

Guerre et l’Ignorance, et qui ne l’envisage comme la principale 

méthode permettant de régler les problèmes humains urgents. 

Qu’ils puissent le nier de vive voix chaque jour n’y change rien. 

(Du Bois, 1926/2024 : 518)

Qu’ils soient sincères ou non, toujours est-il que « le monde » est 
maintenant un « monde qui croit aux vertus de la Guerre et de l’Igno-
rance » et dédaigne donc « l’intelligence » pour faire face à la « foule  » 
et la juguler. Cette croyance dans « les vertus de la Guerre et de l’Igno-
rance » comme « principale méthode » de résolution des « problèmes 
humains urgents » n’est pas seulement l’occasion d’une mise en som-
meil de l’esprit scientifique, elle s’accompagne aussi de la fabrication 
d’ennemis aussi retors que diaboliques afin de conduire la « foule igno-
rante » à embrasser la « Force » :

En 1918, pour gagner la guerre, nous avons dû faire des Allemands 

des Huns et des violeurs. Aujourd’hui, nous devons faire des Noirs 

des violeurs et des idiots. Demain, nous devrons faire des Latins, 

des Européens du Sud-Est, des Turcs et autres Asiatiques de véri-

tables « races inférieures sans foi ni loi ». Certains semblent voir 

aujourd’hui l’Antéchrist dans le catholicisme, et dans les Juifs, 

des comploteurs internationaux du Protocole. Quand bien même 

ces choses seraient vraies, il est difficile de présenter clairement 

la vérité à une foule ignorante et de la guider vers le renversement 



413

du mal (evil). Qu’elles soient à moitié vraies ou entièrement 

fausses, il n’y a de toute façon que le mensonge à grande échelle, 

qui puisse remuer la foule – et cela coûte cher – la rumeur sourde 

et clandestine, les méthodes de la nuit et de la cagoule, la psycho-

logie du mal (ill) vague et inconnu, les insinuations auxquelles 

on ne peut répondre. (Ibid. : 518-519)

C’est en ce moment de son texte que Du Bois affine sa descrip-
tion antérieure du procès Scopes à Dayton. Tout d’abord, je l’ai dit, il 
avance l’hypothèse d’une duplicité des « dirigeants », tant des « diri-
geants » religieux qu’éducatifs et politiques, qu’il ressaisira sous 
la figure du « démagogue » (il a vraisemblablement en tête William 
Bryan Jennings, l’homme politique qui avait pris la tête de la croisade 
anti-évolution et qui est mort quelques jours après le procès Scopes). 
Ensuite, il semble laisser entendre que le « Fondamentaliste » protes-
tant a largement préparé le terrain au Klan, qui serait l’un des résultats  
de « l’ignorance généralisée de la science moderne » et l’une des mani-
festations que le « moyen » le « plus sûr de détruire la capacité de 
l’Homme de la Rue à se former des idées claires et à argumenter logi-
quement » est le « Dogme », qui éteindrait même jusqu’à la tentation de 
vouloir « penser ». On pourrait croire que Du Bois exagère en dramati-
sant à ce point l’opposition entre la « Science » et le « Dogme », mais il 
ne faisait qu’énoncer le mode de fonctionnement et le credo du Klan. 
De fait, comme l’écrit Linda Gordon, pour l’organisation :

Remettre en cause ses vérités constituait une trahison ou une 

hérésie, voire les deux. L’accent mis sur la foi, par opposition  

à une enquête orientée vers la recherche de preuves, reflétait et 

alimentait la suspicion à l’égard de la science, en particulier de 

la théorie de l’évolution. Cette méfiance renforce l’hostilité du 

Klan à l’égard des intellectuels en général. La doctrine du Klan 

était inattaquable. Son mode discursif – anecdotique, testimo-

nial – résiste à la contestation. […] L’anti-intellectualisme du Klan 

le protégeait des sceptiques. (Gordon, 2017 : 204)



414

Historiquement, sur les liens du fondamentalisme et du Klan, 
Du Bois n’avait pas tort : le Klan s’est effectivement saisi des croisades 
morales des fondamentalistes et ses membres encagoulés révéraient 
William Bryan Jennings. Ce personnage clé n’avait pas seulement pris 
la tête des mobilisations en faveur de la Prohibition de l’alcool et de  
l’interdiction de l’enseignement de la théorie de l’évolution, il s’était 
aussi opposé à une condamnation explicite du Klan dans le programme 
du Parti démocrate en 1924 – lors de sa mort, une section du Klan 
brûlera d’ailleurs une gigantesque croix en son honneur. Nonobstant 
l’usage du label « évangélique » (qui est postérieur et que les fonda-
mentalistes n’utiliseront que dans les années 1930), Linda Gordon  
a bien rendu le renforcement mutuel du fondamentalisme et du Klan, 
en notant que, « dans l’ensemble, on peut dire que le Klan représentait  
une renaissance évangélique », et que :

[l]e Klan, à son tour, a renforcé la bataille évangélique contre le 

péché. La défense de la prohibition, l’une des principales prio- 

rités du Klan, attirait particulièrement les évangéliques, tandis 

que le Klan alimentait leur colère contre les divertissements 

immodestes (films, salles de danse, burlesque), la publicité et 

les vêtements féminins, en particulier les maillots de bain. Ce 

faisant, le Klan a également renforcé l’hostilité des évangéliques 

à l’égard des groupes qu’ils accusaient d’être des pourvoyeurs 

d’indécence : les Noirs, les Catholiques, les Juifs. (Gordon, 2017 : 

32-33)

Derrière le « Fondamentaliste », Du Bois voyait donc l’œuvre du 
« Spectre de la Peur », ici relative à l’écroulement des cadres, comman-
dements et contenus religieux de la « conduite morale », et il consti-
tuait le « Dogme » en « violence spirituelle propre à la foule » :

Deux choses ressortent de cette explication des phénomènes 

de foule et du Klan : premièrement, le double langage de nos 

dirigeants en matière de religion et d’ascension sociale ; et deu-

xièmement, cette peur de perdre son emploi. Dayton, dans le 



415

Tennessee, nous a brutalement remis à l’esprit la première. Nous 

avons soudain entendu des gens parler un patois religieux que 

les milieux instruits avaient presque oublié : la Vérité Biblique, 

le Plan du Salut, le Sang du Christ. Et soudainement, nous avons 

commencé à voir non seulement les résultats de l’ignorance géné-

ralisée de la science moderne mais ce que cela pouvait produire 

avec un démagogue aux commandes. Un frisson de stupeur nous 

a traversé.

Mais qui devions-nous blâmer ? Manifestement, non pas les 

fermiers et les commerçants du Tennessee, mais bien ces lea-

ders intellectuels qui, aux États-Unis, ont accepté de souscrire 

à un dogme religieux auquel ils ne croyaient pas sincèrement et 

qui voulaient pourtant que la masse pense le contraire. Existe-

t-il un moyen plus sûr de détruire la capacité de l’Homme de la 

Rue à se former des idées claires et à argumenter logiquement ? 

Et pour l’empêcher même de seulement tenter de penser, voici 

qu’est venu le Fondamentaliste. Sa réponse à la Science est le 

Dogme ; et la raison pour laquelle il l’assène n’est pas une haine 

perverse de la Vérité, mais à nouveau la Spectre de la Peur. Le 

dévot d’aujourd’hui voit les sanctions religieuses de la conduite 

morale balayées et battues en brèche, moquées et caricaturées. 

Comment va-t-il combattre cette calamité ? Il peut le faire en 

mobilisant son intelligence, les moyens de l’argumentation et 

la persuasion, ou il peut le faire au moyen du dogme, qui est la 

violence spirituelle propre à la foule – de nos jours, il choisit la 

foule. (Du Bois, 1926/2024 : 519) 

De manière remarquable, intellectuellement et historiquement 
justifiée, Du Bois s’arrête donc sur cette figure du « Fondamentaliste » 
avant de se pencher sur le Klan, car à ses yeux le premier prépare l’avè-
nement du second, en lui montrant la voie et en lui désignant une 
audience : la voie du « Dogme » et l’audience de la « masse des gens ». 
Du Bois ne néglige cependant pas les raisons économiques et sociales 
à l’émergence du Klan, un mouvement qui recueille et amplifie une 
« Peur » du déclassement, tout en empêchant une compréhension réelle 



416

et une réforme profonde de l’industrie et de la propriété des moyens de 
productions. Là encore, Du Bois rappelle les trois « méthodes » dispo-
nibles pour faire face aux maux d’un système qui fait la part belle au 
« parieur » et au « manipulateur », et il note l’effet de blocage produit 
par « les foules ingéniées dans le secret du Ku Klux Klan », qui nimbe 
d’un funeste brouillard les problèmes propres de « la société indus-
trielle », pour le plus grand profit des tenants du statu quo :

Comment faire face à cette situation ? Encore une fois, nous 

revenons aux trois options : d’abord et avant tout, par la diffu-

sion d’une compréhension plus large et plus profonde parmi 

les masses d’hommes du processus industriel moderne et de la 

méthode de distribution des revenus, afin que nous puissions 

attaquer intelligemment la Production et la Distribution et refaire 

la société industrielle. Ou, deuxième méthode, par des cris et de 

la propagande pour arrêter toute critique et tout désir de chan-

gement, en qualifiant chaque réformateur de « bolchevik » et en 

effrayant le salarié avec la perte de la base même de son salaire. 

Et c’est le genre d’attaque qui, encore une fois, s’enfonce facile-

ment dans les rumeurs souterraines et les tentatives de sauve-

garder l’industrie moderne au moyen de foules ingéniées dans 

le secret du Ku Klux Klan. (Du Bois, 1926/2024 : 520)

Il n’avait ainsi pas échappé à Du Bois (et à Dewey) que les fonda-
mentalistes et le Klan défendaient un programme nettement réaction-
naire, qui ne s’en prenait pas seulement à des populations étrangères 
ou « de couleur », mais aussi à des idées, des pratiques et des organi-
sations, dès lors qu’elles étaient suspectées d’être progressistes, ou 
réformistes, ou libérales, ou socialistes, ou radicales. Nombre d’entre 
elles étaient confondues sous le label du « bolchevisme ». Du Bois visait 
juste, car, comme le rappelle Linda Gordon :

Dans ses valeurs économiques, le Klan était totalement conser-

vateur. Les membres du Klan respectaient les riches. L’identité 

de la classe moyenne promue par le Klan honorait le motif du 



417

profit (ce qui mettait ses dirigeants affairistes à l’abri des criti- 

ques pendant un certain temps). (Gordon, 2017 : 202)

L’antisémitisme, l’anticatholicisme et le racisme anti-Noirs du Klan 
avaient un arrière-plan économique. Une part de « calcul » (Dewey, 
1922/2023 : 177) se mêlait à l’idéologie de la « pureté » raciale et du supré-
macisme anglo-saxon. Si les récriminations « économiques formu-
lées par le Klan ont toujours pris la forme de préjugés raciaux et reli-
gieux » (Gordon, 2017 : 203), les groupes ethniques, religieux et raciaux 
visés par les hommes du Klan constituaient autant de concurrents  
à éliminer ou d’épouvantails à agiter pour « détourner les critiques ». 
Ainsi que l’écrit Gordon, à propos de l’antisémitisme, « le stéréo- 
type pécuniaire des Juifs servait à la fois à masquer la malhonnêteté 
pécuniaire et l’affairisme des non-Juifs, notamment des responsables 
du Klan eux-mêmes, et à détourner les critiques des inégalités incrus-
tées dans l’économie » (ibid.).

Du Bois donnera dans son texte un bel exemple de ce mélange 
de « calcul », de peur et d’idéologie, en revenant avec moult détails 
sur les exactions du Klan à Mer Rouge, petite ville de Louisiane qui 
avait défrayé la chronique. Comme l’écrit l’historien Thomas Pegram, 
c’est dans « dans la morne plaine du nord de la Louisiane, à la fin 
de l’été 1922 », que les « prétentions morales du Klan, sa volonté de  
s’affranchir de la loi et de recourir à la violence contre des malfaiteurs 
présumés, ainsi que sa tendance à s’en prendre aux détracteurs de 
l’ordre cagoulé, se rejoignirent de façon désastreuse » (Pegram, 2011 : 
172). Suscitant une « indignation » d’ampleur « nationale », les événe-
ments de Mer Rouge valurent témoignage de « l’influence sinistre de 
l’emprise secrète du Klan sur le gouvernement » et de « son inquié-
tante capacité à exercer une violence d’une nature particulièrement 
crue » (ibid. : 173).

Les troubles de Mer Rouge illustraient aussi une des causes 
publiques qui a été particulièrement investie par le Klan, à savoir 
l’application de la loi sur la Prohibition, application à l’occasion de 



418

laquelle les « distinctions entre les violations de la loi et des codes 
moraux coutumiers s’estompaient à mesure que les cavaliers de nuit 
cagoulés punissaient les trafiquants d’alcool, les hommes et femmes 
adultères et les couples qui se conduisaient mal » (ibid. : 131). C’est sou-
vent dans leur volonté de faire appliquer cette loi que les hommes du 
Klan se heurtaient violemment aux populations à « trait d’union », qui 
ne voulaient pas céder sur leurs coutumes et conventions, et oppo-
saient alors au Klan une force proportionnelle, lorsqu’elles en avaient 
les moyens. En guise d’illustration, il n’est pas anodin que Pegram cite 
une fusillade au Texas et les incidents meurtriers de Mer Rouge, sur 
lesquels Du Bois se concentrera donc dans « Le spectre de la peur » :

Dans une implantation de population allemande du Texas, où 

les pique-niques étaient agrémentés de bière à volonté (la société 

agricole du comté a enregistré l’achat de 31 fûts de bière illé-

gale entre 1921 et 1926 pour lubrifier ses événements sociaux), 

les tensions qui couvaient en 1922 ont conduit à une fusillade 

dans le centre-ville entre les hommes du Klan des villes voisines 

et les Allemands locaux, qui a tué quatre participants. Enfin,  

à Mer Rouge, en Louisiane, lieu des meurtres les plus triste-

ment célèbres du Klan dans les années 1920, les menaces entre 

les « wets21 » locaux et les membres du Klan à propos du trafic  

d’alcool à Mer Rouge ont constitué la toile de fond de l’incident 

qui a établi l’image populaire du Klan comme d’un groupe de 

tueurs violents. (Ibid.)

En quelques pages bien troussées, Du Bois s’emploie à un bel exer-
cice de description et d’analyse de l’épisode sanglant de Mer Rouge, 
croquant habilement un milieu social troublé et des événements 
troublants, qui rappelleront aux lecteurs qu’il était un sociologue de  
premier plan. Avec un sens des détails de l’histoire, de la démogra-
phie et de la géographie des lieux qui aurait rendu Kallen envieux, 
Du Bois remonte bien avant les meurtres perpétrés par le Klan et ins-
crit les événements sur une dense toile de fond, où la « ligne de cou-
leur » a son importance, de même que les mouvements de population 



419

et les manières des « nouveaux venus », « Blancs » mais de plus basse 
extraction et aux mœurs moins pieuses :

Mer Rouge a les problèmes particuliers d’une petite ville de la 

Black Belt. Elle est dirigée par les Blancs, et puisque les Blancs 

doivent être unis en tant que dirigeants, il existe en leur sein 

un sens assez extrême de l’égalité sociale que même les diffé-

rences en richesse et en éducation ne peuvent pas totalement 

briser. Ils fréquentent les mêmes églises et y concentrent leur 

vie sociale. Ils envoient leurs enfants dans les mêmes écoles,  

à l’exception de quelques-uns qui partent en pension. Tout cela 

fonctionne assez bien tant que les caractères des membres de la 

classe dirigeante des Blancs s’avèrent pour l’essentiel homolo-

gues. Mais aujourd’hui, un changement s’opère dans la paroisse 

de Morehouse. Il y a environ vingt mille habitants. La population 

blanche a augmenté de cinq à six mille personnes au cours des 

dix dernières années, tandis que la population noire a diminué 

de quatorze à treize mille personnes. Cela est dû à la migration 

des travailleurs noirs vers la ville et le nord […]. Pour remplacer  

ces Noirs migrants, les Blancs pauvres des environs se sont 

empressés d’arriver. Ils affluent surtout d’un comté pauvre situé 

directement à l’est, où il y a une majorité de Blancs pauvres, et 

ces nouveaux venus apportent des problèmes – des problèmes 

d’agitation, de boisson, de jeu, de femmes volages. (Du Bois, 

1926/2024 : 521)

Comme on va le voir, et il n’est pas impossible que cela ait fini 
par intriguer Du Bois, la population noire est restée relativement  
à l’écart des troubles survenus à Mer Rouge, elle n’a pas été spéciale-
ment inquiétée et s’est retrouvée cantonnée à un rôle de spectatrice. 
D’ailleurs, c’est peut-être pour cette raison que Du Bois s’est saisi relati-
vement tardivement des incidents de Mer Rouge : les incidents eurent 
lieu en 1922, ils furent l’occasion d’une importante couverture média-
tique, le New York Times traita l’affaire, par exemple, mais Du Bois 
n’écrit à leur propos qu’en 1926. Néanmoins, les effets de la ségrégation 



420

et l’héritage de la culture des « grands propriétaires terriens » et escla-
vagistes du Sud figurent bien au cœur de la « situation » que Du Bois, en 
sociologue africain-américain, dépeint dans « Le spectre de la peur », 
en mêlant considérations sociales et motifs économiques, sur la taille 
des exploitations, sur le statut des fermiers et sur la structure des reve-
nus. Du Bois était bien au fait des conditions de vie des populations 
rurales du Sud, en particulier dans la Black Belt, pour les avoir lar-
gement étudiées au tournant du siècle (cf. par exemple Les Noirs de 
Farmville, 1898/2024, infra).

Aujourd’hui, Mer Rouge a encore des traditions de l’époque où les 

Blancs étaient de grands propriétaires terriens qui protégeaient 

leurs femmes dans des maisons fastueuses et avaient un code 

social prétentieux. Les nouveaux venus Blancs plus pauvres 

n’ont pas seulement apporté une tonalité morale plus basse mais 

aussi une nouvelle condition économique. Ils sont devenus des 

métayers, de sorte qu’entre 1900 et 1920, il y a eu une augmenta-

tion de près d’un tiers du nombre de métayers. Mais les grands 

propriétaires terriens ont toujours le dessus, deux cent cinquante 

d’entre eux ont des fermes de cent à plus de mille acres, avec des 

récoltes évaluées à deux millions et demi de dollars par an, princi- 

palement du coton, du maïs et de la canne à sucre. En outre, la 

valeur des terres augmente rapidement. Elle a doublé tous les dix 

ans depuis 1900. Et pour compliquer encore la situation, il existe 

un certain nombre de petits fermiers noirs qui possèdent leurs 

propres terres ; environ deux cent trente et un en tout, contre 

deux cent cinquante grands propriétaires blancs et cent dix-neuf 

petits propriétaires blancs. On peut aisément imaginer ici une 

énorme et âpre rivalité entre les propriétaires blancs riches et 

pauvres, entre les propriétaires et les métayers, entre les pro-

priétaires blancs et noirs, et écrasée sous tout cela, la masse des 

métayers noirs. Ces métayers sont ignorants, quarante pour cent 

d’entre eux reconnaissent ne savoir ni lire ni écrire, et en vérité ce 

chiffre devrait probablement être de soixante ou soixante-sept 

pour cent. Il n’y a pas de système de salariat moderne, presque 



421

tout est troc, péonage et dettes. Le comté n’a déclaré que cent 

dollars par an de salaire pour chaque travailleur, et cela inclut 

les travailleurs blancs aussi bien que ceux de couleur. (Du Bois, 

1926/2024 : 521-522)

De manière assez étonnante, ceux que la classe dirigeante locale 
incriminait comme des fauteurs troubles n’étaient pas des Noirs, mais 
bien des « nouveaux venus », des « Blancs » en l’occurrence, qui les rem-
plaçaient et faisaient peu de cas du « code social prétentieux » de Mer 
Rouge. Dans la suite du texte, Du Bois montre ainsi comment ces tue-
ries entre Blancs ont l’esclavage et la ségrégation pour toile de fond. Si 
Mer Rouge est représentative des problèmes rencontrés par les villes de 
la Black Belt, c’est que l’on y trouve une « aristocratie blanche locale » 
prête à tout pour maintenir la position de domination que lui a conféré 
l’esclavage et qu’elle fait perdurer au moyen de la ségrégation – contre 
les Noirs, mais aussi contre les Blancs pauvres, susceptibles par leur 
seule présence de mettre à mal la suprématie blanche et ses « conven-
tions sociales ».

Voilà donc le tableau de la situation. Et voici que la petite ville 

de Mer Rouge se propose de mettre fin à la débauche croissante 

des Blancs et à l’effondrement des conventions sociales. Doit-elle  

faire ouvertement appel aux urnes ? Certainement pas. Il y a 

6 524 Noirs en âge de voter et seulement 3 000 Blancs ; mais bien 

sûr, à Mer Rouge, il n’est pas question du vote des Noirs. Un millier 

ou plus de Noirs sont des propriétaires terriens capables de lire et 

d’écrire, mais ils n’ont pas le droit de vote. Les femmes blanches, 

elles aussi, sont privées du droit de vote malgré la loi, de sorte 

que la population votante se compose d’environ 1 500 hommes 

blancs, et parmi eux, les nouveaux métayers blancs, les com-

merçants, les artisans et les petits propriétaires terriens blancs ; 

en d’autres termes, les nouveaux arrivants, sans foi ni loi et 

sans gêne, pourraient mettre en minorité toute l’aristocratie  

blanche locale. (Ibid. : 522-523)



422

Cependant, comme Du Bois le remarque ci-dessus, les Noirs 
anciennement établis ont malgré tout part au « tableau de la situa-
tion », en tant qu’électeurs potentiels dont le droit de vote continue 
d’être bafoué. Selon Du Bois, c’est à défaut de pouvoir compter sur 
cette masse de votants, dont les voix avaient été d’avance oblitérées, 
que « l’aristocratie blanche locale » s’est « alors tournée vers le Klan », 
craignant qu’un appel aux urnes ne soit défavorable à ses intérêts et 
objectifs :

Mer Rouge s’est donc tournée vers le Ku Klux Klan et, lorsque  

l’affaire a été révélée par la suite, elle s’est défendue et a affirmé 

avec une véracité incontestable que le Ku Klux Klan était une 

organisation regroupant les meilleurs éléments de la commu-

nauté et qu’ils essayaient d’écraser les pires, croyant qu’ils pou-

vaient faire par le secret et la force ce qu’ils ne pouvaient pas faire 

ouvertement par les urnes. (Ibid. : 523)

Du Bois remarque alors que cette manière de faire, à savoir s’en 
remettre à la force et prendre les armes, était coutumière dans la 
région et que l’on pouvait y déceler un héritage de la période ante- 
bellum, qui était marquée par la « crainte d’une révolte des esclaves ».

Il était naturel pour eux d’arriver à cette conclusion. Le secret, la 

force et le meurtre font partie de l’économie sociale de la Black 

Belt depuis cinquante ans. Les propriétaires vivaient avec le doigt 

sur la gâchette. Jadis, c’était par crainte d’une révolte des esclaves 

ou d’un soupçon de révolte. Cette peur est toujours là, mais il y  

a aussi une autre peur et ces hommes ne sont pas du genre à hési-

ter. Ils avaient l’habitude de prendre la loi en main et de se faire 

justice de manière expéditive. (Ibid.)

Cette « peur » ancienne était maintenant rejointe par une « autre 
peur », plus diffuse, moins déterminée dans ses contours et dont 
l’objet même était incertain, ou à tout le moins troublant. Mais les 
membres de « l’aristocratie blanche locale » pressentaient que leur 



423

« suprématie » était visiblement en jeu, notamment parce que les  
critères et « marque[s] d’appartenance » devenaient indécis et que 
la couleur de peau n’offrait plus les mêmes garanties, par exemple 
concernant les femmes, et spécialement en raison des « femmes 
blanches aux mœurs légères » : autrement dit, la supposée décence 
ne se distribuait plus selon la « ligne de couleur », la vue se brouillait, 
l’ordre racial vacillait :

Ils sont confrontés à des problèmes sociaux déconcertants. Un 

visage blanc n’est plus une marque d’appartenance à l’aristo-

cratie. Une femme blanche peut être la rivale d’une concubine 

noire. Autrefois, les relations des hommes blancs et des femmes 

de couleur étaient relativement ouvertes et complaisantes. Le fils  

du shérif a récemment été tué dans la cabane d’une femme de 

couleur. La répartition par sexe est également instructive : il y 

a davantage de femmes de couleur que d’hommes de couleur  

et il y a onze pour cent de plus d’hommes blancs que de femmes 

blanches. À cela s’ajoutent les bootleggers et les femmes blanches 

aux mœurs légères. Il n’y a pas de place, pas de traitement pour 

elles. Les femmes de couleur, aussi décentes soient-elles, peuvent 

toujours être traitées comme des prostituées ; mais si les prosti- 

tuées blanches ne sont pas traitées comme des dames, c’est toute 

la chaîne de la suprématie blanche qui déraille. (Ibid. )

On comprend mieux l’intérêt de Du Bois pour les événements de 
Mer Rouge : le peuple Noir, pourtant majoritaire, n’y participa guère. Il 
y assista, « hébété », comme le dit la suite de l’article. Mais la « ligne de 
couleur » était malgré tout au cœur de toute l’affaire, en filigrane autant 
qu’en toile de fond. Paradoxalement, c’est la tendancielle imperti-
nence pratique de la « ligne de couleur » – elle ne permettait plus de 
faire la part entre les personnes « décentes » et celles qui ne l’étaient 
pas – qui faisait que les nouveaux « problèmes sociaux » de Mer Rouge 
s’avéraient spécialement « déconcertants » pour sa classe dirigeante, 
qui avait donc à cœur de remettre les choses à leur place à l’aide du 
Klan, en virant tous les importuns, fussent-ils Blancs :



424

Tout cela menait logiquement, comme le pensait Mer Rouge,  

à une solution : les bootleggers, les joueurs et les femmes de mau-

vaise vie devaient être chassés de la ville par le Ku Klux Klan. Mais 

ils ont fait un mauvais calcul. Les nouveaux Blancs se sont défen-

dus. Ils n’étaient pas effrayés par les cagoules et les chemises de 

nuit. Le résultat a été effroyable. Kidnapping, fouet, meurtre en 

série, tortures dignes du Moyen Âge, une atmosphère de terreur, 

de haine et de rivalité qui attire l’attention du monde entier. Et 

au milieu de tout cela, le troupeau de Noirs, qui forme soixante-

huit pour cent de la population, était hébété. (Ibid. : 524)

Dans sa narration et son analyse des événements de Mer Rouge, 
Du Bois ne s’attarde pas sur les origines ethniques et nationales de 
la population de ces « nouveaux Blancs » qui buvaient et trafiquaient 
de l’alcool, et se défendirent donc contre les attaques du Klan. Selon 
toute vraisemblance, puisqu’elle comptait des bootleggers, elle devait 
être composée de gens qui n’appartenaient pas à la souche « anglo-
saxonne », de religion protestante évangélique et professant la sobriété. 
Fréquemment, comme le rappelait John Higham, l’opposition entre 
« wets » et « drys » recoupait en effet la distinction entre « immigrants » 
et « anglo-saxons ».

Les immigrants, dont la culture n’imposait aucun tabou en 

matière d’alcool, étaient des Wets par habitude et par conviction. 

Les opportunités fulgurantes que la prohibition a créées pour le 

gangstérisme organisé ont conféré aux enfants d’immigrés une 

notoriété particulière, car les gangs urbains recrutaient depuis 

longtemps une grande partie de leurs membres dans l’environ-

nement désorganisé des bidonvilles étrangers. L’interdiction de 

l’alcool frappait donc les immigrants de deux manières : elle les 

rendait plus visibles en tant que contrevenants à la loi et attirait 

sur leur tête les foudres d’une morale qui se voulait américaine 

à 100 %. (Higham, 2002 : 267-268)



425

Mais Du Bois ne fournit aucune information à ce propos. Là où 
Kallen aurait sans doute distingué entre les origines et cherché à établir 
chaque « individualité ethnique » dans sa différence, Du Bois semble 
tenir à rappeler le poids du clivage entre Blancs et Noirs, et ce même 
si les Noirs de Mer Rouge sont restés spectateurs de ces incidents 
qui opposaient des Blancs à d’autres Blancs. Quoi qu’il en soit, pour 
Du Bois, tous les protagonistes, même ceux qui se tinrent en retrait, 
étaient sous l’empire du « spectre de la peur » :

On avait là des hommes blancs rongés par la peur de la dégra-

dation, on avait là des hommes blancs rongés par la peur de la 

faim, on avait là des hommes noirs rongés par la peur de la faim 

et d’autres, par la peur de la mort. Et ainsi se fomentaient les ser-

ments secrets de minuit et le meurtre qui cherchait à redresser 

tous ces torts.

Tels étaient les éléments constitutifs de la loi de la foule secrète : 

rivalité économique, haine raciale, haine de classe, rivalité 

sexuelle, dogmatisme religieux et, avant tout, la Forme de la Peur. 

(Du Bois, 1926/2024 : 524) 

Si les crimes de Mer Rouge ne s’abattirent pas sur les Noirs et ne 
concernèrent au final que des Blancs, Du Bois a donc rappelé dans 
« Le spectre de la peur » que les premiers participaient néanmoins à la 
situation. À la fin de son texte, bien qu’il évoque aussi les autres cibles  
privilégiées du Klan, à savoir les Juifs et les Catholiques, il tient que 
ces derniers sont en mesure de se défendre contre les attaques intel-
lectuellement grossières dont ils font l’objet, et il se concentre plutôt 
sur la figure du Noir américain, qui est au centre de la « folle combi- 
naison de haines, engendrée par le Ku Klux Klan ». Du Bois pose alors la 
question : « Quel est l’acte d’accusation dressé contre lui ? » Et y répond 
aussitôt :

Il a été esclave. Il est ignorant. Il est pauvre. Il a les stigmates de la 

pauvreté et de l’ignorance – c’est le crime. Il rit, chante et danse. 

Il est noir. Il n’est pas entièrement noir. L’énoncé même d’un tel 



426

acte d’accusation revient à blâmer les cendres pour le feu. Le 

véritable motif d’accusation du Noir, c’est la peur que l’Amérique 

blanche, même avec sa machinerie actuelle, ne soit pas capable 

de continuer à rabaisser les Noirs plus bas que terre. Ces derniers 

conquièrent l’égalité avec une rapidité étonnante. Ni la carica-

ture ni le mépris, ni le viol des femmes ou l’insulte des enfants, 

ni le meurtre ou le bûcher n’ont réussi à décourager ce groupe 

extraordinaire. (Ibid. : 525)

Ici, Du Bois ne parle pas encore du Klan, mais en redispose  
l’arrière-plan, montrant par-là que l’organisation n’est qu’une énième 
incarnation des efforts pour tirer le Noir en arrière et entraver son 
avancée vers l’égalité. Autrement dit, le Klan n’est pas une anomalie, 
il est bien cette « méthode » caractérisée par Du Bois au début de « Le 
spectre de la peur ». Et cette « méthode » est celle du dernier recours, 
lorsque la « propagande » ne suffit plus, lorsque les « raisonnements » 
ne convainquent plus, engendrant alors une « peur » partagée bien 
au-delà du Klan, ce qui explique la « sympathie » qu’il suscite « chez 
les Américains éduqués et décents » :

Mais comme je l’ai dit, même cette propagande n’a pas été cou-

ronnée de succès. Quelle est la suite ? Ensuite vient le Ku Klux 

Klan. Ensuite viennent le leadership de la foule et la perpétration  

d’outrages par des forces secrètes, cachées et souterraines. Et le 

danger et la honte ne sont pas tant dans le mouvement lui-même 

que dans la grande tolérance et la sympathie que ses méthodes 

suscitent chez les Américains instruits et décents. Ces gens voient 

dans le Ku Klux Klan une façon de faire et de dire ce qu’ils ont 

honte de faire et de dire eux-mêmes. (Ibid. : 526)

Entre ce texte et celui de Kallen, onze années sont passées. En 
1915, Kallen célébrait avec un certain optimisme le caractère « mul-
ti-ethnique » des États-Unis. Selon lui, les populations et les insti- 
tutions de l’Amérique étaient spontanément taillées pour être hospita-
lières au « pluralisme culturel », et l’idée de « fédération des nationalités » 



427

y ferait naturellement son chemin. En 1926, cet enthousiasme n’est 
plus de mise, il a été douché par les événements de la guerre et de 
l’après-guerre. Et Du Bois jette alors sur son pays et sur la situation des 
minorités ethniques, raciales et religieuses un tout autre regard que 
celui de Kallen onze ans auparavant. De fait, les États-Unis s’avèrent 
spontanément racistes et la « peur » suscitée par les immigrants ne 
serait qu’une excroissance ou un sous-produit de la peur habituelle de 
« l’Amérique blanche » à l’endroit des Noirs. C’est en tout cas le genre 
de leçon que Du Bois semble tirer du succès du Klan, un succès qui dit 
bien quelque chose de la nation en son entier, qui ne s’est pas laissée  
pour rien séduire par les « méthodes » des hommes encagoulés :

Ainsi, le Ku Klux Klan fait le job que le peuple américain, ou du 

moins une partie considérable de celui-ci, veut voir fait, et il le 

veut parce que, en tant que nation, il a peur du Juif, de l’immi-

grant, du Noir. Ils se rendent compte que l’Américain d’origine 

anglaise ne fait pas le poids, physiquement ou spirituellement, 

dans ce pays ; que l’Amérique survit et prospère grâce à l’immi-

grant étranger, avec la force de ses bras, sa vie simple, sa foi et 

son espoir, sa musique, son art, sa religion. Ils se rendent compte 

qu’aucun groupe aux États-Unis ne travaille plus fort que les Noirs 

pour aller de l’avant et se hisser vers le haut ; et au-dessus de tout 

cela s’élève le spectre de la peur. (Du Bois, 1926/2024 : 526-527)

L’arc qui va de « La démocratie par oppostion au melting-pot »  
à « Le spectre de la peur », en passant par les trois articles de Dewey, 
montre un net déclin de l’optimisme initial des artisans et partisans du 
« pluralisme culturel », qui est très largement en demi-teinte en 1926. 
Et s’il est alors en demi-teinte, c’est aussi parce que la « question noire » 
y a fait retour et qu’il s’avère qu’il n’était pas possible de passer outre 
le clivage entre Blancs et Noirs, comme Kallen avait pu le croire en 
1915, en laissant « les Afro-Américains dans la marginalité, voire dans 
l’invisibilité » (Bramen, 2000 : 95). Le texte de Du Bois se termine ainsi 
sur un appel solennel à résister aux sirènes des « méthodes secrètes 
et clandestines », appel certes louable, mais qui est très en deçà de la 



428

revendication initiale. En 1926, avec la montée du Klan et son emprise 
sur la vie publique et les âmes privées, il ne s’agit plus tant de célébrer 
le « pluralisme » que de sauver le principe même de la publicité, et donc 
la « civilisation » moderne, finit par écrire Du Bois :

En somme, à moins que nous ne soyons prêts à renoncer à l’hu-

manité de la civilisation pour préserver la civilisation, nous ne 

pouvons pas envisager un seul instant de recourir à des méthodes 

secrètes et clandestines comme remède à quoi que ce soit ; et face  

à l’apparition d’un tel mouvement, nous n’avons pas à nous arrêter  

pour nous demander s’il poursuit actuellement des objectifs  

louables ou non. Ce pour quoi le Ku Klux Klan se bat ou ce contre 

quoi il se bat n’a aucune importance. Sa méthode est mauvaise, 

dangereuse et non civilisée, et ceux qui s’y opposent, qu’ils soient 

ses victimes comme les Juifs, les Catholiques et les Noirs, ou 

ceux qui sont loués au titre de ses parrains moraux, comme les 

Blancs du Sud, la Légion américaine et les « Anglo-Saxons », 

doivent tous s’unir en phalange solennelle contre cette méthode 

qui est une menace éternelle pour la culture humaine. (Du Bois, 

1926/2024 : 528)



429

BIBLIOGRAPHIE
Anderson Mark (2019), From Boas to Black Power : Racism, Liberalism, and 

American Anthropology, Stanford, Stanford University Press.
Baker Lee D. (1998), From Savage to Negro : Anthropology and the Construction of 

Race, 1896-1954, Berkeley, University of California Press.
Berkson Isaac (1920), Theories of Americanization : A Critical Study, with Special 

Reference to the Jewish Group, New York City, Teachers College-Columbia 
University.

Bernstein Richard J. (2015), « Cultural Pluralism », Philosophy and Social 
Criticism, 41 (4-5), p. 1-10.

Boas Franz (1910), « The Real Race Problem », The Crisis, 2, p. 22-25.
Bramen Carrie Tirado (2000), The Uses of Variety : Modern Americanism and the 

Quest for National Distinctiveness, Cambridge, Mass., Harvard University Press.
Cefaï Daniel (2021), « Politique pragmatiste et social settlements. De nouveaux 

publics aux États-Unis à l’ère progressiste », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 4, p. 342-517. En ligne : <https://revuepragmata.files.wordpress.
com/2021/10/7-pragmata-4-cefai.pdf>.

Cefaï Daniel & Joan Stavo-Debauge (2021), « Politique de William James : 
James anti-impérialiste ? James anarchiste ? Recension de Alexander 
Livingston (2016), Damn Great Empires ! William James and the Politics of 
Pragmatism, New York, Oxford University Press », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 4, p. 718-787. En ligne : <https://revuepragmata.files.wordpress.
com/2021/10/18-pragmata-4-cefai-et-stavo.pdf>.

Dewey John (1902), « The School as Social Center », The Elementary School 
Teacher, 3 (2), p. 73-86.

Dewey John (2018 [1917]), « Le principe de nationalité », in John Dewey, Écrits 
Politiques, Paris, Gallimard, p. 77-84. 

Dewey John (2019 [1908]), « La religion et nos écoles », in John Dewey, Écrits sur 
les religions et le naturalisme, Genève, Éditions IES, p. 67-82.

Dewey John (2019 [1922]), « La frontière intellectuelle américaine », in John 
Dewey, Écrits sur les religions et le naturalisme, Genève, Éditions IES, p. 105-111.

Dewey John (2023 [1922]), « Préjugé racial et friction raciale », in Joan Stavo-
Debauge, John Dewey et les questions raciales. À propos d’une controverse 
actuelle, Paris, Bibliothèque de Pragmata, p. 167-183. En ligne : <https://
bibliothequepragmata.wordpress.com/les-livres/volume-2-j-stavo-debauge/>.

Dewey John (2024 [1916]), « Nationaliser l’éducation », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 7/8, p. 478-488.

Dewey John (2024 [1918]), « L’autocratie sous couverture », Pragmata. Revue 
d’études pragmatistes, 7/8, p. 490-499.

Dewey John (2024 [1923]), « L’école comme moyen de développer une conscience 
sociale et des idéaux sociaux chez les enfants », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 7/8, p. 501-510.



430

Du Bois William Edward Burghardt (1897), « The Conservation of Races », 
American Negro Academy, Occasional Papers, 2 (trad. fr. 2006).

Du Bois William Edward Burghardt (1925), « Scopes », The Crisis, 30, p. 218.
Du Bois William Edward Burghardt (2020 [1924]), The Gift of Black Folk, 

Wisehouse Classics.
Du Bois William Edward Burghardt (2024 [1898]), « Les Noirs de Farmville, 

Virginie. Une enquête sociale », trad. par Nicolas Martin-Breteau, Pragmata. 
Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 1242-1307.

Du Bois William Edward Burghardt (2024 [1926]), « Le spectre de la peur », 
Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 512-529.

Eisele J. Christopher (1975), « John Dewey and the Immigrants », History of 
Education Quarterly, 15 (2), p. 67-86.

Fischer Marylin (2019), Jane Addams’s Evolutionary Theorizing : Constructing 
« Democracy and Social Ethics », Chicago, The University of Chicago Press.

Fischer Marilyn (2024 [2014]), « Jane Addams sur le pluralisme culturel, les 
immigrants européens et les Africains-Américains », Pragmata. Revue d’études 
pragmatistes, 7/8, p. 108-141.

Fischer Marylin (2024), « Commentaires sur la vision du pluralisme culturel de 
Jane Addams », Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 312-324.

Gleason Philip (1980), « American Identity and Americanization », in Stephan 
Thernstrom, Ann Orlov & Oscar Handlin (dir.), Harvard Encyclopedia of 
American Ethnic Groups, Cambridge, Mass., Harvard University Press, p. 31-58.

Goldstein Eric L. (2006), The Price of Whiteness : Jews, Race, and American 
Identity, Princeton, Princeton University Press.

Gordon Linda (2017), The Second Coming of the KKK : The Ku Klux Klan of the 
1920s and the American Political Tradition, New York, Liverlight.

Greene Daniel (2006), « A Chosen People in a Pluralist Nation : Horace Kallen 
and the Jewish-American Experience », Religion and American Culture : A 
Journal of Interpretation, 16 (2), p. 161-194.

Higham John (2001), Hanging Together : Unity and Diversity in American 
Culture, New Haven, Yale University Press.

Higham John (2002), Strangers in the Land : Patterns of American Nativism 1860-
1925, New Brunswick, Rutgers University Press.

Kallen Horace M. (1918), The Structure of Lasting Peace, Boston, Marshall Jones Co.
Kallen Horace M. (1924), Culture and Democracy in the United States, New York, 

Boni and Liverlight.
Kallen Horace M. (2024 [1915]), « La démocratie par opposition au melting-pot », 

Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 7/8, p. 440-476.
Kaufman Matthew (2019), Horace Kallen Confronts America : Jewish Identity, 

Science, and Secularism, Syracuse, New York, Syracuse University Press.
Lewis David Levering (2000), W. E. B. Du Bois : The Fight for Equality and the 

American Century – 1919-1963, New York, Henry Holt & Co.



431

Livingston Alexander (2016), « Damn Great Empires ! » : William James and the 
Politics of Pragmatism, New York, Oxford University Press.

McSweeney Edward F. (2020 [1924]), « The Racial Contributions to the United 
States », in W. E. B. Du Bois, The Gift of Black Folk, Wisehouse Classics, p. 220-246.

Menand Louis (2001), The Metaphysical Club : A Story of Ideas in America, New 
York, Farrar, Straus & Giroux.

Myrdal Gunnar (1944), An American Dilemma : The Negro Problem and Modern 
Democracy, New York, Harper.

Orosco José (2016), Toppling the Melting-Pot : Immigration and multiculturalism 
in American Pragmatism, Bloomington, Indiana University Press.

Outlaw Lucius (2023), « Considering Richard J. Bernstein’s Considerations of 
“Pluralism” : Philosophy in a Pluralistic Spirit », Dewey Studies, 7 (1), p. 241-250.

Pegram Thomas (2011), One Hundred Percent American : The Rebirth and Decline 
of the Ku Klux Klan in the 1920s, Chicago, Ivan R. Dee.

Peirce Charles Sanders (2000 [1878]), « Comment se fixe la croyance », Agone, 23, 
p. 89-107.

Posnock Ross (1998), Color and Culture : Black Writers and the Making of the 
Modern Intellectual, Cambridge, Mass., Harvard University Press.

Ross Edward (1914), The Old World in the New : The Significance of Past and 
Present Immigration to the American People, New York, The Century Co.

Sehat David (2022), This Earthly Frame : The Making of American Secularism, 
New Haven, Yale University Press.

Shook John (2014), Dewey’s Social Philosophy : Democracy as Education, New 
York, Palgrave.

Sollors Werner (1986), Beyond Ethnicity : Consent and Descent in American 
Culture, New York, Oxford University Press.

Stavo-Debauge Joan (2019), « L’hommage (oublié) de John Dewey à Mgr 
Brown, l’évêque des athées et des bolchéviques, pendant la croisade anti-
évolutionniste des années 1920 », Pragmata. Revue d’études pragmatistes, 2, 
p. 296-368. En ligne : <https://revuepragmata.files.wordpress.com/2020/01/
pragmata-2019-2-stavo-debauge.pdf>.

Stavo-Debauge Joan (2023), John Dewey et les questions raciales. À propos d’une 
controverse actuelle, Paris, La Bibliothèque de Pragmata. En ligne : <https://
bibliothequepragmata.wordpress.com/les-livres/volume-2-j-stavo-debauge/>.

Steiner Michael (2020), Horace M. Kallen in the Heartland : The Midwestern 
Roots of American Pluralism, Lawrence, University Press of Kansas.

Zangwill Israel (1915 [1908]), The Melting Pot, New York, Macmillan.



432

NOTES
1 Je remercie Daniel Cefaï, Mathias 
Girel et Antoine Hennion pour leurs 
relectures du présent texte.

2 « Revendiquer l’espace en tant 
qu’“Américain à traits d’union” 
était controversé. Les présidents 
Theodore Roosevelt et Woodrow 
Wilson ont tous deux rejeté sans 
équivoque l’idée que les Américains 
puissent associer leur identité 
américaine à leurs origines nationales 
ou culturelles. Pour Roosevelt et 
Wilson, se qualifier de juif-américain, 
d’irlandais-américain ou d’allemand-
américain, par exemple, remettait en 
question le fait d’être véritablement 
américain. De plus, l’idée d’une 
identité à trait d’union leur évoquait la 
possibilité d’une véritable allégeance 
à une nation autre que l’Amérique. 
Wilson et Roosevelt, comme le dit 
un biographe de Roosevelt, “ont 
déclenché ensemble un mouvement 
contre le trait d’union”. L’affirmation 
du trait d’union en tant que principe 
positif était un défi sérieux au courant 
dominant du sentiment américain, 
qui vantait une américanité à 100 %. » 
(Kaufman, 2019 : 53). Au moment 
où Kallen entreprend de défendre 
« la prolifération des identités à trait 
d’union […] Woodrow Wilson, entre 
autres, affirmait que “tout homme qui 
porte un trait d’union sur lui porte 
un poignard qu’il est prêt à plonger 
dans les organes vitaux de cette 
République” » (Bramen, 2000 : 85).

3 S’il ne doutait pas de la loyauté de 
Kallen à l’endroit de William James, 

Ross Posnock doutait néanmoins de sa 
fidélité à la pensée de son maître, et il 
aura des phrases cruelles : « L’histoire 
intellectuelle nous rappelle que c’est 
un pragmatiste jamesien loyal, Horace 
Kallen, qui a inventé le pluralisme 
culturel comme un plaidoyer pour la 
tolérance de l’identité (ethnique) à 
trait d’union au milieu des pressions 
nativistes et progressistes visant à 
américaniser l’immigrant par une 
immersion complète dans le melting-
pot. S’il se considérait comme un 
disciple de James, Kallen n’était pas 
un étudiant attentif du philosophe. 
S’il avait été prudent, il n’aurait pas 
lié James à une notion de pluralisme 
culturel considéré comme un 
ensemble de différences irréductibles. 
[…] En utilisant la pensée de James 
pour sanctionner de multiples 
groupes ethniques séparés, Kallen 
est resté dans la logique de l’identité 
que James avait répudiée, et il l’a fait 
tout en proclamant fièrement être un 
pluraliste jamesien. » (Posnock, 1998 : 
23-24).

4 Dans une sorte de postface 
ajoutée à The Gift of Black Folk, 
McSweeney fustige les lois visant 
à restreindre l’immigration et se 
désole du rejet croissant des identités 
à « traits d’union », soit celles dont 
Kallen avait assuré la valorisation 
en 1915 : « Les récentes lois sur les 
restrictions à l’immigration rompent 
résolument avec l’histoire et la 
tradition nationales passées. Il ne 
fait guère de doute que ces lois sont 
en partie le fruit d’un mouvement 



433

organisé qui, surtout depuis la guerre, 
s’efforce de classer tous les étrangers, à 
l’exception de ceux qui appartiennent 
à un groupe particulier, comme des 
“traits d’union” et des “bâtards”. Ces 
lois sont aléatoires, non scientifiques, 
fondées sur des préjugés indignes et 
risquent, en fin de compte, d’avoir 
des conséquences économiques 
désastreuses. » (McSweeney, 1924). 
Dans ces lois, McSweeney voyait 
un des effets de « l’hystérie » de 
l’après-guerre, et il mettait alors en 
valeur, en guise de réfutation, les 
« réussites » de la variété des « groupes 
raciaux » présents sur le sol des 
États-Unis : « De telles lois, élaborées 
dans l’hystérie de la “psychologie de 
l’après-guerre”, semblent être l’un 
des cas si fréquents dans l’histoire où 
la démocratie doit prendre le temps 
de réparer ses propres erreurs. Dans 
ces circonstances, il est d’autant plus 
important de faire connaître l’héritage 
inestimable des réussites raciales des 
descendants des différents groupes 
raciaux aux États-Unis. » (Ibid.). 
Ainsi, pour McSweeney, et c’était 
l’objet même de sa commande à 
Du Bois, il revenait à The Gift of Black 
Folk de témoigner des irréfutables 
accomplissements du peuple noir.

5 Ce qui fait dire à Goldstein qu’il y a 
un certain paradoxe dans l’attribution 
du concept de « pluralisme culturel » 
à Kallen, tout autant que dans la 
revendication de la paternité de ce 
même concept par ce dernier  : « Bien 
que l’on se souvienne de Kallen 
comme de l’idéologue du pluralisme 
“culturel”, il a mis du temps à parvenir 
à une vision de l’identité juive ancrée 

dans la culture plutôt que dans la race. 
En fait, la plupart de ses écrits d’avant 
les années 1930 utilisaient le langage 
de la race et discutaient des groupes 
d’immigrants européens en termes de 
leurs “instincts héréditaires” plutôt 
qu’en termes d’une “culture” non 
raciale. » (Goldstein, 2006 : 179).

6 Son insertion aurait ainsi fait 
mentir l’idée, relativement vraie si on 
s’en tient uniquement au Kallen de 
1915, selon laquelle : « Les pluralistes 
culturels se préoccupaient avant tout 
de l’intégration démocratique des 
immigrants d’Europe et de Russie, 
et non de l’intégration des Africains-
Américains. Le préjugé dominant 
en Amérique au cours des premières 
décennies du xxe siècle – y compris 
chez certains penseurs progressistes – 
était que les descendants d’esclaves 
n’avaient pas vraiment de culture 
distincte. » (Bernstein, 2015 : 8).

7 Pour tout dire, on n’en trouve aucune 
occurrence dans les œuvres complètes 
du philosophe. 

8 Comme le note Marylin Fischer : « Ce 
qu’Addams a accompli dans “Ethical 
Survivals” et “Subtle Problems of 
Charity”, c’est de développer un 
compte rendu positif du pluralisme 
culturel. Elle l’a fait dix ans avant 
que Franz Boas ne publie The Mind 
of Primitive Man et près de deux 
décennies avant que Randolph Bourne 
et Horace Kallen ne publient leurs 
remarquables essais sur le pluralisme 
culturel » (Fischer, 2019 : 122) ; voir 
aussi, dans ce numéro : Fischer 
(2014/2024, 2024).



434

9 Il est vraisemblable que Dewey 
comptait Jane Addams et les 
militantes des social settlements 
parmi les « sages observateurs » 
dont il parle ici, puisqu’il rend un 
hommage appuyé à Addams et au 
modèle des settlements dans ce 
même texte (Fischer, 2019 : 131). Par 
ailleurs, comme le remarquait John 
Higham, de nombreux « settlements 
ont commencé dans les années 1890 
à développer des programmes pour 
conserver et célébrer les fêtes, les 
coutumes, les chants populaires 
et les langues des nationalités 
des immigrants du voisinage. En 
encourageant les nouveaux arrivants 
à préserver le “meilleur” de leurs 
propres traditions, les leaders des 
settlements ont fait valoir que chaque 
groupe d’immigrants avait une 
contribution tangible à apporter à la 
construction de la culture américaine. 
Miss Addams et d’autres en sont 
venus à penser qu’une société plus 
authentiquement cosmopolite 
pourrait émerger du mélange de 
l’ancien et du nouveau. À l’origine, la 
doctrine des “dons des immigrants” 
était un moyen de renforcer l’estime 
de soi des étrangers, mais elle 
s’est rapidement transformée en 
une défense des personnes nées à 
l’étranger contre les attaques des 
nativistes. » (Higham, 2002 : 121). 
En un sens, poursuit Higham, « les 
settlements ont entrepris les premiers 
efforts concrets d’intégration 
sociale des nouvelles nationalités 
d’immigrants dans l’ancienne 
Amérique. […] Dans l’ensemble, ils 
ont davantage contribué à entretenir 
le respect de l’immigrant pour son 

ancienne culture qu’à le pousser vers 
la nouvelle. L’une des grandes leçons 
que les settlements ont découvertes 
est que les influences ordinaires 
de l’assimilation en Amérique 
fonctionnent souvent trop durement. 
Les familles d’immigrants étaient 
divisées ; les enfants développaient 
une américanité factice et fanfaronne 
dans leur désir d’être acceptés. 
Les settlements ont donc cherché 
à tempérer et à améliorer le cours 
ordinaire de l’assimilation en 
offrant un environnement réceptif 
aux héritages culturels de l’Ancien 
Monde. Prêchant la doctrine du don 
que constituent les immigrants, Jane 
Addams et ses collègues s’attachaient 
moins à changer les nouveaux 
arrivants qu’à leur offrir un foyer. » 
(Ibid. : 236). Voir aussi Cefaï (2021, 
« Politique pragmatiste et social 
settlements », p. 473-474), qui resitue 
le travail de Hull House dans le cadre 
des tensions et accommodements 
entre communautés, et l’analyse 
de la politique d’animation sociale 
et culturelle de la communauté 
juive qui crée ses propres centres 
communautaires, instituts et 
settlements, en vue de préserver 
et d’inventer une « identité judéo-
américaine » (ibid. : 420-436).

10 Ce qui fera dire à Werner Sollors 
que « le concept de Kallen n’était 
même pas une bonne base théorique 
pour l’inclusivité. […] L’orchestre 
pluraliste de Kallen n’avait pas de 
place pour les Africains-Américains, 
entre autres, et ne pouvait jouer ni 
Shuffle Along ni Rhapsody in Blue. » 
(Sollors, 1986 : 262).



435

11 « M. Ross, en un mot, n’est pas une 
voix isolée qui hurle dans le désert. 
Il ne fait qu’exprimer à haute voix 
et dans son style particulier ce qui 
est ressenti et dit partout où des 
Américains d’origine britannique se 
réunissent de façon délibérée », écrit 
Kallen (1915/2024 : 442-443).

12 Il est notable que Boas tenait aussi 
cette position concernant les Juifs, 
ce qui l’éloignait de Kallen, comme 
le relève Mark Anderson : « Boas 
avait tendance à faire équivaloir 
pleine appartenance nationale 
et assimilation complète. Cette 
position, semble-t-il, était inspirée 
par l’histoire des luttes des Juifs 
allemands pour l’appartenance 
nationale à la fin du xixe siècle. » Pour 
Boas, « l’antisémitisme ne pourrait 
disparaître que lorsque la possibilité 
d’une identification facile du Juif 
en tant que Juif aura disparu. Cette 
position, bien sûr, n’était pas partagée 
par toutes les personnes d’origine 
juive. Pour citer un exemple frappant : 
Horace Kallen, un homme d’origine 
juive allemande qui est arrivé aux 
États-Unis alors qu’il était enfant, 
a promu une forme de pluralisme 
culturel qui mettait l’accent sur la 
compatibilité de la diversité ethnique 
et de l’appartenance nationale, 
résistant ainsi à une position 
assimilationniste. » (Anderson, 2019 : 
80-81).

13 Qui confessait pourtant une 
véritable répulsion pour les Africains-
Américains et les Juifs, cf. Steiner 
(2020) et Kaufman (2019). 

14 On n’y reviendra pas dans ce texte, 
mais le sionisme était central pour 
tous les protagonistes du « pluralisme 
culturel », Du Bois y compris : « La 
stratégie de Du Bois consistant à 
fonder son internationalisme sur 
la particularité raciale recoupe 
celle de Kallen dans la mesure où 
Du Bois trouve dans le sionisme 
les fondements conceptuels de 
son panafricanisme. En 1919, 
Du Bois expose ce qui deviendra les 
principes de base du panafricanisme 
du xxe siècle : “Le mouvement 
africain signifie pour nous ce que le 
mouvement sioniste doit signifier 
pour les Juifs, la centralisation de 
l’effort racial et la reconnaissance 
d’un front racial. Aider à porter le 
fardeau de l’Afrique ne signifie pas 
une diminution de l’effort pour notre 
propre problème à l’intérieur du 
pays. Cela signifie plutôt un intérêt 
accru. Car toute ébullition d’action 
et de sentiment qui aboutit à une 
amélioration du sort de l’Afrique 
tend à améliorer la condition des 
peuples de couleur dans le monde 
entier”. L’internationalisme de 
Du Bois emprunte explicitement à 
une tradition diasporique juive en 
transmettant une expérience de 
discrimination, de dispersion et de 
souffrance à l’ère moderne de l’“État 
racial”. » (Bramen, 2000 : 90).

15 Berkson rejoignait incidemment 
« Religion and Our Schools » (Dewey, 
1908), où Dewey plaidait pourtant 
pour une complète sécularisation 
de l’enseignement public et 
exprimait sa méfiance à l’endroit du 
sectarisme et de l’endoctrinement 



436

qui lui semblaient inhérents à 
toute instruction religieuse, fût-elle 
pluralisée. 

16 « La tendance à interpréter 
l’américanité comme la culture d’une 
race définie, quelque chose de bien 
établi auquel les nouveaux arrivants 
doivent se conformer complètement, 
tombe dans la catégorie d’une 
conception absolutiste qui suppose 
d’avance ce qui est bon sans relation 
avec les personnes concernées. En 
niant tacitement, sinon expressément, 
le droit de l’immigrant à modifier 
et à contribuer au développement 
de l’Américanisme, la théorie de 
l’“américanisation” viole cette 
notion qui est la quintessence 
de la démocratie, à savoir que 
la personne concernée doit être 
considérée comme une fin. La 
théorie de l’“Américanisation” ne 
remplit pas non plus le deuxième 
critère de la démocratie – la diversité 
de l’environnement. Elle idéalise 
un type de culture fixe contre une 
culture diversifiée, enrichie par la 
tradition de nombreux peuples. Par 
l’élimination des idées étrangères, 
elle endoctrinerait selon les préceptes 
d’un culte nationaliste. La vraie liberté 
est servie par l’enrichissement des 
possibilités, non par l’établissement 
de l’uniformité. Enfin, la conception 
de la socialisation dans la théorie 
de l’“Américanisation” est erronée. 
Elle brise la loyauté envers la 
famille immédiate et les institutions 
culturelles – langue, coutumes, 
etc. – auxquelles elle est affiliée. Elle 
ne réalise pas qu’une grande partie 
du caractère de l’homme dépend 

de l’intégrité de ces relations. Pour 
couronner le tout, elle échoue dans le 
problème de l’affiliation à la nouvelle 
vie sociale. L’accent est tellement 
négatif, soulignant constamment le 
danger des anciennes associations, 
que l’on accorde trop peu d’attention à 
la tâche positive – et c’est une tâche – 
de construire sur une base solide et 
profonde la culture de la nouvelle 
terre. » (Berkson, 1920 : 71-72). 

17 « Une meilleure compréhension 
des groupes étrangers, un esprit de 
tolérance humaine et une notion de 
la nature dynamique de la société 
imprègnent l’idée du melting-pot. […] 
Cependant, l’anéantissement de soi 
est le prix que la théorie du “Melting-
Pot” exige tout en permettant aux 
groupes étrangers de contribuer à la 
vie du nouveau pays. C’est en perdant 
leur propre existence collective que les 
groupes étrangers sont conçus comme 
faisant partie de la nouvelle nation. 
Les nouvelles souches sont mélangées 
à l’ancienne par le biais de mariages 
mixtes ; de nouveaux folklores créent 
un nouveau “gâteau de coutumes”, de 
nouvelles idées sont conçues comme 
un enrichissement de l’héritage 
spirituel américain. Mais dans tous 
les cas, la communauté qui a apporté 
cette contribution périt au moment où 
elle donne naissance aux produits de 
son existence. La théorie du “Melting 
Pot” n’est adéquate que pour les 
groupes qui sont prêts à renoncer 
complètement à leur identité pour 
s’incorporer à la vie de l’Amérique. 
Elle ne constitue pas une solution 
pour ceux qui souhaitent participer à 
la vie américaine tout en conservant 



437

leur identité ethnique, du moins d’une 
certaine manière. Ceux-là souhaitent 
que leur contribution soit pérenne, et 
pas uniquement une seule fois pour 
toute. Pour ces groupes, la théorie du 
“Melting-Pot”, malgré la supériorité de 
sa méthode, est tout aussi inadéquate 
que la théorie de l’“Américanisation”, 
car, en ce qui concerne l’essentiel, le 
droit à conserver l’identité ethnique, 
les deux théories sont en fin de 
compte identiques ; elles conduisent 
toutes deux à une absorption 
complète. » (Berkson, 1920 : 75-76). 

18 Dans un article récent Lucius 
Outlaw est revenu sur l’appropriation 
du « pluralisme culturel » chez 
Richard Bernstein, relevant les 
distinctions que ce dernier faisait 
entre différentes formes de pseudo-
pluralismes : « “Car le pluralisme 
lui-même est ouvert à de nombreuses 
interprétations et nous devons faire 
quelques distinctions importantes” : 
le pluralisme fragmentant (“lorsque 
les forces centrifuges deviennent si 
fortes que nous ne sommes capables 
de communiquer qu’avec le petit 
groupe qui partage déjà nos propres 
biais, et que nous n’éprouvons même 
plus le besoin de parler avec d’autres 
personnes en dehors de ce cercle”) ; 
le pluralisme flasque (“lorsque 
nos emprunts à des orientations 
différentes ne sont guère plus qu’un 
braconnage superficiel et désinvolte”) ; 
le pluralisme polémique (“lorsque 
l’appel au pluralisme ne signifie pas 
une véritable volonté d’écouter et 
d’apprendre des autres, mais devient 
plutôt une arme idéologique pour 
promouvoir sa propre orientation”) ; 

et le pluralisme défensif (“une 
forme de tokenisme, où nous nous 
contentons d’écouter les autres ‘faire 
leur propre truc’ mais sommes déjà 
convaincus qu’il n’y a rien d’important 
à apprendre d’eux”). » (Outlaw, 2023 : 
244). 

19 The Gift of Black Folk, on l’a dit 
antérieurement, avait « été commandé 
par la Knights of Columbus Historical 
Commission au moment où l’alliance 
de l’establishment protestant du 
nord-est, de l’Amérique du Mid-
Ouest et Est, du Sud en proie au 
Klan et d’une grande partie de la 
main-d’œuvre qualifiée syndiquée 
se dirigeait vers la victoire dans une 
campagne frénétique visant à réviser 
les lois sur l’immigration du pays. Le 
redoutable Dr Edward McSweeney, 
président de la commission historique 
et ancien commissaire adjoint à 
l’immigration à Ellis Island, espérait 
qu’un livre réfléchi écrit par le 
plus grand intellectuel de couleur 
pourrait contribuer à freiner l’élan du 
racisme anglo-saxon et de la bigoterie 
religieuse. » (Lewis, 2000). 

20 Il convient de signaler ici 
l’heureuse trouvaille de Pierre-
Nicolas Oberhauser, qui semble 
être le premier à avoir mis le doigt 
sur l’origine du titre de cet article 
de Du Bois (1926). Comme il me le 
signale dans une communication 
privée, The Shape of Fear était le 
nom d’un recueil de petites histoires 
d’épouvante publié en 1898 par 
Elia W. Peattie, journaliste, militante 
féministe, romancière, proche de Jane 
Addams et du milieu des settlements. 



438

Selon toute vraisemblance, Du Bois 
devait la connaître, au moins de nom, 
puisqu’elle avait rédigé des recensions 
de ses livres. Elle écrivait par exemple 
ceci à propos de Darkwater (1920) 
dans le Chicago Daily Tribune : 
« “Darkwater” est une œuvre de génie, 
un génie fiévreux, furieux et terrible. 
Elle place son auteur, W. E. B. Du Bois, 
parmi les rebelles notables d’une 
époque rebelle […]. Il rejette l’idée 
que c’est une vertu en soi d’être blanc. 
Il s’insurge contre la détermination 
des hommes blancs à soumettre les 
hommes de couleur à leurs usages. 
Pour lui, la guerre mondiale n’est ni 
plus ni moins que l’affrontement des 
puissances européennes dans leur 
effort pour s’assurer le droit d’exploiter 
les races de couleur. » Le titre du

recueil publié par Peattie provient 
de l’une des nouvelles, qui met en 
scène un homme poursuivi par le 
« spectre de la peur ». Et qu’est-ce que 
ce« spectre » ? L’autrice fait dire ceci 
à son personnage : « C’était le spectre 
de la peur. […] Il était formé du bien 
que j’aurais pu faire. Il était ce que je 
craignais. » On peut ainsi estimer, avec 
Oberhauser, que Du Bois faisait un 
clin d’œil à Peattie, en imaginant les 
racistes, fondamentalistes et bigots 
du Sud poursuivis par « le bien qu’ils 
auraient pu faire », mais n’avaient pas 
fait…

21 La Prohibition opposait les « drys » 
aux « wets », les sobres (secs) aux 
buveurs (humides). 




