
LE PROBLÈME 
DE L’HOMME 
MARGINAL

EVERETT V. STONEQUIST



1051

Il est probable que la grande majorité des individus dans le monde 
vivent et trouvent leur milieu de vie au sein d’un système culturel 
unique1. Chaque individu va plausiblement naître, mûrir et mourir 
dans les limites d’une tradition tribale ou nationale, apprendre à com-
muniquer dans une langue, développer sa loyauté envers un gouverne-
ment souverain, se conformer aux attentes d’un code moral, croire en 
un mode de vie sanctionné par une religion. La partie la plus profonde 
de sa personnalité – ses sentiments, sa conception de soi, son style de 
vie et ses aspirations, qu’ils soient articulés ou inarticulés, conscients 
ou inconscients – se forme et s’identifie à partir de ces patterns plus 
ou moins harmonieux de l’héritage social. Pour ce qui concerne la 
culture matérielle, il est vrai que son bien-être est aujourd’hui à la 
merci d’un système économique mondial (McKenzie, 1928) ; mais les 
éléments qui constituent sa personnalité relèvent d’un système beau-
coup plus restreint. Il est anglais, français, japonais, américain. Ce sys-
tème relativement restreint de culture non matérielle – de nations et de 
nationalités – ne peut, bien sûr, échapper à certains conflits culturels  
internes dans la mesure où il est dynamique. Néanmoins, il a une puis-
sante tendance à l’unité, à la cohérence et à l’harmonie, car chaque 
système national, reposant sur des souvenirs historiques communs, 
est confronté à un monde de systèmes nationaux aussi concurrentiels 
que lui, chacun lié à un cadre d’institutions gouvernementales, d’in-
térêts économiques et de sentiments ethnocentriques.

Cependant, le système économique s’est développé beaucoup plus 
rapidement que les autres aspects de la culture, ce qui explique que, 
pour une bonne part, nous constations aujourd’hui que de nombreux 
individus grandissent dans une situation culturelle plus complexe et 
moins harmonieuse. Ils sont formés à leur insu dans deux ou plusieurs 
traditions historiques, langages et religions, initiés à plusieurs codes 
moraux et tiraillés entre plusieurs loyautés politiques. Les migrations 
ont transplanté les individus et les cultures à un point tel que chaque 
terre et chaque ville sont pratiquement devenues une sorte de creuset 
de races et de nationalités. L’individu qui grandit dans une telle situa-
tion est susceptible de devoir affronter, peut-être de façon inattendue, 

PRAGMATA, 2024-7/8 : 1050-1066



1052

des problèmes, des conflits et des décisions propres à ce melting-pot. 
Ceci est particulièrement vrai pour ceux qui sont appelés à faire la plus 
grande part du travail de fusion, c’est-à-dire ceux qui appartiennent 
à un groupe minoritaire ou à un groupe qui a un statut inférieur. Le 
groupe le plus puissant ou dominant ne s’attend pas à s’adapter aux 
autres ; ce sont les groupes subordonnés qui sont supposés s’adapter, 
se conformer et s’assimiler – sous peine de rester à l’écart.

Certains membres des groupes subordonnés ou minoritaires sont 
capables de vivre leur vie au sein de leur propre culture, ou du moins 
d’y vivre suffisamment pour ne pas être trop perturbés par la culture 
du groupe dominant. Ils entretiennent avec lui une relation symbio-
tique plutôt qu’une relation sociale2. D’autres, cependant, dans une 
proportion plus ou moins grande selon les circonstances, se trouvent 
plus fortement influencés et attirés par le groupe dominant. Le déve-
loppement de la personnalité de ces individus est intéressant du point 
de vue d’une étude à la fois théorique et pratique sur le comportement 
humain. Du fait qu’ils vivent entre deux cultures, leur personnalité et 
leur carrière sont impliquées et imbriquées dans les deux systèmes. 
Ils reflètent ainsi en eux-mêmes des aspects des deux cultures, et en 
particulier les relations entre les deux cultures.

Nous sommes redevables au professeur Robert E. Park (1928) d’avoir 
identifié ce type de personnalité, qu’il a appelé « l’homme marginal » 
et qu’il a défini comme

[…] un homme qui partage intimement la vie et les traditions 

culturelles de deux peuples distincts. Cet homme ne veut jamais 

tout à fait rompre avec son passé et ses traditions, même s’il y est 

autorisé, et néanmoins n’est jamais tout à fait accepté, en raison 

des préjugés raciaux, dans la nouvelle société où il cherche à pré-

sent à se faire une place. (Park, 1928 : 892)

Si l’on accepte cette proposition générale, avec seulement quelques 
nuances mineures, il devient possible d’approfondir l’enquête sur la 



1053

nature de cet homme marginal, sur la situation sociale dont il émerge, 
sur ses variations ainsi que sur son cycle de vie.

Commençons par la situation sociale, puisque c’est elle qui pro-
duit le type de personnalité marginale. Nous avons déjà signalé sa 
configuration générale : une situation biculturelle (ou multiculturelle) 
dans laquelle les membres d’un groupe culturel cherchent à s’adapter  
au groupe qui détient le plus de prestige et de pouvoir. Deux types 
généraux de situations peuvent être distingués : l’une où la différence 
culturelle comprend également une différence raciale (ou biologique), 
l’autre où la différence est purement culturelle. Chacun de ces cas 
peut être subdivisé.

La première de ces situations marginales, celle qui implique une 
différence raciale, offre à première vue une conception plus claire du 
problème que la seconde. Ceci est particulièrement vrai pour ce qui 
concerne les personnes d’ascendance raciale mixte. L’individu de sang-
mêlé3 grandit probablement sous la double influence des cultures de 
chacun de ses groupes parentaux. Même si sa vie familiale est dominée  
par l’une des cultures, il est souvent très conscient de son lien avec la 
culture de l’autre groupe. En outre, il est susceptible de posséder cer-
tains traits physiques de chacune des deux races. Les autres membres 
de la communauté peuvent donc l’identifier comme d’origine mixte. 
Par conséquent, le préjugé racial – de la légère mise à l’écart au mépris 
mordant, en passant par la sollicitude condescendante – qui s’exerce 
dans la communauté à l’égard des personnes métissées affectera, tôt 
ou tard, la conscience de l’intéressé. Le type de vie qu’il mène, la nature 
de ses réussites ou de ses échecs, l’idée qu’il se fait de lui-même et ses 
attitudes sociales refléteront inévitablement le fait qu’il est de race 
mixte, et tout ce que cet état de fait signifie dans une communauté 
donnée.

Le statut de la personne mixte n’est pas uniforme. En général, il 
se situe quelque part entre les statuts des races de ses deux parents. 
Aux premiers stades du mélange, on ne peut guère parler d’un statut 



1054

clair : les premiers sang-mêlé sont des anomalies auxquelles l’organisa-
tion sociale n’est pas préparée. La constellation particulière des forces  
à l’œuvre dans la communauté définit progressivement un statut. Du 
point de vue subjectif, le désir initial et naturel du sang-mêlé qui a de 
l’ambition est de se rapprocher du groupe qui occupe le statut le plus 
élevé. Partageant son sang, et au moins une partie de sa culture, il se 
sent appartenir à ce groupe, ou tout au moins proche de lui. L’ampleur 
de son avancement sera alors limitée, exception faite d’éventuelles 
différences héréditaires, par les conditions sociales.

Dans le cas d’un enfant illégitime, l’absence du père tendra à placer 
l’enfant dans le groupe de la mère. Comme le sang de la race blanche  
a généralement été introduit par les hommes plutôt que par les femmes, 
cela signifie que l’enfant sera vraisemblablement pris en charge par 
le groupe non-blanc. Dans la période moderne de mélange des races, 
il s’agit presque toujours du groupe de statut inférieur. Lorsque les 
mariages interraciaux sont interdits, le résultat est similaire ; mais, 
à certains égards, le statut peut être encore plus bas, à l’épreuve de 
mœurs hostiles. Ainsi, dans le cas du Noir américain, la ligne de cou-
leur est si rigide que le mulâtre doit accepter le statut du Noir, ou au 
mieux celui de leader noir. Cela est vrai quel que soit son degré de 
« blancheur », à moins, bien sûr, qu’il soit si blanc d’apparence qu’il 
puisse « passer » pour une personne de race blanche.

Le sang-mêlé ne devient cependant pas toujours le leader de la race 
la plus faible. Ce rôle, si évident dans le cas du mulâtre américain, ne 
fait qu’indiquer la singularité de la situation américaine. Le système 
esclavagiste a privé les Noirs de leur héritage culturel africain et les  
a forcés à accepter la culture américaine et ses valeurs. Le mulâtre, au 
moins en partie grâce aux circonstances historiques, est allé plus avant 
dans cette direction. Par conséquent, confronté à l’attitude catégo-
rique de la race blanche qui ne fait pas de distinction entre purs Noirs 
et sang-mêlé, il a progressivement assumé une part plus importante 
du leadership de la race la plus sombre (Reuter, 1918).



1055

Dans d’autres parties du monde, les métis occupent une position 
différente. En Inde, par exemple, l’Eurasien ne peut entrer dans aucun 
des groupes parentaux. Chacune des deux races méprise les individus 
mixtes. L’Eurasien s’accroche au groupe des Anglais, distants, battant 
en retraite : méprisant les Indiens, il est sincèrement payé en retour 
de leur mépris. Le développement du nationalisme indien ne lui offre 
que peu ou pas d’avenir : son isolement social ne fait que s’accroître. 
Comme l’a déclaré un Eurasien intelligent : « Pour les Européens, nous 
sommes une demi-caste, entre nous, nous ne sommes pas une caste, 
et pour les Indiens, nous sommes des parias (outcaste). » (Lee, 1912).

Là où la compétition et le conflit4 entre les races sont moins sévères, 
le groupe mixte peut occuper une position plus proche de la race 
dominante. Dans certaines régions coloniales où les hommes blancs 
viennent s’installer temporairement, ou bien vivent comme une classe 
capitaliste – et non ouvrière –, le groupe des sang-mêlé se rapproche du 
statut d’une classe moyenne. Le groupe des Blancs est peu nombreux. 
Il occupe les postes de direction, et il peut trouver utile, d’un point 
de vue économique, de laisser se développer une classe moyenne de 
métis, qui par ailleurs agit comme un groupe « tampon (buffer) » sépa-
rant accueillant les deux races non mélangées. Dans ce cas, l’accom-
modation prévaut sur le conflit : le sang-mêlé développe les traits du 
conformiste, soucieux de préserver son statut supérieur. À Java, par 
exemple, le métis moyen a été décrit comme « tempéré, d’ordinaire, 
civilisé jusqu’à la flagornerie, et essentiellement dévoué à sa famille » 
(H. J. Scheuer, cité in Roberts, 1927 : 378). Là encore, l’attitude froide 
des Jamaïcains, « de couleur » ou de sang-mêlé, à l’égard du mouve-
ment Back-to-Africa de Marcus Garvey, est une indication éclairante 
de leur préférence pour le statu quo5.

Un autre type de situation de métissage doit être pris en compte : 
celui où les mariages interraciaux sont pratiqués à grande échelle. 
L’Amérique latine, en général, et Hawaii en sont des illustrations. Une 
telle situation n’implique pas l’absence totale de préjugés raciaux, 
comme certains auteurs l’ont affirmé ; mais elle change le caractère 



1056

des préjugés raciaux, en prévenant ou en limitant leur institution-
nalisation. Elle les met sous couvert, et ils y ont une vie fragile, mais 
pour autant non insignifiante. Ici, les hybrides raciaux développent 
un caractère plus diversifié, qui reflète la plus grande liberté de leur 
position, et les rapproche davantage du statut de la race dominante.

Si variées soient ces situations de métissage, elles impliquent toutes 
une part de conflit culturel et de préjugé racial ; et elles ont un carac-
tère instable, problématique. Il y a attraction et pression de part et 
d’autre. La personne de sang-mêlé, de par sa double origine biologique 
et culturelle, est identifiée à chacun des groupes. Sa conscience de la 
situation conflictuelle, qu’elle soit légère ou aiguë, signifie que, en se 
regardant du point de vue de chaque groupe, elle fait expérience du 
conflit comme d’un problème personnel. Ainsi, ses ambitions vont 
à l’encontre de ses sentiments d’amour-propre : elle préférerait être 
reconnue par la race dominante, mais elle supporte mal l’arrogance 
de celle-ci. Le sentiment de supériorité à l’égard d’une race est contre- 
balancé par un sentiment d’infériorité à l’égard de l’autre race. L’orgueil 
et la honte, l’amour et la haine, et d’autres sentiments contradictoires, 
fusionnent malaisément dans la nature de la personne métisse. Les 
deux cultures produisent un modèle de double identification et de 
loyauté divisée, et la tentative de maintenir le respect de soi trans-
forme ces sentiments en une attitude ambivalente. L’individu peut 
alterner entre l’une et l’autre situation de groupe, dedans, dehors,  
plusieurs fois par jour. Son attention est donc concentrée de façon 
récurrente sur chacune des attitudes de groupe et sur la relation qu’il 
entretient avec elles. Il se produit un processus de stimulation répétée 
ou de conditionnement significatif qui prend une importance capi-
tale dans l’organisation de sa vie. Son statut racial est continuellement 
remis en question. Naturellement, l’attention de cet individu est tour-
née vers lui-même à un degré excessif : ainsi, une sensibilité accrue, 
une conscience de soi et une conscience raciale, un malaise6 indéfi-
nissable, un sentiment d’infériorité et divers mécanismes de compen-
sation sont des traits communs à la personne marginale.



1057

Le Dr Du Bois (1903) a analysé le problème en termes de « double 
conscience » :

[…] Le Noir est une sorte de septième fils, né avec un voile et doté 

d’une seconde vue dans ce monde américain – un monde qui 

ne lui donne pas de véritable conscience de soi, mais qui ne lui 

permet de se voir qu’à travers la révélation de l’autre monde. C’est 

une sensation particulière, cette double conscience, ce sentiment 

de toujours se regarder soi-même à travers les yeux des autres, 

de mesurer son âme à l’aune d’un monde qui regarde avec amu-

sement, pitié et mépris. On ressent toujours cette dualité (two-

ness) – un Américain, un Noir ; deux âmes, deux pensées, deux 

aspirations irréconciliées ; deux idéaux en guerre dans un même 

corps sombre, que seule sa force obstinée préserve du déchire-

ment. (Du Bois, 1903 : 3)

La proposition de Du Bois développe la théorie du Soi en miroir 
de Charles H. Cooley (1902 : 143-144) à propos de la constitution de la 
personnalité. Le processus consistant à se voir reflété dans les atti-
tudes des autres à son égard est si habituel chez l’individu ordinaire 
qu’il n’en est pas conscient. Il faut un Cooley pour découvrir et décrire 
ce processus. Mais, pour la personne marginale, c’est comme si elle 
était placée simultanément entre deux miroirs, chacune lui présen-
tant une image différente d’elle-même. Le choc des images ne peut 
que rendre l’individu conscient du processus – conscient des deux 
miroirs et conscient des deux images qui s’affrontent.

Jusqu’à présent, la discussion s’est limitée aux situations d’hybri-
dation raciale. Le fait du mélange de races s’avère toutefois, à l’ana-
lyse, plutôt accessoire. L’hybride racial a de bonnes chances d’être 
un personnage marginal, non pas en raison du brassage des sangs, 
considéré comme un fait biologique, mais parce que son métissage le 
place dans une certaine situation sociale. La validité de cette interpré- 
tation est renforcée par des comparaisons avec des individus de race 
non mélangée (unmixed), plongés dans une situation sociale similaire.



1058

Sans qu’il soit besoin de se lancer dans une analyse détaillée ou 
extensive, n’est-il pas clair que l’immigrant qui a quitté sa culture d’ori-
gine et qui n’est pas encore assimilé à la nouvelle situation peut, s’il 
rencontre une attitude hostile, devenir un homme marginal ? Les auto-
biographies de nombreux migrants, en particulier lorsqu’ils ont eu des 
contacts sociaux au-delà de la communauté immigrée, sont mieux com-
prises de ce point de vue général. Si tel n’est pas le cas des immigrants 
de première génération, ce sont leurs enfants, de seconde génération, 
qui se retrouvent souvent dans cette situation. Ceci est susceptible 
de se produire lorsque les enfants adoptent, comme ils le font facile- 
ment, la nouvelle culture plus rapidement que leurs parents, dont 
la culture héritée contraste fortement avec celle du pays d’accueil. 
Les difficultés de la seconde génération s’accroissent encore lorsque 
les différences raciales se rajoutent aux différences culturelles habi-
tuelles, comme c’est le cas des Orientaux de seconde génération en 
Amérique. Ils ne sont alors ni Orientaux, ni Américains, au sens propre 
du terme et peuvent faire l’épreuve d’être, comme l’exprime un jeune 
homme d’ascendance japonaise, une « génération perdue ». Leur statut 
indéterminé donne également lieu à une ambivalence déconcertante 
d’humeur et de sentiment, que l’introspection réfléchie peut parfois 
saisir et mettre en évidence. Par exemple, une jeune fille chinoise, 
intelligente, de seconde génération, à Hawaii, a décrit comme suit 
ses sentiments à l’égard des « Haolé » (le groupe d’Américains blancs, 
principalement des Nordiques de classe supérieure) :

[…] Bien qu’ils soient dans une situation plus confortable, mon 

individualisme ne me permet pas de désirer être un Haolé – seu-

lement dans les moments amers où un Haolé est préféré juste 

parce qu’il est un Haolé. Je ne suis peut-être que chinoise, mais 

je suis moi […] Le Haolé n’a pas besoin de se croire tout-puissant. 

Quand je ne suis pas amusée, sa condescendance m’exaspère et je 

le déteste. J’ai alors pitié de lui, car ses parents lui ont enflammé 

son cerveau de bébé au moyen de leur supériorité raciale.

Parfois, je me surprends à vouloir obtenir son respect et sa recon-

naissance en tant qu’égal social. J’ai analysé ce sentiment. D’où 



1059

vient-il ? Est-ce parce que je veux être « quelqu’un » dans une 

société où les Haolé sont les plus importants ? Est-ce parce que 

ce serait une occasion en or de me faire valoir auprès de mes 

amis orientaux moins fortunés ? Je m’interroge. Il est si difficile 

de se dépêtrer de l’ensemble complexe et subjectif des réactions 

et des sentiments.

Même s’il devenait amical, il ne m’inviterait jamais à un dîner ou 

à une fête. Oh, non ! Qui ferait une chose pareille ! J’suis jaune !

Ne croyez pas que je sois amère, car cette attitude n’est valable que 

lorsqu’il y a mille Haolé (en tant que masse), et non pour les indi-

vidus. Les meilleurs de mes amis haolé (ceux qui sont plus âgés 

et qui ont donc eu plus de contacts avec des personnes d’autres 

races) me traitent comme un être humain. Nous avons passé de 

nombreux week-ends heureux, nageant et jouant, en tête-à-tête 

autour d’un thé l’après-midi, consommant des dîners de poulet, 

chantant des hymnes, et passant la nuit ou la semaine ensemble.

Mis à part ceux qui n’ont pas de quoi se vanter et qui pourtant 

agissent ainsi, les Haolé que je le fréquente sont des personnes 

très sympathiques. Après tout, nous ne devons pas juger les Haolé 

en fonction de leurs frères, médiocres et étroits d’esprit.

Je me souviens que lorsque j’étais à l’école, les douze premières 

années, j’étais tout simplement terrifiée à l’idée d’être traitée 

de « haolifié ». Tout le monde bavardait à votre propos si vous 

essayiez de parler comme un Haolé ou de prendre des airs de 

Haolé. Le Portugais qui essayait de se faire passer pour un Haolé 

était conspué. Voyez comment nous avons amplifié l’arrogance 

de l’ensemble des Haolé d’ici et exclu de l’image nos charmants 

professeurs blancs ! J’ai moi aussi été victime de préjugés. Parfois, 

cette idée enfantine de redouter de paraître « haolifié » ressurgit 

et je me le reproche.

Ce n’est pas mal d’être un Haolé, mais je préfère être moi-même.

Le Juif est probablement un homme marginal typique. Les fac-
teurs de sa situation sont peut-être les plus complexes. Il fait partie 
d’un groupe minoritaire traditionnel. Il est l’immigrant perpétuel. Ses 



1060

enfants sont susceptibles d’avoir les problèmes de la seconde généra-
tion. Tenus communément pour une race, les Juifs sont considérés  
comme inassimilables (voir l’idéologie nazie). Un individu d’ascen-
dance juive partielle peut être considéré comme un métis. Outre le 
fait qu’ils constituent un groupe religieux particulier, de nombreux 
chrétiens les traitent comme les « meurtriers du Christ ». Des siècles 
de conflits sociaux, combinés à une mémoire historique tenace, ont 
produit une conscience de groupe qui, à son tour, soupçonne et résiste 
aux tendances à l’assimilation, au-delà d’un certain point. Il n’est donc 
pas étonnant que les Juifs deviennent l’illustration classique de ce 
problème, tout comme ils sont ceux qui l’ont exprimé de la façon la 
plus éloquente.

Le type marginal peut émerger au sein d’un peuple qui n’a pas 
lui-même émigré, mais qui a été soumis à une invasion extérieure. 
L’expansion des peuples occidentaux au cours de la période moderne 
de l’histoire a été le principal facteur à l’origine de cette situation.  
À côté de l’hybride racial existe l’hybride culturel non mélangé. Les 
missionnaires ont contribué à produire de tels individus : le converti 
qui n’est plus adapté à son groupe d’origine et qui n’est pas encore tout 
à fait à l’aise avec le groupe blanc, ni complètement accepté par lui. 
Les administrateurs coloniaux ont noté les difficultés liées aux natifs 
occidentalisés – les « Africains européanisés », par exemple. Il est d’ail-
leurs significatif que ces termes soient appliqués à des individus occi-
dentalisés d’ascendance mixte ou non mixte : de toute évidence, le fait 
de la mixité raciale n’est pas l’élément déterminant. Les mouvements 
nationalistes modernes se comprennent mieux en termes de réaction  
à une telle hybridation culturelle. C’est ce que reconnaissent, par 
exemple, certains des meilleurs étudiants de l’Inde. Il peut être perti-
nent de noter ce que la Commission de l’Université des Indes orientales  
de Calcutta (1919) avait à dire concernant les effets de l’éducation 
anglaise sur les étudiants du Bengale.

L’étudiant bengali, comme beaucoup d’étudiants dans d’autres 

pays, ressent dans son esprit l’attraction de deux loyautés, la 



1061

loyauté envers l’ordre ancien et la loyauté envers le nouvel ordre. 

Mais dans son cas, la difficulté de combiner ces deux loyautés est 

très grande. Chaque loyauté requiert une définition plus com-

plète et plus claire à ses yeux. Il a du mal à trouver un véritable 

équilibre entre elles. C’est pourquoi c’est souvent son destin 

de mener ce qui est en fait une double vie intellectuelle. Il a un 

esprit dédoublé et vit une vie parallèle dans l’atmosphère de deux 

cultures. (East India Calcutta University Commission, 1919 : 128)

Naturellement, tous les traits de caractère de l’individu marginal 
ne sont pas identiques dans toutes les situations, ni même à l’intérieur 
d’une même situation. Ce que l’on appelle ici « marginal » renvoie à un 
processus d’abstraction, un noyau de traits psychologiques qui sont 
les corrélats internes du double pattern de conflit social et d’identi-
fication sociale. L’intensité du conflit intérieur varie en fonction de 
la situation elle-même, de l’expérience individuelle qu’il fait de cette 
situation et peut-être de certains traits qu’il hérite. Chez certains indi-
vidus, il semble s’agir d’un problème mineur : dans ce cas, on ne peut 
pas parler de « type de personnalité ». Ce n’est que dans les cas où le 
conflit est intense et dure considérablement que la personnalité dans 
son ensemble est orientée autour du conflit. L’individu semble alors 
presque « obsédé » par son problème : sa vie affective (moods) en est 
remodelée. Alors, malgré les variations de race et de culture, le type 
est clairement circonscrit.

Une autre distinction importante doit être soulignée : l’existence 
d’un cycle de vie. Les caractéristiques de l’individu se transforment 
considérablement en relation au stade de développement. Trois stades 
peuvent être définis.

Tout d’abord, au cours du stade de préparation, l’individu est 
plongé dans deux cultures. D’une manière générale, il les assimile 
l’une et l’autre, au moins partiellement. Sans cette assimilation, au 
moins partielle, l’individu ne ferait pas l’expérience, plus tard, d’un 
conflit de loyautés. Ce processus est souvent involontaire : l’individu 



1062

ne se rend pas compte qu’il est en train de s’approprier deux cultures. 
À ce moment-là, il n’a pas conscience d’avoir un problème de person-
nalité. D’ordinaire, ce stade est confiné à l’enfance.

Le deuxième stade a le caractère d’une « crise » : l’individu, à tra-
vers une ou plusieurs expériences déterminantes, prend conscience 
du conflit culturel qui se joue dans sa propre carrière. Cette crise peut 
être le résultat d’une expérience unique qui culmine dans un proces-
sus de synthèse, ou bien elle peut se manifester d’une façon plus gra-
duelle et imperceptible, dont le sujet n’a pas une mémoire claire. Les 
traits typiques de l’homme marginal naissent de l’expérience de crise 
et en réponse à la situation. L’organisation de la vie de l’individu en est 
gravement perturbée. La confusion, voire le choc, l’agitation, la désil-
lusion et l’aliénation (estrangement) peuvent en résulter. Une nou-
velle conscience de soi se développe pour refléter la situation nou-
vellement réalisée. L’individu adopte l’attitude de chacun des deux 
groupes envers l’autre et envers lui-même : il en acquiert une sorte de 
personnalité divisée. Naturellement, il ne reste pas passif et déploie 
tout au moins des efforts pour se réajuster. Une telle situation problé-
matique est en effet particulièrement propice à la pensée, comme l’a 
montré John Dewey (1910) dans d’autres contextes. C’est peut-être 
l’une des raisons de la fréquente supériorité dont font preuve les Juifs 
et les métis, par exemple.

La troisième étape consiste dans la formation de réponses plus 
durables de l’individu à la situation. En général, l’individu peut évo-
luer dans plusieurs directions différentes. Il peut continuer à se rappro-
cher du groupe dominant et peut-être réussir à se faire accepter comme 
membre. Dans ce cas, le conflit prend fin ou ne fait que résonner en 
écho, comme un souvenir. Cette solution a plus de chances de se pro-
duire là où il n’y a pas de barrière biologique. Le « passage (passing) » 
est une solution plus incertaine. Une autre possibilité consiste à se 
déplacer dans l’autre sens, et à s’allier au groupe subordonné, si celui-ci 
le veut bien. Les doubles contacts de l’individu marginal peuvent lui 
conférer un avantage et faire de lui un leader. Le ressentiment peut le 



1063

pousser à combattre le groupe dominant : il devient un « révolution-
naire » ou un nationaliste agressif. Si son attention se porte sur l’amé-
lioration de son propre groupe par une autre méthode, il peut jouer 
un rôle de conciliateur, de réformateur, d’enseignant, etc. De tels rôles 
contribuent à réorganiser la personnalité de l’individu préalablement 
perturbé et à lui redonner une orientation, même s’ils ne restaurent 
pas toujours une totale harmonie intérieure. Dans d’autres cas encore, 
aucune des voies précédentes n’est empruntée : il peut alors y avoir 
retrait et isolement, ou exclusion – cette dernière possibilité étant dif-
ficile à réaliser, sinon, peut-être, par la fuite vers un autre pays (les 
Noirs américains, par exemple, prétendent trouver en France un refuge 
contre les préjugés raciaux). Encore une fois, le groupe intermédiaire, 
par exemple celui des métis, peut être assez important pour permettre 
de mener une vie modérément satisfaisante ; en fait, ce pourrait être la 
voie de l’avenir. Certains rôles d’ajustement, de recherche, d’art et de 
science créatrice permettent aux individus de profiter de leur position 
particulière et peut-être de rendre le problème moins criant en l’expri- 
mant. Le stimulus de la situation peut engendrer une personnalité 
ou un esprit supérieur7. Chez certains, le conflit ne semble pas résolu, 
sinon pour des périodes temporaires, et chez d’autres, il déclenche un 
processus de désorganisation qui s’exprime dans les statistiques de la 
délinquance, de la criminalité, du suicide et de l’instabilité mentale. 
Que les traits de l’homme marginal, ainsi que son attitude à l’égard de 
sa position, varient au cours de cette troisième phase, est peut-être si 
évident qu’il n’est pas nécessaire de développer davantage cette idée.

De même qu’il existe un cycle de vie de l’individu, il existe une 
histoire naturelle de la situation. La phase initiale implique un petit 
groupe d’individus marginaux qui sont très en avance sur le groupe 
minoritaire ou subordonné. Cela favorise le processus de leur identi-
fication et de leur assimilation à la race dominante. C’est à peu près 
la seule voie possible. Peu à peu, le groupe de marginaux s’agrandit et 
la race minoritaire elle-même commence à s’animer de sentiments et 
d’idées nouveaux. Elle progresse dans le développement culturel et le 
respect de soi. Puis, si la race dominante persiste dans sa position et ses 



1064

attitudes de supériorité, certains des individus marginaux alternent 
leur engagement et s’identifient au groupe en train de s’élever. Ils défi-
nissent plus avant la situation et accélèrent le mouvement. C’est ainsi 
que les mouvements nativistes, nationalistes et raciaux font boule de 
neige et visent pour objectif une certaine forme d’égalité et d’indé-
pendance. Le résultat final peut être un nouveau cadre social – peut-
être une nouvelle race, une nouvelle nationalité, une nouvelle caste 
ou même un nouvel État. D’autre part, si l’assimilation est facilitée, 
le groupe minoritaire est finalement incorporé dans le groupe domi-
nant, ou le groupe minoritaire (par exemple, de sang-mêlé) peut croître 
et devenir le groupe dominant. Le cycle particulier touche à sa fin.

Dans tous les cas, l’homme marginal a des chances de jouer un rôle 
important. Il est la personnalité-clé de ce type de changement culturel.  
D’un point de vue pratique, l’étude de l’homme marginal revêt donc 
une importance évidente. Du point de vue d’une théorie scientifique, 
l’enquête sur son histoire de vie offre une méthode de connaissance 
du processus culturel, tant du point de vue mental qu’objectif. Pour 
reprendre les termes de Park, « c’est dans l’esprit de l’homme mar-
ginal, où ont cours les changements et les fusions de la culture, que 
nous pouvons le mieux étudier les processus de la civilisation et du 
progrès » (Park, 1928 : 893).



1065

BIBLIOGRAPHIE
Cooley Charles Horton (1902), Human Nature and the Social Order, New York, 

Charles Scribner’s Sons.
Dewey John (1910), How We Think, Boston, D. C. Heath & Co.
Du Bois William Edward Burghardt (1903), The Souls of Black Folk, Chicago, 

A. C. McClurg & Co.
East India Calcutta University Commission (1919), Report of the 

Commission Appointed by the Government of India to Enquire Into the 
Condition and Prospects of the University of Calcutta, Calcutta, East India 
Calcutta University.

Jacques-Garvey Amy Euphemia (dir.) (1926), Philosophy and Opinions of 
Marcus Garvey or Africa for the Africans, vol. II, New York, The Universal 
Publishing House.

Lee Mary Helen (1912), « The Eurasian : A Social Problem », M.A. Dissertation, 
University of Chicago.

McKenzie Roderick D. (1928), L’Évolution économique du monde, Paris, 
Imprimerie d’Études sociales & politiques, et Boulogne, Fondation Albert 
Kahn.

Park Robert E. (1928), « Human Migration and the Marginal Man », American 
Journal of Sociology, 33 (6), p. 881-893 (trad. fr. supra).

Park Robert E. & Ernest W. Burgess (1921), Introduction to the Science of 
Sociology, Chicago, The University of Chicago Press.

Reuter Edward Byron (1918), The Mulatto in the United States, Boston, 
Richard G. Badger, The Gorham Press.

Roberts Stephen H. (1927), Population Problems of the Pacific, Londres, George 
Routledge.

Stonequist Everett V. (1930), The Marginal Man : A Study in the Subjective 
Aspects of Cultural Conflict, Ph.D. Sociology, University of Chicago.



1066

NOTES
1 [NdE. : Everett V. Stonequist (1935), 
« The Problem of the Marginal Man », 
American Journal of Sociology, 41 (1), 
p. 1-12 (traduction en français et notes 
entre crochets par Daniel Cefaï), 
republié avec l’aimable autorisation de 
l’American Journal of Sociology.]

Cet article esquisse à grands traits 
l’hypothèse de l’homme marginal. 
Les matériaux factuels à l’appui 
ont été présentés dans une thèse de 
sociologie, soutenue à l’Université de 
Chicago (Stonequist, 1930).

2 [NdT. : Le lien symbiotique (living 
together) est une association 
biologique, durable et réciproquement 
bénéfique entre deux populations 
de vivants (par exemple l’algue et 
le champignon qui composent le 
lichen, les humains et les animaux 
domestiqués). Selon Park et Burgess, 
1921 : chap. III), on retrouve un tel lien 
symbiotique dans l’interdépendance 
fonctionnelle entre groupes 
professionnels, ethniques ou raciaux, 
qui tirent chacun un bénéfice de leur 
relation mutuelle, sans qu’il leur soit 
besoin de développer de société ou de 
culture commune.] 

3 [NdT. : Nous conservons les 
catégories de « mulâtre » pour 
« mulatto » et de « métis » ou « sang-
mêlé » pour « mixed-blood », de même 
que celles de Noir ou d’Oriental, pour 
traduire littéralement le lexique de 
Stonequist.]

4 [NdT. : Les catégories de compétition, 
conflit, isolement, sont, au même titre 
que celle de symbiose, partie prenante 
du répertoire conceptuel de l’écologie 
humaine. La compétition renvoie à 
des formes de concurrence territoriale, 
économique ou démographique, 
que Park était porté à mettre sur le 
compte de la dynamique écologique 
des communautés biotiques, tout 
en reconnaissant ailleurs qu’elles 
participaient également de l’ordre 
moral ; le conflit renvoie toujours à des 
situations sociales définies en termes 
culturels ou politiques, il s’articule 
autour d’enjeux problématiques, 
quand les dynamiques sociales 
d’accommodation et d’assimilation, de 
symbiose ou d’isolement ont échoué.] 

5 Marcus Garvey lui-même écrit : 
« J’étais ouvertement haï et persécuté 
par certains des hommes de couleurs 
de l’île, qui ne voulaient pas être 
classés comme Noirs, mais comme 
Blancs. Ils me haïssaient pire encore 
que le poison. » (Garvey, in Jacques-
Garvey, 1926 : 127).

6 [NdT. : En français dans le texte.] 

7 L’idée selon laquelle l’homme 
marginal est nécessairement 
« anormal », malheureux ou 
malchanceux semble s’être imposée. 
Il s’agit d’une conception erronée des 
faits, d’une réduction du concept aux 
cas les plus désorganisés.




